
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 53 (2020), p. 169-196

Frédéric Lagrange

Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de
séquences de concert improvisées

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  53   −   2019

•   résumé
Si l’ensemble du répertoire d’Umm Kulṯūm est actuellement considéré dans le monde 

arabe comme « classique » au double sens de son statut élevé dans la hiérarchie des arts et de 
sa valeur propédeutique, dans quelle mesure relève-t-il de la musique savante et garde-t-il les 
traces de l’école de la Nahḍa ? L’article part du terme waṣla employé tout au long de sa carrière 
pour désigner une chanson lors d’un concert, et fait le bilan de notre connaissance actuelle de 
la politique interprétatrice de la chanteuse, considérablement augmentée par la diffusion sur 
l’internet de l’ensemble de ses concerts, en plus des versions commercialement diffusées. Il sug-
gère que c’est dans les deux formes d’improvisation libre (mursal) et mesurée (muwaqqaʿ) que 
se repère le plus clairement la continuité avec les principes esthétiques de l’école précédente des 
musiciens de cour, et examine plus précisément deux versions de la chanson Salū kuʾūs al-ṭilā 
illustrant les avatars successifs de la forme savante « traditionnelle » dite qaṣīda ʿalā l-waḥda.

Mots-clés : chant arabe, improvisation, musique égyptienne, ṭarab, Umm Kulṯūm

Réflexions à partir de séquences de concert improvisées**

Umm Kulṯūm 
est-elle une interprète de musique savante ?

Frédéric Lagrange*

 *  Frédéric Lagrange, Sorbonne Université, CEFAS, CERMOM, frederic.lagrange@sorbonne-universite.fr
 **  Cet article contient de nombreuses références à des concerts précis d’Umm Kulṯūm. Au moment de la 
rédaction, ces concerts sont disponibles à l’audition et au téléchargement sur diverses plateformes comme 
YouTube, SoundCloud à partir d’une recherche incluant la date précise. Ils le sont également sur les 
deux forums Zamanalwasl et Sama3y. Les lecteurs sont invités à rechercher ces concerts dans leur version 
intégrale. Seuls les extraits courts utilisés dans les analyses sont réunis sur un hyperlien : https://www.
dropbox.com/sh/m1x7lg7myp30mam/AADwt-lJOeEsgCp1n2VIHo2La?dl=0 lié à cet article.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
While in the Arab world, the totality of Umm Kulṯūm’s repertoire is currently considered 

as being “classical” both in the sense of its highly regarded status in the artistic hierarchy as 
well as that of its propaedeutic value; to which extent does it actually qualify as “art music” 
and what traces of the Nahḍa school has it retained? Starting from the term waṣla, employed 
throughout her career to identify a song during a concert, the article presents an appraisal of 
our present knowledge of the singer’s performance policy, which has greatly increased since 
the internet diffusion of most of her concerts, in addition to the commercially distributed ver-
sions of her songs. It suggests that Umm Kulṯūm’s metric (muwaqqaʿ) and non-metric (mursal) 
improvisations are the forms in which a continuity between her art and the aesthetic principles 
of the former school of court musicians is best observed. Two renditions of Salū ku ūʾs al-ṭilā 
illustrate the successive vicissitudes of the “traditional” learned form known as qaṣīda ʿalā 
al-waḥda.

Keywords: arabic song, improvisation, egyptian music, ṭarab, Umm Kulṯūm

*  *  *

	 Introduction

Umm Kulṯūm (v. 1900-3 février 1975) est un sujet bien trop célèbre pour qu’on puisse 
encore espérer apporter du nouveau quant à ce qu’elle représente dans la culture égyptienne 
des xxe et xxie siècles. De la jeune paysanne arrivant au Caire vers 1923 à l’icône du Pop art 
détournée par la publicité, par les jeunes artistes arabes, par les mèmes des réseaux sociaux 
proposant chaque jour de nouveaux calembours, souvent hilarants, à partir des paroles de 
ses chansons, Umm Kulṯūm en tant que phénomène social et idéologique est parfaitement 
connue. Elle aura été cependant moins et plus tardivement étudiée en tant que phénomène 
artistique, sinon dans le cadre d’un discours laudatif, voire hagiographique, du côté de la 
musicologie arabe (pour le meilleur, Victor Sahhab [Fiktūr Saḥḥāb] et son frère Elias Sahhab 
[Ilyās Saḥḥāb], coordinateurs de l’imposante Mawsūʿat Umm Kulṯūm 1), tandis que l’ethnomu-
sicologie occidentale a d’abord, selon son habitude, délaissé un objet relevant du mainstream, 
avant la monographie de Virginia Danielson en 1997, vingt-deux ans après la mort de l’artiste 2. 
Depuis, l’ethnomusicologie est revenue à son mutisme sur le phénomène Umm Kulṯūm, 

1.  Saḥḥāb, Saḥḥāb, 2003. On trouvera également un discours mêlant l’analytique musicologique au laudatif 
dans l’ouvrage précédent de Fiktūr Saḥḥāb (1987, p. 221‑242), une vingtaine de pages soit une surface textuelle 
assez modeste au regard de celle accordée aux compositeurs, dont l’importance chez Saḥḥāb est bien plus 
remarquable que la politique interprétative d’Umm Kulṯūm. 
2.  Danielson, 1997. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?170

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


préférant se concentrer, ce qui est somme toute compréhensible, sur des musiques en péril, 
que ce soit la musique savante sur support 78 tours dont la connaissance a progressé de ma-
nière remarquable, ou des musiques marginalisées, socialement ou idéologiquement, qu’elles 
soient « folkloriques » ou « populaires » (au sens de Philipp Tagg 3). Umm Kulṯūm étant un 
phénomène total, où se mêlent le social, l’idéologique, l’historique, le politique et les questions 
de genre, il demeure que les principes esthétiques de son art au niveau de la création vocale 
n’ont pas été étudiés en détail, du moins dans des sources diffusées et accessibles, puisqu’une 
chanson (uġniya, ġinwa) est une rencontre entre composition musicale, composition poétique, 
arrangement orchestral, et interprétation des solistes instrumentaux et vocaux. L’excellente 
étude de Ali Jihad Racy, Making Music in the Arab World. The Culture and Artistry of Ṭarab 4, 
offre, dans son quatrième chapitre « Music », un relevé de principes esthétiques parfaitement 
pertinents pour caractériser l’interprétation kulthumienne (gestion de l’hétérophonie, éthos 
vocal, étirement textuel, improvisation, art des cadences (qafalāt), jeux de gestion de la frappe 
fondamentale du cycle rythmique waḥda), mais ce sont des principes qui dépassent et englobent 
Umm Kulṯūm, et ne visent pas à prendre en compte son éventuelle spécificité, quand bien 
même elle est souvent citée par l’auteur comme illustration.

Le but de cet article est de suggérer une première évaluation de ce qui demeure, au sein 
de l’art interprétatif d’Umm Kulṯūm, des principes esthétiques de l’école musicale dont elle 
est issue, que l’on nommera selon ses préférences et son habitus : musique « traditionnelle » 
(si tant est que cet adjectif simplificateur permette de saisir l’efflorescence de la musique urbaine 
égyptienne au début du xxe siècle) ; « école de la Nahḍa » ; ou « école de Ḥāmūlī et ʿUṯmān » ; 
ou « musique savante [art music] égyptienne » ; ou « mūsīqā fuṣḥā », un néologisme astucieux un 
moment suggéré par le violoniste et musicologue libanais Nidaa Abou Mrad 5, et qui suggère 
un parallélisme de statut entre des types de musique et des variétés linguistiques de l’arabe. 
C’est du reste un choix convaincant, les variétés de langue fuṣḥā (arabe littéraire)/ʿāmmiyya 
(arabe dialectal) n’étant pas des catégories discrètes, mais formant un continuum, tout comme 
les expressions musicales. Umm Kulṯūm est-elle donc une chanteuse classique ?

Si classique signifie étymologiquement « qui se rapporte aux citoyens de la première classe » 
et/ou « enseigné dans les classes », la question semble alors réglée : le répertoire kulthumien 
est fondé depuis longtemps en matériau didactique dans les conservatoires du monde arabe, 
et dans le cadre égyptien, il tend à remplacer le répertoire savant des dōr-s 6 et muwaššaḥ-s 
auxquels elle avait été elle-même formée (en plus du tawšīḥ et de la qaṣīda qui constituent son 

3.  Tagg, 1982.
4.  Racy, 2004. 
5.  L’expression est forgée quand ce dernier fonde en 1997 une association au Liban nommée Muʾassasat 
al-mūsīqā al-fuṣḥā al-ʿarabiyya. Elle est employée à l’écrit dans l’intitulé du CD ʿAlā ṭarīqat al‑Nahḍa 
al‑ʿarabiyya, taḫt al‑mūsīqā al‑fuṣḥā al‑ʿarabiyya, Byblos Records BLCD1023, 2001. 
6.  Tout au long de cet article, les noms propres et énoncés en arabe standard sont transcrits selon les 
règles usuelles ; les termes et énoncés dialectaux égyptiens suivent une translittération modifiée, ajoutant 
les graphèmes e, o, ē, ō, g. Les réductions d’interdentales aux dentales ou sifflantes sont notées suivant la 
réduction. Le [q] étymologique réalisé en attaque glottale est noté q (raqq al‑ḥabīb > raqq el‑ḥabīb). Les voyelles 

frédéric  l agrange 171

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


répertoire initial), puisque le répertoire de la Nahḍa n’est plus une musique vivante et n’a qu’un 
public confidentiel, en dépit de diverses entreprises de réédition d’enregistrements de musique 
arabe sur support 78 tours depuis une trentaine d’années 7. D’autre part, selon des critères 
émiques et en regardant la réalité de la réception d’Umm Kulṯūm de son vivant ou depuis 
son décès en 1975, elle est effectivement regardée, dans sa version « performance de concert » 
comme le sommet indépassable d’un néo-classicisme fondé en art national et patrimonialisé 
du vivant même de la chanteuse.

	 Taxinomie de la production kulthumienne,  
entre critères « émiques » et « étiques »

La question de taxinomie « musique savante » ou « musique d’art » (art music) vs. « musique 
de consommation courante » (popular music) et musique populaire traditionnelle (folk music) 
ne peut en tout état de cause trouver de réponse dans le seul discours des praticiens sur leur 
production et celle de leurs contemporains et prédécesseurs, mais implique de croiser des cri-
tères internes (éléments du discours musical) et externes (présence d’une tradition théorique 
écrite ou non, circonstances d’exécution, statut émique de la production, des producteurs, du 
public, des textes chantés, etc.). Au cœur des premiers critères se trouvent les questions de 
complexité (ambitus de la mélodie instrumentale et vocale, complexité mélodique, reproductibi-
lité conditionnée à une formation), de créativité/exploration (absence de répétition mélodique 
de sections dans la composition, dialectique compositeur/interprète), et d’organologie. C’est 
cependant « sans illusion sur la valeur des mots que nous reprendrons les termes de musique 
savante et de musique populaire » 8.

Si le répertoire kulthumien est envisagé comme un tout dans le discours musicologique 
arabe, d’un point de vue étique, ce répertoire ne saurait être envisagé comme un ensemble 
cohérent. Il y a une évidente différence de nature entre :
1.	 le répertoire de formation de la cantatrice, enregistré sur support 78 tours, et sa conti-

nuation immédiate (dōr-s composés par Dāwūd Ḥusnī et Zakariyyā Aḥmad dans les 
années 1930), répertoire qui n’est connu que dans sa version « virtuelle », « exemplaire » et 
résumée, puisque les disques 78 tours de l’après-1918 cessent de mimer une performance 
réelle, bien que raccourcie, et n’offrent plus qu’un condensé d’une œuvre (généralement) 
destinée à être interprétée en public ;

longues étymologiques réduites dans la prononciation sont notées sous forme brève (ʿumrī > ʿomri). Les 
voyelles épenthétiques sont notées -e (leṣ‑ṣabr‑e ḥdūd). L’assimilation des solaires est systématiquement notée. 
7.  Parmi les plus récentes et les plus sérieuses sur le plan scientifique, les rééditions de la fondation AMAR, 
présentées sur le site : http://www.amar-foundation.org
8.  Pour plus de détails sur ces notions appliquées à la musique égyptienne, voir Lagrange, 1994, 
vol. 2, p. 457‑466, en ligne à l’adresse suivante : https://www.dropbox.com/sh/06fstvf7qn5nync/
AABk5PboXYoxbATaHXZxxWK5a?dl=0

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?172

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


2.	 le répertoire composé ad hoc et lui aussi enregistré sur le même support (ṭaqṭūqa-s) sen-
timentales, monologues, et pour lequel nous n’avons, pour les mêmes raisons techniques, 
aucune idée de la version en performance de concert à de rares exceptions près, voir infra ;

3.	 le répertoire de chansons composées pour les films tournés par l’artiste entre 1936 et 
1947, certaines étant uniquement destinées à demeurer en version « cinématographique », 
d’autres constituant pour elle un matériau utilisable en concert (sans que les critères de 
sélection soient clairs) 9 ;

4.	 le répertoire de « chansons longues » de concert, s’imposant dès la fin des années 1930 
et se poursuivant jusqu’à sa mort. Cette chanson kulthumienne, profondément idio-
syncrasique, est un modèle hybride et instable, mais pouvant être caractérisé comme 
une fusion d’éléments constitutifs sur le plan formel ou esthétique, empruntés à la suite 
(waṣla) de la musique savante de la Nahḍa (pièces instrumentales, puis muwaššaḥ, dōr, 
qaṣīda mesurée, mawwāl, qaṣīda mursala), auxquels viennent s’ajouter les deux formes 
modernistes, dont l’apparition est liée à la domination de l’industrie du disque sur la 
scène égyptienne dans les années 1920, les formes antinomiques du « monologue » et la 
« ṭaqṭūqa » moderne. Ces deux formes constituent, quant à elles, le cadre formel de l’uġniya 
moderne à prétentions classicisantes. La dénomination monologue (mōnōlōg) est la plus 
problématique. À l’origine de cette création lexicale qu’on rencontre dans les catalogues 
de maisons de disques à partir du milieu des années 1920, par emprunt au français, la 
volonté de souligner que l’interprète est seul à assumer la ligne mélodique vocale, sans 
l’aide des choristes (maḏhabgiyya, muraddidūn) qui interviennent aussi bien dans le dōr 
(section initiale du maḏhab et séquence responsoriale hank dans la section principale) que 
la ṭaqṭūqa traditionnelle (accompagnement du vocaliste dans le refrain maḏhab). Mais 
cette condition nécessaire n’est pas suffisante : pour qu’un chant soit un « monologue », 
il faut sur le plan littéraire que le poème soit un chant d’amour en dialecte, et sur le plan 
musical que la composition suive une esthétique expressionniste, limite les répétitions de 
refrain, voire les supprime totalement, et alterne éventuellement sections mesurées et non 
mesurées. La frontière entre ṭaqṭūqa moderne (à couplets sur une mélodie différente) et 
le monologue est parfois difficile à tracer, et l’un des premiers succès d’Umm Kulṯūm, In 
kont asāmeḥ, présenté dans les catalogues comme un monologue, ne diffère guère dans sa 
structure d’une ṭaqṭūqa sentimentale moderne. De même, certaines « chansons longues » 
de la période ultérieure (années de guerre et immédiate après-guerre) sont classées dans 

9.  De fait, les chansons de films pour lesquelles a subsisté un enregistrement de version publique sont peu 
nombreuses : Efraḥ ya qalbi (film Našīd al‑amal, 1936, concert vers 1937, peut‑être au Ewart Hall de l’American 
University in Cairo) ; Ya lēlet el‑ʿīd (film Danānīr 1939, concert du 22 septembre 1944 au Nādī al-Ahlī ; ʿĒni 
ya ʿ ēn et Ġannīli šwayy (film Sallāma, 1945, concerts de date inconnue vers 1945‑1946 et 4 décembre 1952 au 
théâtre Azbakiyya pour le second titre), Ẓalamūni n‑nās (film Fāṭma, 1947, concert du 1er janvier 1953 au théâtre 
Azbakiyya). Elles sont de thématique sentimentale, à l’exception de la seconde, chanson saluant le ʿ Id al-Fiṭr. 
Leur interprétation est extrêmement portée vers le ṭarab, multipliant les ornements et les improvisations. 
L’écart esthétique et d’éthos entre les enregistrements film et 78 tours d’une part et l’enregistrement en 
public est extrême pour la première. 

frédéric  l agrange 173

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les anthologies comme « monologues », en dépit de la présence d’une structure en couplets, 
qui ressortirait plutôt de la dénomination ṭaqṭūqa, sans doute délaissée car associée à un 
divertissement léger dans lequel ne s’inscrit pas la démarche kulthumienne.

On notera la conservation de la désignation waṣla (attestée par les longues présentations 
des annonceurs radio avant et après chaque performance, jusqu’au dernier concert de 1973) 
pour désigner la chanson dans un concert kulthumien (le terme par contre ne peut être usité 
en dehors d’une situation de performance). Le terme est cependant partiellement vidé de 
son sémantisme étymologique puisqu’il n’est plus une « suite-liaison » d’éléments librement 
sélectionnés et assemblés à partir d’un patrimoine commun, comme c’est le cas au tournant 
du xxe siècle, mais plutôt une « liaison » entre différents types de discours musicaux au sein 
d’un même ensemble. Cette désignation et l’usage des trois longues chansons dans un concert 
(du moins avant juin 1967, où le choc psychologique de la défaite vient consacrer la fatigue de 
l’artiste vieillissante qui se limitera ensuite à deux chansons – sauf à Paris en novembre 1967), 
souligne la parenté et la continuité avec les usages du chant savant pré-années 1920, où le concert 
comporte nécessairement trois waṣla-s, chacune sur un mode (maqām) différent. De fait – et 
dans la mesure où l’attribution d’un mode unique à une chanson longue fait sens 10 – chaque 
waṣla/chanson du concert kulthumien est généralement dans un mode différent 11.

Après le dernier film, tourné en 1947, cette forme de la chanson longue de concert devient 
quasi monopolistique dans le répertoire de la chanteuse, à l’exception des chants patriotiques 
et religieux ou liés à des événements politiques et nationaux divers.

Toutes ces formes ne sont pas à égalité devant les critères étiques de la musique savante/art music, 
en soi très variables et imprécis, ni devant les critères émiques de la musique de ṭarab 12. À l’intérieur 
même de la « chanson sentimentale longue », des différences sont sensibles entre titres de même 

10.  Contrairement aux pièces de l’école de la Nahḍa qui expriment l’essence du mode et ne laissent entendre 
des échelles différentes que dans des sections limitées avant de revenir au mode de départ, la chanson 
moderne prend des libertés extrêmes avec ce principe, bien avant l’esthétique de patchwork modal qui 
caractérise nombre de compositions des années 1960. Ainsi le monologue/chanson Ahl el‑hawa composé 
par Zakariyyā Aḥmad vers 1944 commence en mode nahāwand, mais cette couleur n’est exploitée qu’au 
début de la pièce, et elle se conclut en rāst… Cependant, le « mode de la chanson » correspond généralement 
à celui de la phrase mélodique vocale d’ouverture (mais pas nécessairement celui de la phrase mélodique 
instrumentale d’ouverture), et celui de la phrase conclusive du refrain.
11.  On repère certes quelques exceptions à cette règle : au cours des années 1950, la domination du mode 
kurdī sur l’inspiration du compositeur Riyāḍ al-Sunbāṭī amène quelques doublons en ce mode : ʿ Awwedt‑e ʿ ēni, 
Ḏikrayāt, Ya ẓālemni, Dalīli ḥtār peuvent être combinées dans un même concert. De même, en janvier et 
mars 1969, Hāḏihi laylatī et Beʿīd ʿ annak, toutes deux en mode bayyātī, sont appariées dans un même concert. 
12.  Émotion artistique de l’auditeur découlant de sa concentration et attention au détail dans la production 
de la ligne mélodique, instrumentale ou vocale. Voir Racy, 2004, sur les procédés y menant. Dans son utile 
article « Laḥẓat al‑ṭarab », Ma3azef.com, 16 août 2019, le critique musical libanais Fādī al‑ʿAbdallāh propose 
que le ṭarab soit défini comme un fait de réception, « une petite explosion à la surface des sens », distinct 
du calme plaisir esthétique et intellectuel, conditionné à la combinaison de plusieurs des effets suivants : 
répétition ; ornement ou variation sur canevas ; surprise ; jeu d’émission du son ou de la voix ; modification 
rythmique ; micro-modulation scalaire ; charge de la cadence. Voir https://ma3azef.com/لحظة-الطرب/?fbclid=Iw
AR3pfDmuzK0yWCoHunHOV57Vuz7CDkvM-CK5M-n_p94jY9F-pgo5pDa1n8k, consulté le 19 août 2019. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?174

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


époque, laissant par exemple une part plus ou moins importante à l’interaction créatrice entre ligne 
mélodique composée et ajouts de l’interprète, que ces ajouts soient de l’ordre de l’improvisation 
instantanée ou de l’« improvisation accumulative » (formules interprétatives propres à la chan-
teuse, toujours proposées dans une même section de la chanson). Ainsi, par exemple, la variation 
se situe toujours dans la section d’ouverture puis dans la section nās men qulūbha teqūl ya lēl dans 
Ahl el-hawa (v. 1944-1959) 13 [ext-1] ; toujours dans la section aḫāf fel-boʿd-e tewḥešni dans Dalīli 
ḥtār (1955-1963) [ext-2] ; toujours dans la section we-kfāya aṣḥa ʿalā btisamtak dans Amal ḥayāti 
(1965-1969) [ext-3], etc. Une improvisation en une autre section de la chanson que celle où elle 
est « attendue » est d’autant plus appréciée d’un public ravi, de même que son absence provoque 
une légère frustration. L’esthétique des compositions joue dans l’ampleur des improvisations 
de l’interprète : celles de Zakariyyā Aḥmad appellent, voire exigent le taṭrīb 14 plus clairement 
que celles de Muḥammad al-Qaṣabgī et Riyāḍ al-Sunbāṭī dans la période 1937-1964. Pourtant, 
Umm Kulṯūm n’improvise pas au-delà de l’ornementation dans el-Ahāt de Zakariyyā Aḥmad, et 
improvise beaucoup dans Šams el-aṣīl de Sunbāṭī, dont on peut même se demander si elle n’est pas 
une composition « à la manière » du premier 15, pour pallier son absence tout au long des années 
1950, à la suite d’un différend financier avec la cantatrice. Les improvisations sont de façon générale 
moins indispensables dans les pièces composées par Riyāḍ al-Sunbāṭī et Muḥammad al-Qaṣabgī 
que chez Zakariyyā Aḥmad, mais elles sont néanmoins clairement envisagées, et la logique inter-
prétative kulthumienne est finalement prise en compte par tous ses compositeurs. Le lieu commun 
selon lequel le compositeur Muḥammad al-Qaṣabgī serait profondément « fixiste » et ennemi de 
l’improvisation et du taṭrīb chez son interprète fétiche 16 ne peut être défendu, depuis d’une part 
la (re-)découverte du concert de Raqq el-ḥabīb du 3 janvier 1952 [ext-4], hautement improvisatif, 
mais surtout la révélation de Ya qalbi bokra s-safar (vers 1937), qui non seulement « laisse », mais 
prévoit et encourage des improvisations massives tout au long de la pièce [ext-5].

Àprès le « tournant de 1964 » (Leṣ-ṣabr-e ḥdūd, Enta ʿomri, Sīret el-ḥobb) 17 les composi-
teurs ne laissent plus autant de « plages de variation ». Dans cette période tardive, ces plages 

13.  La première date est celle du premier concert, la seconde celle du dernier concert.
14.  Le terme taṭrīb pourrait être glosé par : recherche par le vocaliste de la production du ṭarab par voie de 
répétitions mélismatiques et d’improvisations répétées, le plus souvent mesurées, sur un même élément textuel. 
Si le mot ṭarab est toujours positivement connoté, taṭrīb peut être vu comme un « artifice » réactionnaire par 
les tenants d’une ligne « moderniste » (voir note 17). 
15.  L’idée que Šams el‑aṣīl soit une « imitation » stylistique de Zakariyyā Aḥmad par Sunbāṭī nous est 
suggérée par Fādī al‑ʿAbdallāh que nous remercions de cette idée. 
16.  Voir par exemple l’interview de Qaṣabgī par le journaliste syrien ʿ Adnān Murād, 1958, en ligne sur : https://
www.dropbox.com/s/zl8h83qibif3sfw/Adnan%20Murad-Interview%20Qasabgi%20%28Shabaka%2017-
11-1958%29.pdf?dl=0. Il s’agit de toute évidence d’un « bidonnage », néanmoins révélateur des perceptions 
courantes dans les années 1950 sur ce que seraient des orientations « modernistes » vs. « réactionnaires » et 
l’association du ṭarab à la seconde catégorie.
17.  Ces trois chansons, respectivement composées par : Muḥammad al‑Mawgī et chantée pour la première 
fois le 2 janvier 1964 ; par Muḥammad ʿAbd al‑Wahhāb et créée le 6 février 1964 ; par Balīġ Ḥamdī et dont 
la Première eut lieu le 3 décembre 1964, sont toutes les trois le signal de rupture d’Umm Kulṯūm avec 
l’esthétique conservatrice de Riyāḍ al‑Sunbāṭī, son compositeur fétiche des années 1950, et l’entrée un pas 
en avant vers une musique plus aisée à saisir, plus dansante, moins élitiste.

frédéric  l agrange 175

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’improvisation sont assurément plus limitées, prévues pour des ornementations non mesurées, 
particulièrement dans les compositions de Muḥammad ʿAbd al-Wahhāb, Balīġ Ḥamdī et 
Muḥammad al-Mawgī, mais elles sont encore présentes. Le surgissement d’une improvisation 
mesurée n’en est que plus remarquable.

L’évolution de cette politique interprétative est donc à la fois liée à la politique composi-
tionnelle des individus, et à l’évolution chronologique. Ainsi, on observe au fur de la carrière 
d’Umm Kulṯūm un changement de statut des répliques instrumentales, qui évoluent depuis la 
simple lāzima (réplique à la phrase chantée, pl. lawāzim) improvisée vers la lāzima composée 
dès les années 1930 – Zakariyyā Aḥmad refusera de dépasser ce stade – puis vers une organi-
sation précise des dialogues ligne chantée/ligne instrumentale, et placement par le compositeur 
de « segments à tour de force vocal » basés sur un mélisme complexe permettant répétition et 
amélioration ornementale dans les années 1950 et 1960. C’est là un élément particulièrement 
caractéristique des compositions de Sunbāṭī : ainsi la qafla (cadence) en mode rāst sur le mot 
farḥān dans la phrase ašūf ʿēnak terāʿīni we-qalbi men reḍāk farḥān [ext-6] dans la chanson 
Dalīli ḥtār (1955-1963), ou les qaflāt successives en rāst également sur le mot nidāk, dans la 
phrase we-rūḥi tesmaʿ nidāk [ext-7] de la chanson Ḥayyart-e qalbi (1961-1966), qui donnent le 
sentiment exaltant d’une suite de pirouettes jouissivement acrobatiques, tandis que le public 
en extase rappelle ces enfants qui exigent par un « encore » impérieux que le père les lance une 
dernière fois en l’air…

Dans l’école précédente, celle de la Nahḍa, les « tours de force » sont assurément présents, et 
peuvent être fixés, mais ils le sont par l’interprète lui-même et non par le compositeur. C’est le 
muṭrib qui, indépendamment du concepteur d’un dōr, les inclut dans « sa » version personnalisée 
d’une œuvre partagée par la communauté : par exemple le mélisme « betnawwaḥ lēh » imitant le 
roucoulement de la colombe avec transformation du b>v par Yūsuf al-Manyalāwī dans sa version 
d’El-bolbol gāni we-qalli 18 [ext-8], « exploit » absent de toutes les autres versions de la même pièce 
enregistrées par d’autres vocalistes et donc marque personnelle du grand vocaliste. Il est évidem-
ment difficile d’estimer la mesure dans laquelle ces « virtuosités obligatoires » chez Umm Kulṯūm 
sont entièrement prévues par le compositeur, ou se développent dans la phase de préparation 
et de répétitions où ce dernier travaille avec l’interprète avant la Première de la chanson, mais la 
différence avec l’école précédente est que ces éléments sont parties inhérentes de l’œuvre.

On remarque dans la chanson kulthumienne, à partir du milieu des années 1960, une sim-
plification de la ligne mélodique chantée, allant de pair avec une réduction logique de l’ambitus 
de la chanteuse, dont les capacités baissent avec l’âge, et une modification massive du ratio 
sections chantées/sections instrumentales aux dépens des premières, alors que parallèlement 
le discours instrumental se complexifie, singulièrement au niveau de la distribution orchestrale, 
tout en demeurant monodique. Ainsi, d’un point de vue étique, la chanson kulthumienne 

18.  Enregistrement Gramophone sur 4 faces 012427‑30, matrices 1714c‑1717c (janvier 1909), réédité sur CD 
AMAR Yūsuf al‑Manyalāwī, Muṭrib al‑Nahḍa al‑ʿArabiyya, 2011. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?176

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des années 1960 à la fin de sa carrière apparaît alors comme une forme hybride, caractérisant 
une lente évolution depuis un art savant issu de la musique de taḫt perfectionnée par l’école 
khédiviale vers la « chanson populaire ». Mais cette question de taxinomie demeure tributaire 
des habitus musicaux de chacun, outre les goûts personnels.

Notre but sera donc d’examiner ce qui reste, dans l’art de la performance publique chez 
Umm Kulṯūm, de la musique savante égyptienne de la Nahḍa telle que la révèle l’industrie du 
78 tours quand elle part à la conquête de l’Orient dès 1903 et enregistre avant-guerre (dans les 
limites d’un médium encore techniquement primitif) une musique sur laquelle elle n’a pas encore 
prise, au sens où les pièces longues de musique savante (le dōr en particulier) enregistrées sur 
support disque avant 1914 sont une image, certes déformée du fait des contraintes techniques, 
d’une performance. Après 1918, quand l’industrie reprend ses campagnes d’enregistrement, le 
disque 78 tours ne sera plus l’image diffractée d’une performance, mais celle d’une virtualité de 
performance. Cette évolution est patente dans les enregistrements des années 1920, et la meilleure 
illustration en est la disparition complète des pièces sur 4 faces dans les catalogues des maisons 
de disques, les dōr-s étant distribués uniquement dans des versions sur deux faces. On ne saura 
ainsi jamais comment Umm Kulṯūm chantait en public Yōm el-hanā (comp. Dāwūd Ḥusnī, 
1931) ou Emta l-hawā (comp. Zakariyyā Aḥmad, 1936), deux chants qui sont aussi un chant 
du cygne du genre dōr, ni la durée de leur exécution, ni les ajouts de l’interprète, et évidem-
ment encore moins les résultats d’une émulation entre vocalistes comme avant l’apparition de 
l’industrie, puisque l’introduction de la notion de copyright rendit impossible le partage des 
compositions dans le milieu musical 19.

L’improvisation, particulièrement, est le lieu par excellence où, jusqu’à très tard dans la 
carrière de la diva, on retrouve des traces évidentes d’une formation à la musique savante. Il 
faut dire que la matière permettant de repérer cette permanence dans la politique interprétative 
d’Umm Kulṯūm manquait jusqu’à encore très récemment : seules les générations qui avaient 
eu l’occasion d’entendre la chanteuse en concert à de nombreuses reprises, directement dans 
les salles où elle se produisait ou en suivant patiemment la radiodiffusion de ses concerts, 
pouvaient précisément comprendre son art. Mais les enregistrements à la disposition des 
chercheurs jusqu’au début des années 2000 ne permettaient pas d’analyser la politique inter-
prétative d’Umm Kulṯūm de façon satisfaisante.

19.  Dans le cas particulier d’Umm Kulṯūm, Gramophone/His Master’s Voice intente un procès à sa rivale 
Munīra al‑Mahdiyya en 1929 parce que cette dernière interprète en public des succès d’Umm Kulṯūm « en en 
changeant la tonalité » (maqām ?) et rencontre plus de succès que l’interprète originelle. Voir courrier interne 
Gramophone Company du 16 août 1929, disponible sur : https://www.dropbox.com/s/dp44619ugl6hfx3/
Proc%C3%A8s%20Gramophone%201929.pdf?dl=0

frédéric  l agrange 177

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 État des sources enregistrées et redécouverte du corpus

De la mort d’Umm Kulṯūm aux années 2000 étaient commercialement disponibles 
(en Égypte par le biais de la filiale de commercialisation de la Radio et Télévision, le mono-
pole d’État Sono Cairo), en support disque LP (rapidement abandonné en Égypte dès la fin 
des années 1970), en cassette puis CD :

– la quasi-totalité des enregistrements sur support 78 tours, complétés en France par le 
Club du Disque arabe et au Royaume-Uni par les disques EMI, cependant non docu-
mentés en matière de compagnie et date précises d’enregistrement ;

– les chansons des films ;
– les enregistrements sur disque Cairophone (78 tours puis vinyles 45 tours et 33 tours) ;
– la quasi-totalité des « chansons longues » composées entre la fin des années 1930 et 

1973, d’abord en version une face LP (26 minutes maximum), 2 faces LP (52 minutes 
maximum), ce qui implique sélection d’une version studio ou d’un concert, et montage 
en cas de version concert. L’accord de la chanteuse de son vivant était nécessaire pour 
le choix d’une version de concert, et les versions en studio des chansons longues des 
années 1960 étaient destinées à la commercialisation immédiate à la suite de la Première 
de la chanson. L’usage était la création de deux ou trois chansons longues sentimentales 
pendant une « saison », allant de décembre à juin. Par exemple, la saison 1957-1958 voit 
la création de deux chansons ʿAwwedt-e ʿēni, Qiṣṣat al-ams ; 1964-1965 voit la création de 
Sīret el-ḥobb, Arāka ʿaṣiyya d-damʿ, Enta l-ḥobb. Les versions commercialisées dans les 
pays où Umm Kulṯūm avait donné des concerts étaient susceptibles de changer, pour 
privilégier un concert local. Enfin, la compagnie d’État Sono Cairo commercialisa à partir 
de la fin des années 1980 d’autres versions, plus longues, de certaines chansons, incluant 
des concerts à l’étranger (Tunis, Paris et Abu Dhabi notamment), sans indication de 
date précise de ces performances, cependant.

Les années 2000 ont modifié profondément cette situation, pour deux raisons :
– une collaboration entre le collectionneur et amateur égyptien Dr Ṣāliḥ ʿAbd al-Fattāḥ 

et la station de radio d’État Iḏāʿat al-aġānī, diffusant sur la bande FM, a débouché sur 
la mise à la disposition des archives de la radio, la recherche des bandes originales des 
concerts, de leurs dates, et la diffusion quotidienne de deux concerts avec la présentation 
d’époque. C’est là une entreprise plus difficile qu’on pourrait l’imaginer, dans la mesure où 
lors des concerts, deux magnétophones étaient conjointement utilisés, avec un son et une 
vitesse de défilement susceptibles d’être très légèrement différents d’un appareil à l’autre, 
le concert étant enregistré sur des bandes magnétiques de 30 minutes et 60 minutes. Une 
performance peut donc être constituée de deux à trois, voire quatre bandes magnétiques 
différentes, souvent mal classées dans les archives, avec un court overlap permettant 
de repérer le concert. Mais de façon générale, depuis la fin de la première décennie du 
xxie siècle, la très grande majorité des concerts radiophoniques du premier jeudi du mois, 
et quelques concerts supplémentaires dus à des événements divers, ont été diffusés et 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?178

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


en conséquence enregistrés et archivés par les amateurs. Il y a nécessairement quelques 
incertitudes sur les dates et l’exactitude des reconstitutions, mais elles sont limitées. 
Pour la période 1955-1973, on dispose d’une phonothèque presque complète, incluant 
les concerts à l’étranger (mais par contre très peu de concerts en province en Égypte, la 
plupart étant apparemment perdus), ce qui permet de mesurer réellement le degré de 
variation et la politique improvisatoire de l’interprète d’une version à l’autre. On dispose 
pour certaines chansons longues de très nombreuses versions (Ahl el-hawa : 10 versions 
entre le milieu des années 1940 et 1959 ; Gaddedt-e ḥobbak lēh : 14 versions entre 1952 et 
1959 ; Rubāʿiyyāt al-Ḫayyām : 23 versions entre 1953 [bien que créée en décembre 1950 on 
ne dispose pas d’enregistrements complets avant cette date] et 1968 ; Sahrān le-waḥdi : 
11 versions entre 1950 et 1962 ; Dalīli ḥtār : 25 versions entre 1955 et 1963, etc.) ;

– la seconde est liée à l’Internet et à la diffusion des collections privées, autrefois réservées 
à des cercles très fermés. D’abord diffusés sur des forums (Samāʿī, Zamān al-waṣl) puis 
plus récemment sur YouTube et SoundCloud, ces multiples concerts, éventuellement 
commentés sur les forums, ont permis de renforcer considérablement notre connais-
sance de l’art d’Umm Kulṯūm. Les programmes radiophoniques étant immédiatement 
reproduits sur support Internet, des enregistrements autrefois inconnus ont été mis à 
la disposition du public 20.

D’autre part, des documents iconographiques et des listes de concerts avec tentatives de 
datations, plus ou moins sérieuses, circulent sur ces forums et permettent de se faire une 
idée presque exacte des performances en public depuis 1953 (année quasiment blanche pour 
Umm Kulṯūm en raison de son voyage pour raison de santé aux États-Unis). La question de 
la datation des enregistrements d’avant 1953-1954 reste extrêmement problématique, ainsi 
que celle de leurs supports originaux. Je précise que cette date correspond à l’enregistrement 
systématique des concerts d’Umm Kulṯūm par la radio d’État. La date à laquelle la station 
cairote dispose de magnétophones et de bande magnétique n’est pas connue : Radio Paris en 
utilise à partir de 1948, on peut penser que vers 1950-1951 le basculement fil magnétique/bande 
magnétique est opéré en Égypte.

Avant 1954, les enregistrements permettant de savoir quelle artiste Umm Kulṯūm a été sur 
scène se réduisent à une quarantaine. Quant à la période antérieure à 1937, nous ne savons en 
définitive strictement rien de son esthétique interprétatrice. Umm Kulṯūm est une vocaliste pour 
laquelle nous ne disposons, entre 1924 et 1937, que de disques qui informent sur des capacités 
vocales, un timbre, un répertoire, ainsi que de sources secondaires mentionnant sa position dans 
le champ artistique et l’effet produit sur l’auditoire. Mais aucun document sonore reproduisant 
une performance en interaction avec un public : elle commence en effet sa carrière d’artiste liée à 

20.  Sur la question de l’archivage privé, collaboratif, ou non institutionnel, voir dans ce même numéro des 
Annales Islamologiques l’article de Pierre France, « Archives sauvages et bootleggers des musiques arabes ». Deux 
des sites cités par P. France, Sama3y et Zaman al‑wasl, possèdent chacun une section dédiée à Umm Kulṯūm. 
Celle de Sama3y vise à l’exhaustivité dans la mise à disposition des concerts publics de la cantatrice et cherche 
l’exactitude dans la datation. Le second est plus sélectif, et préfère mettre en ligne les meilleurs concerts en 
analysant la performance. 

frédéric  l agrange 179

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’industrie du disque à un moment où celle-ci a cessé de reproduire la musique vivante, comme 
expliqué supra. Si les 18 minutes d’un dōr enregistré en 1909 ou 1910 par un Yūsuf al-Manyalāwī 
ou un ʿ Abd al-Ḥayy Ḥilmī ne donnent qu’une idée imparfaite de leur art, il s’agit cependant d’un 
enregistrement de performance, certes en studio avec un auditoire partiellement factice, certes en 
dehors des conditions de production usuelle du ṭarab, mais, miraculeusement, permettant tout 
de même à l’artiste de parvenir à la salṭana, qu’on pourrait traduire à la fois comme l’auto-ṭarab 
et l’état permettant au musicien de produire le ṭarab du récepteur. L’art d’Umm Kulṯūm en 
public lui est tout simplement inconnu. Les enregistrements de concerts publics les plus an-
ciens remontent aux années 1937-1938 – sans qu’il soit vraiment possible de déterminer une 
date incontestable – et sont constitués de quatre qaṣīda-s et deux monologues, performances 
probablement données à l’Ewart Hall de l’American University in Cairo 21.

Ces documents sonores, dont on peut supposer qu’il s’agit à la base d’enregistrements sur fil 
Marconi ultérieurement transférés sur bande magnétique, et probablement enregistrés par des 
amateurs tout au début des années 1950 lors de rediffusions, au moment où les amateurs privés 
peuvent s’acheter un magnétophone à bande, font office de « chaînons manquants » entre les enre-
gistrements de musique de taḫt des années 1905-1914 et les chansons accompagnées de l’orchestre 
oriental à partir de la fin des années 1940 dont nous disposons encore (comme les trois versions 
de El-awwela fel-ġarām) et surtout ceux des années 1950, et permettent de saisir que la transition 
d’une esthétique à l’autre fut si graduelle qu’elle en fut sans doute partiellement insensible.

L’idée d’un tournant esthétique majeur pris par la musique égyptienne dans les années 1930 
et d’une rupture violente avec les principes esthétiques de la musique de taḫt telle que reflétée 
par la production discographique de musique savante sur support 78 tours s’impose à tout 
auditeur ne disposant que des « extrémités » de l’âge de l’enregistrement commercial 22. Ce 
tournant s’observe particulièrement dans deux domaines connexes :
1.	 La réduction ou disparition de la dimension hétérophonique de l’accompagnement ins-

trumental, et des effets hétérophoniques ligne mélodique instrumentale/ligne mélodique 
chantée, et remplacement de ceci par : 

a.	 une composition croissante des répliques instrumentales aux phrases chantées, dites 
lawāzim, puis évolution de ces lawāzim en courtes phrases instrumentales plus complexes, 
pouvant être insérées en milieu de phrase mélodique chantée et non seulement en conclu-
sion de phrase, et dans lesquelles la distribution remplace le hasard de l’intervention ;

b.	 une distribution réglée des rôles entre les instruments, et entre les instruments et la voix, 
qui remplace l’improvisation dans les interventions et l’émulation. Cette évolution va de 

21.  Salū kuʾūs al-ṭilā, qaṣīda (poème Aḥmad Šawqī, comp. Riyāḍ al‑Sunbāṭī, maqām sīkāh) ; Ataʿaggalu 
l‑ʿumra, qaṣīda (poème Aḥmad Šawqī, comp. Riyāḍ al‑Sunbāṭī, maqām bayyātī) ; Maqādīru min gafnayki, 
qaṣīda (poème Aḥmad Šawqī, comp. Riyāḍ al‑Sunbāṭī, maqām ḥigāzkār) ; Kayfa marrat ʿalā hawāki 
(poème Aḥmad Šawqī, comp. Riyāḍ al‑Sunbāṭī, maqām bayyātī) ; Ya qalbi bokra s‑safar, monologue (poème 
Aḥmad Rāmī, comp. Muḥammad al‑Qaṣabgī, maqām rāst) ; Fāker lamma kont‑e ganbi, monologue (poème 
Aḥmad Rāmī, comp. Riyāḍ al‑Sunbāṭī, maqām bayyātī).
22.  Voir Lagrange, 1991. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?180

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


pair avec un étoffement progressif du taḫt (huit instrumentistes photographiés dans la 
célèbre photographie de l’orchestre d’Umm Kulṯūm au Congrès de 1932), débouchant 
sur « l’orchestre oriental », étoffement qui touche cependant surtout les cordes frottées 
(ajout rapide d’un violoncelle, visible en 1932 chez Umm Kulṯūm, chez Fatḥiyya Aḥmad 
en 1931, et multiplication des violons).

2.	 La disparition progressive de la centralité de la relation dialectique composition/interpréta-
tion. Le point de départ, au tournant du xxe siècle, est dans les pièces de type dōr un discours 
mélodique composé parfois réduit à un canevas, exigeant de ce fait une grande créativité de 
la part des interprètes, et particulièrement du vocaliste soliste. Cette créativité s’exprime, 
dans le répertoire savant, dans deux types d’improvisation : ornementale et composition-
nelle, ou pour reprendre les trois catégories plus fines de Nidaa Abou Mrad 23 : a. variation 
monomodulaire (correspondant à ce que je nommais « ornementale ») ; b. improvisation 
plurimodulaire d’interpolation (c’est-à-dire responsoriale et mesurée) ; c. improvisation 
plurimodulaire cantillatoire (propre aux pièces ou sections non mesurées, quand bien 
même une pulsion rythmique non marquée peut être décelée dans le phrasé instrumental 
ou vocal), pour ne garder que le degré le plus limité de la variation monomodulaire (respec-
tant la structure sous-jacente du segment mélodique concerné), et donc l’ornementation, 
qui devient la seule signature esthétique d’arabité musicale. Umm Kulṯūm commence sa 
carrière au moment où les compositeurs affirment leur spécificité face aux interprètes, et 
cette relation dialectique n’est plus une condition de l’existence même de la pièce (certains 
dōr-s ne sont rien sans interprétation, tant leur canevas composé est limité), mais elle de-
meure une condition du ṭarab. Les pièces les plus tardives d’Umm Kulṯūm sont conçues 
pour être autosuffisantes, ne nécessitant pas d’intervention compositionnelle de l’interprète 
qui n’est en ce cas qu’un plus, un agrément, une cerise sur un gâteau déjà parfait.

Mais l’étonnement qui saisit l’auditeur devant cette évolution si rapide et si violente est 
peut-être un leurre 24. Il se peut qu’elle ait été relativement insensible, si graduelle pour les 
contemporains, qu’ils sentirent de l’évolution là où nous sentons actuellement une rupture. 
L’hypothèse que je veux développer ici est qu’Umm Kulṯūm est justement une artiste de 
transition, une des dernières représentantes de l’interprétation savante au xxe siècle, et donc 
à ce titre à la fois la plus célèbre icône de la musique arabe au xxe siècle et aussi une inter-
prète atypique, en porte-à-faux vis-à-vis du siècle. Contrairement à Ṣāliḥ ʿAbd al-Ḥayy ou 

ʿAbbās al-Bilīdī, spécialisés dans l’interprétation du répertoire de la Nahḍa à la radio jusqu’au 
cœur des années 1950, elle porte sur ses épaules la tâche de la modernisation, les espoirs de 
l’universalité, et non la seule préservation de l’héritage culturel (turāṯ), valorisé dans le discours, 
mais délaissé dans la pratique.

23.  Abou Mrad, 2004, voir spécifiquement les sections 54-61 de l’édition en ligne sur : https://journals.
openedition.org/ethnomusicologie/464?lang=en
24.  Je modifie donc ici les conclusions de mon article de 1991, dont la rédaction est antérieure à la « redécouverte » 
du corpus kulthumien. 

frédéric  l agrange 181

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Je souhaite examiner un domaine dans lequel Umm Kulṯūm semble illustrer une continuité 
avec l’école savante, en pointant aussi les points de rupture, et qui sont des éléments choisis 
parmi une infinité de détails interprétatifs permettant d’examiner cette permanence de principes 
esthétiques. Il s’agit du second point précédemment exposé, à savoir la rémanence de stratégies 
improvisatrices et de relation dialectique compositeur/vocaliste sur la ligne mélodique suivie 
dans la performance kulthumienne. Deux points seront successivement évalués : d’une part une 
étude de cas basée sur un chant précis, comparant et commentant deux enregistrements séparés 
d’une quinzaine d’années d’une même pièce, la qaṣīda Salū kuʾūs al-ṭilā, qui permettront de se 
demander dans quelle mesure ces interprétations peuvent être rattachées à un type de chant 
propre à l’école de la Nahḍa, la qaṣīda ʿ alā l-waḥda 25. D’autre part, les sections d’improvisations 
mesurées d’Umm Kulṯūm, qu’elles demeurent dans la reformulation ou qu’elles s’échappent 
dans le plurimodulaire de type responsorial (réponse à l’orchestre en ce cas).

Quelques remarques préliminaires s’imposent :
a.	 Tout d’abord, la « redécouverte des sources » à laquelle je faisais allusion ne concerne pas 

la seule Umm Kulṯūm, et la présence de sections improvisées dans des œuvres composées 
pour lesquelles on ne disposait auparavant que de la version commercialement diffusée 

– ou d’aucunes – est attestée jusqu’au milieu des années 1970. Les chanteurs Muḥammad 
ʿAbd al-Muṭṭalib et ʿAbbās al-Bilīdī enregistrent dans les années 1950 et 1960 quantité de 
chansons de type ṭaqṭūqa d’esthétique conservatrice, dans lesquelles le taṭrīb par improvi-
sation mesurée sur cycle waḥda est courant 26. Dans le domaine de la chanson égyptienne 
sentimentale mainstream, hybride entre art savant et registre populaire des années 1960 et 
1970, ce sont particulièrement Nagāt al-Ṣaġīra 27 et à un bien moindre degré Farīd al-Aṭraš 28, 
Warda al-Gazāʾiriyya 29 ou ʿ Abd al-Ḥalīm Ḥāfiẓ qui se montrent portés sur les improvisa-
tions-commentaire d’une section, qu’elles soient libres ou plus rarement mesurées sur cycle 
waḥda ou plus couramment sur son dérivé šiftitillī. La spécificité d’Umm Kulṯūm réside 
dans la fréquence de ces interventions de l’interprète, dans leur longueur, et leur complexité.

25.  Chant improvisé ou semi-improvisé (Première Guerre mondiale) puis semi-improvisé ou composé (début 
années 1930) sur un poème en arabe classique (médiéval ou contemporain), interprété en interaction avec 
le cycle 4/4 waḥda. Pour un exposé concis, voir Lagrange, 1996, p. 93‑96. Pour un exposé musicologique 
détaillé, voir Abou Mrad, 2016, p. 419‑439. 
26.  Par exemple ʿAlašān beddak terḍīni (1954), disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/
watch?v=UurNBLKFBbc), consulté le 7 février 2019. 
27.  Par exemple Anā bastannāk, concert de Tunis (1968), improvisation exploratoire sur cycle waḥda 
comportant layālī en bayyātī et ṣabā à partir de 19’20”, disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/
watch?v=xpn9Ouo7ciY), consulté le 7 février 2019. 
28.  Exemple qaṣīda ʿalā l‑waḥda précomposée, enregistré à la BBC (1939 ? plus tardif ?) Aḍnaytanī bi‑l‑hagr, 
disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=bfH42iWXJDg), consulté le 7 février 2019. 
Improvisation (préparée ? instantanée ?) sur cycle waḥda vers 26’. 
29.  Exemple El‑ʿūyūn es‑sūd, concert du Caire (1972), courte improvisation mesurée bayyātī sur ostinato šiftitillī, 
à partir de 35’30”, comportant layālī et āhāt, déclenchée par la nature de la phrase mélodique et la présence du 
mot mawwāl dans le texte, disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=HguiEuYPCDM), 
consulté le 7 février 2019. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?182

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


b.	 Il n’existe pas de vocabulaire émique spécifique désignant ces variations. À titre d’exemple, 
une interview d’Umm Kulṯūm à son retour de Tunis 30 en 1968 au cours de laquelle la 
journaliste fait allusion à son interprétation si improvisative de la chanson Beʿīd ʿannak 
qu’elle semble être une « nouvelle mélodie », emploie le terme taṣarruf (fait d’adapter, de 
prendre des libertés sur un texte ou un support), avalisé par la chanteuse – qui par ailleurs 
n’apporte aucune information. Les contributeurs syro-libanais au site Sama3y 31 utilisent 
le terme tafrīd (pl. tafārīd, littéralement « individuation ») pour toute improvisation 
exploratoire mesurée ou non mesurée, mais le terme n’est pas attesté dans l’usage égyptien, 
et semble assez peu adapté du fait de la nature largement contributive et responsoriale de 
ces sections, dont la dynamique est subordonnée aux interactions entre soliste vocaliste et 
instrumentistes (à moins qu’il suppose une individuation vis-à-vis du seul compositeur). 
Quand elles sont développées sur le cycle šiftitillī 8/4 (voir infra), ces sections sont aussi 
souvent désignées par le terme mawwāl, légère impropriété qui souligne cependant un 
rapprochement justifié avec le mawwāl baġdādī de la tradition levantine, improvisation 
cantillatoire exploratoire sur ostinato rythmique.

c.	 La nature réellement improvisée de ces sections est impossible à estimer : on peut le 
supposer chez Umm Kulṯūm, mais est-ce le cas chez les autres interprètes, ou s’agit-il 
d’« improvisations préparées » ? Quand ces sections sont mesurées, l’habitude s’installe, 
à une date qu’il est difficile d’estimer (années 1940 ?), d’assigner à l’adoption par l’or-
chestre du cycle šiftitillī une valeur sémiotique de taṭrīb improvisatoire, y compris sur 
des séquences ultra-courtes de performances hors concert comme les chansons de film 
(voir par exemple Farīd al-Aṭraš, Zēna ya zēna, 1957 32). L’entrée dans ce cycle signifiant 
pour l’auditoire le ṭarab, peu importe que la séquence soit effectivement improvisée, 
même si c’est probablement souvent le cas dans les performances en concert.

	 Deux versions de Salū kuʾūs al-ṭilā

Dans le genre de la qaṣīda ʿ alā l-waḥda où elle est formée par son premier-maître Abū al-ʿIlā 
Muḥammad, Umm Kulṯūm commence sa carrière à une époque où ces pièces sortent du mo-
dèle Ḥāmūlī/Manyalāwī/Ḥigāzī, conçu comme largement improvisatif, et dont le discours 
mélodique est ponctué, voir insufflé par cette « matrice mélodique » qu’est le dūlāb/lāzimat 
al-ʿawāḏil [ext-9]. Il est d’ailleurs remarquable qu’Abū al-ʿIlā, dans ses enregistrements, ne 
chante jamais le texte du dūlāb al-ʿawāḏil, même si la matrice continue de l’inspirer. Par contre, 
la mélodie de la qaṣīda tend à se fixer avec sa génération, et le disque joue un rôle central dans 
cette fixation, dans la mesure où la transmission des œuvres ne se fait plus par une relation 

30.  Interview avec Nagwā Ibrāhīm disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v= 
xLuAopJvQmc), consulté le 7 février 2019.
31.  https://www.sama3y.net/forum/index.php, section du « Bosquet kulthumien » (al‑ayka al‑kulṯūmiyya), 
https://www.sama3y.net/forum/forumdisplay.php?f=54. 
32.  Film Enta ḥabībī, pseudo‑improvisation en mode sīkāh huzām sur ostinato šiftitillī à partir de 3’56”, 
disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=7mizymFvovQ). 

frédéric  l agrange 183

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


maître-disciple, mais par le support disque (d’où les innombrables imitations de Manyalāwī 
ou de Ḥigāzī ou de Abū al-ʿIlā). Abū al-ʿIlā s’imite lui-même (pas de différence notable entre 
Ġayrī ʿ alā l-silwān qādir ou Afdīhi in ḥafiẓa l-hawā aw ḍayyaʿa, Gramophone 1912 et Baidaphon 
vers 1920), alors qu’il peut décider de modifier totalement une mélodie ou de l’improviser : 
interprétation de Wa-ḥaqqika anta l-munā wa-l-ṭalab en bayyātī sur disque Mechian vers 1915, 
sīkāh huzām pour Baidaphon vers 1920. Umm Kulṯūm reproduit fidèlement la version sīkāh 
sur disque, une version où le maître lui-même fixe la ligne mélodique de façon stricte.

Cependant, des différences subtiles marquent une modification entre l’art du maître et celui de 
l’élève au niveau des enregistrements de ces qaṣīda-s d’Abū al-ʿIlā Muḥammad par Umm Kulṯūm. 
La jeune Umm Kulṯūm reproduit les improvisations/variations monomodulaires d’Abū al-ʿIlā 
comme s’il s’agissait d’une ligne mélodique composée, et ne propose pas sur la durée réduite du 
disque 78 tours un discours qui lui soit propre [ext-10]. Aucune lāzima ne ramène à la formule 
matricielle des ʿawāḏil, sinon par exemple à la dernière seconde dans la qafla finale de Afdīhi in 
ḥafiẓa l-hawā [ext-11]. La waḥda est indiquée uniquement par l’accompagnement instrumental 
mélodique, le percussionniste n’étant pas audible, ce qui correspond à l’esthétique dominante 
avant-guerre. La discrétion du tambourin est courante dans les enregistrements sur 78 tours 
acoustiques, mais ce n’est pas la seule politique suivie, ainsi l’enregistrement de qaṣīdat al-Ṣabb 
tafḍaḥuhu ʿuyūnuh par Abū al-ʿIlā laisse clairement entendre le riqq, contrairement à la version 
d’Umm Kulṯūm. Mais que le rythme soit indiqué par un tambourin audible ou un violon ou un 
qānūn, ce cycle demeure un cadre contraignant, même s’il ne se rappelle pas par un ostinato aussi 
clair que chez Manyalāwī ou Ḥigāzī ou Ḥilmī. Dans l’enregistrement Gramophone d’Afdīhi 
enregistré par le maître Abū al-ʿIlā en 1912 33, le dūlāb est celui des ʿawāḏil [ext-12], l’ostinato est 
bien plus clairement marqué, le riqq présent bien que discret. La même remarque s’applique à la 
version enregistrée par le maître pour Baidaphon. Il est évident qu’une version en concert lors 
d’une waṣla ne pouvait décemment durer uniquement 8 minutes, mais la façon dont l’interpréta-
tion de cette pièce pouvait être allongée, on le répète, nous est inconnue. Une piste sur les durées 
de performance de la qaṣīda ʿ alā l-waḥda est donnée dans les enregistrements radiophoniques de 
Ṣāliḥ ʿ Abd al-Ḥayy au début des années 1950, justement sur une pièce d’Abū al-ʿIlā Muḥammad, 
Ġayrī ʿ alā s-silwān qādir [ext-13], à partir de laquelle il sait à la fois prendre en compte l’intention 
compositionnelle et proposer ses propres phrases. Or, dans ces enregistrements (il y en a d’autres), 
la frappe de la waḥda est remarquablement mise en avant. Pourtant, la performance demeure 
assez brève, moins de 15 minutes, ce qui, là encore, ne peut refléter la durée réelle d’une waṣla en 
concert public : l’absence de public avec lequel interagir explique cette économie.

Je propose de comparer deux versions d’une qaṣīda « moderniste », illustrant à mon sens les 
points de rupture et de continuité entre la qaṣīda ʿalā l-waḥda de l’école khédiviale et la qaṣīda 
de type « hybride » telle qu’on la trouve dans le répertoire des années 1950 et 1960. Je précise 
que ce que j’entends par « genre hybride » est que ces chants sont encore désignés émiquement 
comme qaṣīda par référence au genre littéraire du même nom, le poème en langue classique, mais 

33.  Abū al-ʿIlā prononce par erreur ufdīhi en 1912 et rectifie dans l’enregistrement Baidaphon. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?184

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


que la référence musicologique à laquelle ils se rattachent est en quelque sorte triple : la qaṣīda 
ʿalā l-waḥda de l’école de la Nahḍa ; le monologue avec ses alternances de sections mesurées et 
non mesurées dans une mélodie entièrement composée à velléités expressives ; le dōr, du fait 
des improvisations de type thème-variation, et donc une logique implicitement responsoriale.

Si nous prenons comme points de départ et d’arrivée des pièces éloignées d’une quarantaine 
d’années comme Afdīhi in ḥafiẓa l-hawā ou al-Ṣabb tafḍaḥuhu ʿuyūnuh en début de carrière 
d’Umm Kulṯūm, et par exemple la célèbre chanson al-Aṭlāl (1966-1969), il semblerait clair 
au premier abord que nous ne sommes pas dans le cadre de l’évolution d’un genre musical, 
mais de genres distincts. Ainsi, la phrase initiale de al-Aṭlāl est non mesurée, et des répliques 
instrumentales viennent interrompre cette phrase d’ouverture [ext-14]. Au-delà du niveau 
musical, sur le plan littéraire, al-Aṭlāl ne serait même pas, du fait de sa nature multirime, une 
qaṣīda au sens classique du terme : c’est un poème multirime et multimètre en arabe littéral, 
et très proche du « monologue » (mōnōlōg) sur le plan compositionnel.

Mais Umm Kulṯūm n’est pas passée brusquement d’une esthétique à l’autre. Au début de 
la collaboration entre Riyāḍ al-Sunbāṭī et Umm Kulṯūm, à l’extrémité opposée à al-Aṭlāl dans 
l’histoire de la collaboration entre ces deux artistes, se trouve Salū kuʾūs al-ṭilā hal lamasat fāhā 
(Interrogez les coupes de vin, ont-elles touché ses lèvres ?), un poème d’Aḥmad Šawqī (m. 1932) 
écrit spécifiquement pour la chanteuse pour la remercier d’un concert où elle s’était produite. 
Sunbāṭī, sur demande de la cantatrice, le mit ultérieurement en musique.

La plus ancienne interprétation enregistrée est l’un de ces premiers documents sonores de 
musique égyptienne vivante existant, un concert public probablement enregistré sur fil Marconi, 
daté d’environ 1937 ; l’autre est la dernière interprétation conservée de la pièce, le 19 juin 1954, 
au Nādī Bank Miṣr dans le quartier cairote d’Imbāba, donc dix-sept ans plus tard. Il s’agit là 
d’une amplitude assez exceptionnelle chez Umm Kulṯūm, qui répugne usuellement à revenir 
en arrière sur des œuvres de son passé 34.

Dans la version de 1937, le modèle esthétique de la qaṣīda ʿalā l-waḥda est encore prégnant 
de façon évidente [ext-15]. La frappe du cycle est permanente, d’un bout à l’autre de l’enregistre-
ment, avec de fréquents ornements du joueur de riqq. Par contre, l’ensemble orchestral est sorti, 
dans son accompagnement de la ligne vocale, d’une logique de taḫt : ce n’est pas une tarǧama 
(traduction instrumentale de la phrase mélodique) qui est proposée après chaque phrase, ni une 
formulation liée à la matrice des ʿawāḏil, mais une réplique composée, une lāzima fixée. La mé-
lodie progresse vers par vers, avec une signature de type lāzima entre chaque vers et donc chaque 
idée mélodique. Les variations de la chanteuse sont de type ornemental/monomodulaire, puis 
à la fois responsoriale/alternative et cantilatoire et exploratoire dans la dernière partie, avec des 
retours en arrière dans le texte, comparables à l’usage de reprise de versets antérieurs dans une 

34.  Les contre‑exemples sont rares, ainsi al‑Ṣabb tafḍaḥuhu composée par Abū al‑ʿIlā Muḥammad, chant 
de son répertoire du milieu des années 1920 reprise en 1943 lors d’un concert au Lycée français du Caire, 
performance documentée, mais dont il n’existe pas d’enregistrement, ou Rubāʿiyyāt al‑Ḫayyām, créée en 1950 
et reprise en 1968 à Rabat après sept ans d’interruption, soit le même type d’amplitude d’un peu moins de 
vingt ans. 

frédéric  l agrange 185

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cantillation coranique [ext-16]. Dans cette dernière section, il n’y a plus de lawāzim composées, 
et l’orchestre retourne à un fonctionnement de taḫt. La tarǧama est librement décidée par les 
instrumentistes, et la raqqāq Ibrāhīm ʿAfīfī. Ce sera d’ailleurs vrai dans la plupart des improvi-
sations mesurées (muwaqqaʿa) ou libres (mursala) dans les années 1950 35.

Remarquons que l’usage « khédivial » de placer la qaṣīda en dernière waṣla est maintenu en 
1954 pour le concert Bank Miṣr, mais c’est peut-être le fruit du hasard : en mars 1955, Ḏikrayāt 
(1955-1961), poème en arabe classique, ouvre le concert – mais il est vrai que cette dernière 
pièce n’est en rien une qaṣīda ʿalā l-waḥda.

En comparaison, l’enregistrement de 1954 de cette même pièce Salū kuʾūs al-ṭilā laisse obser-
ver des changements majeurs dans l’esthétique musicale, et spécifiquement l’accompagnement 
orchestral. Remarquablement, la principale transformation est le « camouflage » de la waḥda. 
La composition de Sunbāṭī, qui préside peut-être à la nouvelle forme que prend son œuvre, 
puisque les compositeurs étaient présents lors des répétitions des chants d’Umm Kulṯūm, n’est 
pas du tout modifiée dans sa ligne mélodique. Mais bien que la mélodie soit très clairement 
mesurée, à de nombreuses reprises sa nature mesurée n’est pas totalement effacée de l’accom-
pagnement, mais se fait excessivement discrète, imite presque alors celui qui prévaut lors des 
sections cantillatoires exploratoires de type mursal (ainsi les sections ḥadīṯuhā s-siḥr/alqat ilā 
l-layli gīdan nāfiran wa-ramat, avec un court silence, wa-ʿādahā š-šawqu). De façon étonnante, 
dans cette dernière section, quand Umm Kulṯūm propose effectivement une improvisation, 
d’abord de type monomodulaire, puis exploratoire mesurée, la waḥda revient plus clairement, 
lancée par l’accompagnement au ʿūd de Muḥammad al-Qaṣabgī, suivi par le percussionniste 
(raqqāq) [ces trois passages dans Ext-17]. La transition vers l’hétérophonie et la waḥda souli-
gnée (par l’ostinato des cordes et le riqq) fonctionne donc désormais dans l’art d’Umm Kulṯūm 
comme signal d’entrée dans le ṭarab. Je suggérerais même que, par la suite, les improvisations 
métriques (waḥda ou son dérivé šiftitillī) sur tout type de chanson, monologue ou uġniya totale 
des années 1950-1970, sont dans leur esprit un retour à la politique de variation monomodu-
laire poussée débouchant sur le responsorial et l’exploratoire cantillé de la qaṣīda ʿalā l-waḥda.

Une même phrase composée peut d’ailleurs être interprétée par la chanteuse et l’orchestre 
dans un éthos très différent, selon qu’elle soit censée pousser à la variation ou pas. La part de la 
cantatrice et celle de ses instrumentistes solistes (le « cœur de taḫt » constitué de ʿ Abduh Ṣāliḥ 
au qānūn, Muḥammad al-Qaṣabgī au ʿūd, Ibrāhīm ʿAfīfī au riqq et Ibrāhīm al-Ḥifnāwī au 
violon) sont d’ailleurs difficiles à évaluer dans cette mécanique, bien que l’existence d’un système 
de discrets signes de la main et des regards soit probable.

Ainsi, on peut comparer la phrase anā we-ḥabībi ya Nīl nilnā amānīnā du second couplet de la 
chanson Šams el-aṣīl (1955-1958) lors du concert de Qaṣr al-Nīl le 7 juin 1956, puis un an plus tard 

35.  La version actuellement disponible sur divers sites fait 52 minutes, avec nombre de répétitions artificielles 
dues au montage. Un travail difficile de suppression de ces « fausses répétitions » reste à faire, et j’estime la 
durée réelle entre 25 et 35 minutes, ce qui semble une durée vraisemblable pour une waṣla.

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?186

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


à Ismāʿīliyya le 14 septembre 1957. Dans le concert de 1956, la phrase est chantée sur un cycle 
waḥda, mais la chanteuse enchaîne les phrases mélodiques sans pause. Le ī du mot Nīl dure un 
cycle entier de cette waḥda lente, la phrase est répétée immédiatement, le cycle est clairement pré-
sent, mais n’est pas souligné. Dans la version de 1957, une respiration est prise entre anā we-ḥabībi 
et ya Nīl, remplie par le tambourin (riqq) avec de riches ornements, et un ornement rapide au 
qānūn (0’4”) rappelant le plancher de cette séquence en couleur bayyātī. Cette note-plancher, 
tenue sur le ī pendant un cycle, est conclue par un court ornement (0’8”) ; deux cycles sont laissés 
par la chanteuse pour les lawāzim improvisées de l’orchestre (taḫt), en hétérophonie. La phrase 
mélodique suivante, sur le vers maṭraḥ ma yesri l-hawā tersi marāsīnā (0’19”) est légèrement mo-
difiée dans la formulation de son amorce. Trois cycles sont laissés pour les lawāzim, jouées par 
tout l’orchestre et non le seul taḫt nodal, rappelant toujours ce degré-plancher de la séquence. La 
chanteuse reprend « ana we-ḥabībi », sans poursuivre le texte par « ya Nīl », la variation est donc 
entamée, pour l’instant simplement monomodulaire, les lawāzim se succèdent, ainsi que sa va-
riation, le qānūn jouant par exemple en hétérophonie « contre » les cordes en insistant quant à lui 
sur le 3e degré de la couleur bayyātī au-dessus du plancher (0’56”) : l’exploration d’Umm Kulṯūm 
peut commencer. On voit donc que le jeu ornemental et le fonctionnement hétérophonique 
représentent un tremplin pour la variation chantée, susceptible d’être saisi ou non par la chan-
teuse. Le public et l’orchestre sont en situation d’expectative, une tension est créée, suscitant une 
attention soutenue aux détails de la formulation vocale [ext-18 et ext-19].

Il existe quantité d’exemples où en dépit de cette tension, Umm Kulṯūm ne poursuit pas 
vers une variation, d’où l’interrogation sur les rôles respectifs d’Umm Kulṯūm et de certains 
instrumentistes dans cette alchimie. On peut donner quantité d’autres exemples de variation 
mesurée, et ce jusqu’au dernier concert réussi d’Umm Kulṯūm, la Première de Ya msahharni 
le 6 avril 1972, avec trois improvisations mesurées successives dans le troisième couplet.

Mais dans le cadre de la qaṣīda que nous analysons, ce qui est extraordinaire est 
qu’Umm Kulṯūm, en 1954, pousse le travail de camouflage de la waḥda plus loin que Sunbāṭī 
et son orchestre : à l’issue de sa variation mesurée, elle propose une nouvelle variation qui ne 
peut plus être placée dans le cadre de la waḥda, et qui, objectivement, est mursala : le passage 
de 26’11 à 27’30 [Ext-20]. C’est ici l’interprète elle-même qui dans un mouvement paradoxal 
sort de la logique formelle de l’école khédiviale et affirme son affiliation esthétique avec cette 
même école. Elle en sort dans la mesure où l’appartenance générique d’une pièce à la catégorie 
qaṣīda ʿalā l-waḥda, ce qui est le cas de la composition initiale de Sunbāṭī vers 1937, n’est pas 
compatible avec l’insertion d’une séquence non mesurée avec modulations cantillatoires, ce qui 
serait du domaine du « monologue » où l’on emprunte des éléments du mawwāl et de la qaṣīda 
mursala. Mais paradoxalement, Umm Kulṯūm réaffirme aussi son appartenance à l’école de la 
Nahḍa, parce qu’elle se saisit de la pièce et dialogue avec la composition au point d’en proposer 
sa propre vision, et rétablit donc cette relation dialectique fixation/improvisation que l’évolu-
tion des principes esthétiques limite (au mieux), voire efface. À ce titre, même si l’interview de 
Muḥammad al-Qaṣabgī à laquelle nous nous référions en début d’article est un faux, la saillie 
acerbe que le journaliste lui prête en faisant affirmer au luthiste virtuose et amer, relégué à 

frédéric  l agrange 187

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’accompagnement de son idole, que le véritable « ʿ aṣr Umm Kulṯūm » serait en réalité celui 
de Ya manta wāḥešni 36 (célèbre dōr de l’école de la Nahḍa composé par Muḥammad ʿUṯmān, 
considéré en ces années 1950 comme art poussiéreux et figé, musique à tarbouche comme on 
dirait à perruque poudrée…), trouve toute sa justification.

Autre élément remarquable de modification entre les deux versions de Salū kuʾūs al-ṭilā : 
l’enregistrement de 1937 révèle des faiblesses de l’accompagnement instrumental. Les lawāzim 
sont composées, mais l’ensemble est à la fois sorti de la logique de taḫt, car le tapis des cordes 
frottées est déjà omniprésent, mais n’est pas encore entré de plain-pied dans le fonctionnement 
efficace de l’orchestre oriental tel qu’il se laisse entendre dès le milieu des années 1940. La 
répétition des lawāzim à l’identique est trop fréquente et finalement lassante [ext-21], se révé-
lant moins riche que l’ancienne « ritournelle des censeurs » décidée par les solistes du taḫt : la 
nature d’une musique monodique s’accommode mal de la simple répétition d’une même phrase 
par un ensemble devenu massif. Le taḫt d’antan pallie la nature monodique de la mélodie par 
l’hétérophonie. L’orchestre oriental y remédie par la distribution des rôles et les réponses entre 
instruments, voire propose des moments de flottement particulièrement intéressants, avant 
les « passages de relais » entre ensemble vers solistes pour revenir à un fonctionnement de type 
taḫt, moments où le tapis des cordes passe en mode hétérophonique de groupe, chaque violon 
jouant soit la fondamentale, soit une traduction, avec un décalage propice à créer chez l’auditeur 
cette attente aiguisée nécessaire au ṭarab. Mais le taḫt augmenté de la fin des années 1930, lui, 
cherche encore sa voie – on excusera cette formulation téléologique. Quand il ne passe pas 
le relais aux solistes, il joue à l’unisson des répliques pré-écrites manquant d’inventivité – on 
comprend mieux avec le recul ce qui aura pu donner aux contemporains une impression de 
« progrès », quand les instrumentistes, les compositeurs (et accessoirement les ingénieurs du son), 
ayant pris le parti de jeter l’esthétique de taḫt, comprirent comment gérer la démultiplication 
des cordes et l’introduction de nouveaux instruments au sein de l’orchestre.

Dans la version de 1954, à partir d’une même matière mélodique minimale, on remarque 
d’abord un allongement systématique de la lāzima par quatre notes [Ext-22] (cet allongement 
de la lāzima qui conclut le premier vers est déjà suggéré dans la version de 1937, mais pas à 
chaque occurrence), mais sa fréquence est diminuée et d’autre part la texture instrumentale, 
plus riche, est différente de l’accompagnement de la voix. L’opposition entre rythme marqué 
par les cymbalettes (šaḫālīl) du riqq, complètement absentes en 1937, et évidentes en 1954, et 
discrétion instrumentale dans les phrases chantées est une façon d’habiller cette composition 
déjà ancienne, de la rendre « orchestralo-compatible ». La chanson ainsi grimée devient presque 
une composition moderne de Sunbāṭī.

36.  Murād, 1958. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?188

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 « Stylèmes » kulthumiens :  
le « hors-piste », la reprise formulaire et l’anticipation

Pour revenir sur le choix interprétatif d’Umm Kulṯūm auquel j’ai fait allusion, celui de 
passer à un laḥn mursal en signant le divorce définitif avec le modèle de la qaṣīda ʿalā l-waḥda, 
il me semble même que cette décision touche là au génie kulthulmien de ne pas toujours aller 
là où on l’attend. Je donnerai pour cela deux exemples :

– Sa tendance, dans le cadre d’une séquence improvisée « attendue » parce que prévue par 
le compositeur, à imposer sa vision à l’orchestre passé en mode taḫt, dans le cadre d’un 
dialogue hétérophonique effectivement totalement improvisé. Un concert de 1952 illustre 
ce point : Ahl el-hawa du 29 mai 1952 comporte une séquence improvisée prévue et pré-
sente dans tous les concerts, sur le vers ahl el-hawa ya lēl fātu maḍāgeʿhom/w-etgammaʿu 
ya lēl ṣoḥba w-ana meʿhom, dans cette composition de Zakariyyā Aḥmad basée sur les 
capacités à produire le ṭarab de la dame (soit cette politique de taṭrīb refusée, voire 
méprisée par Sunbāṭī). On remarque dans cette séquence en bayyātī un moment de 
ṭarab remarquable : ʿAbduh Ṣāliḥ, qui joue le qānūn, suggère à la cantatrice d’aller vers 
le genre modal ṣabā, par une courte réplique en ce mode. Mais cette piste est refusée 
par l’interprète, qui surprend en revenant au genre modal nahāwand, couleur initiale 
de la chanson, alors que la séquence a élevé le degré d’émotion et modifié l’éthos en 
passant aux échelles à intervalles neutres, et suppose une qafla en rāst. Elle va bien vers 
rāst immédiatement après sur le mot w-etgammaʿu, en répétant presque la même phrase, 
cette fois avec intervalles neutres. Ce choix inattendu, et qui n’est fait dans aucune autre 
version encore préservée de la chanson, est ressenti par l’auditeur comme un tour de 
force d’une grande intelligence [ext-23].

– Sa capacité à improviser en dehors des zones sûres que lui ont réservées les composi-
teurs, parfois avec réussite, parfois dans des tentatives avortées, mais intéressantes par 
elles-mêmes. Àprès tout, même un ʿAbd al-Ḥayy Ḥilmī échouait dans sa prétention à 
sortir des sentiers battus en reprenant Arāka ʿaṣiyya d-damʿ en sīkāh 37. Ainsi plusieurs 
exemples : la longue variation initiale dans le concert de Raqq el-ḥabīb de 1952 ; la décision 
de tenter une variation monomodulaire dépassant largement la simple ornementation et 
avec jeux rythmiques complexes dans le refrain même de Dalīli ḥtār lors du concert du 
2 février 1956 [ext-24]. On retrouve ces revendications de liberté interprétative y compris 
très tard dans sa carrière : par exemple lors du concert Beʿīd ʿannak de Tunis, auquel 
nous avons déjà fait allusion, et où toutes les strophes ouvrent vers une improvisation. 

37.  Nous faisons là allusion à l’enregistrement sur trois faces Zonophone (Z102493‑4‑5, février‑mars 1906) 
de ce poème, dont la redécouverte dans l’héritage classique et l’usage de chanter sous forme mesurée dans le 
mode bayyātī sont attribués à ʿ Abduh al‑Ḥāmūlī (m. 1901). Quasiment tous les grands muṭrib‑s de l’avant 1914 
gravent leur version de cette pièce en bayyātī, à l’imitation de Ḥāmūlī, y compris ʿ Abd al‑Ḥayy Ḥilmī, qui tente 
cependant par fantaisie de l’interpréter en sīkāh, mais retombe presque immédiatement dans le cheminement 
bayyātī, trop balisé pour ne pas s’imposer inconsciemment. Il revient au mode sīkāh uniquement dans la 
phrase de conclusion de l’enregistrement. 

frédéric  l agrange 189

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ce n’est pas simplement à envisager sous l’angle de la salṭana, concept un peu (trop) 
mystique selon lequel l’artiste se laisserait dépasser par sa propre ivresse, élevé par une 
transcendance. C’est aussi un acte conscient, j’hésite à dire militant, de revendication 
de la part de l’interprète dans la production du ṭarab et du discours mélodique. Cela 
peut déboucher sur des approximations, des ratages touchants dans cette volonté de 
se révolter contre le carcan de la chanson moderniste : on peut analyser en ce sens les 
essais successifs d’Umm Kulṯūm pour produire une formulation improvisée et mesurée 
convaincante dans son interprétation de Sīret el-ḥobb le 3 juin 1965. Elle recherche une 
piste de développement à 45’16”, qu’elle trouve vers 45’30”, mais de façon hésitante ; elle 
s’y reprend à 50’26”, et enfin réussit une improvisation à 53’22” après une montée de 
l’échelle de rāst sur le ē du mot ilēk (vers toi) qui, au-delà de l’expressivité liée au texte, 
est aussi pour le récepteur, au niveau de la grammaire du ṭarab, comme un nouvel assaut, 
exaspéré, lancé contre cette montagne à vaincre qu’est la chanson moderniste [ext-25].

Second exemple de tentative surprenante et qui, elle, demeure inachevée : sans doute 
lassée de la répétition du couplet le plus célèbre et le plus endiablé d’al-Aṭlāl, le vers hal 
raʾā l-ḥubb sukārā, Umm Kulṯūm tente lors de la dix-huitième interprétation (du moins 
documentée et préservée) de la chanson, lors du festival de Baalbek le 12 juillet 1968, une 
simple minute de véritable recherche musicale : le āh prolongé qui descend l’échelle sur une 
octave indique pour l’orchestre qu’une variation est engagée, et qu’il faut passer en mode 
hétérophonique ; l’orchestre sait que le cycle maqsūm est trop contraignant et inadapté à une 
variation, et propose le cycle šiftitillī, avec ostinato une octave au-dessus de la fondamentale. 
Mais Umm Kulṯūm, par un geste de la main que nous ne pouvons que supposer, refuse la 
proposition rythmique et demande simplement de rappeler ce degré-plafond (appelons-le 
buzurg, c’est-à-dire gawāb sīkāh en supposant arbitrairement que la fondamentale est sīkāh) 
et préfère une improvisation non mesurée (mursal), en reformulant cette fois avec le texte le 
cheminement mélodique descendant de son āh, qui est, fondamentalement, le cheminement 
descendant de la phrase de Sunbāṭī. En reprenant, elle monte deux degrés au-dessus de son 
plafond, dans un mélisme, puis redescend en proposant une alternative à l’échelle huzām, cette 
fois l’échelle ʿirāq (en laissant entendre le genre bayyātī sur nawā) : est-ce un début d’explora-
tion, ou un simple amusement ? L’orchestre n’en sait rien, et ʿAbduh Ṣāliḥ, qui joue le qānūn, 
apparemment pris au dépourvu, ne répond pas. Aurait-il nettement suivi, le dialogue aurait pu 
se poursuivre. Le chemin reprend, avec des pauses sur chaque étape de la descente, puis une 
remontée sur la particule interrogative hal, répétée trois fois. C’est là que la cantatrice décide 
de siffler la fin de cette récréation, et retourne d’elle-même à la mélodie mesurée composée. 
Pendant une minute, elle aura pris le pas sur la règle, suggéré des pistes, qu’elle ne suit pas, 
mais aura imposé sa marque [ext-26].

Dernier exemple de ces tentatives avortées au milieu d’œuvres modernistes en rupture avec 
l’esthétique de formation d’Umm Kulṯūm : le vers yā ḥabībī ṭaba l-hawā mā ʿ alaynā/law ḥamalnā 
l-ayyāma fī rāḥataynā de la chanson Hāḏihi laylatī, lors du concert de Ṭanṭā le 8 mai 1969. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?190

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La mélodie de ʿAbd al-Wahhāb fixe pour ce vers une phrase en mode ʿagam sur le cycle dan-
sant maqsūm. La cantatrice tente une improvisation mesurée parfaitement inattendue sur cette 
section, qui n’est aucunement une de ces plages de variation prévues par le compositeur 38. Elle 
interrompt rapidement sa tentative : entre le public provincial trop excité par la présence de la 
diva qui freine sa concentration par ses cris, le mode ʿagam rétif aux improvisations et enfin 
la contrainte cyclique du maqsūm, autrement plus exigeante que la waḥda 39, l’essai ne sera pas 
transformé [ext-27]. Mais ce sont là autant de moments touchants où la formation initiale de 
chanteuse savante paraît chez la chanteuse de variété vieillissante, même si elle échoue parfois 
à transpercer la gangue moderniste qu’elle s’est elle-même imposée pour conquérir un nouveau 
public à partir de 1964.

Je noterai enfin comme stylème kulthumien l’art de la reprise formulaire. L’audition des 
interprétations par Yūsuf al-Manyalāwī, Sayyid al-Ṣaftī ou ʿ Abd al-Ḥayy Ḥilmī des adwār de 
l’école khédiviale montre que, fort souvent, leurs interprétations de la partie improvisatoire de 
la pièce, le dōr proprement dit, dans lequel les idées de la composition exposée dans le maḏhab 
sont développées, tout en prenant en compte des éléments fixes suggérés par le compositeur, 
sont l’occasion de proposer des formules mélodiques, répétées de dōr en dōr, et adaptées à un 
nouveau texte, que ce soit dans les sections de ahāt ou dans le hank (section responsoriale) 
entre le vocaliste et les « répétants », muraddidūn ou maḏhabgiyya. Comme la poésie classique, 
la musique savante maqamienne arabe mêle une dimension nécessairement formulaire à des 
créations individuelles, et le ṭarab naît aussi de cette rencontre entre l’attendu et l’imprévisible, 
ces deux éléments indissociables se nourrissant mutuellement.

Pareillement à la réutilisation dans l’interprétation du dōr de la Nahḍa de formules mé-
lodiques et rythmiques de découpage du texte, adaptables à toutes les syllabes, on note dans 
les sections d’improvisation mesurée (sur waḥda ou šiftitillī) créées par Umm Kulṯūm des 
ressemblances d’une chanson à l’autre, la réutilisation de mêmes formules, voire de mêmes 
transitions modales. La chanteuse, souvent, lors d’une improvisation mesurée, demeure dans 
le même mode et dépasse la variation ornementale tout en demeurant dans la reformulation 
d’une même structure mélodique sous-jacente. C’est ce que nous avons appelé variation mo-
nomodulaire. Cette modulation peut sembler s’éloigner du phrasé originel qu’elle varie, mais 
dans nombre de cas, elle est en fait une annonce d’une phrase ultérieure de la mélodie fixée, 
par exemple une coloration bayyātī venant modifier une phrase ḥigāz correspond en fait à la 
phrase suivante de la mélodie, celle qui succédera à la séquence sur laquelle porte la variation. 
Cette technique d’anticipation peut également inverser la nature mesurée ou non mesurée 
associée à un vers du texte : ainsi dans une interprétation d’Enta l-ḥobb le 3 juin 1965, le mot 

38.  Dans le cas particulier de cette chanson, les deux lieux habituels de variation sont des sections non 
mesurées (mursal) : le vers yā ḥabīban qad ṭāla fīhi suhādī et le vers saharu š‑šawqi fī l‑ʿuyūni l‑gamīla. 
39.  Nous ne voulons pas dire que le cycle maqsūm ne soit pas compatible avec une improvisation mesurée : 
dans Ahl el‑hawa, les improvisations sur le vers nās men qulubha tequl ya lēl sont en maqsūm, ce qui donne 
une coloration, tout à fait volontaire, de mouled à ce passage. Mais ce clin d’œil « populaire » n’est pas de 
mise pour un texte en arabe classique, et un mode savant comme ʿ agam, non pratiqué dans le ṭarab populaire. 

frédéric  l agrange 191

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ahwāk est extrait par la cantatrice de la phrase ahwāk fe-qorbak we-f-boʿdak, phrase composée et 
mesurée sur cycle maqsūm, et est répété à plusieurs reprises de façon non mesurée, anticipant 
la reprise non mesurée sur les mots wāḥešni w-enta qoṣād ʿēni, qui est quant à elle prévue par la 
mélodie et conçue comme plage possible d’improvisation par Muḥammad ʿAbd al-Wahhāb : 
Umm Kulṯūm surprend son public et le compositeur par une anticipation mélodique et ryth-
mique improvisée sur un support textuel qu’elle a déjà longuement répété sur une forme autre 
et s’est ainsi gravé dans l’esprit des récepteurs [ext-28].

Mais il arrive aussi qu’une modification qui n’est pas suggérée par la mélodie, ni en amont 
ni en aval, soit engagée, ce qui fait basculer l’improvisation dans l’exploratoire proprement 
dite. Il peut s’agir d’un simple déplacement de degré de repos, avec installation dans une 
couleur modale différente, par exemple le déplacement de deux degrés dans une échelle rāst 
pour installation en couleur sīkāh, qui provoque une modification de l’éthos. Ce n’est pas là un 
procédé d’une grande originalité dans le chant égyptien, mais c’est extrêmement efficace pour 
la transmission de l’émotion. Or, dans ces sections exploratoires, Umm Kulṯūm, à l’instar des 
chanteurs du dōr, est susceptible de recombiner des formules mélodiques qu’elle reprend de 
manière peut-être inconsciente, tout comme son orchestre. Les exemples sont multiples, ainsi :

– réutilisation de mêmes formules en genre ṣabā/mode bastanīkār dans les sections im-
provisées de El-awwela fel-ġarām (version commerciale, vers 1948-1950) et Ġolobt aṣāleḥ 
fe rōḥi (concert du Heliolido du 9 décembre 1954) [ext-29] ;

– réutilisation de formules comparables en rāst et sīkāh dans les sections improvisées de 
Anā fe enteẓārak du 3 mars 1955 et ʿAwwedt ʿēni ʿalā ruʾyāk du 3 avril 1958, à partir de 
phrases originellement en couleur rāst, dans une improvisation mesurée [ext-30]. La 
construction de la ritournelle improvisée est fortement réminiscente, dans les deux cas, 
des jeux de degrés dans les sections de hank (chant responsorial) du dōr tel qu’interprété 
au tournant du xxe siècle ; il s’agit là probablement d’une importation indirecte de cette 
technique de développement à laquelle Umm Kulṯūm était formée par ses interprétations 
de cette forme dans ses années de formation, et jusqu’au milieu des années 1930.

	 Conclusion

Une interview radiophonique à la fois instructive et quelque peu déroutante du compositeur 
Muḥammad ʿAbd al-Wahhāb 40, dans laquelle il évoque ses relations avec Umm Kulṯūm, 
s’ouvre à l’initiative même de ʿAbd al-Wahhāb par une évocation appréciative des capacités 
d’improvisation de la cantatrice : celui-là même qui lui composa huit chansons sentimen-
tales longues dans lesquelles il ne lui réserve qu’une unique plage ouverte à l’improvisation 

40.  Date inconnue, disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=hiOIpH4SqIE), consulté 
le 7 février 2019. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?192

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


exploratoire (non mesurée) 41 se présente paradoxalement en qualité de simple auditeur mélo-
mane, qui comme tout le public d’Umm Kulṯūm attendait avec délectation les moments où elle 
sortait du texte mélodique. Il associe cette tendance à l’improvisation à un état psychologique 
particulier, une disposition, une humeur favorable (mazāg) de l’interprète, appréciée par le 
public qui sent alors qu’il a « gagné quelque chose de nouveau » (en-nas kesbet ḥāga gedīda) 
par rapport à une mélodie déjà connue, et qu’il entend l’intelligence et la réflexion du voca-
liste (beysmaʿ ʿaqlo we-tafkīro), tout comme sa manière d’administrer son art (beyesmaʿ idarto 
le-fanno) : la capacité à produire une improvisation réussie est un test d’aptitude, tout comme 
la capacité à revenir dans le chemin balisé. Les layālī, assure-t-il, sont le sommet de cet art, et 
une signature identitaire égyptienne, au point que les interprètes, pour rechercher l’adhésion 
du public, se laissent parfois aller sans raison à introduire la formule ya lēl ya ʿēn au cœur 
d’une mélodie qui ne plairait pas assez à l’auditoire. Umm Kulṯūm, prétend-il, était exaspérée 
par ces procédés et s’en entretenait avec lui, qualifiant le procédé de tafāha (insignifiance) et 
d’estegdāʾ reḫīṣ (mendicité méprisable [de l’appréciation du public]). Il affirme pourtant avoir 
placé la phrase ʿēni ʿal-ʿāšqīn dans la chanson Dāret el-ayyām (1970-1971) comme un clin d’œil 
distancié au ya lēl ya ʿēn improvisé, et affirme avoir dû vaincre l’opposition initiale de la can-
tatrice à cette phrase. On ne sait dans quelle mesure on peut le croire, puisque jusque dans la 
dernière interprétation (1958) de Ahl el-hawa, créée en 1944, Umm Kulṯūm multiplie les layālī, 
partie intégrante d’une chanson qu’on pourrait qualifier de métadiscours sur les layālī, tant 
sur le plan poétique que mélodique – peut-être estimait-elle avoir tout dit sur le sujet avec ce 
chant ? Mais ce que l’entretien montre est que la ligne qui sépare supposément le ṭarab en tant 
qu’expérience esthétique touchant au mystique et au sublime, et le taṭrīb en tant que recette, 
en tant que procédé trop facile, est dans l’esprit de ce moderniste formé à l’école savante de 
la Nahḍa et ayant assumé la volonté consciente d’en sortir, est aussi fine que le ṣīrāṭ tendu 
au-dessus des feux de l’enfer. Or, aimerait-on l’interroger, pourrait-on concevoir un art sans 
artisanat, sans technè ?

La variation sur composition est assurément à la fois une création moderniste et parallèlement 
un prolongement des principes esthétiques de l’école de la Nahḍa. Création moderniste, car 
on ne saurait placer sur un même niveau de fixation le canevas mélodique du dōr khédivial qui 
n’a de sens que dans son développement dans la dialectique compositeur/interprète, puisque 
la mélodie n’existe que dans son renouvellement, et la fixation grandissante des pièces de 
musique égyptienne au xxe siècle, qui est une conséquence technique de l’introduction des 
enregistrements commerciaux et parallèlement un choix idéologique lié à une certaine idée de la 

41.  Dans Enta ʿ omrī, 1964, section el‑layāli l‑ḥelwa (bayyātī) ; dans Amal ḥayāti (1965), section we‑kfāya aṣḥā 
ʿalā btesamtak (bayyātī) ; dans Enta l‑ḥobb (1965), section wel‑layāli temorr‑e beyya (bayyātī) ; dans Fakkarūni 
(1966), section elli fāt weyyāk ya rūḥi (nahāwand) ; dans Hāḏihi laylatī (1967) section saharu š‑šawqi fī l‑ʿuyūni 
l‑gamīla (bayyātī) ; dans Dāret el‑ayyām (1970), section we‑dāret el‑ayyām we‑marret el‑ayyām (kurdī) ; dans 
Aġadan alqāka (1971) section fa‑rḥami l‑qalba l‑laḏī yaṣbū ilayk (nahāwand/rāst) ; dans Lēlet ḥobb (1972) section 
yallī fāyetli l‑layāli l‑ḥelwa, soit prévue soit sélectionnée par la cantatrice pour une courte improvisation lors 
du concert de janvier 1973. 

frédéric  l agrange 193

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


« modernité ». Umm Kulṯūm est à la fois une « tradition inventée », au sens d’Eric Hobsbawm 42, 
une aṣāla (authenticité) improbable répondant aux transformations rapides que subit l’Égypte 
au xxe siècle et à sa quête d’identité, apportant par la musique une ébauche de réponse, et à la 
fois un « reste » d’une tradition, elle authentique, que les hommes et femmes de sa génération 
auront œuvré sans relâche à effacer. On n’imagine pas des interprètes européens ou américains 
renier les succès par lesquels ils sont devenus célèbres, et en même temps on n’imagine pas 
Umm Kulṯūm interpréter al‑Ṣabb tafḍaḥuhu ʿuyūnuh dans son concert d’Abu Dhabi en 1971, 
et jamais le public, de toute façon, ne se prit de réclamer ces vieilleries : il fallut toute l’in-
conscience et la marginalité des Marocains de Rabat en 1968 pour imposer une interprétation 
des Rubāʿiyyāt al‑Ḫayyām à une cantatrice stupéfaite, qui ne put que s’incliner devant cette 
étrange demande, alors que la chanson n’était rangée sur son étagère que depuis sept ans.

Les chants kulthumiens ne comportent pas tous des improvisations, et un concert peut 
parfaitement en être entièrement dépourvu (nous ne parlons pas de la micro‑improvisation 
ornementale) sans que la qualité de l’interprétation ne puisse être remise en cause. Les pièces 
de l’école de la Nahḍa, d’un autre côté, sont toutes entières faites de cette matière qui n’apparaît 
que fortuitement dans les œuvres ultérieures. Mais cette variation est aussi un prolongement, 
en ce qu’elle se base sur les souvenirs du dōr, du mawwāl, de la qaṣīda mursala, de la qaṣīda 
ʿalā l‑waḥda selon sa nature rythmiquement libre ou mesurée, et mélodiquement ornemen-
tale, responsoriale ou cantillatoire. On ne saurait dire si ces moments suspendus sont des 
« buttes‑témoins » d’un art ancien que le vent de la modernité abrase et efface peu à peu, comme 
les traces du campement dans la poésie antéislamique, ou des oasis de plaisir consciemment 
placées au cœur des compositions, affirmant l’attachement à une identité musicale égyptienne.

Umm Kulṯūm serait‑elle un arbre qui cache la forêt des transformations majeures affectant 
la musique égyptienne à partir des années 1930 et marque le lent passage d’une musique savante 
à un stade intermédiaire du continuum reliant les deux pôles de ce que Tagg appelle art music 
et popular music ? Il est troublant que parmi les artistes du cœur du xxe siècle les plus enclins à 
la variation exploratoire à partir d’une mélodie fixée, se trouvent des vocalistes associées à des 
catégories émiques aussi différentes que Ṣāliḥ ʿAbd al‑Ḥayy et Abbās al‑Bilīdī, continuateurs 
de l’école savante de la Nahḍa, interprètes du turāṯ et de pièces d’esprit traditionnel ; 
Muḥammad ʿAbd al‑Muṭṭilib, qui est, quant à lui, catégorisé muṭrib šaʿbī (chanteur populaire), 
en raison d’une part de son timbre, de sa technique d’émission du son, et de certains textes 
dont la langue est ressentie comme moins raffinée que dans la variété sentimentale mainstream ; 
Umm Kulṯūm et son art idiosyncrasique ; des interprètes le plus souvent féminines représentant 
la chanson hybride des années 1960‑1970 (Nagāt, Warda) et dont la formation, par ailleurs non 
institutionnelle, est bien plus basée justement sur le répertoire kulthumien de début de carrière 
que sur les œuvres‑clés de l’école de la Nahḍa et al‑inšād al‑dīnī, sources auxquelles s’était formée 
la cantatrice, dans un cadre également non institutionnel (l’accès de cette dernière génération 

42.  Hobsbawm, 1995. On lira aussi les réflexions de Fādī al‑ʿAbdallāh, 2016, qui réfléchit à cette invention 
de la tradition musicale dans le cadre moyen-oriental et plus particulièrement égyptien. 

umm kulṮūm est-elle  une interprète  de  musique  savante ?194

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’interprète aux principes esthétiques de l’école savante se réalise donc au « second degré », 
passant par la médiation de l’école moderniste en formation dans les années 1930).

Le point commun entre ces genres conçus et ressentis comme distincts ou différents 
(la frontière entre les deux derniers est assurément la moins marquée, les interprètes en ques-
tion se situant dans une lignée kulthumienne, adoptant le modèle de la chanson longue, voire 
affectant ses maniérismes de scène et revendiquant implicitement, dans le cas de Warda, la 
succession et l’héritage). Mais dans tous les cas, le point commun qui les unit est la recherche 
du ṭarab de l’auditoire, émotion esthétique qui est condition de l’inscription de leur art, qui dans 
le turāṯ, qui dans la référence populaire, qui dans la (supposée) conciliation entre modernité 
et authenticité. Mais dans la mesure où la « chanson longue » kulthumienne est le véhicule 
principal de cette conciliation, la mort de cette forme de « chanson‑opéra » au tournant des 
années 1980 est parallèlement la fin de cette forme de ṭarab en musique égyptienne, et rien ne 
laisse en présager la résurrection.

	 Bibliographie

al-ʿAbdallāh, Fādī, « Fa‑ilā ayyat aṣāla yantamūn », 
Maʿāzif, 2016, revue de musicologie en ligne en 
langue arabe : https://ma3azef.com/ 
.consulté le 25 juillet 2019 ,/مفهوم-الأصالة-مصر

Abou Mrad, Nidaa, « Formes vocales et instrumentales 
de la tradition musicale savante issue de 
la Renaissance de l’Orient arabe », Cahiers 
d’ethnomusicologie 17, 2004, p. 183‑215.

Abou Mrad, Nidaa, Éléments de sémiotique 
modale, Essai d’une grammaire musicale 
pour les traditions monodiques, Les éditions 
de l’université Antonine, Geuthner, 
Hadath‑Baabda, Paris, 2016.

Danielson, Virginia, The Voice of Egypt, Umm Kulthūm, 
Arabic Song, and Egyptian Society in the 
Twentieth Century, University of Chicago Press, 
Chicago, 1997.

Hobsbawm, Eric, « Inventer des traditions », Enquête 2, 
1995, p. 171‑189.

Lagrange, Frédéric, « Le tournant des années 1930 », 
Cahiers de l’Orient 24, 1991, p. 185‑189.

Lagrange, Frédéric, Musiciens et poètes en Égypte 
au temps de la Nahḍa, thèse de doctorat, 
Université Paris 8 Saint‑Denis, 1994.

Lagrange, Frédéric, Musiques d’Égypte, Cité de la 
Musique/Actes Sud, Paris, 1996.

Murād, ʿAdnān, « Sāʿat ṣarāḥa maʿa 
Muḥammad al‑Qaṣabǧī », al‑Šabaka, 
17 novembre 1958, p. 6‑7.

Racy, Ali Jihad, Making Music in the Arab World. 
The Culture and Artistry of Ṭarab, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2004.

Saḥḥāb, Ilyās et Saḥḥāb, Fiktūr, Mawsūʿat 
Umm Kulṯūm, Mūsīqā al‑Šarq, Beyrouth, 2003.

Saḥḥāb, Fiktūr, al-Sabʿa al-kibār fī al-mūsīqā 
al‑ʿarabiyya al‑muʿāṣira, Dār al‑ʿIlm 
li‑l‑Malāyyīn, Beyrouth, 1987.

Tagg, Philip, « Analysing Popular Music: Theory, 
Method and Practice », Popular Music 2, 1982, 
p. 37‑67.

	 Disques compacts publiés

ʿAlā ṭarīqat al-Nahḍa al-ʿarabiyya, taḫt al-mūsīqā 
al-fuṣḥā al-ʿarabiyya, Byblos Records 
BLCD1023, Beyrouth, 2001.

Yūsuf al-Manyalāwī, Muṭrib al-Nahḍa al‑ʿArabiyya, 
ʿaṣruh wa‑fannuh, AMAR, Beyrouth, 2011.

frédéric  l agrange 195

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 53 (2020), p. 169-196    Frédéric Lagrange
Umm Kulṯūm est-elle une interprète de musique savante ? Réflexions à partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



