MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 53 (2020), p. 169-196
Frédéric Lagrange

Umm Kultim est-elle une interprete de musique savante ? Réflexions a partir de
séquences de concert improvisées

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE

Umm Kultim
est-elle une interpréte de musique savante?

Réflexions a partir de séquences de concert improvisées™

+ RESUME

Si I'ensemble du répertoire d'Umm Kultam est actuellement considéré dans le monde
arabe comme « classique » au double sens de son statut élevé dans la hiérarchie des arts et de
sa valeur propédeutique, dans quelle mesure reléve-t-il de la musique savante et garde-t-il les
traces de I'école de la Nahda ? L'article part du terme wasla employé tout au long de sa carriére
pour désigner une chanson lors d'un concert, et fait le bilan de notre connaissance actuelle de
la politique interprétatrice de la chanteuse, considérablement augmentée par la diffusion sur
l'internet de 'ensemble de ses concerts, en plus des versions commercialement diffusées. Il sug-
gére que cest dans les deux formes d'improvisation libre (mursal) et mesurée (muwaqqa“) que
se repére le plus clairement la continuité avec les principes esthétiques de I'école précédente des
musiciens de cour, et examine plus précisément deux versions de la chanson Sala kw’as al-tila
illustrant les avatars successifs de la forme savante « traditionnelle » dite gasida “ala l-wabda.

Mots-clés : chant arabe, improvisation, musique égyptienne, tarab, Umm Kultam

* Frédéric Lagrange, Sorbonne Université, CEFAS, CERMOM, frederic.lagrange@sorbonne-universite.fr
** Cet article contient de nombreuses références a des concerts précis d'Umm Kultiim. Au moment de la
rédaction, ces concerts sont disponibles 4 I'audition et au téléchargement sur diverses plateformes comme
YouTube, SoundCloud & partir d’'une recherche incluant la date précise. Ils le sont également sur les
deux forums Zamanalwasl et Sama3y. Les lecteurs sont invités a rechercher ces concerts dans leur version
intégrale, Seuls les extraits courts utilisés dans les analyses sont réunis sur un hyperlien: https://www.
dropbox.com/sh/mix7lg7myp3omam/AADwt-]JOeEsgCpin2VIHo2La?dl=o0 lié 4 cet article.

o ANNALES ISLAMOLOGIQUES 53 — 20I9
Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange

Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

+ ABSTRACT
While in the Arab world, the totality of Umm Kultam’s repertoire is currently considered

as being “classical” both in the sense of its highly regarded status in the artistic hierarchy as

well as that of its propaedeutic value; to which extent does it actually qualify as “art music”
and what traces of the Nahda school has it retained? Starting from the term wasla, employed

throughout her career to identify a song during a concert, the article presents an appraisal of
our present knowledge of the singer’s performance policy, which has greatly increased since

the internet diffusion of most of her concerts, in addition to the commercially distributed ver-
sions of her songs. It suggests that Umm Kultim's metric (muwaqqa®) and non-metric (mursal)

improvisations are the forms in which a continuity between her art and the aesthetic principles

of the former school of court musicians is best observed. Two renditions of Salii ku’as al-tila

illustrate the successive vicissitudes of the “traditional” learned form known as qasida ‘ala

al-wabda.

Keywords: arabic song, improvisation, egyptian music, tarab, Umm Kultam

Introduction

Umm Kultam (v. 1900-3 février 1975) est un sujet bien trop céleébre pour qu'on puisse
encore espérer apporter du nouveau quant a ce qu'elle représente dans la culture égyptienne
des xx° et xx1° siécles. De la jeune paysanne arrivant au Caire vers 1923 4 l'icone du Pop art
détournée par la publicité, par les jeunes artistes arabes, par les mémes des réseaux sociaux
proposant chaque jour de nouveaux calembours, souvent hilarants, 4 partir des paroles de
ses chansons, Umm Kultim en tant que phénomeéne social et idéologique est parfaitement
connue. Elle aura été cependant moins et plus tardivement étudiée en tant que phénomene
artistique, sinon dans le cadre d'un discours laudatif, voire hagiographique, du coté de la
musicologie arabe (pour le meilleur, Victor Sahhab [Fiktar Sahhab] et son frére Elias Sahhab
(Ilyas Sahhab], coordinateurs de I'imposante Mawsi‘at Umm Kultam?"), tandis que 'ethnomu-
sicologie occidentale a d'abord, selon son habitude, délaissé un objet relevant du mainstream,
avant la monographie de Virginia Danielson en 1997, vingt-deux ans aprés la mort de l'artiste.
Depuis, 'ethnomusicologie est revenue i son mutisme sur le phénoméne Umm Kultam,

1. Sahhab, Sahhab, 2003. On trouvera également un discours mélant I'analytique musicologique au laudatif
dansl'ouvrage précédent de Fiktar Sahhab (1987, p. 221-242), une vingtaine de pages soit une surface textuelle
assez modeste au regard de celle accordée aux compositeurs, dont 'importance chez Sahhab est bien plus
remarquable que la politique interprétative d'Umm Kultam.

2. Danielson, 1997.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 171

préférant se concentrer, ce qui est somme toute compréhensible, sur des musiques en péril,
que ce soit la musique savante sur support 78 tours dont la connaissance a progressé de ma-
niére remarquable, ou des musiques marginalisées, socialement ou idéologiquement, qu'elles
soient « folkloriques » ou « populaires» (au sens de Philipp Tagg?). Umm Kultam étant un
phénomene total, ot se mélent le social, I'idéologique, I'historique, le politique et les questions
de genre, il demeure que les principes esthétiques de son art au niveau de la création vocale
n'ont pas été étudiés en détail, du moins dans des sources diffusées et accessibles, puisqu'une
chanson (ugniya, ginwa) est une rencontre entre composition musicale, composition poétique,
arrangement orchestral, et interprétation des solistes instrumentaux et vocaux. L'excellente
étude de AliJihad Racy, Making Music in the Arab World. The Culture and Artistry of Tarab*,
offre, dans son quatriéme chapitre « Music », un relevé de principes esthétiques parfaitement
pertinents pour caractériser I'interprétation kulthumienne (gestion de 'hétérophonie, éthos
vocal, étirement textuel, improvisation, art des cadences (qafalat), jeux de gestion de la frappe
fondamentale du cycle rythmique wabda), mais ce sont des principes qui dépassent et englobent
Umm Kultam, et ne visent pas 4 prendre en compte son éventuelle spécificité, quand bien
méme elle est souvent citée par 'auteur comme illustration.

Le but de cet article est de suggérer une premiére évaluation de ce qui demeure, au sein
de l'art interprétatif d'Umm Kultam, des principes esthétiques de I'école musicale dont elle
est issue, que 'on nommera selon ses préférences et son habitus: musique «traditionnelle »
(si tant est que cet adjectif simplificateur permette de saisir I'efHlorescence de la musique urbaine
égyptienne au début du xx° siécle) ; « école de la Nahda » ; ou « école de Hamali et ‘Utman»;
ou « musique savante [art music] égyptienne » ; ou « misiqa fusha », un néologisme astucieux un
moment suggéré par le violoniste et musicologue libanais Nidaa Abou Mrad?, et qui suggeére
un parallélisme de statut entre des types de musique et des variétés linguistiques de l'arabe.
C'est du reste un choix convaincant, les variétés de langue fusha (arabe littéraire)/ “Gmmiyya
(arabe dialectal) n'étant pas des catégories discrétes, mais formant un continuum, tout comme
les expressions musicales. Umm Kultam est-elle donc une chanteuse classique ?

Si classique signifie étymologiquement « qui se rapporte aux citoyens de la premiére classe »
et/ou «enseigné dans les classes », la question semble alors réglée: le répertoire kulthumien
est fondé depuis longtemps en matériau didactique dans les conservatoires du monde arabe,
et dans le cadre égyptien, il tend a remplacer le répertoire savant des dor-s® et muwassab-s
auxquels elle avait été elle-méme formée (en plus du tawsih et de la gasida qui constituent son

3. Tagg, 1982.

4. Racy, 2004.

5. L'expression est forgée quand ce dernier fonde en 1997 une association au Liban nommée Mu’assasat
al-musiqa al-fusha al-‘arabiyya. Elle est employée 4 I'écrit dans l'intitulé du CD ‘Al tariqat al-Nahda
al-‘arabiyya, tabt al-misiqa al-fusha al-‘arabiyya, Byblos Records BLCD1023, 2001.

6. Tout au long de cet article, les noms propres et énoncés en arabe standard sont transcrits selon les
régles usuelles; les termes et énoncés dialectaux égyptiens suivent une translittération modifiée, ajoutant
les graphémes e, o, &, 6, g. Les réductions d’interdentales aux dentales ou siflantes sont notées suivant la
réduction. Le [q] étymologique réalisé en attaque glottale est noté 1 (raqq al-babib > radd el-habib). Les voyelles

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

répertoire initial), puisque le répertoire de la Nahda n’est plus une musique vivante et n'a qu'un
public confidentiel, en dépit de diverses entreprises de réédition d’enregistrements de musique
arabe sur support 78 tours depuis une trentaine d'années’. D'autre part, selon des critéres
émiques et en regardant la réalité de la réception dUmm Kultam de son vivant ou depuis
son décés en 1975, elle est effectivement regardée, dans sa version « performance de concert »
comme le sommet indépassable d'un néo-classicisme fondé en art national et patrimonialisé
du vivant méme de la chanteuse.

Taxinomie de la production kulthumienne,
entre criteres « émiques » et « étiques »

La question de taxinomie « musique savante » ou « musique d'art » (art music) vs. « musique
de consommation courante » (popular music) et musique populaire traditionnelle (folk music)
ne peut en tout état de cause trouver de réponse dans le seul discours des praticiens sur leur
production et celle de leurs contemporains et prédécesseurs, mais implique de croiser des cri-
téres internes (éléments du discours musical) et externes (présence d'une tradition théorique
écrite ou non, circonstances d'exécution, statut émique de la production, des producteurs, du
public, des textes chantés, etc.). Au cceur des premiers critéres se trouvent les questions de
complexité (ambitus de la mélodie instrumentale et vocale, complexité mélodique, reproductibi-
lité conditionnée 2 une formation), de créativité/exploration (absence de répétition mélodique
de sections dans la composition, dialectique compositeur/interpreéte), et d’organologie. Clest
cependant « sans illusion sur la valeur des mots que nous reprendrons les termes de musique
savante et de musique populaire »®.

Si le répertoire kulthumien est envisagé comme un tout dans le discours musicologique
arabe, d'un point de vue étique, ce répertoire ne saurait étre envisagé comme un ensemble
cohérent. Il y a une évidente différence de nature entre:

1. le répertoire de formation de la cantatrice, enregistré sur support 78 tours, et sa conti-
nuation immédiate (dor-s composés par Dawiad Husni et Zakariyya Ahmad dans les
années 1930), répertoire qui n'est connu que dans sa version «virtuelle », « exemplaire » et
résumée, puisque les disques 78 tours de l'aprés-1918 cessent de mimer une performance
réelle, bien que raccourcie, et n'offrent plus qu'un condensé d'une ceuvre (généralement)
destinée 4 étre interprétée en public;

longues étymologiques réduites dans la prononciation sont notées sous forme bréve (‘umri > ‘omri). Les
voyelles épenthétiques sont notées -e (les-sabr-e hdad). L’assimilation des solaires est systématiquement notée.
7. Parmi les plus récentes et les plus sérieuses sur le plan scientifique, les rééditions de la fondation AMAR,
présentées sur le site: http://www.amar-foundation.org

8. Pour plus de dértails sur ces notions appliquées a4 la musique égyptienne, voir Lagrange, 1994,
vol. 2, p. 457-466, enligne a4 l'adresse suivante: https://www.dropbox.com/sh/o6fstvf7qnsnync/
AABksPboXYoxbATaHXZxxWKsa?dl=o0

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE

2. le répertoire composé ad hoc et lui aussi enregistré sur le méme support (taqtiqa-s) sen-
timentales, monologues, et pour lequel nous n'avons, pour les mémes raisons techniques,
aucune idée de la version en performance de concert a de rares exceptions prés, voir infra;

3. le répertoire de chansons composées pour les films tournés par l'artiste entre 1936 et
1947, certaines étant uniquement destinées A demeurer en version « cinématographique »,
d’autres constituant pour elle un matériau utilisable en concert (sans que les critéres de
sélection soient clairs)?;

4. le répertoire de « chansons longues» de concert, simposant dés la fin des années 1930
et se poursuivant jusqua sa mort. Cette chanson kulthumienne, profondément idio-
syncrasique, est un modéle hybride et instable, mais pouvant étre caractérisé comme
une fusion d’éléments constitutifs sur le plan formel ou esthétique, empruntés a la suite
(wasla) de la musique savante de la Nahda (piéces instrumentales, puis muwasiah, dor,
qasida mesurée, mawwal, qasida mursala), auxquels viennent s'ajouter les deux formes
modernistes, dont I'apparition est liée 4 la domination de l'industrie du disque sur la
scéne égyptienne dans les années 1920, les formes antinomiques du « monologue » et la
« taqtiqa » moderne. Ces deux formes constituent, quant  elles, le cadre formel de I'ugniya
moderne 3 prétentions classicisantes. La dénomination monologue (monolog) est la plus
problématique. A l'origine de cette création lexicale qu'on rencontre dans les catalogues
de maisons de disques 2 partir du milieu des années 1920, par emprunt au francais, la
volonté de souligner que l'interpréte est seul a assumer la ligne mélodique vocale, sans
l'aide des choristes (madhabgiyya, muraddidin) qui interviennent aussi bien dans le dor
(section initiale du madhab et séquence responsoriale hank dans la section principale) que
la taqtaqa traditionnelle (accompagnement du vocaliste dans le refrain madhab). Mais
cette condition nécessaire n'est pas suffisante: pour qu'un chant soit un « monologue »,
il faut sur le plan littéraire que le poéme soit un chant d'amour en dialecte, et sur le plan
musical que la composition suive une esthétique expressionniste, limite les répétitions de
refrain, voire les supprime totalement, et alterne éventuellement sections mesurées et non
mesurées. La frontiére entre taqtiga moderne (2 couplets sur une mélodie différente) et
le monologue est parfois difficile 4 tracer, et 'un des premiers succés dUmm Kultam, In
kont asameh, présenté dans les catalogues comme un monologue, ne différe guére dans sa
structure d'une taqtiqa sentimentale moderne. De méme, certaines « chansons longues »
de la période ultérieure (années de guerre et immédiate aprés-guerre) sont classées dans

9. De fait, les chansons de films pour lesquelles a subsisté un enregistrement de version publique sont peu
nombreuses: Efrab ya 9albi (film Nasid al-amal, 1936, concert vers 1937, peut-étre au Ewart Hall de’American
University in Cairo); Ya lélet el-td (ilm Dananir 1939, concert du 22 septembre 1944 au Nadi al-Ahli; ‘Eni
ya ‘én et Gannili $wayy (film Sallama, 1945, concerts de date inconnue vers 1945-1946 et 4 décembre 1952 au
théatre Azbakiyya pour le second titre), Zalamuni n-nas (ilm Fatma, 1947, concert du 1°* janvier 1953 au théitre
Azbakiyya). Elles sont de thématique sentimentale, 3 l'exception de la seconde, chanson saluant le ‘Id al-Fitr.
Leur interprétation est extrémement portée vers le tarab, multipliant les ornements et les improvisations.
L’écart esthétique et d’éthos entre les enregistrements film et 78 tours d'une part et I'enregistrement en
public est extréme pour la premiére.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

173


http://www.tcpdf.org

174 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

les anthologies comme « monologues », en dépit de la présence d'une structure en couplets,
qui ressortirait plutdt de la dénomination taqtiqa, sans doute délaissée car associée & un
divertissement léger dans lequel ne s'inscrit pas la démarche kulthumienne.

On notera la conservation de la désignation wasla (attestée par les longues présentations
des annonceurs radio avant et aprés chaque performance, jusquau dernier concert de 1973)
pour désigner la chanson dans un concert kulthumien (le terme par contre ne peut étre usité
en dehors d'une situation de performance). Le terme est cependant partiellement vidé de
son sémantisme étymologique puisqu'il n'est plus une «suite-liaison» d’éléments librement
sélectionnés et assemblés 4 partir d'un patrimoine commun, comme c'est le cas au tournant
du xx° siécle, mais plutdt une «liaison » entre différents types de discours musicaux au sein
d'un méme ensemble. Cette désignation et I'usage des trois longues chansons dans un concert
(du moins avant juin 1967, oti le choc psychologique de la défaite vient consacrer la fatigue de
l'artiste vieillissante qui se limitera ensuite 3 deux chansons — sauf 4 Paris en novembre 1967),
souligne la parenté et la continuité avec les usages du chant savant pré-années 1920, oti le concert
comporte nécessairement trois wasla-s, chacune sur un mode (maqam) différent. De fait — et
dans la mesure ot l'attribution d'un mode unique 3 une chanson longue fait sens’ — chaque
wasla/chanson du concert kulthumien est généralement dans un mode différent™.

Aprés le dernier film, tourné en 1947, cette forme de la chanson longue de concert devient
quasi monopolistique dans le répertoire de la chanteuse, 4 I'exception des chants patriotiques
et religieux ou liés 4 des événements politiques et nationaux divers.

Toutes ces formes ne sont pas 2 égalité devant les critéres étiques de la musique savante/art music,
en soi trés variables et imprécis, ni devantles critéres émiques de la musique de tarab™. A l'intérieur
méme de la « chanson sentimentale longue », des différences sont sensibles entre titres de méme

10. Contrairement aux piéces del'école de la Nahda qui expriment 'essence du mode et ne laissent entendre
des échelles différentes que dans des sections limitées avant de revenir au mode de départ, la chanson
moderne prend des libertés extrémes avec ce principe, bien avant 'esthétique de patchwork modal qui
caractérise nombre de compositions des années 1960. Ainsi le monologue/chanson Abl el-hawa composé
par Zakariyyad Ahmad vers 1944 commence en mode nahdwand, mais cette couleur n’est exploitée qu’au
début de la piéce, et elle se conclut en rdst... Cependant, le « mode de la chanson » correspond généralement
A celui de la phrase mélodique vocale d’ouverture (mais pas nécessairement celui de la phrase mélodique
instrumentale d’ouverture), et celui de la phrase conclusive du refrain.

11. On repére certes quelques exceptions i cette régle: au cours des années 1950, la domination du mode
kurdi sur I'inspiration du compositeur Riyad al-Sunbati ameéne quelques doublons en ce mode : “Awwedt-e ‘éni,
Dikrayat, Ya zalemni, Dalili btar peuvent étre combinées dans un méme concert. De méme, en janvier et
mars 1969, Hadihi laylati et Be‘id ‘annak, toutes deux en mode bayyati, sont appariées dans un méme concert.
12. Emotion artistique de I'auditeur découlant de sa concentration et attention au détail dans la production
de la ligne mélodique, instrumentale ou vocale. Voir Racy, 2004, sur les procédés y menant. Dans son utile
article « Labzat al-tarab », Ma3sazef.com, 16 aolit 2019, le critique musical libanais Fadi al-‘Abdallah propose
que le tarab soit défini comme un fait de réception, « une petite explosion a la surface des sens », distinct
du calme plaisir esthétique et intellectuel, conditionné a la combinaison de plusieurs des effets suivants:
répétition; ornement ou variation sur canevas; surprise; jeu d’émission du son ou de la voix; modification
rythmique; micro-modulation scalaire ; charge de la cadence. Voir https://masazef.com/ Jil-ikd /?fbclid=Iw
AR3pfDmuzKoyWCoHunHOV57Vuz7CDkvM-CK5sM-n_p94jY9F-pgospDain8k, consulté le 19 aofit 2019.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 175

époque, laissant par exemple une part plus ou moins importante aI'interaction créatrice entre ligne
mélodique composée et ajouts de I'interpréte, que ces ajouts soient de I'ordre de I'improvisation
instantanée ou de I'« improvisation accumulative » (formules interprétatives propres a la chan-
teuse, toujours proposées dans une méme section de la chanson). Ainsi, par exemple, la variation
se situe toujours dans la section d'ouverture puis dans la section nas men tulabha te%al ya lél dans
Abl el-hawa (v. 1944-1959)" [ext-1]; toujours dans la section abdf fel-bo‘d-e tewhesni dans Dalili
htar (1955-1963) [ext-2] ; toujours dans la section we-kfaya asha ‘ala btisamtak dans Amal bayati
(1965-1969) [ext-3], etc. Une improvisation en une autre section de la chanson que celle ot elle
est « attendue » est d'autant plus appréciée d'un public ravi, de méme que son absence provoque
une légére frustration. L'esthétique des compositions joue dans I'ampleur des improvisations
de I'interpreéte: celles de Zakariyya Ahmad appellent, voire exigent le tatrib'* plus clairement
que celles de Muhammad al-Qasabgi et Riyad al-Sunbati dans la période 1937-1964. Pourtant,
Umm Kultim n'improvise pas au-dela de 'ornementation dans el-Ahat de Zakariyya Ahmad, et
improvise beaucoup dans Sams el-asil de Sunbati, dont on peut méme se demander si elle n'est pas
une composition «a la maniére » du premier', pour pallier son absence tout au long des années
1950, 4 la suite d'un différend financier avecla cantatrice. Les improvisations sont de fagon générale
moins indispensables dans les piéces composées par Riyad al-Sunbati et Muhammad al-Qasabgi
que chez Zakariyya Ahmad, mais elles sont néanmoins clairement envisagées, et la logique inter-
prétative kulthumienne est finalement prise en compte par tous ses compositeurs. Le lieu commun
selon lequelle compositeur Muhammad al-Qasabgi serait profondément « fixiste » et ennemi de
l'improvisation et du tatrib chez son interprete fétiche'® ne peut étre défendu, depuis d'une part
la (re-)découverte du concert de Ra% el-habib du 3 janvier 1952 [ext-4], hautement improvisatif,
mais surtout la révélation de Ya albi bokra s-safar (vers 1937), qui non seulement «laisse », mais
prévoit et encourage des improvisations massives tout au long de la piéce [ext-5].

Aprés le «tournant de 1964 » (Les-sabr-e hdad, Enta “omri, Siret el-hobb)"7 les composi-
teurs ne laissent plus autant de « plages de variation ». Dans cette période tardive, ces plages

13. La premiére date est celle du premier concert, la seconde celle du dernier concert.

14. Le terme tatrib pourrait étre glosé par: recherche par le vocaliste de la production du tarab par voie de
répétitions mélismatiques et d'improvisations répétées, le plus souvent mesurées, sur un méme élément textuel.
Sile mot tarab est toujours positivement connoté, tatrib peut étre vu comme un « artifice » réactionnaire par
les tenants d’une ligne « moderniste » (voir note 17).

15. L'idée que Sams el-asil soit une «imitation » stylistique de Zakariyya Ahmad par Sunbati nous est
suggérée par Fadi al-‘Abdallah que nous remercions de cette idée.

16. Voir par exemple l'interview de Qasabgi par le journaliste syrien ‘Adnan Murad, 1958, en ligne sur: https://
www.dropbox.com/s/z18h83qibif3sfw/Adnan%2o0Murad-Interview%20Qasabgi%20%28Shabaka%2017-
11-1958%29.pdf?dl=o0. Il s’agit de toute évidence d'un « bidonnage », néanmoins révélateur des perceptions
courantes dans les années 1950 sur ce que seraient des orientations « modernistes » vs. « réactionnaires » et
'association du tarab 4 la seconde catégorie.

17. Ces trois chansons, respectivement composées par: Muhammad al-Mawgi et chantée pour la premiére
fois le 2 janvier 1964 ; par Muhammad ‘Abd al-Wahhab et créée le 6 février 1964 ; par Balig Hamdi et dont
la Premiére eut lieu le 3 décembre 1964, sont toutes les trois le signal de rupture d’'Umm Kultam avec
I'esthétique conservatrice de Riyad al-Sunbati, son compositeur fétiche des années 1950, et 'entrée un pas
en avant vers une musique plus aisée 2 saisir, plus dansante, moins élitiste.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

d'improvisation sont assurément plus limitées, prévues pour des ornementations non mesurées,
particuliérement dans les compositions de Muhammad ‘Abd al-Wahhab, Balig Hamdi et
Muhammad al-Mawgi, mais elles sont encore présentes. Le surgissement d'une improvisation
mesurée n'en est que plus remarquable.

L'évolution de cette politique interprétative est donc 2 la fois liée a la politique composi-
tionnelle des individus, et 4 I'évolution chronologique. Ainsi, on observe au fur de la carriére
d'Umm Kultim un changement de statut des répliques instrumentales, qui évoluent depuis la
simple lazima (réplique  la phrase chantée, pl. lawazim) improvisée vers la lazima composée
dés les années 1930 — Zakariyya Ahmad refusera de dépasser ce stade — puis vers une organi-
sation précise des dialogues ligne chantée/ligne instrumentale, et placement par le compositeur
de « segments a tour de force vocal » basés sur un mélisme complexe permettant répétition et
amélioration ornementale dans les années 1950 et 1960. Clest 1 un élément particuliérement
caractéristique des compositions de Sunbati: ainsi la gafla (cadence) en mode rast sur le mot
farban dans la phrase asaf ‘énak tera‘ini we-lalbi men redak farban [ext-6] dans la chanson
Dalili btar (1955-1963), ou les gaflat successives en rast également sur le mot nidak, dans la
phrase we-rahi tesma nidak [ext-7] de la chanson Hayyart-e 4albi (1961-1966), qui donnent le
sentiment exaltant d'une suite de pirouettes jouissivement acrobatiques, tandis que le public
en extase rappelle ces enfants qui exigent par un « encore » impérieux que le pére les lance une
derniére fois en l'air...

Dansl'école précédente, celle de la Nahda, les « tours de force » sont assurément présents, et
peuvent étre fixés, mais ils le sont par l'interpréte lui-méme et non par le compositeur. Clest le
mutrib qui, indépendamment du concepteur d'un dor, les inclut dans « sa » version personnalisée
d’'une ceuvre partagée par la communauté: par exemple le mélisme « betnawwab léh » imitant le
roucoulement de la colombe avec transformation du b>v par Yasuf al-Manyalawi dans sa version
d’El-bolbol gani we-1alli™® [ext-8], « exploit » absent de toutes les autres versions de la méme piéce
enregistrées par d'autres vocalistes et donc marque personnelle du grand vocaliste. Il est évidem-
ment difficile d’estimer la mesure dans laquelle ces « virtuosités obligatoires » chez Umm Kultam
sont entiérement prévues par le compositeur, ou se développent dans la phase de préparation
et de répétitions oti ce dernier travaille avec I'interpréte avant la Premiére de la chanson, mais la
différence avec I'école précédente est que ces éléments sont parties inhérentes de 'ceuvre.

On remarque dans la chanson kulthumienne, A partir du milieu des années 1960, une sim-
plification de la ligne mélodique chantée, allant de pair avec une réduction logique de 'ambitus
de la chanteuse, dont les capacités baissent avec I'dge, et une modification massive du ratio
sections chantées/sections instrumentales aux dépens des premiéres, alors que parallélement
le discours instrumental se complexifie, singuliérement au niveau de la distribution orchestrale,
tout en demeurant monodique. Ainsi, d'un point de vue étique, la chanson kulthumienne

18. Enregistrement Gramophone sur 4 faces 012427-30, matrices 1714c-1717¢ (janvier 1909), réédité sur CD
AMAR Yusuf al-Manyalawi, Mutrib al-Nahda al-“Arabiyya, 2011.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 177

des années 1960 a la fin de sa carriére apparait alors comme une forme hybride, caractérisant
une lente évolution depuis un art savant issu de la musique de tabt perfectionnée par I'école
khédiviale vers la « chanson populaire ». Mais cette question de taxinomie demeure tributaire
des habitus musicaux de chacun, outre les gotits personnels.

Notre but sera donc d’examiner ce qui reste, dans I'art de la performance publique chez
Umm Kultam, de la musique savante égyptienne de la Nahda telle que la révéle I'industrie du
78 tours quand elle part 4 la conquéte de I'Orient dés 1903 et enregistre avant-guerre (dans les
limites d'un médium encore techniquement primitif) une musique sur laquelle elle n'a pas encore
prise, au sens ol les piéces longues de musique savante (le dor en particulier) enregistrées sur
support disque avant 1914 sont une image, certes déformée du fait des contraintes techniques,
d'une performance. Apreés 1918, quand I'industrie reprend ses campagnes d’enregistrement, le
disque 78 tours ne sera plus I'image diffractée d'une performance, mais celle d'une virtualité de
performance. Cette évolution est patente dans les enregistrements des années 1920, et la meilleure
illustration en est la disparition compléte des piéces sur 4 faces dans les catalogues des maisons
de disques, les dor-s étant distribués uniquement dans des versions sur deux faces. On ne saura
ainsi jamais comment Umm Kultim chantait en public Yom el-hana (comp. Dawad Husni,
1931) ou Emta l-hawa (comp. Zakariyya Ahmad, 1936), deux chants qui sont aussi un chant
du cygne du genre dor, ni la durée de leur exécution, ni les ajouts de 'interpreéte, et évidem-
ment encore moins les résultats d'une émulation entre vocalistes comme avant I'apparition de
l'industrie, puisque I'introduction de la notion de copyright rendit impossible le partage des
compositions dans le milieu musical ™.

L'improvisation, particuliérement, est le lieu par excellence ot, jusqu’a trés tard dans la
carriére de la diva, on retrouve des traces évidentes d'une formation a la musique savante. Il
faut dire que la matiére permettant de repérer cette permanence dans la politique interprétative
d'Umm Kultaim manquait jusqu'a encore trés récemment: seules les générations qui avaient
eu l'occasion d’entendre la chanteuse en concert 4 de nombreuses reprises, directement dans
les salles ot elle se produisait ou en suivant patiemment la radiodiffusion de ses concerts,
pouvaient précisément comprendre son art. Mais les enregistrements  la disposition des
chercheurs jusqu'au début des années 2000 ne permettaient pas d'analyser la politique inter-
prétative d Umm Kultam de fagon satisfaisante.

19. Dans le cas particulier d'Umm Kultim, Gramophone/His Mastet’s Voice intente un procés a sa rivale
Munira al-Mahdiyya en 1929 parce que cette derniére interpréte en public des succés ' Umm Kultim « enen
changeantla tonalité » (maqam?) et rencontre plus de succés que l'interpréte originelle. Voir courrier interne
Gramophone Company du 16 aofit 1929, disponible sur: https://www.dropbox.com/s/dp44619ugl6hfx3/
Proc%C3%A8s%20Gramophone%201929.pdf?dl=o

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

178 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

Etat des sources enregistrées et redécouverte du corpus

De la mort dUmm Kultim aux années 2000 étaient commercialement disponibles

(en Egypte par le biais de la filiale de commercialisation de la Radio et Télévision, le mono-

pole d'Etat Sono Cairo), en support disque LP (rapidement abandonné en Egypte dés la fin

des années 1970), en cassette puis CD:

la quasi-totalité des enregistrements sur support 78 tours, complétés en France par le
Club du Disque arabe et au Royaume-Uni par les disques EMI, cependant non docu-
mentés en matiére de compagnie et date précises d’enregistrement;

les chansons des films;

les enregistrements sur disque Cairophone (78 tours puis vinyles 45 tours et 33 tours);
la quasi-totalité des « chansons longues » composées entre la fin des années 1930 et
1973, d'abord en version une face LP (26 minutes maximum), 2 faces LP (52 minutes
maximum), ce qui implique sélection d'une version studio ou d’'un concert, et montage
en cas de version concert. L'accord de la chanteuse de son vivant était nécessaire pour
le choix d'une version de concert, et les versions en studio des chansons longues des
années 1960 étaient destinées i la commercialisation immédiate i la suite de la Premiére
de la chanson. L'usage était la création de deux ou trois chansons longues sentimentales
pendant une «saison », allant de décembre 2 juin. Par exemple, la saison 1957-1958 voit
la création de deux chansons ‘Awwedt-e “éni, Qissat al-ams ; 1964-1965 voit la création de
Siret el-hobb, Araka ‘asiyya d-dam€, Enta l-hobb. Les versions commercialisées dans les
pays oit Umm Kultam avait donné des concerts étaient susceptibles de changer, pour
privilégier un concert local. Enfin, la compagnie d'Etat Sono Cairo commercialisa i partir
de la fin des années 1980 d'autres versions, plus longues, de certaines chansons, incluant
des concerts 4 I'étranger (Tunis, Paris et Abu Dhabi notamment), sans indication de
date précise de ces performances, cependant.

Les années 2000 ont modifié profondément cette situation, pour deux raisons:

une collaboration entre le collectionneur et amateur égyptien D* Salih ‘Abd al-Fattih
et la station de radio d'Etat Ida‘at al-agani, diffusant sur la bande FM, a débouché sur
la mise 4 la disposition des archives de la radio, la recherche des bandes originales des
concerts, de leurs dates, et la diffusion quotidienne de deux concerts avec la présentation
d'époque. Cest 12 une entreprise plus difficile qu'on pourrait 'imaginer, dans la mesure ot
lors des concerts, deux magnétophones étaient conjointement utilisés, avec un son et une
vitesse de défilement susceptibles d'étre trés légerement différents d'un appareil a l'autre,
le concert étant enregistré sur des bandes magnétiques de 30 minutes et 60 minutes. Une
performance peut donc étre constituée de deux a trois, voire quatre bandes magnétiques
différentes, souvent mal classées dans les archives, avec un court overlap permettant
de repérer le concert. Mais de fagon générale, depuis la fin de la premiére décennie du
xx1° siécle, la trés grande majorité des concerts radiophoniques du premier jeudi du mois,
et quelques concerts supplémentaires dus a des événements divers, ont été diffusés et

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE

en conséquence enregistrés et archivés par les amateurs. Il y a nécessairement quelques
incertitudes sur les dates et I'exactitude des reconstitutions, mais elles sont limitées.
Pour la période 1955-1973, on dispose d'une phonothéque presque compléte, incluant
les concerts 4 'étranger (mais par contre trés peu de concerts en province en Egypte, la
plupart étant apparemment perdus), ce qui permet de mesurer réellement le degré de
variation et la politique improvisatoire de I'interpréte d'une version a 'autre. On dispose
pour certaines chansons longues de trés nombreuses versions (Ahl el-hawa : 10 versions
entre le milieu des années 1940 et 1959; Gaddedt-e hobbak léh: 14 versions entre 1952 et
1959; Ruba‘iyyat al-Hayyam: 23 versions entre 1953 [bien que créée en décembre 1950 on
ne dispose pas d’enregistrements complets avant cette date] et 1968; Sahran le-wabdi:
11 versions entre 1950 et 1962; Dalili htar: 25 versions entre 1955 et 1963, etc.);

— laseconde est liée a I'Internet et A la diffusion des collections privées, autrefois réservées
a des cercles trés fermés. D'abord diffusés sur des forums (Sama‘i, Zaman al-wasl) puis
plus récemment sur YouTube et SoundCloud, ces multiples concerts, éventuellement
commentés sur les forums, ont permis de renforcer considérablement notre connais-
sance de I'art d'Umm Kultam. Les programmes radiophoniques étant immédiatement
reproduits sur support Internet, des enregistrements autrefois inconnus ont été mis 2
la disposition du public®°.

D’autre part, des documents iconographiques et des listes de concerts avec tentatives de
datations, plus ou moins sérieuses, circulent sur ces forums et permettent de se faire une
idée presque exacte des performances en public depuis 1953 (année quasiment blanche pour
Umm Kultim en raison de son voyage pour raison de santé aux Etats-Unis). La question de
la datation des enregistrements d’avant 1953-1954 reste extrémement problématique, ainsi
que celle de leurs supports originaux. Je précise que cette date correspond i l'enregistrement
systématique des concerts dUmm Kultam par la radio d'Etat. La date 2 laquelle la station
cairote dispose de magnétophones et de bande magnétique n'est pas connue: Radio Paris en
utilise & partir de 1948, on peut penser que vers 1950-1951 le basculement fil magnétique/bande
magnétique est opéré en Egypte.

Avant 1954, les enregistrements permettant de savoir quelle artiste Umm Kultam a été sur
scéne se réduisent a une quarantaine. Quant a la période antérieure 2 1937, nous ne savons en
définitive strictement rien de son esthétique interprétatrice. Umm Kultiim est une vocaliste pour
laquelle nous ne disposons, entre 1924 et 1937, que de disques qui informent sur des capacités
vocales, un timbre, un répertoire, ainsi que de sources secondaires mentionnant sa position dans
le champ artistique et I'effet produit sur l'auditoire. Mais aucun document sonore reproduisant
une performance en interaction avec un public: elle commence en effet sa carriére d'artiste liée 2

20. Sur la question de l'archivage privé, collaboratif, ou non institutionnel, voir dans ce méme numéro des
Annales Islamologiques I'article de Pierre France, « Archives sauvages et bootleggers des musiques arabes ». Deux
des sites cités par P. France, Sama3sy et Zaman al-wasl, possédent chacun une section dédiée 3 Umm Kultam.
Celle de Sama3y vise aI'exhaustivité dans la mise a disposition des concerts publics de la cantatrice et cherche
I'exactitude dans la datation. Le second est plus sélectif, et préfére mettre en ligne les meilleurs concerts en
analysant la performance.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

179


http://www.tcpdf.org

180 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

l'industrie du disque 3 un moment ot celle-ci a cessé de reproduire la musique vivante, comme
expliqué supra. Siles 18 minutes d'un dor enregistré en 1909 ou 1910 par un Yasuf al-Manyalawi
ou un ‘Abd al-Hayy Hilmi ne donnent qu'une idée imparfaite de leur art, il s'agit cependant d'un
enregistrement de performance, certes en studio avec un auditoire partiellement factice, certes en
dehors des conditions de production usuelle du tarab, mais, miraculeusement, permettant tout
de méme al'artiste de parvenir a la saltana, qu'on pourrait traduire  la fois comme l'auto-tarab
et I'état permettant au musicien de produire le tarab du récepteur. L'art dUmm Kultim en
public lui est tout simplement inconnu. Les enregistrements de concerts publics les plus an-
ciens remontent aux années 1937-1938 — sans qu'il soit vraiment possible de déterminer une
date incontestable — et sont constitués de quatre gasida-s et deux monologues, performances
probablement données 3 'Ewart Hall de ' American University in Cairo.

Ces documents sonores, dont on peut supposer qu'il s'agit 4 la base d’enregistrements sur fil
Marconi ultérieurement transférés sur bande magnétique, et probablement enregistrés par des
amateurs tout au début des années 1950 lors de rediffusions, au moment ot1 les amateurs privés
peuvent s'acheter un magnétophone a bande, font office de « chainons manquants » entre les enre-
gistrements de musique de tabt des années 1905-1914 et les chansons accompagnées de I'orchestre
oriental A partir de la fin des années 1940 dont nous disposons encore (comme les trois versions
de El-awwela fel-garam) et surtout ceux des années 1950, et permettent de saisir que la transition
d’'une esthétique a l'autre fut si graduelle qu’elle en fut sans doute partiellement insensible.

L'idée d'un tournant esthétique majeur pris par la musique égyptienne dans les années 1930
et d'une rupture violente avec les principes esthétiques de la musique de tabt telle que reflétée
par la production discographique de musique savante sur support 78 tours simpose a tout
auditeur ne disposant que des «extrémités» de I'dge de l'enregistrement commercial®*, Ce
tournant s'observe particuliérement dans deux domaines connexes:

1. La réduction ou disparition de la dimension hétérophonique de I'accompagnement ins-
trumental, et des effets hétérophoniques ligne mélodique instrumentale/ligne mélodique
chantée, et remplacement de ceci par:

a. une composition croissante des répliques instrumentales aux phrases chantées, dites
lawazim, puis évolution de ces lawazim en courtes phrases instrumentales plus complexes,
pouvant étre insérées en milieu de phrase mélodique chantée et non seulement en conclu-
sion de phrase, et dans lesquelles la distribution remplace le hasard de l'intervention;

b. une distribution réglée des rdles entre les instruments, et entre les instruments et la voix,
qui remplace I'improvisation dans les interventions et 'émulation. Cette évolution va de

21. Sala kwas al-tila, qasida (poéme Ahmad Sawqi, comp. Riyad al-Sunbati, maqam sikah); Ata‘aggalu
I-‘umra, qasida (poéme Ahmad Sawqi, comp. Riyad al-Sunbati, maqam bayyati) ; Maqadiru min gafnayki,
qasida (poéme Ahmad Sawqi, comp. Riyad al-Sunbiti, maqam bigazkar); Kayfa marrat ‘ala hawaki
(poéme Ahmad Sawqi, comp. Riyad al-Sunbati, maqam bayyati) ; Ya 9albi bokra s-safar, monologue (poéme
Ahmad Rami, comp. Muhammad al-Qasabgi, maqam rast) ; Faker lamma kont-e ganbi, monologue (poéme
Ahmad Rami, comp. Riyad al-Sunbati, maqam bayyati).

22, Voir Lagrange, 1991.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE = 181

pair avec un étoffement progressif du tabt (huit instrumentistes photographiés dans la
céleébre photographie de l'orchestre d Umm Kultim au Congrés de 1932), débouchant
sur «l'orchestre oriental », étoffement qui touche cependant surtout les cordes frottées
(ajout rapide d'un violoncelle, visible en 1932 chez Umm Kultiim, chez Fathiyya Ahmad
en 1931, et multiplication des violons).

2. Ladisparition progressive de la centralité de la relation dialectique composition/interpréta-
tion. Le point de départ, au tournant du xx° siécle, est dans les piéces de type dor un discours
mélodique composé parfois réduit 2 un canevas, exigeant de ce fait une grande créativité de
la part des interpreétes, et particuliérement du vocaliste soliste. Cette créativité s'exprime,
dans le répertoire savant, dans deux types d'improvisation: ornementale et composition-
nelle, ou pour reprendre les trois catégories plus fines de Nidaa Abou Mrad*?: a. variation
monomodulaire (correspondant 3 ce que je nommais « ornementale ») ; b. improvisation
plurimodulaire d'interpolation (c'est-a-dire responsoriale et mesurée); c. improvisation
plurimodulaire cantillatoire (propre aux piéces ou sections non mesurées, quand bien
méme une pulsion rythmique non marquée peut étre décelée dans le phrasé instrumental
ou vocal), pour ne garder que le degré le plus limité de la variation monomodulaire (respec-
tant la structure sous-jacente du segment mélodique concerné), et donc I'ornementation,
qui devient la seule signature esthétique d’arabité musicale. Umm Kultaim commence sa
carriére au moment ol les compositeurs affirment leur spéciﬁcité face aux interpretes, et
cette relation dialectique n’est plus une condition de I'existence méme de la piéce (certains
dor-s ne sont rien sans interprétation, tant leur canevas composé est limité), mais elle de-
meure une condition du tarab. Les piéces les plus tardives d Umm Kultim sont congues
pour étre autosuflisantes, ne nécessitant pas d'intervention compositionnelle de I'interpréte
qui n'est en ce cas qu'un plus, un agrément, une cerise sur un giteau déja parfait.

Mais l'étonnement qui saisit I'auditeur devant cette évolution si rapide et si violente est
peut-étre un leurre®*, Il se peut qu'elle ait été relativement insensible, si graduelle pour les
contemporains, qu'ils sentirent de I'évolution 13 ot nous sentons actuellement une rupture.
L’hypothése que je veux développer ici est quUmm Kultam est justement une artiste de
transition, une des derniéres représentantes de l'interprétation savante au xx° siécle, et donc
A ce titre A la fois la plus célebre icone de la musique arabe au xx°© siécle et aussi une inter-
préte atypique, en porte-a-faux vis-a-vis du siécle. Contrairement a Salih ‘Abd al-Hayy ou
‘Abbas al-Bilidi, spécialisés dans I'interprétation du répertoire de la Nahda 4 la radio jusqu’au
ceeur des années 1950, elle porte sur ses épaules la tiche de la modernisation, les espoirs de
l'universalité, et non la seule préservation de I'héritage culturel (turat), valorisé dans le discours,
mais délaissé dans la pratique.

23. Abou Mrad, 2004, voir spécifiquement les sections 54-61 de I'édition en ligne sur: https://journals.
openedition.org/ethnomusicologie/ 46 4?lang=en

24. Jemodifie donciciles conclusions de mon article de 1991, dontla rédaction est antérieure la « redécouverte »
du corpus kulthumien.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

182 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

Je souhaite examiner un domaine dans lequel Umm Kultam semble illustrer une continuité
avec I'école savante, en pointant aussi les points de rupture, et qui sont des éléments choisis
parmi une infinité de détails interprétatifs permettant d’'examiner cette permanence de principes
esthétiques. Il s'agit du second point précédemment exposé, 4 savoir la rémanence de stratégies
improvisatrices et de relation dialectique compositeur/vocaliste sur la ligne mélodique suivie
dans la performance kulthumienne. Deux points seront successivement évalués : d'une part une
étude de cas basée sur un chant précis, comparant et commentant deux enregistrements séparés
d'une quinzaine d'années d'une méme piéce, la gasida Sali kw’as al-tila, qui permettront de se
demander dans quelle mesure ces interprétations peuvent étre rattachées 2 un type de chant
propre al'école de la Nahda, la qasida ‘ala l-wabda®s. D autre part, les sections d'improvisations
mesurées d' Umm Kultim, qu'elles demeurent dans la reformulation ou qu'elles s'échappent
dans le plurimodulaire de type responsorial (réponse a I'orchestre en ce cas).

Quelques remarques préliminaires s'imposent:

a. Tout d'abord, la « redécouverte des sources » a laquelle je faisais allusion ne concerne pas
la seule Umm Kultim, et la présence de sections improvisées dans des ceuvres composées
pour lesquelles on ne disposait auparavant que de la version commercialement diffusée

— ou d'aucunes — est attestée jusqu'au milieu des années 1970. Les chanteurs Muhammad
‘Abd al-Muttalib et ‘Abbas al-Bilidi enregistrent dans les années 1950 et 1960 quantité de
chansons de type taqtiqa d'esthétique conservatrice, dans lesquelles le tatrib par improvi-
sation mesurée sur cycle wahda est courant®. Dans le domaine de la chanson égyptienne
sentimentale mainstream, hybride entre art savant et registre populaire des années 1960 et
1970, ce sont particuliérement Nagit al-Sagira®” et 3 un bien moindre degré Farid al-Atras®®,
Warda al-Gaza’iriyya® ou ‘Abd al-Halim Hafiz qui se montrent portés sur les improvisa-
tions-commentaire d'une section, qu'elles soient libres ou plus rarement mesurées sur cycle
wahda ou plus couramment sur son dérivé Siftitilli. La spécificité d'Umm Kultam réside
dans la fréquence de ces interventions de I'interpréte, dans leur longueur, et leur complexité.

25. Chantimprovisé ou semi-improvisé (Premiére Guerre mondiale) puis semi-improvisé ou composé (début
années 1930) sur un poéme en arabe classique (médiéval ou contemporain), interprété en interaction avec
le cycle 4/4 wabda. Pour un exposé concis, voir Lagrange, 1996, p. 93-96. Pour un exposé musicologique
détaillé, voir Abou Mrad, 2016, p. 419-439.

26. Par exemple ‘Alasan beddak terdini (1954), disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/
watch?v=UurNBLKFBbc), consulté le 7 février 2019.

27. Par exemple Andg bastanndk, concert de Tunis (1968), improvisation exploratoire sur cycle wahda
comportant layali en bayyati et saba A partir de 19°20”, disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/
watch?v=xpngOuo7ciY), consulté le 7 février 2019.

28. Exemple qasida ‘ala l-wahda précomposée, enregistré a la BBC (1939 ? plus tardif ?) Adnaytani bi-l-hagr,
disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=bfH42iWX]JDg), consulté le 7 février 2019.
Improvisation (préparée ? instantanée ?) sur cycle wahda vers 26’

29. Exemple El-“4yin es-siid, concert du Caire (1972), courte improvisation mesurée bayyati sur ostinato Siftitilli,
a partir de 35'30”, comportant layali et ahat, déclenchée par la nature de la phrase mélodique et la présence du
mot mawwal dans le texte, disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=HguiEuYPCDM),
consulté le 7 février 2019,

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

b.

FREDERIC LAGRANGE

I n'existe pas de vocabulaire émique spécifique désignant ces variations. A titre d'exemple,
une interview d Umm Kultim a son retour de Tunis?® en 1968 au cours de laquelle la
journaliste fait allusion 4 son interprétation si improvisative de la chanson Beid “‘annak
qu'elle semble étre une « nouvelle mélodie », emploie le terme tasarruf (fait d'adapter, de
prendre des libertés sur un texte ou un support), avalisé par la chanteuse — qui par ailleurs
n'apporte aucune information. Les contributeurs syro-libanais au site Sama3y > utilisent
le terme tafrid (pl. tafarid, littéralement «individuation ») pour toute improvisation
exploratoire mesurée ou non mesurée, mais le terme n'est pas attesté dans I'usage égyptien,
et semble assez peu adapté du fait de la nature largement contributive et responsoriale de
ces sections, dont la dynamique est subordonnée aux interactions entre soliste vocaliste et
instrumentistes (2 moins qu'il suppose une individuation vis-a-vis du seul compositeur).
Quand elles sont développées sur le cycle siftitilli 8/ 4 (voir infra), ces sections sont aussi
souvent désignées par le terme mawwal, 1égére impropriété qui souligne cependant un
rapprochement justifié avec le mawwal bagdadi de la tradition levantine, improvisation
cantillatoire exploratoire sur ostinato rythmique.

La nature réellement improvisée de ces sections est impossible 4 estimer: on peut le
supposer chez Umm Kultiim, mais est-ce le cas chez les autres interprétes, ou s'agit-il
d'«improvisations préparées » ? Quand ces sections sont mesurées, I'habitude s'installe,
3 une date qu'il est difficile d’estimer (années 1940?), d'assigner a I'adoption par l'or-
chestre du cycle siftitilli une valeur sémiotique de tatrib improvisatoire, y compris sur
des séquences ultra-courtes de performances hors concert comme les chansons de film
(voir par exemple Farid al-Atras, Zéna ya zéna, 1957%). L'entrée dans ce cycle signifiant
pour l'auditoire le tarab, peu importe que la séquence soit effectivement improvisée,
méme si c'est probablement souvent le cas dans les performances en concert.

Deux versions de Sala ku’as al-tila

Dans le genre de la qasida “ala l-wahda ot elle est formée par son premier-maitre Aba al-Tla

Muhammad, Umm Kultim commence sa carriére A une époque ot ces piéces sortent du mo-
dele Hamali/Manyalawi/Higazi, congu comme largement improvisatif, et dont le discours
mélodique est ponctué, voir insufflé par cette « matrice mélodique » qu'est le dalab/lazimat
al-‘awadil [ext-9]. Il est d'ailleurs remarquable qu'Abu al-‘Il3, dans ses enregistrements, ne
chante jamais le texte du dalab al-‘awadil, méme sila matrice continue de l'inspirer. Par contre,
la mélodie de la qasida tend 4 se fixer avec sa génération, et le disque joue un rdle central dans
cette fixation, dans la mesure ot la transmission des ceuvres ne se fait plus par une relation

30. Interview avec Nagwa Ibrahim disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=

xLuAop]JvQmc), consulté le 7 février 2019.

31. https://www.sama3y.net/forum/index.php, section du « Bosquet kulthumien » (al-ayka al-kultamiyya),

https://www.sama3sy.net/forum/forumdisplay.php?f=54.

32. Film Enta babibi, pseudo-improvisation en mode sikah huzam sur ostinato $iftitilli a partir de 3'56”,

disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=7mizymFvovQ).

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

183


http://www.tcpdf.org

184 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

maitre-disciple, mais par le support disque (d’ol1 les innombrables imitations de Manyalawi
ou de Higazi ou de Abu al-‘Il). Aba al-‘1la s'imite lui-méme (pas de différence notable entre
Gayri ‘ala I-silwan qadir ou Afdihi in hafiza l-hawa aw dayya‘a, Gramophone 1912 et Baidaphon
vers 1920), alors qu'il peut décider de modifier totalement une mélodie ou de l'improviser :
interprétation de Wa-baqqika anta l-muna wa-l-talab en bayyati sur disque Mechian vers 1915,
sikah buzam pour Baidaphon vers 1920. Umm Kultim reproduit fidélement la version sikah
sur disque, une version ol le maitre lui-méme fixe la ligne mélodique de facon stricte.

Cependant, des différences subtiles marquent une modification entre 'art du maitre et celuide
I'éléve au niveau des enregistrements de ces qasida-s d’Abu al- ‘1l Muhammad par Umm Kultam.
Lajeune Umm Kultam reproduit les improvisations/variations monomodulaires d’Abua al-‘Ila
comme s'il s'agissait d'une ligne mélodique composée, et ne propose pas sur la durée réduite du
disque 78 tours un discours qui lui soit propre [ext-10]. Aucune ldzima ne raméne 2 la formule
matricielle des ‘awadil, sinon par exemple 4 la derniére seconde dans la gafla finale de Afdibi in
hafiza I-bawa [ext-11]. La wahda est indiquée uniquement par I'accompagnement instrumental
mélodique, le percussionniste n'étant pas audible, ce qui correspond a l'esthétique dominante
avant-guerre. La discrétion du tambourin est courante dans les enregistrements sur 78 tours
acoustiques, mais ce n'est pas la seule politique suivie, ainsi I'enregistrement de gasidat al-Sabb
tafdabubu “uyanub par Abu al-Ila laisse clairement entendre le riqq, contrairement 4 la version
d'Umm Kultim. Mais que le rythme soit indiqué par un tambourin audible ou un violon ou un
qanin, ce cycle demeure un cadre contraignant, méme s'il ne se rappelle pas par un ostinato aussi
clair que chez Manyalawi ou Higazi ou Hilmi. Dans l'enregistrement Gramophone d’Afdihi
enregistré par le maitre Aba al-T1a en 1912, le dalab est celui des ‘awadil [ext-12], I'ostinato est
bien plus clairement marqué, le rigq présent bien que discret. La méme remarque s'applique a la
version enregistrée par le maitre pour Baidaphon. I est évident qu'une version en concert lors
d'une wasla ne pouvait décemment durer uniquement 8 minutes, mais la facon dont I'interpréta-
tion de cette piéce pouvait étre allongée, on le répéte, nous est inconnue. Une piste sur les durées
de performance dela qasida ‘ala -wahda est donnée dans les enregistrements radiophoniques de
Salih “Abd al-Hayy au début des années 1950, justement sur une piéce d’Abu al-T1a Muhammad,
Gayri “ala s-silwan qadir [ext-13], a partir de laquelle il sait  1a fois prendre en compte I'intention
compositionnelle et proposer ses propres phrases. Or, dans ces enregistrements (il y en a d'autres),
la frappe de la wahda est remarquablement mise en avant. Pourtant, la performance demeure
assez bréve, moins de 15 minutes, ce qui, la encore, ne peut refléter la durée réelle d'une wasla en
concert public: I'absence de public avec lequel interagir explique cette économie.

Je propose de comparer deux versions d'une gasida « moderniste », illustrant 3 mon sens les
points de rupture et de continuité entre la gasida ‘ala l-wabda de I'école khédiviale et la qasida
de type « hybride » telle qu'on la trouve dans le répertoire des années 1950 et 1960. Je précise
que ce que j'entends par « genre hybride » est que ces chants sont encore désignés émiquement
comme qasida par référence au genre littéraire du méme nom, le poéme en langue classique, mais

33. Abu al-‘Ila prononce par erreur ufdihi en 1912 et rectifie dans 'enregistrement Baidaphon.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 185

que la référence musicologique 4 laquelle ils se rattachent est en quelque sorte triple: la gasida
‘ala l-wabda de I'école de la Nahda ; le monologue avec ses alternances de sections mesurées et
non mesurées dans une mélodie entierement composée a velléités expressives; le dor, du fait
des improvisations de type théme-variation, et donc une logique implicitement responsoriale.

Sinous prenons comme points de départ et d'arrivée des piéces éloignées d'une quarantaine
d’années comme Afdibi in bafiza I-hawa ou al-Sabb tafdabubu “uyanub en début de carriere
d'Umm Kultim, et par exemple la célebre chanson al-Atlal (1966-1969), il semblerait clair
au premier abord que nous ne sommes pas dans le cadre de I'évolution d'un genre musical,
mais de genres distincts. Ainsi, la phrase initiale de al-Atlal est non mesurée, et des répliques
instrumentales viennent interrompre cette phrase d’'ouverture [ext-14]. Au-deld du niveau
musical, sur le plan littéraire, al-Atlal ne serait méme pas, du fait de sa nature multirime, une
qgasida au sens classique du terme: c'est un poéme multirime et multimétre en arabe littéral,
et trés proche du « monologue » (mandlog) sur le plan compositionnel.

Mais Umm Kultam n’est pas passée brusquement d'une esthétique a 'autre. Au début de
la collaboration entre Riyad al-Sunbati et Umm Kultam, a l'extrémité opposée 4 al-Atlal dans
I'histoire de la collaboration entre ces deux artistes, se trouve Sala ku’ds al-tila hal lamasat faha
(Interrogez les coupes de vin, ont-elles touché ses [évres ?), un poéme d’ Ahmad Sawqi (m. 1932)
écrit spécifiquement pour la chanteuse pour la remercier d'un concert ot elle s'était produite.
Sunbiti, sur demande de la cantatrice, le mit ultérieurement en musique.

La plus ancienne interprétation enregistrée est I'un de ces premiers documents sonores de
musique égyptienne vivante existant, un concert public probablement enregistré sur fil Marconi,
daté d’environ 1937; l'autre est la derniére interprétation conservée de la piéce, le 19 juin 1954,
au Nadi Bank Misr dans le quartier cairote d Tmbaba, donc dix-sept ans plus tard. Il sagit [a
d'une amplitude assez exceptionnelle chez Umm Kultam, qui répugne usuellement a revenir
en arriére sur des ceuvres de son passé3+,

Dans la version de 1937, le modeéle esthétique de la qasida ‘ala l-wahda est encore prégnant
de fagon évidente [ext-15]. La frappe du cycle est permanente, d'un bout  l'autre de I'enregistre-
ment, avec de fréquents ornements du joueur de rigq. Par contre, 'ensemble orchestral est sorti,
dans son accompagnement de la ligne vocale, d'une logique de taht: ce n'est pas une targama
(traduction instrumentale de la phrase mélodique) qui est proposée aprés chaque phrase, niune
formulation liée 4 la matrice des “‘awadil, mais une réplique composée, une lazima fixée. La mé-
lodie progresse vers par vers, avec une signature de type ldzima entre chaque vers et donc chaque
idée mélodique. Les variations de la chanteuse sont de type ornemental/monomodulaire, puis
ala fois responsoriale/alternative et cantilatoire et exploratoire dans la derniére partie, avec des
retours en arriére dans le texte, comparables 4 I'usage de reprise de versets antérieurs dans une

34. Les contre-exemples sont rares, ainsi al-Sabb tafdabubu composée par Abt al-‘1la Muhammad, chant
de son répertoire du milieu des années 1920 reprise en 1943 lors d’'un concert au Lycée francais du Caire,
performance documentée, mais dont il n’existe pas d’enregistrement, ou Ruba‘iyyat al-Hayyam, créée en 1950
et reprise en 1968 4 Rabat apreés sept ans d’interruption, soit le méme type d’amplitude d'un peu moins de
vingt ans.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

186 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

cantillation coranique [ext-16]. Dans cette derniére section, il n'y a plus de lawazim composées,
et l'orchestre retourne 4 un fonctionnement de tabt. La targama est librement décidée par les
instrumentistes, et la raqqaq Ibrahim ‘Afifi. Ce sera d'ailleurs vrai dans la plupart des improvi-
sations mesurées (muwaqqa‘a) ou libres (mursala) dans les années 1950 .

Remarquons que I'usage « khédivial » de placer la qasida en derniére wasla est maintenu en
1954 pour le concert Bank Misr, mais c'est peut-étre le fruit du hasard: en mars 1955, Dikrayat
(1955-1961), poéme en arabe classique, ouvre le concert — mais il est vrai que cette derniére
piéce n'est en rien une qasida ‘ald l-wabda.

En comparaison, l'enregistrement de 1954 de cette méme piéce Salis kw’is al-tila laisse obser-
ver des changements majeurs dans I'esthétique musicale, et spécifiquement 'accompagnement
orchestral. Remarquablement, la principale transformation est le « camouflage » de la wahda.
La composition de Sunbati, qui préside peut-étre a la nouvelle forme que prend son ceuvre,
puisque les compositeurs étaient présents lors des répétitions des chants d Umm Kultim, n'est
pas du tout modifiée dans sa ligne mélodique. Mais bien que la mélodie soit trés clairement
mesurée, 3 de nombreuses reprises sa nature mesurée n'est pas totalement effacée de 'accom-
pagnement, mais se fait excessivement discréte, imite presque alors celui qui prévaut lors des
sections cantillatoires exploratoires de type mursal (ainsi les sections hadituha s-sibr/alqat ila
Ilayli gidan nafiran wa-ramat, avec un court silence, wa-‘adaha $-sawqu). De facon étonnante,
dans cette derniére section, quand Umm Kultim propose effectivement une improvisation,
d’abord de type monomodulaire, puis exploratoire mesurée, la wahda revient plus clairement,
lancée par l'accompagnement au “4d de Muhammad al-Qasabgi, suivi par le percussionniste
(raqqaq) [ces trois passages dans Ext-17]. La transition vers I'hétérophonie et la wahda souli-
gnée (par l'ostinato des cordes et le rigq) fonctionne donc désormais dans 'art d Umm Kultim
comme signal d’entrée dans le tarab. Je suggérerais méme que, par la suite, les improvisations
métriques (wahda ou son dérivé siftitilli) sur tout type de chanson, monologue ou ugniya totale
des années 1950-1970, sont dans leur esprit un retour a la politique de variation monomodu-
laire poussée débouchant sur le responsorial et 'exploratoire cantillé de la qasida ‘ala l-wahda.

Une méme phrase composée peut d'ailleurs étre interprétée par la chanteuse et I'orchestre
dans un éthos treés différent, selon qu'elle soit censée pousser a la variation ou pas. La part dela
cantatrice et celle de ses instrumentistes solistes (le « cceur de taht » constitué de ‘Abduh Salih
au ganin, Muhammad al-Qasabgi au “4d, Ibrahim ‘Afifi au rigq et Ibrahim al-Hifnawi au
violon) sont d'ailleurs difficiles 4 évaluer dans cette mécanique, bien que I'existence d'un systéme
de discrets signes de la main et des regards soit probable.

Ainsi, on peut comparer la phrase ana we-habibi ya Nil nilng amanina du second couplet de la
chanson Sams el-asil (1955-1958) lors du concert de Qasr al-Nil le 7 juin 1956, puis un an plus tard

35. Laversionactuellement disponible sur divers sites fait 52 minutes, avec nombre de répétitions artificielles
dues au montage. Un travail difficile de suppression de ces « fausses répétitions » reste i faire, et j'estime la
durée réelle entre 25 et 35 minutes, ce qui semble une durée vraisemblable pour une wasla.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 187

a Isma‘iliyya le 14 septembre 1957. Dans le concert de 1956, la phrase est chantée sur un cycle

wabda, mais la chanteuse enchaine les phrases mélodiques sans pause. Le 7 du mot Nil dure un

cycle entier de cette wahda lente, la phrase est répétée immédiatement, le cycle est clairement pré-
sent, mais n'est pas souligné. Dans la version de 1957, une respiration est prise entre and we-habibi

et ya Nil, remplie par le tambourin (riqq) avec de riches ornements, et un ornement rapide au

ganin (0'4”") rappelant le plancher de cette séquence en couleur bayyati. Cette note-plancher,
tenue sur le 7 pendant un cycle, est conclue par un court ornement (0'8”) ; deux cycles sont laissés

par la chanteuse pour les lawazim improvisées de l'orchestre (taht), en hétérophonie. La phrase

mélodique suivante, sur le vers matrab ma yesri -hawa tersi marasing (0'19”) est légérement mo-
difiée dans la formulation de son amorce. Trois cycles sont laissés pour les lawazim, jouées par

tout l'orchestre et non le seul taht nodal, rappelant toujours ce degré-plancher de la séquence. La

chanteuse reprend « ana we-habibi », sans poursuivre le texte par « ya Nil », la variation est donc

entamée, pour 'instant simplement monomodulaire, les lawazim se succédent, ainsi que sa va-
riation, le ganan jouant par exemple en hétérophonie « contre » les cordes en insistant quant 2 lui

sur le 3¢ degré de la couleur bayyati au-dessus du plancher (0'56”) : I'exploration d Umm Kultim

peut commencer. On voit donc que le jeu ornemental et le fonctionnement hétérophonique

représentent un tremplin pour la variation chantée, susceptible d'étre saisi ou non par la chan-
teuse. Le public et I'orchestre sont en situation d’expectative, une tension est créée, suscitant une

attention soutenue aux détails de la formulation vocale [ext-18 et ext-19].

Il existe quantité d'exemples ol en dépit de cette tension, Umm Kultim ne poursuit pas
vers une variation, d’'ott I'interrogation sur les réles respectifs d Umm Kultam et de certains
instrumentistes dans cette alchimie. On peut donner quantité d’autres exemples de variation
mesurée, et ce jusqu’au dernier concert réussi d Umm Kultam, la Premiére de Ya msabharni
le 6 avril 1972, avec trois improvisations mesurées successives dans le troisiéme couplet.

Mais dans le cadre de la qasida que nous analysons, ce qui est extraordinaire est
qu'Umm Kultam, en 1954, pousse le travail de camouflage de la wabhda plus loin que Sunbati
et son orchestre: A I'issue de sa variation mesurée, elle propose une nouvelle variation qui ne
peut plus étre placée dans le cadre de la wahda, et qui, objectivement, est mursala : le passage
de 26'11 2 2730 [Ext-20]. Clest ici 'interprete elle-méme qui dans un mouvement paradoxal
sort de la logique formelle de I'école khédiviale et afirme son affiliation esthétique avec cette
méme école. Elle en sort dans la mesure ot 'appartenance générique d'une piéce 4 la catégorie
qgasida ‘ala l-wabda, ce qui est le cas de la composition initiale de Sunbati vers 1937, n'est pas
compatible avec 'insertion d'une séquence non mesurée avec modulations cantillatoires, ce qui
serait du domaine du « monologue » o1 I'on emprunte des éléments du mawwal et de la gasida
mursala. Mais paradoxalement, Umm Kultam réaffirme aussi son appartenance a I'école de la
Nabhda, parce qu'elle se saisit de la piece et dialogue avec la composition au point d’en proposer
sa propre vision, et rétablit donc cette relation dialectique fixation/improvisation que I'évolu-
tion des principes esthétiques limite (au mieux), voire efface. A ce titre, méme si l'interview de
Muhammad al-Qasabgi  laquelle nous nous référions en début d'article est un faux, la saillie
acerbe que le journaliste lui préte en faisant affirmer au luthiste virtuose et amer, relégué a

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

188 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

I'accompagnement de son idole, que le véritable « ‘asr Umm Kultam » serait en réalité celui
de Ya manta waheini3® (célebre dor de I'école de la Nahda composé par Muhammad ‘Utman,
considéré en ces années 1950 comme art poussiéreux et figé, musique a tarbouche comme on
dirait A perruque poudrée...), trouve toute sa justification.

Autre élément remarquable de modification entre les deux versions de Saliz ku’as al-tila:
l'enregistrement de 1937 révéle des faiblesses de 'accompagnement instrumental. Les lawazim
sont composées, mais 'ensemble est 4 la fois sorti de la logique de taht, car le tapis des cordes
frottées est déja omniprésent, mais n'est pas encore entré de plain-pied dans le fonctionnement
efficace de l'orchestre oriental tel qu'il se laisse entendre dés le milieu des années 1940. La
répétition des lawazim A I'identique est trop fréquente et finalement lassante [ext-21], se révé-
lant moins riche que I'ancienne «ritournelle des censeurs » décidée par les solistes du taht: la
nature d'une musique monodique s'accommode mal de la simple répétition d'une méme phrase
par un ensemble devenu massif. Le tabt d’antan pallie la nature monodique de la mélodie par
I'hétérophonie. L'orchestre oriental y remédie par la distribution des roles et les réponses entre
instruments, voire propose des moments de flottement particuliérement intéressants, avant
les « passages de relais » entre ensemble vers solistes pour revenir 4 un fonctionnement de type
tabt, moments ou le tapis des cordes passe en mode hétérophonique de groupe, chaque violon
jouant soit la fondamentale, soit une traduction, avec un décalage propice a créer chez l'auditeur
cette attente aiguisée nécessaire au tarab. Mais le taht augmenté de la fin des années 1930, lui,
cherche encore sa voie — on excusera cette formulation téléologique. Quand il ne passe pas
le relais aux solistes, il joue A 'unisson des répliques pré-écrites manquant d'inventivité — on
comprend mieux avec le recul ce qui aura pu donner aux contemporains une impression de
«progres », quand les instrumentistes, les compositeurs (et accessoirement les ingénieurs du son),
ayant pris le parti de jeter I'esthétique de tabt, comprirent comment gérer la démultiplication
des cordes et I'introduction de nouveaux instruments au sein de l'orchestre.

Dans la version de 1954, A partir d'une méme matiére mélodique minimale, on remarque
d’'abord un allongement systématique de la lazima par quatre notes [Ext-22] (cet allongement
de la lazima qui conclut le premier vers est déja suggéré dans la version de 1937, mais pas a
chaque occurrence), mais sa fréquence est diminuée et d'autre part la texture instrumentale,
plus riche, est différente de 'accompagnement de la voix. L'opposition entre rythme marqué
par les cymbalettes ({abalil) du rigq, complétement absentes en 1937, et évidentes en 1954, et
discrétion instrumentale dans les phrases chantées est une fagon d’habiller cette composition
déja ancienne, de la rendre « orchestralo-compatible ». La chanson ainsi grimée devient presque
une composition moderne de Sunbati.

36. Murad, 1958.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE

« Stylemes » kulthumiens:
le « hors-piste », la reprise formulaire et 'anticipation

Pour revenir sur le choix interprétatif d Umm Kultim auquel jai fait allusion, celui de

passer A un labn mursal en signant le divorce définitif avec le modele de la qasida “ala l-wabda,
il me semble méme que cette décision touche I au génie kulthulmien de ne pas toujours aller
13 ot on l'attend. Je donnerai pour cela deux exemples:

— Satendance, dans le cadre d'une séquence improvisée « attendue » parce que prévue par

le compositeur, 2 imposer sa vision 4 'orchestre passé en mode taht, dans le cadre d'un

dialogue hétérophonique effectivement totalement improvisé. Un concert de 1952 illustre

ce point: Abl el-hawa du 29 mai 1952 comporte une séquence improvisée prévue et pré-
sente dans tous les concerts, sur le vers abl el-hawa ya [él fatu madage hom/w-etgamma‘u

ya lél sobba w-ana me‘hom, dans cette composition de Zakariyya Ahmad basée sur les

capacités A produire le tarab de la dame (soit cette politique de tatrib refusée, voire

méprisée par Sunbati). On remarque dans cette séquence en bayydti un moment de

tarab remarquable: ‘Abduh $alih, qui joue le ganan, suggére a la cantatrice d'aller vers

le genre modal saba, par une courte réplique en ce mode. Mais cette piste est refusée

par l'interpréte, qui surprend en revenant au genre modal nahawand, couleur initiale

de la chanson, alors que la séquence a élevé le degré d’émotion et modifié I'éthos en

passant aux échelles 4 intervalles neutres, et suppose une gafla en rast. Elle va bien vers

rast immédiatement apreés sur le mot w-etgamma‘u, en répétant presque la méme phrase,
cette fois avec intervalles neutres. Ce choix inattendu, et qui n’est fait dans aucune autre

version encore préservée de la chanson, est ressenti par l'auditeur comme un tour de

force d'une grande intelligence [ext-23].

Sa capacité a improviser en dehors des zones stires que lui ont réservées les composi-
teurs, parfois avec réussite, parfois dans des tentatives avortées, mais intéressantes par
elles-mémes. Aprés tout, méme un ‘Abd al-Hayy Hilmi échouait dans sa prétention 2
sortir des sentiers battus en reprenant Araka “asiyya d-dam® en sikah?’. Ainsi plusieurs

exemples : la longue variation initiale dans le concert de Ra%el-habib de 1952 ; la décision
de tenter une variation monomodulaire dépassant largement la simple ornementation et
avec jeux rythmiques complexes dans le refrain méme de Dalili btar lors du concert du
2 février 1956 [ext-24]. On retrouve ces revendications de liberté interprétative y compris

tres tard dans sa carriére: par exemple lors du concert Beid ‘annak de Tunis, auquel
nous avons déja fait allusion, et ol toutes les strophes ouvrent vers une improvisation.

37. Nous faisons 1a allusion 4 'enregistrement sur trois faces Zonophone (Z102493-4-5, février-mars 1906)
de ce poéme, dont la redécouverte dans 'héritage classique et 'usage de chanter sous forme mesurée dans le
mode bayyati sontattribués a ‘Abduh al-Hamali (m. 1901). Quasiment tous les grands mutrib-s de I'avant 1914
gravent leur version de cette piéce en bayyati, al'imitation de Hamali, y compris ‘Abd al-Hayy Hilmi, qui tente
cependant par fantaisie de l'interpréter en sikah, mais retombe presque immédiatement dans le cheminement
bayyati, trop balisé pour ne pas s'imposer inconsciemment. Il revient au mode sikah uniquement dans la

phrase de conclusion de 'enregistrement.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

189


http://www.tcpdf.org

190

UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

Ce n'est pas simplement 4 envisager sous I'angle de la saltana, concept un peu (trop)
mystique selon lequel l'artiste se laisserait dépasser par sa propre ivresse, élevé par une
transcendance. Clest aussi un acte conscient, jhésite 4 dire militant, de revendication
de la part de l'interpréte dans la production du tarab et du discours mélodique. Cela
peut déboucher sur des approximations, des ratages touchants dans cette volonté de
se révolter contre le carcan de la chanson moderniste: on peut analyser en ce sens les
essais successifs d Umm Kultam pour produire une formulation improvisée et mesurée
convaincante dans son interprétation de Siret el-hobb le 3 juin 1965. Elle recherche une
piste de développement 4 45'16”, qu'elle trouve vers 45'30”, mais de facon hésitante; elle
s'y reprend a 50'26”, et enfin réussit une improvisation 2 5322” aprés une montée de
I'échelle de rast sur le & du mot ilek (vers toi) qui, au-deld de I'expressivité liée au texte,
est aussi pour le récepteur, au niveau de la grammaire du tarab, comme un nouvel assaut,
exaspéré, lancé contre cette montagne 2 vaincre qu'est la chanson moderniste [ext-25].

Second exemple de tentative surprenante et qui, elle, demeure inachevée: sans doute
lassée de la répétition du couplet le plus célebre et le plus endiablé d'al-Atlal, le vers hal
ra’a l-bubb sukara, Umm Kultam tente lors de la dix-huiti¢éme interprétation (du moins
documentée et préservée) de la chanson, lors du festival de Baalbek le 12 juillet 1968, une
simple minute de véritable recherche musicale: le ah prolongé qui descend I'échelle sur une
octave indique pour l'orchestre qu'une variation est engagée, et qu'il faut passer en mode
hétérophonique; I'orchestre sait que le cycle magsam est trop contraignant et inadapté 3 une
variation, et propose le cycle iftitilli, avec ostinato une octave au-dessus de la fondamentale.
Mais Umm Kultam, par un geste de la main que nous ne pouvons que supposer, refuse la
proposition rythmique et demande simplement de rappeler ce degré-plafond (appelons-le
buzurg, cest-a-dire gawab sikah en supposant arbitrairement que la fondamentale est sikah)
et préfére une improvisation non mesurée (mursal), en reformulant cette fois avec le texte le
cheminement mélodique descendant de son ah, qui est, fondamentalement, le cheminement
descendant de la phrase de Sunbati. En reprenant, elle monte deux degrés au-dessus de son
plafond, dans un mélisme, puis redescend en proposant une alternative a I'échelle huzam, cette
fois I'échelle “iraq (en laissant entendre le genre bayyati sur nawa): est-ce un début d’explora-
tion, ou un simple amusement ? L'orchestre n'en sait rien, et ‘Abduh Salih, qui joue le ganin,
apparemment pris au dépourvu, ne répond pas. Aurait-il nettement suivi, le dialogue aurait pu
se poursuivre. Le chemin reprend, avec des pauses sur chaque étape de la descente, puis une
remontée sur la particule interrogative hal, répétée trois fois. Cest 1a que la cantatrice décide
de siffler la fin de cette récréation, et retourne d'elle-méme a la mélodie mesurée composée.
Pendant une minute, elle aura pris le pas sur la régle, suggéré des pistes, qu'elle ne suit pas,
mais aura imposé sa marque [ext-26].

Dernier exemple de ces tentatives avortées au milieu d’'ceuvres modernistes en rupture avec
I'esthétique de formation d'Umm Kultam: le vers ya habibi taba I-bawa ma “alayna/law hamalna
l-ayyama fi rabatayna de la chanson Hadihi laylati, lors du concert de Tanta le 8 mai 1969.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 191

La mélodie de “Abd al-Wahhab fixe pour ce vers une phrase en mode “agam sur le cycle dan-
sant maqsém. La cantatrice tente une improvisation mesurée parfaitement inattendue sur cette
section, qui n'est aucunement une de ces plages de variation prévues par le compositeur®, Elle
interrompt rapidement sa tentative : entre le public provincial trop excité par la présence de la
diva qui freine sa concentration par ses cris, le mode ‘agam rétif aux improvisations et enfin
la contrainte cyclique du magsim, autrement plus exigeante que la wahda?®, l'essai ne sera pas
transformé [ext-27]. Mais ce sont 13 autant de moments touchants ot la formation initiale de
chanteuse savante parait chez la chanteuse de variété vieillissante, méme si elle échoue parfois
a transpercer la gangue moderniste qu'elle s’est elle-méme imposée pour conquérir un nouveau
public 4 partir de 1964.

Je noterai enfin comme styléme kulthumien l'art de la reprise formulaire. L'audition des
interprétations par Yusuf al-Manyalawi, Sayyid al-Safti ou “Abd al-Hayy Hilmi des adwar de
I'école khédiviale montre que, fort souvent, leurs interprétations de la partie improvisatoire de
la piéce, le dor proprement dit, dans lequel les idées de la composition exposée dans le madhab
sont développées, tout en prenant en compte des éléments fixes suggérés par le compositeur,
sont l'occasion de proposer des formules mélodiques, répétées de dor en dor, et adaptées A un
nouveau texte, que ce soit dans les sections de ahat ou dans le hank (section responsoriale)
entre le vocaliste et les « répétants », muraddidan ou madhabgiyya. Comme la poésie classique,
la musique savante magamienne arabe méle une dimension nécessairement formulaire a des
créations individuelles, et le tarab nait aussi de cette rencontre entre l'attendu et I'imprévisible,
ces deux éléments indissociables se nourrissant mutuellement.

Pareillement 2 la réutilisation dans l'interprétation du dor de la Nahda de formules mé-
lodiques et rythmiques de découpage du texte, adaptables a toutes les syllabes, on note dans
les sections d'improvisation mesurée (sur wabda ou Siftitilli) créées par Umm Kultim des
ressemblances d'une chanson a l'autre, la réutilisation de mémes formules, voire de mémes
transitions modales. La chanteuse, souvent, lors d'une improvisation mesurée, demeure dans
le méme mode et dépasse la variation ornementale tout en demeurant dans la reformulation
d'une méme structure mélodique sous-jacente. Cest ce que nous avons appelé variation mo-
nomodulaire. Cette modulation peut sembler s'éloigner du phrasé originel qu'elle varie, mais
dans nombre de cas, elle est en fait une annonce d'une phrase ultérieure de la mélodie fixée,
par exemple une coloration bayyati venant modifier une phrase higaz correspond en fait 4 la
phrase suivante de la mélodie, celle qui succédera  la séquence sur laquelle porte la variation.
Cette technique d'anticipation peut également inverser la nature mesurée ou non mesurée
associée a un vers du texte: ainsi dans une interprétation d'Enta [-hobb le 3 juin 1965, le mot

38. Dans le cas particulier de cette chanson, les deux lieux habituels de variation sont des sections non
mesurées (mursal) : le vers ya habiban qad tala fibi subadi et le vers saharu $-Sawqi fi I-‘uyani l-gamila.

39. Nous ne voulons pas dire que le cycle magsiim ne soit pas compatible avec une improvisation mesurée:
dans Abl el-hawa, les improvisations sur le vers nds men ulubba telul ya lél sont en maqsam, ce qui donne
une coloration, tout 2 fait volontaire, de mouled a ce passage. Mais ce clin d’ceil « populaire » n’est pas de
mise pour un texte en arabe classique, et un mode savant comme ‘agam, non pratiqué dans le tarab populaire.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

192 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

abwak est extrait par la cantatrice de la phrase abwak fe-lorbak we-f-bo‘dak, phrase composée et
mesurée sur cycle magsim, et est répété A plusieurs reprises de fagon non mesurée, anticipant
la reprise non mesurée sur les mots wahesni w-enta losad “éni, qui est quant 2 elle prévue par la
mélodie et congue comme plage possible d'improvisation par Muhammad ‘Abd al-Wahhab:
Umm Kultam surprend son public et le compositeur par une anticipation mélodique et ryth-
mique improvisée sur un support textuel qu'elle a déja longuement répété sur une forme autre
et s'est ainsi gravé dans l'esprit des récepteurs [ext-28].

Mais il arrive aussi qu'une modification qui n'est pas suggérée par la mélodie, ni en amont
ni en aval, soit engagée, ce qui fait basculer I'improvisation dans I'exploratoire proprement
dite. Il peut s'agir d'un simple déplacement de degré de repos, avec installation dans une
couleur modale différente, par exemple le déplacement de deux degrés dans une échelle rast
pour installation en couleur sikah, qui provoque une modification de I'éthos. Ce n'est pasla un
procédé d’'une grande originalité dans le chant égyptien, mais c’est extrémement eflicace pour
la transmission de I'émotion. Or, dans ces sections exploratoires, Umm Kultam, a I'instar des
chanteurs du dor, est susceptible de recombiner des formules mélodiques qu'elle reprend de
maniere peut-étre inconsciente, tout comme son orchestre. Les exemples sont multiples, ainsi:

— réutilisation de mémes formules en genre sabi/mode bastanikar dans les sections im-
provisées de El-awwela fel-garam (version commerciale, vers 1948-1950) et Golobt asaleh
fe robi (concert du Heliolido du 9 décembre 1954) [ext-29];

— réutilisation de formules comparables en rast et sikah dans les sections improvisées de
Ana fe entezarak du 3 mars 1955 et “Awwedt “éni ‘ala rw’yak du 3 avril 1958, 4 partir de
phrases originellement en couleur rast, dans une improvisation mesurée [ext-30]. La
construction de la ritournelle improvisée est fortement réminiscente, dans les deux cas,
des jeux de degrés dans les sections de hank (chant responsorial) du dor tel qu'interprété
au tournant du xx°© siécle; il s'agit 12 probablement d'une importation indirecte de cette
technique de développement a laquelle Umm Kultam était formée par ses interprétations
de cette forme dans ses années de formation, et jusqu'au milieu des années 1930.

Conclusion

Une interview radiophonique 4 la fois instructive et quelque peu déroutante du compositeur
Muhammad ‘Abd al-Wahhab#°, dans laquelle il évoque ses relations avec Umm Kultam,
s'ouvre 2 l'initiative méme de “Abd al-Wahhab par une évocation appréciative des capacités
d'improvisation de la cantatrice: celui-1a méme qui lui composa huit chansons sentimen-
tales longues dans lesquelles il ne lui réserve qu'une unique plage ouverte a I'improvisation

40. Dateinconnue, disponible sur YouTube (https://www.youtube.com/watch?v=hiOIpH4SqIE), consulté
le 7 février 20109.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 193

exploratoire (non mesurée) *' se présente paradoxalement en qualité de simple auditeur mélo-
mane, qui comme tout le public d Umm Kultam attendait avec délectation les moments ot elle
sortait du texte mélodique. Il associe cette tendance 4 I'improvisation 4 un état psychologique
particulier, une disposition, une humeur favorable (mazag) de l'interpréte, appréciée par le
public qui sent alors qu'il a «gagné quelque chose de nouveau» (en-nas kesbet haga gedida)
par rapport 4 une mélodie déja connue, et qu'il entend l'intelligence et la réflexion du voca-
liste (beysma“ “aflo we-tafkiro), tout comme sa maniére d’administrer son art (beyesma idarto
le-fanno) : la capacité A produire une improvisation réussie est un test d'aptitude, tout comme
la capacité A revenir dans le chemin balisé. Les layali, assure-t-il, sont le sommet de cet art, et
une signature identitaire égyptienne, au point que les interpretes, pour rechercher I'adhésion
du public, se laissent parfois aller sans raison a introduire la formule ya [lél ya ‘én au cceur
d'une mélodie qui ne plairait pas assez a 'auditoire. Umm Kultam, prétend-il, était exaspérée
par ces procédés et s'en entretenait avec lui, qualifiant le procédé de tafaha (insignifiance) et
d'estegda’ rebis (mendicité méprisable [de 'appréciation du public]). Il affirme pourtant avoir
placé la phrase “éni ‘al-‘asqin dans la chanson Daret el-ayyam (1970-1971) comme un clin d'ceil
distancié au ya lél ya ‘én improvisé, et affirme avoir di vaincre 'opposition initiale de la can-
tatrice A cette phrase. On ne sait dans quelle mesure on peut le croire, puisque jusque dans la
derniére interprétation (1958) de Ahl el-hawa, créée en 1944, Umm Kultim multiplie les layali,
partie intégrante d'une chanson qu'on pourrait qualifier de métadiscours sur les layali, tant
sur le plan poétique que mélodique — peut-étre estimait-elle avoir tout dit sur le sujet avec ce
chant ? Mais ce que I'entretien montre est que la ligne qui sépare supposément le tarab en tant
qu'expérience esthétique touchant au mystique et au sublime, et le tatrib en tant que recette,
en tant que procédé trop facile, est dans I'esprit de ce moderniste formé a I'école savante de
la Nahda et ayant assumé la volonté consciente d’en sortir, est aussi fine que le sirat tendu
au-dessus des feux de I'enfer. Or, aimerait-on l'interroger, pourrait-on concevoir un art sans
artisanat, sans techneé?

La variation sur composition est assurément 2 la fois une création moderniste et parallélement
un prolongement des principes esthétiques de I'école de la Nahda. Création moderniste, car
on ne saurait placer sur un méme niveau de fixation le canevas mélodique du dor khédivial qui
n'a de sens que dans son développement dans la dialectique compositeur/interpréte, puisque
la mélodie n'existe que dans son renouvellement, et la fixation grandissante des piéces de
musique égyptienne au xx° siécle, qui est une conséquence technique de l'introduction des
enregistrements commerciaux et parallelement un choix idéologique lié 4 une certaine idée de la

41. Dans Enta ‘omri, 1964, section el-layali I-helwa (bayyati) ; dans Amal hayati (1965), section we-kfaya asha
‘ala btesamtak (bayyati) ; dans Enta l-hobb (1965), section wel-layali temorr-e beyya (bayyati) ; dans Fakkarani
(1966), section elli fat weyyak ya rahi (nabawand) ; dans Hadibi laylati (1967) section saharu $-$awqi fi |-“uyani
l-gamila (bayyati); dans Daret el-ayyam (1970), section we-daret el-ayyam we-marret el-ayyam (kurdi); dans
Agadan alqaka (1971) section fa-rbami l-qalba I-ladi yasbd ilayk (nahawand/rast) ; dans Lélet hobb (1972) section
yalli fayetli I-layali I-belwa, soit prévue soit sélectionnée par la cantatrice pour une courte improvisation lors
du concert de janvier 1973.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

194 UMM KULTUM EST-ELLE UNE INTERPRETE DE MUSIQUE SAVANTE ?

«modernité ». Umm Kultiim est A la fois une « tradition inventée », au sens d'Eric Hobsbawm 2,
une asala (authenticité) improbable répondant aux transformations rapides que subit ' Egypte
au xx°© siécle et 4 sa quéte d'identité, apportant par la musique une ébauche de réponse, etala
fois un «reste » d'une tradition, elle authentique, que les hommes et femmes de sa génération
auront ceuvré sans reliche i effacer. On n'imagine pas des interprétes européens ou américains
renier les succés par lesquels ils sont devenus célebres, et en méme temps on n'imagine pas
Umm Kultam interpréter al-Sabb tafdabubu ‘uyanub dans son concert d’Abu Dhabi en 1971,
et jamais le public, de toute facon, ne se prit de réclamer ces vieilleries: il fallut toute l'in-
conscience et la marginalité des Marocains de Rabat en 1968 pour imposer une interprétation
des Ruba‘iyyat al-Hayyam A une cantatrice stupéfaite, qui ne put que s'incliner devant cette
étrange demande, alors que la chanson n’était rangée sur son étagére que depuis sept ans.

Les chants kulthumiens ne comportent pas tous des improvisations, et un concert peut
parfaitement en étre entiérement dépourvu (nous ne parlons pas de la micro-improvisation
ornementale) sans que la qualité de I'interprétation ne puisse étre remise en cause. Les piéces
del'école de la Nahda, d'un autre c6té, sont toutes entiéres faites de cette matiére qui n'apparait
que fortuitement dans les ceuvres ultérieures. Mais cette variation est aussi un prolongement,
en ce qu'elle se base sur les souvenirs du dor, du mawwal, de la qasida mursala, de la qasida
‘ala l-wabda selon sa nature rythmiquement libre ou mesurée, et mélodiquement ornemen-
tale, responsoriale ou cantillatoire. On ne saurait dire si ces moments suspendus sont des
«buttes-témoins » d'un art ancien que le vent de la modernité abrase et efface peu 4 peu, comme
les traces du campement dans la poésie antéislamique, ou des oasis de plaisir consciemment
placées au cceur des compositions, afhrmant 'attachement 4 une identité musicale égyptienne.

Umm Kultim serait-elle un arbre qui cache la forét des transformations majeures affectant
la musique égyptienne A partir des années 1930 et marque le lent passage d'une musique savante
3 un stade intermédiaire du continuum reliant les deux poles de ce que Tagg appelle art music
et popular music ? Il est troublant que parmi les artistes du cceur du xx° siécle les plus enclins a
la variation exploratoire 4 partir d'une mélodie fixée, se trouvent des vocalistes associées a des
catégories émiques aussi différentes que Salih “Abd al-Hayy et ‘Abbas al-Bilidi, continuateurs
de l'école savante de la Nahda, interprétes du turat et de piéces d'esprit traditionnel;
Muhammad ‘Abd al-Muttilib, qui est, quant 2 lui, catégorisé mutrib $abi (chanteur populaire),
en raison d'une part de son timbre, de sa technique d’émission du son, et de certains textes
dontlalangue est ressentie comme moins raffinée que dans la variété sentimentale mainstream;
Umm Kultam et son art idiosyncrasique ; des interprétes le plus souvent féminines représentant
la chanson hybride des années 1960-1970 (Nagat, Warda) et dont la formation, par ailleurs non
institutionnelle, est bien plus basée justement sur le répertoire kulthumien de début de carriére
que sur les ceuvres-clés de I'école de la Nahda et al-insad al-dini, sources auxquelles s'était formée
la cantatrice, dans un cadre également non institutionnel ('accés de cette derniére génération

42. Hobsbawm, 1995. On lira aussi les réflexions de Fadi al-‘Abdallah, 2016, qui réfléchit A cette invention
de la tradition musicale dans le cadre moyen-oriental et plus particuliérement égyptien.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FREDERIC LAGRANGE I 195

d'interpréte aux principes esthétiques de I'école savante se réalise donc au «second degré »,

passant par la médiation de I'école moderniste en formation dans les années 1930).

Le point commun entre ces genres congus et ressentis comme distincts ou différents

(la frontiére entre les deux derniers est assurément la moins marquée, les interprétes en ques-

tion se situant dans une lignée kulthumienne, adoptant le modéle de la chanson longue, voire

affectant ses maniérismes de scéne et revendiquant implicitement, dans le cas de Warda, la

succession et 'héritage). Mais dans tous les cas, le point commun qui les unit est la recherche

du tarab de l'auditoire, émotion esthétique qui est condition de I'inscription de leur art, qui dans

le turat, qui dans la référence populaire, qui dans la (supposée) conciliation entre modernité

et authenticité. Mais dans la mesure ol la « chanson longue » kulthumienne est le véhicule

principal de cette conciliation, la mort de cette forme de « chanson-opéra» au tournant des

années 1980 est parallélement la fin de cette forme de tarab en musique égyptienne, et rien ne

laisse en présager la résurrection.

Bibliographie

al-‘Abdallah, Fadi, « Fa-ila ayyat asila yantamiin »,
Ma‘azif, 2016, revue de musicologie en ligne en
langue arabe: https://maszazef.com/
,m—aju‘w—r,w/, consulté le 25 juillet 2019.

Abou Mrad, Nidaa, « Formes vocales et instrumentales
de la tradition musicale savante issue de
la Renaissance de I'Orient arabe », Cahiers
d’ethnomusicologie 17, 2004, p. 183-215.

Abou Mrad, Nidaa, Eléments de sémiotique
modale, Essai d’une grammaire musicale
pour les traditions monodiques, Les éditions
de l'université Antonine, Geuthner,
Hadath-Baabda, Paris, 2016.

Danielson, Virginia, The Voice of Egypt, Umm Kultham,
Arabic Song, and Egyptian Society in the
Twentieth Century, University of Chicago Press,
Chicago, 1997.

Hobsbawm, Eric, « Inventer des traditions », Enquéte 2,
1995, p. 171-189.

Disques compacts publiés

‘Ala tarigat al-Nahda al-‘arabiyya, tabt al-misiqa
al-fusha al-‘arabiyya, Byblos Records
BLCD1o023, Beyrouth, 2001.

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange

Lagrange, Frédéric, « Le tournant des années 1930 »,
Cabhiers de I'Orient 24, 1991, p. 185-189.

Lagrange, Frédéric, Musiciens et poétes en Egypte
au temps de la Nahda, theése de doctorat,
Université Paris 8 Saint-Denis, 1994.

Lagrange, Frédéric, Musiques d’Egypte, Cité de la
Musique/Actes Sud, Paris, 1996.

Murad, ‘Adnan, « Si‘at sariha ma‘a
Muhammad al-Qasabgi », al-Sabaka,

17 novembre 1958, p. 6-7.

Racy, Ali Jihad, Making Music in the Arab World.
The Culture and Artistry of Tarab, Cambridge
University Press, Cambridge, 2004.

Sahhab, Ilyas et Sahhab, Fiktar, Mawsa at
Umm Kultam, Misiqa al-Sarq, Beyrouth, 2003.

Sahhab, Fiktar, al-Sab‘a al-kibar fi al-masiga
al-‘arabiyya al-mu‘asira, Dar al-Tlm
li-I-Malayyin, Beyrouth, 1987.

Tagg, Philip, « Analysing Popular Music: Theory,
Method and Practice », Popular Music 2, 1982,
p- 37-67.

Yisuf al-Manyalawi, Mutrib al-Nahda al-“Arabiyya,
‘asrub wa-fannub, AMAR, Beyrouth, 2011.

Umm Kultim est-elle une interpréte de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 53 (2020), p. 169-196 Frédéric Lagrange
Umm Kultim est-elle une interprete de musique savante ? Réflexions a partir de séquences de concert improvisées
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



