MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 52 (2019), p. 219-262
Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires
de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle. Regards croisés
entre '« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK

Aux origines du topos '’ Anba Wannas al-Aqsuri
et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne
de Louxor au début du xx¢ siécle

Regards croisés entre I'« hagiotopographie »
et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

RESUME

L'émergence d'une tradition hagiographique relatant la vie, les qualités spirituelles et
I'exécution du néo-martyr Anba Wannas al-Aqsuri manifeste autant une problématique relative
aux enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor du début du xx°© siécle, qu'un
moyen utilisé par le guide de cette communauté, I'évéque Anba Marqus, pour légitimer la
fondation d'un lieu saint. Cette nouvelle topographie sacrée (I'espace) et la tradition qui lui
sert de fondement (le mythe) sont respectivement considérées 2 la lumiére de deux approches:
'« hagiotographie » et ce que Lambros Couloubaritsis nomme la « pratique du mythe».
La premiére vise 3 dégager les raisons historiques et sociologiques qui expliquent pourquoi,
au terme d'un processus de déchristianisation de l'espace urbain (Sossie Andézian parle de
«rupture»), il y a nécessité de créer une nouvelle figure sainte et de fonder un nouveau topos
(S. Andézian parle de «distinction »). La seconde, nous permet d'analyser en profondeur le
mythe (la tradition hagiographique), de dégager les mécanismes cognitifs constitutifs de son
architectonique, et enfin les raisons qui expliquent son émergence.

Mots-clés: Hagiotopographie, enjeux identitaires, Louxor (début xx°siécle), néo-martyr,
pratique du mythe

* Emmanuel Serdiuk, Doctorant, Université libre de Bruxelles, serdiuk77@yahoo.fr

) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 52 — 2018
Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

220 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

ABSTRACT

The emergence of a hagiographic tradition relating the life, the spiritual qualities and
the execution of the neo-martyr Anba Wannas al-Aqsuri expresses as much a problematic
concerning the identity issues of the Christian community of Luxor at the beginning of the
20th century, as a means used by the guide of this community, Bishop Anba Marqus, to
legitimize the foundation of a holy place. This new sacred topography (the space) and the
tradition that serves as its foundation (the myth) are respectively considered in the light of
two approaches: the « hagiotopography » and what Lambros Couloubaritsis calls « the practice
of myth ». The first aims to identify the historical and sociological reasons why, at the end of
a process of dechristianization of the urban space (Sossie Andézian speaks about « rupture »),
there is a need to create a new holy figure and to establish a new topos (S. Andézian speaks
about «distinction »). The second allows us to analyze in depth the myth (the hagiographic
tradition), to identify the cognitive mechanisms that make up its architectonic, and finally
the reasons that explain its emergence.

Keywords: Hagiotopography, identity issues, Luxor (beginning of the 20th century),
neo-martyr, practice of myth

Introduction

La fondation et la construction d'une topographie sacrée donnée constituent des objets sur
lesquels la recherche en sciences sociales s'est penchée A de nombreuses reprises depuis la pu-
blication de Tracés de fondation, édité sous la direction de Marcel Detienne’. La question de la
transformation de I'espace physique en un espace investi d'une culture religieuse — M. Detienne
parle de « faire le territoire » — ouvrait la voie 3 autant de réflexions sur I'étiologie des espaces sacrés

— quels sont les mythes et les rites qui expliquent l'acte de fondation et I'origine de cet acte? —,
que sur les aspects historiques, sociologiques, politiques et identitaires qui motivent leur
fondation?® La multitude de terrains, de synchronies et de systémes de pensée dans lesquels
s'inscrivent les topographies sacrées offre 3 1'étude de ces espaces particuliers un champ riche et
inépuisable. Selon Sossie Andézian, cette diversité aménera le chercheur a4 devoir considérer des
«agencements particuliers » > qui conférent  chaque site une « singularité ». Cette hétérogénéité

1. Detienne, 1990.

2. Sans tendre a I'exhaustivité, Vincent et al.,, 1995; Amir-Moezzi, 1996; Vauchez, 2000; Iogna-Prat,
Veinstein, 2005 ; Morelli, Dierkens, 2008.

3. Selon S. Andézian, « données géographiques, contextes historiques, facteurs politiques, économiques et
culturels, idées religieuses interagissent diversement pour dessiner les contours des lieux du sacré et définir
leurs caractéristiques et fonctions », Andézian, 2010, p. 10.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 221

ne devra cependant pas empécher la possibilité de comparer les cas de figure pour en dégager
des «processus similaires »*. Enfin, I'approche d'une topographie sacrée doit conduire, et
il est important de le souligner, 4 la mise en évidence de deux phénoménes inhérents au
processus de formation de cette topographie: la « distinction » et la « rupture ». A ce propos,
l'auteure écrit: « Si des variables physiques entrent en jeu dans la détermination d'un site
sacré (montagne, source, ravin, désert...), le caractére sacré n'est pas consubstantiel au site
mais résulte d'un ensemble d'opérations visant 2 le distinguer de son environnement. L'entrée
en jeu des représentations religieuses, des croyances et des doctrines en précise 'identité et la
vocation. Et c'est souvent aux moments de rupture (politique, économique ou religieuse) que
celles-ci s'affirment, se reconfigurent ou laissent la place 4 de nouveaux systémes de sens®. »
Nous partirons du postulat faisant de la topographie sacrée le produit de phénomenes
de «rupture» et de «distinction» pour vérifier ce constat au cours de notre démonstration.
Dés lors que nous entendrons réaliser une telle démarche, nous ticherons d'analyser les maté-
riaux que nous offre la tradition hagiographique d’Anba Wannas al-Agsuri, au regard de ce que
nous enseigne: I. '« hagiotopographie », mais encore 4 la lumiére 2. des travaux du philosophe
Lambros Couloubaritsis sur le mythe et ce qu'il nomme la « pratique du mythe ». Ces approches
nous permettront de considérer in fine les faits et les phénomeénes du social qui, au début du
xX° siécle, apportent sens aux enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor.

Vers une « hagiotopographie » raisonnée

La démarche que nous avons progressivement développée dans le cadre de nos recherches
sur la topographie de la sainteté chrétienne® et musulmane de la région de Louxor repose sur
la mise en perspective de nos objets d’étude avec les concepts issus de la géographie sociale”
et de I'anthropologie de I'espace®: fondation, organisation et évolution des espaces profanes
et sacrés, représentation de ces espaces, et par extension «espace vécu» et phénoménologie.

4. S. Andézian entend la des « processus similaires d’articulation de deux éléments dichotomiques: le terrestre
et le céleste, le matériel et 'immatériel, la forme et le fond, 'humain et le divin... », Andézian, 2010, p. 10.
5. Andézian, 2010, p. 10.

6. Nous utilisons cette terminologie pour qualifier la communauté, la sainteté ou I'hagiographie. Le lecteur
remarquera que nous privilégions également les formules « chrétiens d’Egypte » ou plus simplement « chrétiens »
lorsque nous faisons référence i la population de confession chrétienne. « Sites chrétiens d'Egypte » est
utilisé en référence 4 la topographie. Nous pensons ne pas contredire les philologues mais I'usage de cette
terminologie permet, selon nous, de clairement faire la distinction entre la langue, le copte, et les locuteurs
de cette langue. Le lecteur remarquera enfin que nous privilégions 'usage de la formule époque ou période
« romano-byzantine », lorsque nous traitons de la fourchette chronologique qui correspond a I'’Antiquité
tardive. Nous faisons par ce biais référence aux empires qui ont gouverné 'Egypte, et non pas 2 la langue qui
était utilisée durant cette diachronie. Nous accordons enfin notre préférence i la formule « Eglise miaphysite
d’Egypte » plutdt qu'a celle d’« Eglise copte orthodoxe ». Nous faisons de la sorte référence au dogme.

7. Claval, 1973; Frémont, 1976; Noin, 1983; Frémont et al. (éd.), 1984 ; Di Méo, 1991; Di Méo, 1998;
Moles, Rohmer, 1998; Lefebvre, 2000; Di Méo, Buléon, 2007; Di Méo, 2014.

8. Segaud, 1972; Paul-Lévy, Segaud, 1983; Segaud, 2010.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

222 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Cette démarche repose également sur une approche diachronique® de I'histoire régionale qui,
lorsque le terrain ou les sources le permettent, prend en compte les phénomeénes propres aux
rapports interconfessionnels. Cette démarche repose enfin sur ce que L. Couloubaritsis nomme
la « pratique du mythe », grille de lecture logique et féconde pour qui entendrait analyser les
pratiques discursives (écrites ou orales) relatives ou non a un espace sacré donné, ou pour qui
entendrait approfondir sa compréhension des phénoménes de « distinction » et de « rupture ».
Le récit hagiographique n'échappe pas 4 cette méthode d’analyse. Nous en rendrons compte,
au terme de notre présentation théorique, lorsque nous analyserons les matériaux issus de la
tradition d’Anba Wannas al-Aqsuri.

Depuis les travaux fondateurs de Peter Brown, la notion de sainteté fut placée au centre des
recherches hagiographiques™. La compréhension et la définition du saint, de son réle aupreés
de la communauté des croyants, son milieu, son pouvoir et son culte, furent dés lors abordés
grice aux outils offerts par les sciences sociales : histoire, géographie, sociologie, anthropologie.
Etape importante dans la définition de la nature du saint, la typologie wéberienne de la notion
d’«autorité » fut introduite au discours. Si '« autorité charismatique » mise en évidence par le
sociologue allemand, put servir, en délimitant les contours de la dimension thaumaturgique
du saint A expliquer sa légitimité", il nous semble important de souligner 'approche holistique
de Mohamed Kerrou, lorsqu'il met en évidence que le saint participe davantage d'une double
autorité et légitimité, A savoir celles qui trouvent leur fondement dans le « charisme », nous
l'avons dit, mais également dans la « tradition ». Ainsi, l'adhésion des croyants a la figure du
saint repose sur la capacité de ce dernier 4 agir sur le monde par 'intermédiaire du miraculeux
ou du prodigieux. Plus encore, la fabrication du saint constitue un « enjeu social et idéologique

— le saint n’est saint que parce qu'il est élu et reconnu par sa communauté qui n'existe désormais
que par lui — A fondements politiques™».

Auregard des possibilités qu'offrent le matériel hagiographique lorsqu'il est considéré dans
la perspective des rapports entretenus entre phénoménes sociaux et représentations, d'un coté,
et un espace donné, de l'autre, il nous semble aujourd’hui légitime d'offrir 4 une telle démarche
une terminologie propre : I'« hagiotopographie ». Si les études hagiographiques de ces derniéres
décennies se sont principalement concentrées sur la notion de sainteté, sur la place et le role
du saint dans la tradition et I'héritage initiatique, sur les rapports entretenus entre le modele
de sainteté et la communauté qui lui est contemporaine — son environnement social, ou entre

9. La «longue durée» fut pronée par Fernand Braudel, 4 travers un article éponyme, paru en 1958.
En juxtaposant les faits historiques dans un « temps lent qui s’écoule », sa méthodologie visait 4 dépasser la
crise que traversaient les sciences de 'homme, Braudel, 1958, p. 726.

10. Brown, 1984; 2011, p. 82-94.

11. Sur la question du fondement de I'autorité charismatique, consulter Filoramo, 2008. Sur la genése de
la notion de charisme 4 la lumiére de la définition de Max Weber, consulter l'introduction de Denise Aigle
dans Aigle, 2011. Sur la construction de I'autorité charismatique, consulter égalementl’étude de cas consacrée
a Abuana Sam’an, Du Roy, 2014 ; Du Roy, 2015.

12. Kerrou, 1998, p. 15.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 223

le saint et ceux qui, aprés sa mort, en ont fait un objet de vénération™ —, peu de recherches se
sont, A notre sens, essentiellement préoccupées de cerner sur la longue durée la maniére dont
le saint, vivant et/ou mort, s'inscrit, par I'analyse conjointe des textes, de la tradition orale et
du terrain, dans un espace donné. Saluons néanmoins des exceptions qui constituérent pour
nous une influence certaine, sinon un terrain propice a la réflexion. Nous pensons tout par-
ticuliérement aux travaux de Maurice Halbwachs qui, en s'attachant & mettre en perspective
un riche fonds documentaire — récits des Evangiles, historiographie de I'Antiquité tardive
et relations de voyage des premiers pélerins occidentaux — avec la topographie sacrée de
Terre sainte, nous montre que certains sites font I'objet d'une « continuité »'#, Nous pensons
également aux travaux de Catherine Mayeur-Jaouen qui, en s'inscrivant dans une démarche
anthropologique et en renvoyant de maniére constante au «lieu », traite des célébrations
patronales égyptiennes', de la sainteté chrétienne et musulmane. Et dans le registre de cette
derniére, les recherches que la spécialiste consacra au Sayh Ahmad al-Badawi: son inscription
dans le champ de la littérature hagiographique, son empreinte sur le milieu égyptien, passé
et contemporain, A travers notamment la célébration de son mawlid dans la ville de Tanta ou
l'influence que cette féte exerca sur 'espace urbain'.

Eléments pour une approche de I’évolution
de I'espace sacré dans la région de Louxor

Avant que le saint, ses contemporains ou leurs successeurs n'imposent leur marque sur
le lieu, 'espace de la région de Louxor est le plus souvent un espace « profane» — un lieu de
« paganisme » —, qu'il est principalement question de convertir. Au-dela du processus qui vou-
drait que la récupération des structures pharaoniques représentit le vecteur de remplacement
d'une culture par une autre, il est également question d'un opportunisme puisqu’en offrant
une base architecturale solide et des matériaux de remploi disponibles en abondance, le temple
constitue un cadre propice a I'implantation d'une communauté humaine. Les implantations
humaines et la fondation des espaces sacrés ne pourraient étre complétement appréhendées
sans qu'une approche de l'espace physique ne soit intégrée  I'analyse du chercheur. En Egypte,
un déterminisme naturel — les aléas de la crue du Nil — conditionne en effet la disponibilité
des espaces habitables'”. Dans ces conditions contraignantes, les communautés humaines

13. Pour une premiére approche des études consacrées 4 I'’hagiographie chrétienne et musulmane, Gilsenan,
1973; Chodkiewicz, 1986 ; Chambert-Loir, Guillot, 1995; Aigle, 1995; Chodkiewicz, 1995; Geoffroy, 1995;
Veinstein, 1998; Cornell, 1998; Vauchez, 1999; Howard-Johnson, Hayward, 1999; Aigle, 2000; Chih,
Gril, 2000; Centlivres, 2001; Mayeur-Jaouen, 2002 ; Amri, Gril, 2008.

14. Halbwachs, 2017.

15. Mayeur-Jaouen, 2005; 2008.

16. Mayeur-Jaouen, 1994 ; 2004.

17. Jean-Claude Garcin avait déja souligné 'importance de ce déterminisme naturel sur les faits qui relévent
de la gestion économique du pays. L’historien écrit: « L’histoire des hommes dans la vallée du Nil ne se
congoit pas hors de déterminations géographiques bien connues. L'idée vient assez rapidement i I'esprit que

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

224 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

ont donc été influencées dans leurs choix. La conversion des espaces sacrés peut ainsi étre
également interprétée comme un phénomeéne qui participe d'une lutte pour 'appropriation
de I'espace. Des comportements de type conflictuel peuvent naitre de cette lutte. Les tensions
interconfessionnelles ne sont donc pas seulement I'expression de dissensions politiques ou
théologiques, elles doivent étre entendues a la lumiére des rapports que 'homme entretient
avec l'espace physique. Dans la conception chrétienne et musulmane, les espaces sacrés des
Anciens sont respectivement considérés comme des espaces profanes peuplés de démons ou
d’entités négatives (ginn). Pendant la période romano-byzantine, une « sécularisation » et une
« désacralisation » des temples sont dés lors mis en ceuvre par des actes de démantelement et
d’iconoclasme (martelage des programmes iconographiques, abattage et débitage de la statuaire).
La récupération des matériaux et les destructions participent d’'une purification de l'espace.
Il s'agit d'installer un ordre nouveau. Dans le méme temps, le lieu est sacralisé par I'introduction
de nouveaux symboles' et par 'aménagement de nouvelles structures: églises, monastéres’,
mosquées. De la volonté du saint lui-méme ou indépendamment de celle-ci, un processus de
conversion du lieu est donc engagé. Le plus souvent, cette transformation demeure néanmoins
attribuable 3 une communauté d’hommes qui, en changeant I'identité du lieu, cherche 2
légitimer sa présence dans l'espace et a légitimer l'introduction d'une foi nouvelle. Cette 1égi-
timité, les hommes la trouvent dans la figure du saint. Ils bitissent dés lors en son honneur.
Cette légitimité transite ainsi verticalement du modeéle de foi*° vers un « groupe dominant»
(moines, clercs, et Sayh musulmans), avant que ce groupe ne fasse usage de I'image du saint pour
diffuser la culture religieuse dans le « groupe dominé » : la société. Cette diffusion correspond a
ce que Pierre Bourdieu et Jean-Claude Passeron nomment la « reproduction ». Il est question
d’agir sur la société par I'intermédiaire de la « violence symbolique » : processus d'imposition et
de légitimation de la culture®. Une pédagogie des rites (gestes et énonciations) et de maniére
concomitante une intégration conscientisée ou non d'un appareil conceptuel (doctrinal et
théologique) sont ainsi utilisées par le groupe dominant pour qu'autorité soit fondée, L'autorité
du saint, sa nature charismatique, est quant a elle instrumentalisée a travers un processus de

les évolutions de tous ordres qui ont marqué le pays depuis la conquéte arabe en 640, ont été nécessairement
vécues A travers le méme cadre naturel contraignant, semblablement appréhendé au cours des temps. Dans un
espace que les lenteurs des déplacements font encore sentir comme immensément distendu, le Nil et ses canaux
mettent cependant i portée de barque les parcelles du terroir cultivé les plus éloignées. L’administration de
la crue, par le systéme des bassins, et I'exploitation fiscale du sol mis en valeur, par le cadastre, ont imposé
des habitudes unitaires entre la premiére cataracte et la mer, qu'aucune situation politique ne peut remettre
en cause », Garcin, 1980, p. 436.

18. Des croix et des rosaces sont gravées sur les murs et les colonnes des temples. Inscrite sur le linteau d'une
structure pharaonique, la $ahdda permet sans doute, quant i elle, de protéger les nouveaux venus et/ou leur
bétail contre I'influence d’entités invisibles.

19. Surl'occupation humaine des temples de la région thébaine pendant la période romano-byzantine, et la
conversion de certains espaces de ces temples en chapelles ou églises, consulter Serdiuk, 2017; 2018.

20, Quand les matériaux de terrain en offrent la possibilité, il est ainsi nécessaire de cerner le saint en le
resituant au sein de sa lignée spirituelle.

21. Bourdieu, Passeron, 1970.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 225

développement de la culture religieuse. Si les lieux de culte (églises et mosquées) jouérent un
role important dans la diffusion de cette culture®?, lorsque la région de Louxor fut en voie
de christianisation (1v°-v® siécle), par exemple, ou, plus tard, lorsqu’elle passa par une phase
de «resunnisation » sous l'action de quelques grandes figures du malikisme et du soufisme
(x1re-x111° siécle), il faut sans doute cerner toute 'ampleur du phénoméne dans la fondation
et la multiplication des lieux saints: la formation des réseaux de pélerinage locaux. Il est ainsi
question de 'appropriation de I'espace et de I'implantation d'une culture — ou d'une nouvelle
culture qui tend A vouloir remplacer une culture préexistante — par des actes de fondation.
Ces derniers participent d'un marquage de I'espace par la construction d'une architecture par-
ticuliére : le lieu ol s'organise la priére (église, minaret, mosquée) et/ou dans lequel est vénéré
une figure sainte (martyria d'époque romano-byzantine, puis maqam chrétien ou musulman).
L'espace profane devenu sacré — ou les anciens espaces une fois convertis —, il est ensuite ques-
tion pour la communauté des croyants d’entretenir le lieu, d'y accueillir les visiteurs pieux, et de
mettre en ceuvre les moyens qui serviront A conserver cet état sacral. Par I'intermédiaire d'une
structure de parenté (lignage) ou d'une structure spirituelle (communauté monastique, groupe
de clercs, confrérie religieuse) se voit dés lors déployé un dispositif composé de gestes (rites et
processions A l'occasion de fétes patronales annuelles) et d'imaginaire (récits hagiographiques) :
deux moyens qui, selon les cas, procédent ou non l'un de l'autre 3, et qui doivent étre entendus
i la lumiére de conceptions spatio-temporelles particuliéres. Concernant cet imaginaire, si les
contemporains du saint peuvent encore étre disposés a énoncer une forme de discours mélant
ala fois faits historiques et faits mythiques, les générations qui s'éloignent du « temps du saint »
s'appliquent quant A elles, par le biais de la « pratique du mythe » >4, a progressivement présenter
un personnage dont le caractére historique s'efface au profit d'aspects purement légendaires
et/ou d'aspects qui répondent aux besoins de la société %, L'oralité associe ainsi I'image du saint
aux visages des premiers modeéles de foi (les prophétes, le Christ et les premiéres générations
de saints) sinon aux archétypes des héros qui peuplent le corpus littéraire (épopées, 1égendes,
etc.). L'ensemble de ces aspects mythiques est de I'ordre de la « représentation ». Ils servent aux
entités individuelles ou collectives qui les ont énoncés et/ou les entretiennent par l'intermédiaire

22, Nous n'omettons pas ici le fait que les conversions individuelles et collectives sont en grande partie
liées aux questions qui relévent du changement de statut et de la soumission 4 des régimes fiscaux moins
contraignants.

23. Nous apportons une nuance en utilisant la formule « selon les cas », étant donné que le mythe n’est pas
toujours accompagné d’une pratique rituelle. A ce sujet, Lévi-Strauss, 1983, p. 259.

24. Nous traiterons de la « pensée archaique » et de la « pensée philosophique », en présentant les travaux
de L. Couloubaritisis, 4 partir du chapitre 4. 2.

25. Rachida Chih et Denis Gril soulignaient déja la « primauté du milieu» dans la fabrique du saint. Ils
écrivent: « C'est évidemment ce que l'on observe sil'on se place du point de vue de la société quil'entoure et
perpétue son souvenir. Le milieu impose d’autant plus fortement sa conception de la sainteté que la figure du
saint lui-méme tend a s’effacer ou A étre réécrite au gré des préoccupations de I'époque », Chih, Gril, 2000,
p- 9. Sur l'étude de l'influence du «milieu social » dans le processus de création du récit hagiographique,
nous renvoyons également le lecteur aux travaux pionniers de Robert Hertz sur le culte de saint Besse, 1913,
p- 115-180.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

226 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

de l'oralité et/ou de I'écriture, A faire valoir une série de revendications identitaires. Le saint
devient dés lors un instrument qui sert autant a la pérennité et la préservation d’'une culture
religieuse, qu'a la reproduction d'un groupe donné (lignée charnelle ou spirituelle, société).
Son image, enfin, lorsqu'elle est brandie, peut, selon le cours de l'histoire et la violence qui s’y
exprime, servir de moyen de revendication politique ou plus radicalement d’élément central

dans des mouvements de lutte armée>°,

Pour une introduction de I’étude positive du mythe
dans la recherche en hagiographie

Quand Uetbnologie dessine les contours d’un projet consacré
a Uétude du mythe : « La fonction du mythe » de Jean Pouillon

Nous ne pourrions envisager pleinement I'« hagiotopographie » sans qu'attention ne soit
portée au discours dit « mythique» (muthos); dans notre cas, la tradition hagiographique.
C'est selon nous a travers l'analyse de cette tradition ainsi que par I'approche du ou des énoncia-
teurs qui se trouve(nt) A l'origine de cette production discursive que nous pouvons pleinement
appréhender 'espace sacré en termes de « distinction » et de « rupture ».

Dans sa réflexion sur la définition du mythe et la facon de I'approcher scientifiquement,
J- Pouillon, s'adressant aux spécialistes des sciences sociales, les ethnologues en particulier,
préconisait deux attitudes: 1. ne pas déprécier le mythe®’; 2. se questionner sur le sens de ce
qui est raconté aux spécialistes sur le terrain. Pour I'ethnologue, « un mythe ne se réfute pas,
on l'accepte ou on le récuse, mais, récusé, il reste ce qu'il est: un récit avec ces thémes qui
s'y enveloppent en méme temps qu'ils le tissent, pour le justifier en s’y justifiant. C'est cette
articulation qui fait du mythe un toujours possible objet de pensée, c’est sur elle, convaincante
ou non, qu'on peut toujours s'interroger® ». Le rapport que le mythe entretient avec la réalité
étant ainsi dépassé, il fut question pour J. Pouillon, qui fonde ses convictions sur la thése de
Cl. Lévi-Strauss qui cherchait 4 extraire le mythe de la «fabulation »2°, de s'interroger sur

26. Serdiuk, 2014; 2015.

27. « Vrai ou faux, croyable ou pas, quel en est le sens ? Le sens, en effet n’est ni vrai ni faux, ni croyable ou
non, il est ce qui peut se dire autrement, se traduire en un autre langage, ou plutdt ce qui permetla traduction.
Ainsi, ni l'opposition du vrai et du faux, ni celle du croire et du ne pas croire ne sont pertinents pour situer
le mythe », Pouillon, 1980, p. 87.

28. Pouillon, 1980, p. 87.

29. «Loin d’étre, comme on 'a souvent prétendu, I'ceuvre d’'une « fonction fabulatrice » tournant le dos &
la réalité, les mythes et les rites offrent pour valeur principale de préserver jusqu’a notre époque, sous une
forme résiduelle, des modes d’observation et de réflexion qui furent (et demeurent sans doute) exactement
adaptés A des découvertes d'un certain type: celles qu'autorisait la nature, 4 partir de l'organisation et de
I'exploitation spéculatives du monde sensible en termes de sensible. Cette science du concret devait étre,
par essence, limitée & d’autres résultats que ceux promis aux sciences exactes et naturelles, mais elle ne fut
pas moins scientifique, et ses résultats ne furent pas moins réels. Assurés dix mille ans avant les autres, ils
sont toujours le substrat de notre civilisation », Lévi-Strauss, 19624, p. 25.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 227

«ce qui est pensé dans et par le mythe »3°. Il est dés lors question d'un autre dépassement,
celui du but initial de I'analyse structurale: révéler la structure du mythe (son signifiant).
Cette intention ne vise pas 4 donner un sens au mythe. Pour J. Pouillon, I'enjeu repose sur
une alternative: il s'agit soit de mettre en évidence la dépendance du mythe par rapport au
contexte social et culturel de sa production — «aller du mythe 2 la réalité» —, soit de déter-
miner ce qui, dans le mythe, peut étre identifié aux « matériaux dont il joue d'une maniére
qui lui est propre et qu'il faut alors étudier en et pour elle-méme?' ». Si pour I'ethnologue ces
démarches représentent une alternative censée susciter le choix du chercheur, il nous parait
important de souligner que les recherches de L. Couloubaritsis sur le mythe (muthos) et sur
ses « pratiques » — le philosophe de Bruxelles explore pour ce faire la littérature des premiers
auteurs de la Gréce antique —, nous enseignent que ce dilemme n’en est pas un. Ces options
sont en effet conciliables au sein d'une démarche unique qui, en révélant les mécanismes
profonds du mythe, montre comment ce dernier est utilisé par les hommes pour se situer
dans un monde qu'ils s'imposent de contréler et d’organiser3?. A travers ses recherches sur
la « pensée archaique » 3 et sur la « pensée philosophique », le philosophe démontre que cest
en poussant la réflexion autour de la question de la différence entre ces deux pensées qu'il est
envisageable d’en déterminer les particularités.

Quand la philosophie sapproprie le projet d’étude du mythe :
théoriser le mythe en établissant le rapport entre mythe et philosophie
(Lambros Couloubaritsis)

Faire du mythe un « objet positif»

Depuis plus d'un siécle, des savants se sont mis en quéte de comprendre, d'analyser, de
définir et donc de cerner ce que I'on entend communément par le terme de « mythe ». Lorsque
durant la seconde moitié du x1x° siécle, la discipline dite « mythologique » fit ses premiers pas
grice A I'impulsion de Friedrich Max Miiller, pére de la mythologie comparée, et de I'anthro-
pologue Edward Burnett Tylor, se posa d'emblée la question de la légitimité d'une science
consacrée aux mythes en raison du statut négatif que 'on attribuait aux récits dits « mythiques ».
Les composantes du mythe étaient alors considérées comme autant d'éléments procédant d'une
irrationalité qu'il était nécessaire de dénoncer en conférant notamment aux mythes le statut de
récits répugnants et immoraux 34, Durant la seconde moitié du xx° siecle, Georges Dumézil et

30. Pouillon, 1980, p. 89.

31. Pouillon, 1980, p. 89-90.

32. Entendu de la sorte, le mythe n’est pas, comme le dit J. Pouillon, I'expression «de la fagon dont une
population se représente elle-méme et se situe dans son environnement », mais bien le moyen utilisé par
cette dite population pour exprimer sa représentation, sa situation dans son environnement, 1980, p. 90.
33. La « pensée mythique » de Cl. Lévi-Strauss et de J. Pouillon.

34. Ace sujet, Detienne, 1980, p. 36, et surtout le chapitre 1, « Frontiéres équivoques », dans Detienne, 1981,
p. 15-49.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

228 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Cl. Lévi-Strauss se sont appliqués a réhabiliter le mythe en tant qu'objet d'étude positif?*. Selon
L. Couloubaritsis, le muthos fut, depuis le x1x° siécle, abusivement compris en opposition au
logos (la raison) alors que le terme ne méritait en aucune maniére d’étre exclu de la sphére du
rationnel puisqu'il est lui-méme une forme de logos3® (une forme de rationalité)?’, Pour le
philosophe, «il n'y a pas eu de passage du muthos au logos ni par conséquent, passage du mythe,
comme quelque chose d'irrationnel ou de prélogique, 4 la raison et 4 la logique, mais qu'il s'est
plutdt produit un passage du logos au logos, donc un passage d'un certain type de discours et
de rationalité A un autre type de discours et de rationalité3® ». En apportant plus de précision
sur la nature exacte de ces rationalités, L. Couloubaritsis finira par les qualifier de « rationalité
descriptive » (logos comme katalagos), quand celle-ci se référe A la « pensée archaique », et de
« rationalité argumentative » (logos argumentatif), lorsqu’elle se référe 4 la « pensée philoso-
phique3®». La thése du « miracle grec » désormais écartée, il demeure nécessaire de réaffirmer
la position de L. Couloubaritisis face 4 I'idée que le mythe n’existe pas comme genre parce qu'il
est un objet polymorphe portant A confusion°. Il est essentiel de souligner ce rétablissement
sémantique tant la conception nihiliste du mythe peut encore comporter le risque de le sous-
traire aux disciplines qui l'étudient. Pour le philosophe, le soupcon jeté sur la pertinence d'une
étude du mythe tient du malentendu que provoque «notre fagon de surdéterminer le terme
de mythe qui ne signifiait au départ qu'une sorte de parole, indépendamment de I'ampleur
des récits qu'on lui a associés au fil du temps+'». Conservons donc a I'esprit que «le terme que

35. Dumézil, 1995. Dans le premier volume de son Anthropologie structurale, Cl. Lévi-Strauss, mené par une

sensibilité intuitive, se disait étre proche d’avoir I'intime conviction que la logique de la pensée mythique ne

posséda dans le fond que peu de différence avec la pensée positive. Se questionnant sur la notion de progrés,
le pére du structuralisme fondait 'espoir qu'un jour soient découverts et que se dégagent les fondements d'un
isomorphisme entre la logique de la pensée mythique et celle de la pensée scientifique, Lévi-Strauss, 1958,
p- 254-255. Sur I'ceuvre que Cl. Lévi-Strauss a consacrée au mythe, consulter le chapitre 11: « La Structure

des mythes », 1958; 1962a; 1964 ; 1966 ; 1968; la « Finale », 1971; les chapitres 8 4 14 du second volume de

son Anthropologie structurale, 1973 ; les premiers chapitres de Paroles données qui apportent de nombreux
éclaircissements aux Mythologiques, 1984 ; 1985; 1991.

36. « L’'idée douteuse que les philosophes de'Tonie ont découvert la raison au détriment du mythe, présuppose

en fait que, d'une part, avant eux et en dehors de la Gréce, dominait l'activité irrationnelle, et que d’autre part,
apres la naissance de la philosophie, le mythe n’avait plus droit de cité. Cette vision, qui s’appuie surtout sur
l'interprétation allemande de I'histoire de la philosophie, au x1x° siécle, est simpliste: non seulement elle

occulte le fait que la raison appartient a tous les hommes et que le mythe lui-méme renferme une rationalité

(comme le montre 'anthropologie contemporaine), mais oblitére la pratique évidente du mythe par de

nombreux philosophes grecs (Parménide, Empédocle, les Sophistes, Platon, Plotin, etc.) », Couloubaritsis,
20004, p. 46.

37. Couloubaritsis, 1992, p. 261-274.

38. Couloubaritsis, 1986; 1990, p. 323-340; 1991, p. 14-44.

39. Couloubaritsis, 2014, p. 185.

40, Cette theése fut développée dans les années 1980 par M. Detienne et 'anthropologue P. Smith. Pour plus
de détails, Detienne, 1980, p. 27-60; Smith, 1980, p. 61-81. Ainsi que le remarque L. Couloubaritsis, L. Brisson
avait déja tenté de critiquer la thése défendue par M. Detienne, dans Platon, les mots et les mythes, Brisson,
1982; Couloubaritsis, 1986, n. 70, p. 46.

41. Couloubaritsis, 2000b, p. 110.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 229

la pensée archaique** grecque utilise pour faire état d'un récit, quel qu'il soit, est le plus sou-
vent le terme méme de logos*? ». Ces clarifications désormais closes, concentrons-nous sur la
définition du mythe que L. Couloubaritsis propose dans Mythe et philosophie chez Parménide:
le mythe est un « discours complexe 4 propos d'une réalité complexe o1 s'enchevétrent le visible
et l'invisible, et qui se déploie selon une logique qui lui est propre et en fonction d'un schéme
transcendantal qui unifie et régularise I'expérience** ».

Le «discours catalogique » et la notion de « schéme »
comme principe régulateur de la pratique discursive

L'analyse, la compréhension et la définition de la pensée archaique de L. Couloubaritsis
s'étant développées A partir de I'étude du mythe en tant que pratique discursive de plusieurs
auteurs grecs, nous ticherons de distinguer les différentes étapes qui ont marqué l'évolution
de cette pratique, 4 travers deux courants de la pensée ionienne: la pensée pré-philosophique
d'Homeére, de Parménide et d'Hésiode, puis celle de la philosophie de Platon, d’Aristote et
de Plotin*5, Si les moyens discursifs que ces auteurs utilisérent conduisirent le mythe sur
le chemin de la complexité, il convient d'abord de souligner que sa pratique trouva comme
premier moyen de déploiement l'usage du katalegein *°, un type de rationalité qui, «en dehors
de toute connotation affective », vise 4 exprimer quelque chose selon un ordre successif et donc a
expliquer les choses selon un mode dit « catalogique ». En désignant cette « pratique catalogique »
comme un lieu commun ou comme un mode de fonctionnement partagé par la quasi-totalité des
cultures, L. Couloubaritsis montre son universalité, tout particulierement lorsqu'il s'applique,
dans un second temps, & démontrer qu'elle prit racine dans ce qu'il nomme le « schéme de la
parenté » : un schéme de proximité*” qui permit a la pratique catalogique de s'exprimer sous

42. Lanotion ne préte a aucune péjoration. Lorsque L. Couloubaritsis parle d’archaisme, il entend exprimer
au sens fort la pensée des origines, 1997, p. 10.

43. Sur lalogique de la pensée archaique, Couloubaritisis, 20004, p. 45-79.

44. Couloubaritsis, 1986, p. 68.

45. Loin de selimiter au champ des auteurs grecs, le chemin tracé par L. Couloubaritsis nous conduit également
a repenser la pratique archaique du mythe dans la continuité. L’auteur démontre en effet que, loin d’avoir
disparu, cette pratique se perpétue au fil des siécles dans le judéo-christianisme, la pensée médiévale et le
néoplatonisme paien — avec Pléthon (vers 1355 ou1360-1452) notamment —, dans la philosophie de Descartes
(1596-1650), Leibniz (1646-1716), Hegel (1770-1831), Quine (1908-2000) et Rawls (1921-2002), ainsi que
dans la philosophie nietzschéenne et post-nietzschéenne, A travers les ceuvres de Heidegger (1889-1976),
Fink (1905-1975), Derrida (1930-2004) ou Deleuze (1925-1995), pour ne citer qu’eux. La psychanalyse n’est,
selon l'auteur, pas en reste. Gouverné par la technique, notre monde contemporain ne l'est pas non plus,
Couloubaritsis, 1997, p. 26 ; 1998, p. 18-19.

46. Selon L. Couloubaritsis, 'expression katalegein, d’ot1 dérive le terme de catalogue (katalagos), se retrouve
de maniére systématique dans de trés nombreux textes archaiques de la Gréce antique (Homére, Hésiode
ou Hérodote). Plus qu'une énumération, la notion de katalegé vise en fait & « exprimer un récit», écrit-il,
« qui dit les choses successivement en rassemblant des éléments épars et en conformité avec une expérience
vécue ou objective », 2014, p. 187,

47. Entendons 1 une expérience humaine de proximité ou, en d’autres termes, une expérience se fondant
sur le quotidien, le familier. C’est dans le sens de cette « proximité» que L. Couloubaritsis qualifie cette

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

230 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

la forme d’'une pratique dite « généalogique ». Le philosophe met ainsi en lumiére qu'il n'est
d’'autre voie que celle de «1'expérience familiére» pour dégager la logique qui préside a la
compréhension de l'articulation des mythes#®, Si dans le katalegein, il est avant tout question
d’'un procédé énumératif « sans connotation affective » — la pratique catalogique dans son sens
le plus strict —, avec la pratique du mythe en tant que tel s'ajouta, par diverses maniéres d'agen-
cer les mots, un caractére qui lui fut propre et lui donna du sens: sa « dimension affective ».
I1 s'agit 13, précise L. Couloubaritsis, « non du contenu du discours mais de la forme, de
l'intonation de la voix, des formules utilisées et de la fagon de les agencer, qui produisent des
effets dans I'dme de celui qui le recoit*° ». Le discours mythique avait ainsi proprement pris
forme. Les effets lui donnérent la consistance qu'une simple liste énumérative ne comportait
pas, jusque-1a. Comme le philosophe affectionne 4 le montrer A travers 'exemple du célébre
catalogue des vaisseaux des chefs Achéens (Iliade), le « catalogue fait voir par un processus de
“décodage”, plus précisément par un “redressement” qui restitue la situation réelle, I'ensemble
de la géographie de la Gréce en fonction des cités qui participérent a I'effort de guerre, et que
le catalogue dévoile ». Pour L. Couloubaritsis, il est question d'un « “redressement” dans la me-
sure ol le catalogue réduit en un ordre horizontal un complexe en relief et pluridimensionnel.
Reconstituer I'ordre originel implique donc ce redressement. »*° Contribution majeure de
L. Couloubaritsis a I'analyse du mythe archaique, le philosophe montre que le premier axe,
l'axe catalogique, ne fonctionne pas isolément mais participe avec d’autres axes (mythologique,
topologique et chronologique), & produire un discours®', La structure du mythe archaique
comporte ainsi quatre axes qui trouvent comme point de convergence une « architectonique »
complexe®?, Nous montrerons plus loin l'utilité et I'efficacité de cette grille de lecture, lorsque

nous nous emploierons 2 analyser le récit hagiographique qui met en scéne Wannas al-Agsuri.

expérience de « transcendantale », et non pas comme on pourrait le croire dans la conception kantienne qui,
souligne 'auteur, « refuse tout élément expérimental sur le plan des Idées régulatrices », 2000b, p. 118-119.

48. Cette démarche qui vise 4 trouver dans la proximité une forme de logique intrinséque a la cognition
humaine fonctionne 4 contre-courant de la démarche structuraliste de Cl. Lévi-Strauss qui, en s’inscrivant
dans la continuité du projet linguistique de Jean-Jacques Rousseau, fonde la découverte des propriétés a travers

I'étude de I'éloignement et des différences: « Quand on veut étudier les hommes, il faut regarder prés de soi;
mais, pour étudier 'homme, il faut apprendre a porter sa vue au loin;; il faut d’abord observer les différences,
pour découvrir les propriétés », Rousseau, Essai sur 'origine des langues, p. 26 ; Lévi-Strauss, 1962b.

49. Couloubaritsis, 2006, p. 252.

50. Couloubaritsis, 2014, p. 187.

51. « Chacun de ces axes comprend un ensemble de données qui se présentent séparément ou parfois
conjointement. Ils peuvent converger ou contribuer i former le mythe selon une complexité structurelle
qui se rapporte i la complexité du réel qu'il réalise en fonction de cette structure méme », Couloubaritsis,
2014, p. 203.

52. Pour plus de détails sur ces quatre axes, Couloubaritsis, 2014, p. 204.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 231

La «transmutation » du mythe et la question
du « schéme comme principe unificateur » participatif
a I'évolution de la pratique argumentative

L'apport méthodologique de L. Couloubaritsis resterait incomplet sans que soit considéré
ce qu'il nomme la « transmutation du mythe », processus qui passe par I'évolution de la pratique
du mythe elle-méme. Cette transformation interne du mythe n'implique pas sa destruction
mais correspond davantage 4 une modification des schémes qui y sont en usage, et donc 2 une
modification des expériences fondamentales de 'homme. Point de départ de cette évolution
sémantique du mythe, le philosophe remarque que lorsque Parménide « prend le savoir comme
objet de sa réflexion philosophique, en mettant en ceuvre un mythe fondé sur le voyage d'un
jeune homme vers une divinité qui lui apprend le tout du savoir, y compris les opinions
(doxai) des adversaires et le chemin du non-savoir?», il introduit le « schéme du chemin »
(bodos). Par ce procédé discursif, le poéme de Parménide nous éclaire sur I'origine de la no-
tion de «méthode» (methodos)**. S'employant 4 expliquer le monde a partir d'une sorte
de physique du mélange ot interviennent une multiplicité d'éléments (eau, air, feu, tetre),
Empédocle propose, pour sa part, de prendre 'amour comme modeéle explicatif de la réalité.
Pour construire un systéme binaire capable d’expliquer ce qui, dans cette réalité, unifie ou
fonde la séparation des choses, Empédocle utilisera le « schéme de 'amour » et le « schéme de
la violence » %%, Dans le Timée, Platon s'emploiera quant 2 lui 3 expliquer le monde et sa genése
par l'intermédiaire du « schéme de l'artisan » (démiourgos)*®. En multipliant les pratiques du
mythe (allégories, tautégories, mythes eschatologiques, etc.), mais encore en multipliant les
schémes — notamment le « schéme du tissage®” » —, et en repensant le schéme du chemin en
termes de questionnement sur les possibilités d'accés au savoir, Platon finira par détruire la
pratique du mythe archaique, alors essentiellement fondée sur la parenté. L. Couloubaritsis
met ainsi en évidence qu'un éclatement du mythe fut réalisé. Avec l'auteur de la République
s'instaure dés lors une fagon de montrer les choses qui ouvre le champ des possibilités de
« pratiquer le mythe ». En s'écartant de la narration mythique pour créer le dialogue®®, Platon
ne prétend toutefois pas cesser de faire usage du mythe puisqu'il s'emploie, en le rendant
fonctionnel, a l'utiliser et 4 le construire quand il s'agit de dévoiler un probléme ou de prouver

53. Couloubaritsis, 1998, p. 27.

54. Lanotion sera introduite plus tard par Platon et Aristote pour préciser les modes de cheminements qui
permettent de réaliser le savoir, Couloubaritsis, 1998, p. 27.

55. Couloubaritisis, 1998, p. 27-28.

56. Pour fonder sa théorie providentielle de la création dans le Timée, Platon utilise, 4 'image d'une
individualité contemplatrice du bien qui agira sur le monde en l'y reproduisant, le schéme de l'artisan.
Le mythe que Platon a créé a donc la volonté d’expliquer le monde et sa genése par I'intermédiaire d'une
contemplation symbolisée par la figure d’un faconnier, Couloubaritsis, 1998, p. 28.

57. Platon utilise le role technico-politique de ce schéme pour « ébranler la pratique politique traditionnelle,
de type pastoral au profit d’un systéme politique fondé sur la division du travail », Couloubaritsis, 1995a.
58. Dansle Phédre, Platon instaure pour la premiére fois un dialogue au sein duquel la dialectique prendrale
sens d’'une méthode qui rend possible, i travers la pensée et les pratiques discursives, une dichotomie entre
divisions (diaireseis) et rassemblements (sunagégai), Couloubaritsis, 1995b.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

232 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

quelque chose®. En renongant définitivement a faire usage du dialogue, Aristote repensera les
différentes pratiques discursives. Sans contrarier le développement de la pratique du mythe
dans la suite de l'histoire de la philosophie, Aristote enfermera le mythe dans sa Poétique®°.
Avec le disciple de Platon, le «logos, bien enraciné déja dans la pensée pré-philosophique,
prend de plus en plus d'ampleur sous des formes multiples. Son caractére dépassionné permet
d’intégrer davantage sa dimension interne qu’est la raison, en ouvrant a la possibilité de rendre
raison de quelque chose selon un ordre successif d'arguments ' ».

Défrer le mensonge du mythe par le dévoilement de sa réalité

Pour appréhender le monde, la philosophie naissante — la rationalité argumentative —
n'a donc pas renié le mythe. Elle I'a, au contraire, pratiqué avec vigueur en assumant sa
transmutation par l'introduction de plusieurs schémes régulateurs qui, sans toutefois écarter
complétement le schéme de la parenté, mirent 2 mal sa primauté. Si L. Couloubaritsis nous
montre qu'en utilisant les expériences familiéres (les schémes), 'étre humain s'est toujours
ingénié A utiliser diverses procédures de modélisation pour expliquer le monde et la place
qu’il y tient, nous lui sommes redevables d’avoir pu cerner que ces schémes représentent des
clefs de compréhension des narrations. Le philosophe met également en évidence que si ces
expériences familiéres se déploient au moyen de narrations et qu'elles enrichissent I'ordre
catalogique (le logos), ceci n'implique pas que les modalités d’expression du katalegein fassent
référence A un raisonnement vrai, car « 'enchevétrement du visible et de l'invisible, et le récit des
genéses d'entités divines inengendrées, mettent en ceuvre des distorsions, de sorte que le récit
“ment”*», Par leur caractére empirique qui les éloigne du réel, les schémes archaiques ont, en
effet, assumé une multitude de distorsions, entendons i une série de déformations de la réalité
dontles Grecs avaient d'ailleurs pleinement conscience. En d'autres mots, ces derniers savaient
que leurs récits mentaient®. Dans le Phédon®4, Platon invite d'ailleurs 2 ne pas accorder foi &
la littéralité du récit et indique que pour redresser le mensonge, il faut rechercher l'intention

59. Couloubaritsis, 1997, p. 27. Ainsi que le démontre L. Couloubaritsis, 4 travers 'analyse de I'allégorie de
la caverne, Platon n’entend, en effet, pas cesser d’articuler et de réunir plusieurs dimensions dans une méme
narration, ni d’expliquer des choses qui n’ont apparemment aucun rapport entre elles. En ce sens, Platon
rassemble les choses et unifie la réalité a travers un discours simple ou complexe. Sur I'allégorie de la caverne,
Couloubaritsis, 2000c, p. 312-316.

60. Couloubaritisis, 1998, p. 18, 29.

61. Couloubaritsis, 2006, p. 253.

62. Couloubaritsis, 2014, p. 191-192. Dans la Théogonie d’'Hésiode, s’exprime sans ambiguité cette propension
au mensonge du mythe. Prétant quelques mots i ce dernier, le poéte écrit: « Nous savons dire de nombreux
mensonges semblables aux choses concrétes (expérimentées), et quand nous le voulons, nous savons faire
entendre des choses vraies », Hésiode, Théogonie, p. 27-28. A travers cette citation, L. Couloubaritsis nous
montre que le discours mythique utilise des choses concrétes (des objets qui fondent I'expérience), comme
la parenté, la violence, etc. pour exprimer via leur médiation des vérités, Couloubaritsis, 2014, p. 193.

63. Couloubaritsis, 2014, p. 192.

64. Platon, Phédon, 114c-d.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 233

qui se cache derriére la narration®. Dans les Ennéades®®, Plotin montrera enfin la voie du
décodage du mythe et la facon de dévoiler la vérité qui s’y déploie. Selon L. Couloubaritsis,
la maniére utilisée par Plotin pour formuler le mythe «rassemble 2 la fois la nécessaire im-
plication de la distorsion dans la pratique du mythe et le sens du mythe comme partage et
hiérarchisation des étants, grice auxquels nous pouvons établir les voies de son possible
redressement®». Ainsi, poursuit le philosophe, «le mythe fractionne et temporalise selon un
ordre de succession qui dit d'une facon engendrée des choses qui sont inengendrées (dieux et
démons), et lesquelles sont ensemble dans le réel, réparties selon un ordre et des fonctions.
Cela signifie que le mythe fait voir le partage du monde, et notamment le partage des pouvoirs
et des fonctions des étants invisibles et visibles®® ».

Arrivé au terme de ce développement épistémologique et théorique, il sera question, apreés
avoir présenté la tradition hagiographique de Wannas, de porter notre regard sur celle-ci
en nous efforcant de décoder la narration pour rétablir, ainsi que Plotin nous l'enseigne,
I'«ordre réel » des choses qui s’y déploient®. Nous ferons ainsi en sorte de redresser le dis-
cours catalogique’® et de mettre en évidence la structure du mythe — son architectonique —,
ainsi que les schémes — la parenté, 'amour et la violence en particulier — qui y sont exploités.
Ce redressement du catalogue nous permettra, dans un second temps, de redresser la distorsion

— la part de mensonge que comporte le discours mythique —, afin que soient dévoilés I'ordre et
la fonction des étants qui, dans la narration, paraissent sous la forme du visible et de l'invisible.
Nous serons finalement en mesure de déterminer la maniére dont ces étants, i travers leurs
fonctions et leurs pouvoirs, entendent se partager le monde.

65. Couloubaritsis, 1998, p. 22.

66. «Les mythes, s’ils sont vraiment des mythes, doivent séparer dans le temps ce qu'ils disent, et diviser
les uns des autres beaucoup parmi les étants qui sont ensemble et ne se distinguent que par leur rang et
leur puissance, 14 ol les récits parlent par des naissances de choses qui sont inengendrées; et une fois qu'ils
ont instruit, comme ils le peuvent, ils consentent de réunir par la pensée ce qu'ils ont séparé», Plotin,
Ennéades 111, 5, 9, 24-29. Selon L. Couloubaritsis, Plotin montre bien qu'a travers ce texte, le mythe ment
étant donné qu'il distord le réel: littéralement il le démembre. Ce qui est pris en considération dans le Tout
se trouve ainsi assujetti & un démembrement. Ce dernier s’exprime dans la séparation des choses qui sont
ensemble. Chacune de ces choses étant distinguée selon son rang et son pouvoir, Couloubaritsis, 2014, p. 199.
67. Couloubaritsis, 1998, p. 23.

68. Couloubaritsis, 1998, p. 23.

69. Couloubaritsis, 1998, p. 23.

70. Nous insistons sur le fait que ce redressement doit étre entendu comme une attitude réflexive et critique.
Il est question de démembrer un ensemble ou une totalité de départ par la mise en séquence des éléments
constitutifs d'une énumeération. Passer del'énumération au mode catalogique permet de configurer différentes
parties de la réalité. Il est ainsi question de rassembler des données éparses en vue de la reconstitution de la
réalité, Couloubaritsis, 2014, p. 188, 191.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

234 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Le cas d’Anba Wannas al-Aqsuri:
le saint et son inscription dans I'espace a la lumiére
de la pratique du mythe et de I’hagiotopographie

Introduction

Dans le cadre de nos recherches sur la sainteté de la région de Louxor, nous nous étions
déja intéressés au cas des martyrs Shenetom, Sophronios et Dalsina, commémorés le 20 hatar
(29 novembre) 7" dans le Synaxaire arabe jacobite?. Il nous importait de compléter le tour
d’horizon des pratiques contemporaines liées a la sainteté chrétienne de Louxor, en nous
intéressant cette fois au cas d'un enfant martyr dénommé Wannas al-Aqgsuri. Si la tradition
chrétienne de l'actuelle Haute Egypte attribue i ce saint (giddis) une féte commémorative le
16 hatir (25 novembre), le Synaxaire ne fait toutefois aucunement mention de ce martyr (3ahid) 7.
Ainsi, A défaut d'un texte ancien qui consignerait le récit de son supplice, nous travaillerons
A partir des matériaux que le pére Y annas Kamal (de I'église d'al-Malak-Miha’1l, diocése
de Giza) rassembla dans un petit fascicule rédigé i I'intention des dévots. Nous porterons
également notre attention au topos d’Anba Wannas ainsi quaux pratiques dévotionnelles quiy
sont aujourd hui observées quotidiennement. Nous nous pencherons sur les modes de représen-
tation dont le saint fait 'objet, ainsi que sur un film qui traite des faits relevant de sa tradition
hagiographique. Nous ticherons de comprendre, 4 la lumiére d'une analyse de la pratique du
mythe, comment s’est construite la tradition hagiographique de Wannas. Nous redresserons
dés lors I'axe catalogique du mythe, mettrons en évidence les schémes qui servent a le réguler,
et dévoilerons I'architechtonique du mythe dans son ensemble. Nous redresserons la distorsion
du mythe afin de dégager les intentions de I'énonciateur du mythe. Dévoiler ces intentions
nous conduira a considérer Louxor dans la diachronie, et d'ainsi cerner les raisons historiques
et sociologiques qui expliquent pourquoi il y a eu « rupture » dans la topographie sacrée de
la ville. Envisager l'espace en termes de « rupture» nous aménera enfin 4 devoir considérer
cet espace en termes de «distinction ». Dans cette perspective, nous mettrons en évidence les
enjeux identitaires qui, exprimés au sein de la communauté chrétienne de Louxor, apportent
sens 4 l'acte de fondation du topos de Wannas.

71. Serdiuk, 2013, p. 123-147.

72. Basset, 1904-1923.

73. Dansle Synaxaire arabe, sont célébrés, a1a date du 16 hatir (25 novembre), saint Anba Hiib, la consécration
de I'église de saint Onuphre (Abi Nuft), le commencement du jetine de la Nativité pour les miaphysites
d’Egypte, ainsi que saint Xyste (Yustus).

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 235

La tradition bagiographique

Selon la tradition hagiographique consignée par le pére Yi’annas Kamal, et qui, précise-t-il,
fut transmise par le saint lui-méme’4, Wannas’5 était 'enfant unique d'une pauvre famille chré-
tienne de Louxor au début du 1v¢ siecle. Eduqué dansl'amour de I’Eglise et de ses vertus, Wannas
vivait dans la crainte de Dieu. Il jetinait, priait, assistait les nécessiteux, recevait ' Eucharistie et
lisait la Bible ou les récits hagiographiques auprés de ses semblables. Si ces nombreuses qualités
religieuses demeurent communes 4 un grand nombre de biographies saintes, rien ne permet
jusque-la de reconnaitre en Wannas une nature charismatique spécifique. Ce sont les anecdotes
qui conférent au saint une coloration particuliére et c'est grice aux récits de prodiges post-mortem,
dont nous traiterons par la suite, qu'il nous est donné de saisir le caractére de son pouvoir. L'on
retiendra principalement que I'enfant portait son affection aux plus pauvres et que I'obligeance
qu'il leur témoignait s'exprimait par un geste particulier : la confection et la distribution du pain
eucharistique. Malgré son jeune 4ge, il avait alors douze ans?, relate le biographe, Wannas me-
nait une vie pleinement consacrée aux pratiques ascétiques. L'enfant se rendait 4 I'église chaque
dimanche et chaque vendredi, offrant 1 son assistance 2 la population, s'initiant aux chants
liturgiques, consommant la chair et le sang du Christ. L'Eucharistie tenant une place centrale
dans la vie de Wannas, celui-ci apportait son aide a la préparation du pain de messe (qurban, litt.
le sacrifice ou I'oblation)”?, dont il faisait, les jours précédemment cités, sa principale alimenta-
tion’8, Les autres jours de la semaine, sa consommation se portait exclusivement sur un autre

74. Alors que I'hagiographe spécifie qu'il n’existe aucun manuscrit relatant la biographie d’Anba Wannas, il
attribue au saint lui-méme le contenu du fascicule dont nous tirons ici nos informations (version anglaise).
Aurait-il été inspiré par un épisode onirique ? L'ecclésiastique n’est, il le note explicitement, que le transcripteur
du texte, dans sa version arabe, Y@ annas Kamal, n.d., 64 p.; et son traducteur, dans sa version anglaise,
Y@’annas Kamal, n.d., 32 p.

75. Selon nos interlocuteurs, I'anthroponyme serait dérivé de Yihana (Jean).

76. Dans le Synaxaire arabe, la sainteté enfantine — un registre qui compte peu de représentants et dans
lequel figurent des enfants et des adolescents — est généralement représentée par des individus masculins
et féminins ayant atteint I'dge de neuf, onze ou douze ans. Citons sainte Basilissa (Basliliyya), neuf ans
(6 tiit, 16 septembre); les trois enfants anonymes de sainte Basin, dont les 4ges ne sont pas précisés (11 tit,
21 septembre) ; saint Thomas (Tomais), onze ans (27 ba’@ina, 4 juillet), saint Abanoub (Abanib), douze ans
(24 abib, 31 juillet); sainte Mahrati, douze ans (14 tiiba, 22 janvier); sainte Bartaniiba, douze ans (21 titba,
29 janvier), les saintes Pistis (Bistis), Elpis (Hilbis) et Agapi (Agabi), filles de Sophie (Stfiyya), respectivement
igées de douze, onze et neuf ans (30 titba, 7 février).

77. Un pain consacré, marqué d’'une croix et préparé dans une église pendant la lecture des Psaumes.

78. Dansle Synaxaire arabe, les saints dont I'ascése se porte exclusivement sur la consommation de pain et de
sel sontlégion: Anba Yiina (2 tiiba, 10 janvier) ; Philothée (Filata’as) (16 tiiba, 24 janvier) ; Mari Phoebamon
(Mari Bifim, plus communément appelé Aba Fam par nos contemporains d’Egypte) (27 tiba, 4 février) ; Elie
(Hilyas, nommé usuellement Filyis en actuelle Egypte) (28 tiba, 5 février); al-Sidiga (20 basans, 28 mai);
Anastasie (Anastasiyya ou Anastisya) (1 baba, 11 octobre). Sainte Xéné (Aksiani) ne consomme, dans le
registre des nourritures cuites, que du pain (29 tiiba, 6 février); Eucharistos (Uharistus ou Ifharistis, selon
nos contemporains d’Egypte) et sa femme Marie (Maryam) ne mangent que du pain (4 amsir, 11 février) ; saint
Girga (ou Gawirgi) ne consomme qu’'un peu de pain, au terme de sa journée de jetine (18 badans, 26 mai); la
sainte ascéte Marie (Maryam) je(ine tous les deux jours, au terme desquels elle mange du pain sec humecté

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

236 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

type de pain : une petite miche appelée al-hanin que le voisinage de I'enfant, en signe de bienveil-
lance, prenait soin de confectionner 4 son intention. Sil'association de Wannas 4 la célébration
eucharistique ou A une alimentation partiellement basée sur le pain consacré trouve ici une telle
expression, c'est que I'enfant participe, 3 Iimage de Marc 'Evangéliste et, en amont de la chaine
des martyrs, a I'image du Christ se sacrifiant sur la croix pour sauver 'humanité, i une forme
analogue de sacrifice ultime: sa propre mort. L'annonce de son martyre I'atteste dans la suite du
récit. Par sa consommation du pain eucharistique, Wannas est « porteur de vie »79, En assurant
lui-méme I'Eucharistie, le saint participe, ainsi que Jésus le manifesta de maniére testamentaire
aux apdtres, 3 un « mémorial sacré »*, En ceuvrant parmiles siens, Wannas assume une mission
dont I'accomplissement n'est possible que par 'ingestion du corps et du sang. Le Christ est dés
lors présent dansle saint lui-méme, et ce dernier est transparent A cette présence. L'action au nom
du Messie est indissociable des actes de dépouillement du saint®. En réponse 4 son ascétisme et
al'amour qu'il portait au Christ, Wannas fut, un jour, gratifié d'un réve lui dévoilant qu'au terme
d’'une série d'épreuves, la couronne (iklil) des martyrs lui serait offerte. Symbole du sacrifice
christique et du pouvoir, la couronne trouve sa place dans I'épisode onirique pour signifier la
passation du pouvoir spirituel du Christ 2 'enfant. Par son ascese, ce dernier a réalisé un chemi-
nement jalonné d’efforts dont I'aboutissement ne peut en somme conduire, ultime acte de don
de soi, qua son martyre. Wannas n'est rien dautre que la réactualisation d'un schéma christique,
dontla sémantique repose sur des images précieuses i l'esprit du christianisme égyptien:le pain
etla couronne. Apres avoir relaté les circonstances de son martyre aI'évéque de Louxor, Wannas
allait faire promettre i ce dernier de réaliser son désir d'étre inhumé au lieu-dit « Umm Qur‘at»
(littéralement la « Mére des chauves ») %, Puis un jour, les Romains attaquérent Louxor. Ils y
persécutérent les chrétiens, et, parmi eux, reconnurent en la personne de Wannas la figure d'un
prosélyte appelant ses coreligionnaires 3 affermir leur foi et & mourir en martyrs. L'enfant fut
dés lors capturé, emprisonné et torturé. Topos commun 2 la martyrographie égyptienne, I'on
reconnaitra dans l'introduction des Romains i la trame narrative, un motif servant 3 mettre en
exergue la foi de Wannas et sa résistance aux multiples supplices que lui infligent les soldats du
gouverneur. « Il demeura patient tel un roc, remerciant le Christ et lui demandant son assistance,
Lui quil'aima et pansa ses blessures® ». Au terme d'une série de souffrances infligées a 'enfant, les

d’eau (24 tiba, 1°f février) ; Siméon (Simin), patriarche d’Alexandrie (689-702), ne mange que du pain et
du sel, avec du cumin et des légumes (24 abib, 31 juillet); Anba Bigimi, enfin, ne consomme que du pain et
de l'eau apportés par un ange (11 kiyahk, 20 décembre).

79. Selon les paroles du Christ adressées aux apdtres: « Ce pain est celui qui descend du ciel pour qu'on le
mange et ne meure pas. Je suis le pain vivant, descendu du ciel. Qui mangera ce pain vivra 4 jamais. Et méme,
le pain que je donnerai, c’est ma chair pour la vie du monde », (Jean VI, 51).

80. «Puis, prenant du pain, il rendit grices, le rompit et le leur donna, en disant: “Ceci est mon corps, donné
pour vous; faites cela en mémoire de moi” » (Luc XXII, 19).

81. Sur la sémantique de I'Eucharistie dont nous nous sommes ici largement inspiré, consulter Bagnard,
2000, p. 10-13.

82, Entendons 1a I'évocation d’'une particularité topographique de la localité, 4 savoir un lieu concentrant
une série de petits kom-s (collines) dont les courbes évoquent celles de crines dégarnis.

83. Y®annas Kamal, n.d,, p. 13.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 237

Romains finirent par dégainer I'épée pour décapiter Wannas. Selon la tradition, ces événements
se déroulérent le 16 hatar. A la suite de la mise 3 mort de Wannas, un groupe de croyants fut guidé
par Dieu al'endroit ot gisait la dépouille deI'enfant. Sa téte ayant disparu, ils I'identifierent grice
a son vétement de diacre. Puis, le corps de Wannas fut transporté auprés de I'évéque qui intima
l'ordre de retrouver la téte de I'enfant. Celle-ci fut découverte au nord de Louxor, au pied d'un
palmier, puis remise a la figure épiscopale. Pour honorer le saint, évéque, assisté de quelques
prétres, prit soin d’'envelopper le corps et le chef de Wannas dans une étoffe soyeuse. Apres la
récitation de prieres sur le saint, celui-ci fut déposé dans une urne d'argile et, dans le respect de sa
volonté, il fut enseveli au cimetiére Umm Qur‘at®.

La place importante que le récit hagiographique accorde aux thémes de I'ascétisme et de la
disparition du chef de Wannas évoque le modéle johannique — symbolisé par la mélote et la
téte coupée reposant sur un plateau — dont les traits du saint de Louxor semblent directement
inspirés. Commémoré A plusieurs reprises dans le Synaxaire, Jean-Baptiste® est le premier
personnage vétérotestamentaire a bénéficier du titre puis du culte des martyrs®, La thématique
de la mort de Jean, interprétée par les chrétiens comme un martyre, écrit Claude Gauthier, se
diffusera, trés tot — le récit de sa décollation une fois fixé dans les Evangiles —, au domaine du
folklore, et constituera l'origine d'une floraison de thémes et de traditions populaires attestés
parfois depuis des dates trés anciennes, tant en Orient qu'en Occident®”. En prenant comme
point d'ancrage les faits relevant de la décollation de Jean®, une lignée de martyrs fut ainsi
inaugurée. Saint Marc I'Evangéliste, fondateur de I'Eglise miaphysite d’Egypte et premieére
figure de la martyrographie égyptienne®, s'inscrit lui-méme dans cette chaine de transmis-
sion macabre, dés lors quau terme de son martyre, il est trainé, la corde au cou, dans les rues
d'Alexandrie, avant d'étre décapité par les paiens de la ville®®. A l'image d'une multitude de
martyrs appartenant  lhistoire du christianisme égyptien, la figure de Wannas et le théme de sa
décollation alimentent et réactualisent cette longue tradition doloriste. La décapitation de Jean,
Précurseur et Héraut du Christ, celle de Marc, Prédicateur des Evangiles en Egypte, et celle de
Wannas, figure de prosélytisme au sein d'une population en voie de christianisation, témoignent
toutes que dés que l'intégrité somatique est affectée, la parole divine cesse d’étre proclamée®'.

84. D’apreés le pére Ya’annas Kamal, le lieu correspond au terrain occupé par ce qu'il appelle I'école copte
de Louxor: la Coptic Boys school.

85. Son exécution est commémorée le 2 tiit (12 septembre) ; 'annonce de sa naissance & Zacharie, son pére,
le 26 tiit (6 octobre); sa naissance le 30 ba’@ina (7 juillet); l'invention de son chef le 30 am§ir (9 mars);
et l'invention de ses reliques 2 Alexandrie le 2 ba’ina (9 juin).

86. Keriakos, 2011, p. 125.

87. Gauthier, 2012, p. 22-23, 27.

88. Marc VI, 17-29; Matthieu XIV, 3-12.

89. Dans le Synaxaire arabe, Marc est commémoré le 30 baramuda (8 mai).

90. « Méme si les sources sont silencieuses sur le sujet, il apparait que Marc fut décapité au terme de son
martyre », Atiya, 1991, p. 1531b.

91. Le verset de 'Apocalypse XX, 4: «Puis je vis des trones sur lesquels ils s’assirent, et on leur remit le
jugement; et aussi les 4mes de ceux qui furent décapités pour le témoignage de Jésus et la Parole de Dieu »,
fait explicitement référence a la fonction de la décollation.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

238 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Les acteurs de la mort de ces figures saintes cherchent ainsi  leur soustraire leur humanité et,
en empéchant toute possibilité de transmission du discours prophétique ou évangélique, luttent
contre la parole annonciatrice. « La téte de la prophétie a été tranchée avec Jean, telle est la
croyance chrétienne », écrit Michel Tardieu dans la préface du livre de Cl. Gauthier®* Celle
du témoignage vivant de la parole christique et celle de sa transmission posthume connurent
le méme sort avec Marc et Wannas.

Des représentations iconographiques

Davantage influencées par une conception de l'art religieux du catholicisme — le style
saint-sulpicien, en particulier® — que par liconographie chrétienne d'Egypte proprement
dite, les représentations de Wannas affichent I'image d'une silhouette figée, portant le véte-
ment communément associé 2 la figure contemporaine du diacre (Sammas, pl. Samamisa) : un
sticharion long et droit aux manches larges de couleur blanche (ou beige), porté au-dessus
d’'une soutane de couleur foncée (fig. 1-4). L'encolure du vétement, ses manches et son ourlet,
sont ornés de bandes dorées sur lesquelles sont représentées des croix rouges. Sur certaines
représentations de Wannas, le sticharion est décoré d'une croix rouge brodée au niveau su-
périeur de 'abdomen. Une étole violette, sur laquelle alternent des croix dorées et cuivrées,
est posée sur ses épaules. Selon les cas, il est représenté pieds nus, chaussé de sandales ou de
chaussons blancs. Signe de I'évolution de I'iconographie chrétienne dans I'Egypte de ces der-
niéres décennies, une couronne dorée orne la téte de Wannas. Cette expression symbolique
du pouvoir ne fait pas partie de I'iconographie sainte initiale. Selon nos interlocuteurs, la
couronne symbolise I'accession du personnage au rang de martyr, tout comme le nimbe et les
ailes qui peuvent parfois lui étre associés®+. Ces signes ostensibles de pouvoir, de sainteté et
d’association aux attributs angéliques participent, i notre sens, au renouveau identitaire des
chrétiens d'Egypte. Pour ces derniers, il est question d'afficher une imagerie dont la sémantique

92. Gauthier, 2012, p. 19.

93. Lamultiplication des images pieuses de style saint-sulpicien, en Egypte, date du dernier tiers du x1x¢ siécle,
écrit G. du Roy, «époque de l'arrivée d'immigrés syro-libanais, grecs-catholiques et grecs-orthodoxes,
mais aussi des missions catholiques européennes, qui introduisent de nouvelles images correspondant a
un nouveau type de dévotion», 2012, p. 171. D’aprés C. Mayeur-Jaouen, «il faut également attribuer les
profonds changements de l'iconographie religieuse 4 la multiplication des écoles de missions italiennes et
francaises, aprés 1860. C’est justement le moment ot mourut le patriarche Kyrillos IV, dont les successeurs
ne reprirent pas les idées iconoclastes. Les missions catholiques, celles des franciscains italiens notamment,
diffusaient des images pieuses directement importées de 'Europe catholique, qui influencérent durablement
les goiits coptes en matiére d'imagerie religieuse. Les nouvelles images pieuses se faisaient plus vivantes, plus
expressives, que les icdnes hiératiques de la tradition. Elles révélaient une dévotion moderne qui, venue du
Levant autant que d’Occident, affectait a leur tour les Coptes (...) Ce goiit sulpicien continue & dominer
aujourd’hui les images pieuses des Coptes », Mayeur-Jaouen, 2003, p. 61. Sur l'introduction des images au
Proche-Orient et leur réception, consulter également, Heyberger, 1989, p. 527-550; Heyberger, 2003, p. 31-56.
94. Nous profitons de l'instant pour saluer les recherches de K. Seraidari sur les icones de Gréce, et sur
l'interprétation que 'auteure donne du corpus légendaire — tel qu'il est véhiculé par des prétres, des érudits
locaux, des folkloristes et des pélerins — qui est attaché aux représentations iconographiques, Seraidari, 2005.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 239

religieuse est forte et garante de protection; un processus de valorisation patrimonial que
Séverine Gabry a déja considéré lorsqu'elle met en évidence un phénoméne de « recrudescence
des images®*». Dans le cas qui nous occupe, il est davantage question d'une diversification des
modes de représentation par 'image. L'enfant arbore généralement deux attributs religieux:
une croix latine serrée dans sa main droite, ainsi que les Evangiles dans sa main gauche. Il
n'est pas rare de retrouver associées  la représentation du petit martyr d'autres grandes fi-
gures de la religiosité chrétienne d'Egypte ; en témoigne le grand poster qui décore le lieu oty,
selon la tradition, git sa dépouille. S’y profilent les silhouettes de la Vierge, de Théodore II,
actuel patriarche orthodoxe d’Alexandrie®®, et de saint Maurice qui, selon la tradition locale,
appartenait 4 la légion romaine en poste dans la région thébaine pendant I'Antiquité tardive.
En arriére-plan de certaines images, le décor sert parfois 4 ancrer le saint dans la géographie
thébaine. L'on retrouve ainsi deux obélisques dressés de part et d'autre de I'enfant, avec, en
toile de fond, le temple de millions d’'années de la reine Hatchepsout et la montagne thébaine
(fig. 1). Cette tendance a introduire des éléments issus de la culture pharaonique dans l'icono-
graphie chrétienne d’Egypte — celle des nouvelles icones, en particulier — n’est pas rare. Elle
s'inscrit dans le mouvement de réforme religieuse, le « Renouveau copte », et témoigne de
la réinvention des modes de représentation par ce que C. Mayeur-Jaouen cerne comme une
volonté d'« égyptianiser les scénes ». Selon I'auteure, cette tendance traduit « un lien revendi-
qué avec |'Antiquité pharaonique ou hellénistique », celui-ci permettant « d'évincer I'islam, et
Byzance, et de réinventer une Egypte ol les Coptes seuls représenteraient la vraie tradition®” ».
Sur deux autres représentations, 'enfant se tient cette fois devant les antiques monuments de
Louxor: la colonnade d’Amenhotep III qui dessine les limites de la seconde cour du temple
d’Amon d'Opet (fig. 2), ainsi qu'un pastiche d'une représentation de ce temple s'inspirant d'un
dessin de David Roberts (1796-1864)% (fig. 4). Dans cette derniére scéne, I'association entre
le Nil et la colombe, symbole de 'Esprit saint qui, ouvrant les cieux, descend sur Wannas,
ne manquent pas d'évoquer I'épisode du baptéme du Christ dans les eaux du Jourdain®. La
croix que I'enfant serre contre son cceur rappelle enfin 'analogie qui, sous la plume de Mare,
est établie entre la crucifixion et le baptéme du Christ, plus précisément entre I'évocation du
voile du sanctuaire (Marc XV, 38) et I'évocation du ciel (Marc I, 10) qui, 4 'occasion de ces
événements, se « fendent en deux »°°,

95. Selon S. Gabry, ce phénomeéne est une réponse au « mal-étre identitaire copte face ala majorité musulmane
et les agressions notables subies », 2010, p. 44.

96. Cent dix-huitiéme primat de 'Eglise miaphysite d’Egypte (Eglise copte orthodoxe), depuis le
4 novembre 2012.

97. Mayeur-Jaouen, 2003, p. 57.

08. Rachet, Simoén, 1995, p. 40.

99. Ayant été baptisé, Jésus aussitdt remonta de 'eau; et voici que les cieux s’ouvrirent: il vit 'Esprit de
Dieu descendre comme une colombe et venir sur lui. Et voici qu'une voix venue des cieux disait: « Celui-ci
est mon Fils bien-aimé, qui a toute ma faveur » (Matthieu I1I, 16-17). Dans le Synaxaire arabe, I'épisode est
relaté 4 la date du 11 titba (19 janvier).

100. Lentzen-Deiss, 1970, p. 43; Painchaud, 1995, p. 519.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

240 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Un topos saint et des pratiques dévotionnelles

Situé dans un quartier a forte concentration chrétienne, & deux pas de l'imposante
Angel Church™', le topos de Wannas n’est accessible que par une petite impasse' localisée
derriére la Coptic School for Boys'3. Le terrain sur lequel le lieu saint fut érigé correspond al'em-
placement d'un ancien cimetiére chrétien situé sur un antique kom™#: le lieu-dit Umm Qur‘at
de la tradition hagiographique (zone grise en D3, fig. 7). D’aprés le pére Y annas Kamal,
Anba Marqus, évéque de Louxor, d'Tsna et d’Aswan' (1879-1934), avait pris soin de faire
déplacer les corps autrefois inhumés dans ce cimetiére. Parmi ces corps se trouvait la dépouille
de Wannas dont on ignorait toutefois la localisation. Désirant retrouver le corps du mar-
tyr, la figure épiscopale avait 4 cceur de 'honorer en lui consacrant une place de choix dans
I'espace ot il avait, rappelons-le, désiré reposer  jamais. Au terme de priéres et d'un jetine de
trois jours, Anba Marqus finit par étre gratifié d'une vision nocturne dans laquelle un ange
l'aide 4 identifier la tombe recherchée. Dés le lendemain, I'évéque se rendit au cimetiére pour
constater, ainsi qu'il fut indiqué par le messager divin, qu'une tombe était marquée d'un cercle.
L'identification du corps du saint ainsi réalisée, celui-ci put étre déplacé dansI'actuel lieu de son
inhumation. Le topos de Wannas fut vraisemblablement construit pendant les derniéres années

106

d’épiscopat de Marqus, a savoir entre 1922'°° et 1934, année de son décés. De construction

moderne et simple, ce topos couvre un modeste espace dallé dont la charpente métallique
soutient une toiture plate en bois. A Tentrée du lieu saint, celui ou celle qui réalise la visite
pieuse (ziyara) est accueilli(e) par une femme qui offre, en échange d’une livre (la monnaie
égyptienne) symbolique, un sachet contenant une image du saint, une petite fiole contenant
une huile consacrée — celle-ci est préalablement placée au contact de son cénotaphe —, ainsi
qu'un minuscule pain rond orné de quatre excroissances symbolisant les ap6tres rédacteurs
des Evangiles (fig. 5). Ce pain rond fait écho au pain confectionné par le voisinage du saint,

1o1. Cetédifice du culte est la derniére structure érigée 2 Louxor par 'Eglise miaphysite (fin des années 2000).
Coordonnées Google Earth: 25°41'59.37"N, 32°38'46.06"E.

102. A l'extrémité nord de la rue Ramses (shari Ramsis). Coordonnées Google Earth: 25°42'00.69"N,
32°38'43.19"E.

103. Inaugurée en 1916, cette institution scolaire fut construite sur un terrain dont Yassa Pa§a Andrawus
(1882-1970) — riche propriétaire terrien et agent consulaire d’Italie, de Belgique et de Russie (premier quart
du xx° siécle) — avait fait l'acquisition, avant d’en faire don aux membres de la communauté chrétienne
de Louxor. L'entrée de I'école est située au niveau de la rue Mustafa Kamal. Sur Yasa Pasha Andraas et sa
famille, Weens, 2014, p. 26-29.

104. Description de I’Egypte, 1820, pl. 1. D’aprés le « guide Murray », des étrangers morts a Louxor furent
notamment inhumés dans ce cimetiére, Brodrick, 1880, p. 492-493, 495.

105. Dansun premier temps en fonction 2 Isna (1879-1919), I'évéque Marqus déplace le siége de son épiscopat
a Louxor, en 1919. Isna avait alors perdu son importance en raison de la migration de ses habitants vers
Louxor, centre touristique en développement, ol les perspectives d’avenir pouvaient sembler meilleures.
De 1919 4 1934, année de son décés (24 février), Marqus porta le titre d’évéque de Louxor, Isna et Aswan,
Metropolitan Hedra, 2013, p. 176-177.

106. La carte Luxor & Karnak ne mentionne pas le topos saint. Seuls figurent, dans le secteur qui nous
intéresse, la Coptic Boys School et le jardin qui I'entoure, Survey of Egypt, 1922.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 241

et par |4 méme fait symboliquement référence a son ascétisme. Passé le seuil du topos, le visi-
teur découvre un espace entiérement consacré 2 la priére, dans lequel les gardiens du lieu ont
déployé une impressionnante collection d'images pieuses. L'on s'en remet 13 au saint de son
choix, en lui manifestant sa dévotion, en allumant des bougies et en récitant le Notre Pére ou
d’autres priéres. Ainsi que nous I'évoquions précédemment, cette profusion d'images donne
3 la communauté chrétienne d’Egypte un sentiment de protection et de sécurité. Parmi les
nombreuses représentations de Wannas, l'on remarque une série d'images pieuses partagées
par I'ensemble du monde chrétien'’, des images propres a un culte importé™®, et, les plus
nombreuses, des images représentant des figures du sanctoral égyptien’®®, Passé l'espace
consacré A la priére, se trouve la tombe de Wannas (fig. 6). Celle-ci est signifiée par un céno-
taphe (tabat) recouvert d'une étoffe brodée (kiswa)
d’aluminium. En prenant physiquement contact avec le saint, les dévots s’y arrétent quelques

"0 et protégé par une structure de verre et

instants, lui demandant protection, le remerciant pour les prodiges qu'il réalisa précédemment
en leur faveur, ou imprégnant leur mouchoir de la baraka qui émane du cénotaphe. Les plus
chanceux auront la possibilité de toucher directement la kiswa, dés lors que le gardien des lieux
aura autorisé l'ouverture de la structure de verre. A coté du tabit, se trouve enfin un comptoir
sur lequel sont fixés deux boites A veeux (sundaq al-nudir), et oti, dans de grands récipients,
sont conservés des bougies et des petits pains que des chrétiens de Louxor ont confectionnés
pour le saint et ses visiteurs. Ainsi, tout individu regoit une petite miche de pain consacrée
dont la fabrication fait directement écho aux pratiques ascétiques de Wannas qui, rappelons
la tradition, recevait du pain confectionné par son voisinage. Sur le mur situé derriére le
comptoir, sont affichés les représentations de trois figures protectrices: les saints évéques de
Louxor, d'Isna et d’Aswan, les nommés Anba Marqus (1879-1934), Anba Basiliyas (1936-1947),

107. Saint Jean Baptiste (Yuhanni al-Mi‘midan) réalisant le baptéme du Christ sur les bords du Jourdain,
la derniére Céne, I’Archange Saint Michel, la Vierge 4 I'enfant, la Sainte famille durant sa fuite en Egypte,
ainsi que de nombreuses représentations du Messie.

108. Notons en particulier sainte Philoméne (Sahida Filamini), martyre de I'Eglise catholique, dont les
reliques sont conservées 4 Mugnano del Cardinale, en Campanie, dans le sud de I'Italie; saint Victor et saint
Ursus issus de la légion thébaine (Biqtor et Ursiis) dont le culte s’est développé en Suisse (2 Soleure plus
particuli¢rement) et fait, aujourd’hui, I'objet d'une réappropriation dans certaines localités de Haute Egypte,
comme Garigos ou Louxor.

109. Saint Maurice (Anba Miiris); Anba Bishoy; le bindme composé de saint Paul de Thébes, dit
«Paul I'Ermite », et de saint Antoine le Grand (Anba Bala et Anba Antiniiis); saint Mercure Philopator
(Abu Sayfayn); saint Georges (Mari Girgis); Kirulus Amad al-Din; saint Macaire de Scété, dit
saint « Macaire le Grand » (Anba Magqar al-Kabir); I'enfant martyr Abanab al-Nahisi; saint Menas
(Mairi Mina) ; ‘Abd al-Masih al-Maqqari (1892-1963), moine du couvent Saint-Macaire au Wadi al-Natriin;
Sindda IIT d’Alexandrie (1923-2012), cent dix-septiéme patriarche de I'Eglise miaphysite d'Egypte ; Miha’il,
évéque d’Asyiit (1921-2014) ; Anba Abram (1829-1914), évéque d’al-Fayyam, canonisé par I'Eglise miaphysite
d’Egypte en 1964; Anba Maqariiis (1923-1991), évéque de Qini, Qus, Dis$na, Nagada, et de la mer Rouge,
décédé alors qu'il célébrait I'Eucharistie; et enfin, Falta’as al-Suryani (1922-2010), moine du monastére des
Syriens (Dayr al-Suryan), au Caire.

110, La kiswa est décorée avec le nom du saint et sa représentation, 4 savoir son visage couronné reposant
sur un nuage que deux anges protégent de part et d’autre.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

242 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

et Anba Abram (1949-1974). Les figures épiscopales sont accompagnées de multiples images
pieuses ainsi que d'une série d'ex-voto — des photographies de nourrissons, d’enfants, et d'adultes,
dont la guérison fut assurée grice a l'intercession de Wannas —, offerts par autant de parents
désireux de témoigner leur gratitude au saint martyr. S'il est réputé eflicace pour la guérison des
malades, Wannas ne posséde pas moins, et c’est 1a la principale manifestation de ses prodiges,

", L'on rapporte ainsi d'aussi loin que I'Australie ou

la faculté de retrouver les objets perdus
les Etats-Unis, autant de récits relatant les prodiges d'un saint sollicité pour retrouver une

alliance, une somme d’argent, ou tout autre bien précieux égaré.

Diffusion du culte et promotion médiatique

Minoritaire dans un pays 4 majorité musulmane, la communauté chrétienne d’Egypte
semble, depuis plusieurs décennies, ne plus seulement compter sur ses activités liturgiques
pour préserver la transmission de sa culture religieuse. En s'inscrivant dans un mouvement
général de renaissance spirituelle (nahda rihiyya) entamée par I'Eglise miaphysite d'Egypte 2
partir des années 1940 — le mouvement visait a resserrer les liens entre la communauté et le
sanctoral égyptien —, I'édition et la vulgarisation des récits hagiographiques se développérent,

"2, Plus qu'une simple affirmation culturelle, ce

un peu plus tard, A partir des années 1960
processus s'inscrivait dans un mouvement, dans un premier temps, réactif aux missions eu-
ropéennes et américaines, avant de pleinement endosser une forme de résistance au mouve-
ment de réislamisation de la société égyptienne, 2 la fin des années 1960™. Si les productions
éditoriales et la réception qu'en fit le lectorat égyptien connurent une croissance et un succés
continus, il est 4 remarquer que ce mouvement de stimulation de la culture religieuse s'est
considérablement amplifié, ces derniéres années, grice aux nouveaux médias, en particulier &
internet. La connexion facilite I'accés A une culture qui avait, plus tot déja, emprunté la voie
de la démocratisation par la vente, 2 faible prix, de la littérature hagiographique. Elle permet
aussi de solidement resserrer les liens entre I'Eglise, principal acteur de la renaissance identi-
taire, et les fidéles demeurés en Egypte ou issus de la diaspora. Elle répond enfin 3 une volonté
d’associer la renaissance de la tradition par le développement de supports dits « modernes ».
Sandrine Keriakos écrit a ce propos: « Aujourd’hui, les supports ont changé: du papier on
est passé 4 la Toile. Ces récits (les récits de martyrs) occupent une place importante sur une
majorité de sites coptes. Le media permet de multiplier les informations: récits, séquences
vidéo, images, photographies, icdnes. De méme que le livret hagiographique permet(tait) une
vulgarisation par rapport au Synaxaire qui reste un ouvrage liturgique, Internet permet de
diffuser en masse tout ce qui a trait aux martyrs pour en faire des figures plus proches encore
des fidéles. On remarquera également depuis une vingtaine d’années 'apparition d'une série

111. Dans le Synaxaire arabe, cette faculté est attribuée 3 Anba Yana qui connait les choses cachées
(2 taba, 10 janvier).

112. Surl’évolution du mouvement éditorial consacré aux sujets hagiographiques, Voile, 2004, p. 66 et passim.
113. El-Khawaga, 1993.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 243

de films A caractére religieux retragant généralement des épisodes bibliques mais également des
vies de saints et de martyrs. La vidéo, comme la Toile, permet de toucher un large public, de
recentrer 'ensemble de la communauté autour de ses héros morts pour leur foi en Dieu™ ».
Ainsi, assurer la diffusion de la culture religieuse sur la scéne internationale est devenu un
des enjeux identitaires primordial de la communauté chrétienne qui prend aujourd’hui soin
de diffuser, hors des frontiéres égyptiennes, des cultes issus de la vénération populaire (culte
des saints) ou, «clé de votite non seulement de la foi copte mais aussi de sa représentation »,
écrit S. Gabry, son patrimoine musical™. En créant une page Facebook™® ou en postant des
vidéos sur YouTube, des particuliers contribuent 2 la diffusion de I'image du saint, a popula-

riser sa tradition hagiographique'”, 4 partager I'expérience des dévots a travers le culte qu'ils

118

lui rendent™®, 3 communiquer la louange (madih)™ qui lui est rendue™°, enfin 4 archiver les

séquences qui mettent en scéne un des moments forts du calendrier rituel des chrétiens de

Louxor : la commémoration annuelle de Wannas, le 16 hatir (25 novembre) ™.

Clest dans ce méme esprit de diffusion de la culture populaire et religieuse des chrétiens

122

d’Egypte, qu'un long métrage intitulé al-Sahid Wannas al-Agsuri (1:25:17) % fut produit pour

illustrer de maniére vivante la biographie du saint™3. Le script fut révisé, puis approuvé
par I'évéque Mata’us, I'abbé du Monastére des Syriens. Le schéma de ce récit est rythmé
par trois temps de la narration emboités les uns dans les autres: I'époque contemporaine
(2:49-15:07/1:24:54-1:25:04), le Louxor du début du xx¢ siécle (1902) (15:08-23:23/1:24:25-1:24:53),
et le Louxor du 1v© siécle (23:24-1:24:24) auquel nous porterons ici principalement notre intérét.
Ainsi, au terme d'une série d'épisodes qui attestent la sainteté de Wannas — sa précocité™4,

114. Keriakos, 2011, p. 126.

115. Sur ce dernier point, Gabry, 2009, p. 135.

116. https://www.facebook.com/pages/Anba-Wannas/494683603888053, consulté le 30 juin 2017.

117. Communication du pére Ya’annas Kamal (0:25-5:41), https://www.youtube.com/watch?v=
xsgKZFZSDBE, consulté le 30 juin 2017.

118. Visites pieuses organisées en groupe, a I'occasion de laquelle le responsable du topos fait preuve
d’accueil et de pédagogie, en relatant les faits marquants du récit hagiographique ou en évoquant l'historique
de la ville et du lieu saint, https://www.youtube.com/watch?v=4wrSwYCv6Ps, consulté le 30 juin 2017;
hteps://www.youtube.com/watch?v=pW1qjAyZIBM, consulté le 30 juin 2017; https://www.youtube.com/
watch?v=kNugg3sELgA , consulté le 30 juin 2017.

119. Le terme de glorification (tamgid) est également utilisé pour désigner la louange.

120. https://www.youtube.com/watch?v=POEDb3ValHE, consulté le 30 juin 2017.

121. https://www.youtube.com/watch?v=gJRYrXfpSUE, consulté le 30 juin 2017.

122, Scénario: Maher Zaki Tawfiq. Direction: Misil Munir, https://www.youtube.com/
watch?v=IvRnVpDEW:II, consulté le 30 juin 2017.

123. Sur Internet, un autre « document média» produit par le Christian Youth Channel — une chaine de
télévision égyptienne réservée i lajeunesse chrétienne — et dont la vocation est davantage pédagogique, relate
les faits marquants de la biographie du saint au renfort d'un enseignement axé sur les concepts d’intercession
et de foi (Epitre aux Hébreux 11, 6), Once Upon a time. Story of saint Wannas, hteps://www.youtube.com/
watch?v=4hU9FKfLEek, consulté le 30 juin 2017.

124. Ila conscience du peu de valeur de la vie ici-bas comparée 4 la vie éternelle.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

244 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

son ascése et ses qualités spirituelles™

, sa foi inébranlable et, signe de la rétribution divine qui
lui est accordée, son pouvoir de retrouver les personnes et les objets égarés —, une surdéter-
mination de séquences a 'accent doloriste — les pleurs de la parentéle de I'enfant, ainsi qu'une
bande originale composée de chants plaintifs sont mis au service du pathos — est utilisée pour
évoquer les tortures que les Romains infligent 4 I'enfant. Wannas est ainsi ligoté, trainé au
sol, fouetté, supplicié par la roue, le feu, et 'eau. Des sentiments antithétiques — la douleur
de la mére de Wannas et la joie de ce dernier a I'idée de bientét rejoindre le Christ — sont
mis en perspective, et une apologie de la foi est incarnée par des intervenants qui, aprés avoir
été témoins des supplices de Wannas, se convertissent dans leur cceur, ou affermissent leur
croyance. Si des résistances sont mises en scéne, rien ni personne ne pourra cependant s’opposer
a l'exécution de Wannas. Celui-ci sera conduit en place publique pour étre décapité. La lame
une fois tombée, le corps sans vie de I'enfant est rejoint par une mére écrasée de douleur, et
dont la présence rappelle celle de Marie assistant, au pied de la croix, a I'exécution du Christ.
Projetée en l'air, la croix que I'enfant portait au cou finit sa course dans les mains d'une fillette.
Expulsé au loin, le chef du martyr roule jusqu'au pied d'un arbre. Le symbolisme de cette det-
niére scéne donne tout son sens au martyre de Wannas. Transmise 4 autrui, la croix, symbole
de la Passion, est une invitation a emprunter le chemin parcouru par Wannas, personnage qui,
rappelons-le, réactualise lui-méme l'aboutissement du cheminement christique. En trouvant
son fondement dans le sacrifice du Golgotha, «la croix apporte le Salut A I'univers qu’elle
assume de ses quatre bras », écrit Michel Feuillet'°. Comme le Christ, Wannas s’est sacrifié
pour le bien de sa communauté. En tombant en martyr, il a fait acte d'un ultime don de soi.
L'analogie entre la croix, symbole du Nouvel Arbre de Vie™” qui renoue I'Alliance entre les
hommes et Dieu, et qui porte le fruit de la Vie éternelle (le Christ), et le tronc au pied duquel
roule la téte de Wannas, ne manqueront pas d'apporter sens a I'image que véhicule cet arbre.
S'il symbolise la mort et par extension la Résurrection du Christ, I'arbre témoigne du lien
entre le ciel et la terre — il est I'élément de liaison entre Dieu et les hommes — et se laisse ainsi
saisir comme l'identification de Wannas lui-méme, devenu, dés I'instant ot il quitte l'ici-bas,

un intercesseur entre Dieu et 'humanité ™8,

Redresser le discours catalogique, redresser la distorsion

Nous avons vu que quatre axes fondamentaux convergent au sein d’une structure que
L. Couloubaritsis nomme l'architectonique du mythe, et qu'une série de schémes servaient a
I'énonciateur du mythe 4 réguler sa pratique discursive. En nous servant de cette grille de lecture,

125. Lanotion de service rendu 4 autrui (bidma), associée & une fréquentation assidue de I'église, ou a une
pratique du jefine basée, nous 'avons vu, sur la consommation exclusive de pain, constituent les fondements
d’une pratique quotidienne dévouée au Seigneur.

126, Feuillet, 2004, p. 39.

127, Le bois de la croix serait issu, selon la légende, de semences du premier Arbre de Vie, celui de I'Eden
a jamais perdu par la désobéissance des premiers hommes.

128. Sur la symbolique de I'arbre et de la croix, Feuillet, 2004, p. 10-11, 39-40.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 245

nous pouvons redresser 'axe catalogique du mythe et cerner l'intention dissimulée derriére ce
qui est énoncé par le narrateur. Ainsi, nous observons que Wannas est inscrit dans deux types
de parenté. L'une est charnelle (il est 'enfant unique d'une modeste parentéle), l'autre est spiri-
tuelle 3 double titre: 1. I'enfant appartient 2 la communauté des chrétiens (sa famille spirituelle) ;
2. son évolution spirituelle (schéme du chemin) et ses qualités spirituelles (précocité, altruisme,
foi et ascétisme) servent A I'inscrire dans une lignée ot1 sont représentés Marc, Jean-Baptiste et
le Christ. L'épisode du martyre et les différents motifs narratologiques dont fait usage le récit
hagiographique servent 4 ce méme dessein. L'association entre Wannas et la symbolique du
pain illustre un moyen de fondre sa personnalité dans celle du Christ. La couronne apporte
sens 4 la passation d'un pouvoir spirituel. Son martyre I'inscrit dans une lignée qui renvoie 4 la
figure de Marc. La décapitation renvoie enfin 4 celle de Jean-Baptiste. A travers ces différents
modes d'association (schéme de 'amour), Wannas est devenu un modéle de vertus. Il est inscrit
dans un axe mythologique qui renvoie, comme la narration qui le met lui-méme en scéne, a
celles d'autres grands personnages de la foi chrétienne. Un axe mythique se déploie ainsi dans
le mythe lui-méme. Il sert de fondement sémantique et de moyen de légitimité i une figure
sainte qu'une autorité épiscopale, Anba Marqus, fait naitre au début du xx° siécle. Le saint
est créé de toutes piéces. Il est le produit de la pensée archaique.

Les axes topographique et chronologique servent également 4 fonder cette légitimité.
A en croire la tradition, Wannas est fermement inscrit dans la topographie locale. Chaque
étape de la narration évoque le rapport de 'enfant au lieu : il est natif de Louxor, il y a vécu avec
les siens, il y fait preuve de prosélytisme au moment de l'arrivée des Romains, il y est torturé
et décapité avant d'y étre enterré. Tout renvoie donc & Louxor. Le mode répétitif consolide
I'inscription du saint dans le lieu. En figurant le saint devant le temple de Louxor ou devant
le temple de million d’années de la reine Hatchepsout, I'iconographie fait elle-méme usage de
l'axe topographique pour ancrer le personnage sur les deux rives de Louxor. La profondeur
historique qu'évoquent les monuments servira sans doute A surdéterminer l'inscription du
saint dans le temps long. Nous I'avons dit plus haut, I'image du temple sert 4 réaffirmer des
liens avec 'Egypte pharaonique. Le saint est ainsi autant attaché i la région que le sont les
vieux monuments. Cette association (schéme de 'amour) permet d'évincer l'islam et Byzance
(schéme de la violence). L'articulation entre ces schémes antithétiques est utilisée pour manifester
un idéal temporel dans lequel le saint est projeté. Wannas est le héros d'une époque reculée, le
1v© siécle. Son inscription dans le temps long lui confére une autorité. Il symbolise la lutte d'un
enfant dans une Egypte que les sources hagiographiques présentent comme un pays en voie de
christianisation (1ve-v® siécle). Aux yeux de I'énonciateur du récit, comme aux yeux de ceux
qui constituent son auditoire, le saint est devenu une figure historique. L'absence de Wannas
dans les sources ne représentera pas un obstacle aux faits qui sont établis dans la narration.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

246 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

129 il nous semble évident

Si le temps de la narration renvoie a I'époque des persécutions
que l'utilisation du schéme de la violence A travers cet axe chronologique particulier permet de
réactualiser une problématique contemporaine: celle des rapports conflictuels entre chrétiens
et musulmans. Lorsque par le passé, un milieu intellectuel des environs de Coptos s'attela a la
rédaction du Synaxaire arabe (entre 1111 et 1241) 3°, I'idéologie anti-romaine et anti-polythéiste
que le texte sous-tend, servait déja  exprimer cette tension interconfessionnelle, Réactualiser un
rapport de confrontation A I'Autre semble ainsi constituer une pratique constante qui permet
a ses énonciateurs de réactiver des formes de revendications identitaires. Les récits hagiogra-
phiques du Synaxaire sont les garants de la mémoire d'événements tragiques et permettent
la mise en discours de formes de résistance incarnées par les martyrs. Plus qu'un discours
apologétique en faveur du martyr, le recueil met en exergue un systéme de valeurs qui trouve
I'essentiel de sa légitimité A travers une surabondance du merveilleux. L'utilisation du fait
prodigieux dans la narration nous éloigne cependant du réel. L'introduction de I'invisible nous
distancie de méme avec les réalités sociologiques qui sous-tendent le récit hagiographique. Ainsi,
est-il nécessaire de reconstituer la réalité en défiant un discours catalogique qui distord le réel.

Ala fin du récit de Wannas, une place privilégiée est donnée i la question de l'espace. Le saint
énonce une requéte A un évéque: il désire étre enterré au lieu-dit Umm Qurat. Son veeu sera
exaucé, La vision nocturne d’Anba Marqus, dans laquelle, rappelons-le, l'invisible intervient,
sert de moyen 2 la réintroduction de la topique de I'espace™. L'axe topographique est ainsi
remis en discours A travers un moment particulier (un réve) ol visible (un évéque) et invisible
(un ange) convergent. Il est important de saisir que c'est principalement par l'intermédiaire
de I'épisode onirique que I'énonciateur tronque la réalité. L'intervention de l'invisible masque
ainsi les réelles intentions de la figure épiscopale, 4 savoir celles de chercher 3 marquer l'espace
urbain d'un symbole. L'analyse de la pratique du mythe nous permet d'appréhender pleinement
ce que S. Andézian théorise en termes de «distinction ». Il est question de réintroduire du
sacré dans une topographie qui s'est vue, au terme d'une profonde acculturation, dépouillée de
ses principaux lieux saints. La pratique du mythe dissimule donc une réalité sociologique qui
impose au chercheur de renouer avec une approche historique de la topographie. Enfin, si dans
la narration, l'intervention de l'invisible a essentiellement pour but d'aider la figure épiscopale
a localiser le corps du saint, c'est qu'il est question d'une disparition. Le motif narratologique

129. Ces persécutions renvoient 3 une époque reculée de I'histoire des chrétiens d'Egypte, époque qu'ils
qualifient de début de Iére des martyrs, ou ére dioclétienne, et dont I'ancrage chronologique est fixé 4 I'an 284.
130. «Le synaxaire est difficile 4 dater avec précision. La confrontation des parties communes aux
deux recensions permet de conclure que celle de Haute Egypte, pour laquelle on ne conserve que les
six premiers mois de 'année copte, est la plus ancienne: elle aurait été rédigée entre 1111 et 1241, dans les
environs de Koptos, et serait pour Jean Doresse I'ceuvre de couvents de la région de Benhadab, situés sur
la rive gauche du Nil 4 I'ouest de Qeft et de Qis, peut-étre celui de Deir el-Giziz, autrement connu sous le
nom de “Couvent de Samuel”, qui fut un important centre hagiographique », Papaconstantinou, 2001, p. 29.
131. Sur la relation entre le réve, la découverte d'un nouveau saint et l'institutionnalisation d’'un nouveau
culte, saluons les travaux de Séverine Rey sur le cas du néomartyr Agios Rafail, exhumé sur l'ile de Lesvos,
en Gréce. Pour 'auteure, les réves sont une « pierre angulaire du régime de croyance ». Le réve dissipe autant
les doutes, qu'il renforce la conviction, 2008, p. 104.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 247

nous renvoie dés lors & ce que S. Andézian théorise en termes de « rupture ». Dans le récit, la
topographie posséde la marque d'un sacré que le temps a dissimulé. T4chons maintenant de
comprendre grice 4 un examen de la littérature ce qui apporte sens a cette « rupture ».

Les indices d’une déchristianisation

Nous prendrons comme point de départ le témoignage d’Abu al-Makarim (rédigé entre 1174
et 1204), nous informant de maniére indiscutable de la totale disparition des lieux de culte
dans le Louxor du x11° siécle’?, Ainsi, semble-t-il qu'a cette date, les centres de la dévotion
chrétienne de la localité pendant 'Antiquité tardive, les topos de saint Shenetom et de saint
Sophronios, avaient déja été abandonnés ou convertis pour les besoins d'un islam populaire.
Le mausolée du Sayh Magisgis remplacait le premier, celui d’al-Habasi (la tradition orale le
transformera en al-Wahsi) allait effacer le second des mémoires. Le topos de Dalsina, la vierge
qui est associée A ces deux personnages dans le récit du 20 hatar (Synaxaire), avait vraisembla-
blement lui aussi disparu™®. Cette « rupture » qui marque la topographie chrétienne de Louxor
semble par ailleurs confirmée par les observations que Donald Whitcomb réalisa 4 'occasion
de fouilles dans les vestiges d'une église située au pied du moéle oriental du pylone du temple
d’Amon d'Opet. D'aprés des analyses effectuées a partir du dernier dépot céramique de cette
église, le céramologue estime en effet que cet édifice du culte cessa toutes activités durant
la période ayyoubide (1171-1250) 3+, Il faut donc vraisemblablement considérer le x11° siécle
comme une période charniére dans I'histoire de la culture religieuse de Louxor. Abandon
(ou destruction ?) d'une église et conversion de lieux saints ont contribué & marquer une nette
«rupture ». La culture chrétienne de Louxor s'est appauvrie.

S'il demeure encore nécessaire d’expliquer les raisons sociologiques d'une telle acculturation,
les trés nombreuses informations que nous apporte l'inventaire d’Aba al-Makarim sur I'état
de la topographie sacrée i I'échelle régionale, doivent par ailleurs nous conduire au constat
suivant: il y a, 4 la fin du x11° siécle ou au début du x111° siécle (époque de rédaction de l'au-
teur), une concentration de l'activité religieuse autour de Qamala, Qus et Qift, localités qui
rassemblent un nombre important de monastéres et surtout d'églises. Dans I'éventualité ot il
y eut un mouvement migratoire de la population chrétienne de Louxor vers d'autres centres
urbains, il n’est donc pas A exclure que ces trois localités ont pu constituer pour cette popula-
tion un point de chute intéressant. L'on conservera a I'esprit que I'absence de culte 4 Louxor

132, D’aprés la notice qu'il consacre 3 Louxor dans son grand inventaire des sites chrétiens d’Egypte,
Abu al-Makarim ne mentionne ni églises, ni installations monastiques, ni lieux de dévotion consacrés a des
saints locaux. L’auteur ne retient de son passage 4 Louxor que 'évocation des ruines du temple d’Amon d’Opet.
Il écrit: « Avant de passer la porte de cette ville, il y a des idoles qui se dressent telles des chiteaux. Certaines
ont la forme de lions ou de béliers et elles se tiennent debout sur leurs pieds en deux rangées, sur la droite et
sur la gauche. Elles sont (taillées) dans de la pierre noire dure qui a été polie. Dans la ville, il y a également
des idoles sans nombre faites de cette pierre noire et dure », Aba Salih al-Armani, 1895, p. 284.

133. Serdiuk, 2013.

134. Grossmann, Whitcomb, 1993, p. 32.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

248 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

pendant cette période justifie la perspective de tels déplacements. L'évolution de la distribu-
tion des siéges épiscopaux a I'échelle régionale semble d'ailleurs indiquer un net recentrement
de l'autorité épiscopale au niveau des localités situées au nord de Louxor. Nous constatons,
primo, que dans l'état actuel de nos connaissances, aucun texte n'évoque I'occupation du siége
épiscopal de Louxor, au-dela de 'année 10863, Grice A une série de procés-verbaux actant la
tenue de plusieurs « coctions du chréme » (tabih al-mayrin) ', nous pouvons, secundo, juger de
I'absence presque totale de figures épiscopales issues du Sa’id, a I'occasion de ces célébrations
(en 1257, en 1299, ainsi qu'en 1305) 37, A cette derniére date, seule la ville de Qus apparait comme
un évéché, représenté par I'évéque Anba Mina. Nous pouvons, , considérer le siége épiscopal
de Qift comme l'unique siége occupé de maniére continue a I'échelle de la région. Durant
la premieére moitié du xr11° siécle, trois évéques y siégent successivement: Mercure (1320),
Boutros (1330 et 1342) et Athanase (1346). Au-dela de ces dates, les sources nous conduisent
beaucoup plus tard, il est vrai, & Qift, oli siége un évéque nommé Y@ annis (1703)"*, Nous
pouvons vraisemblablement saisir I'influence de ce personnage sur la région par le fait qu'il
occupe tout 2 la fois les si¢ges de I'ancienne Midamud, de Nagada et d'Isna. Ainsi, Qift possé-
dait une influence morale certaine sur plusieurs centres urbains de la région, et sans doute sur
davantage de hameaux et de localités faiblement occupés par des populations chrétiennes™®.
L'influence d'une autorité épiscopale sur un tel périmétre n’est, selon nous, pas anodine. Elle té-
moigne du recentrement de cette autorité au niveau de localités qui concentrent un nombre
important de chrétiens.

Le témoignage du pére Protais (m. 1671), de passage 2 Louxor en 1668, doit, selon nous,
finir de nous convaincre qu'une « rupture » a autant marqué la topographie sacrée de Louxor
que I'évolution de I'effectif démographique des chrétiens de la localité. Accompagné du pere
Charles-Francois d'Orléans, l'ecclésiastique ne dénombrait que « cinq ou six maisons de pauvres

135. D’aprés une liste énumérant les évéques rassemblés lors d’un concile organisé au Caire (1086), sous
le régne du patriarcat de Cyrille II (1078-1092), un certain Mercure occupait a cette date le siége épiscopal
d’al-Aqsurayn (forme duelle d’al-Aqsiir, en référence aux temples de Louxor et de Karnak), Kamal, 1933,
p- 743; Munier, 1943, p. 29.

136. Selon Henri Munier, la coction du chréme est une célébration « a laquelle prenaient part la plupart des
évéques du pays », Munier, 1943, p. 33.

137. A cette date seule la ville de Qus est le siége d’un évéché, occupé par un certain Anbia Mini. Munier,
1943, p. 34-38.

138. Clest sans nul doute i ce méme Yaannis que le pére Sicard, de passage en Haute Egypte en 1714, fait
référence quand il évoque, dans ses écrits, 'évéque de « Nequadé (Nagida), nommé Jean, qui est aussi
évéque de Coptos (Qift), de Quous (Qus ) et d’Ebrim (Ibrim, en Basse Nubie). Coptos et Quous sont deux
villes anciennes 4 demi ruinées, a l'orient du Nil. Elles sont habitées par un grand nombre de Chrétiens ».
D’aprés ses dires, le pére Sicard avait connu, quinze ans plus tdt (1699), I'évéque Marc, le pére de Jean, et son
prédécesseur sur le siége de Naqada, Lettres édifiantes, 1819, p. 233-234, 244 ; Munier, 1943, p. 65. Le pére
Johann Michael Vansleb (1635-1679), sur le terrain une quarantaine d’années plus tdt — il remonte le cours
du Nil jusqu'a Minya, en 1673 —, avait lui-méme enregistré Naqada (Nekkadé) comme 'évéché le plus éloigné
du Caire, du cété du Midy, Vansleb, 1677, p. 26. Munier, 1943, p. 65.

139. Vansleb, 1677, p. 26; Munier, 1943, p. 65.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 249

Chrétiens, qui, dit-il, nous recurent aussi bien que leur pauvreté le pouvoit permettre’*®», Notons
par ailleurs quaucun lieu de culte n'est signalé par l'ecclésiastique. Prés d'un siécle et demi
plus tard (1817), le médecin anglais Robert Richardson (1779-1847) note pour sa part la présence
3 Louxor d'une centaine de familles (pour cing fois plus de musulmans) dont I'espace domes-
tique était concentré dans la seconde cour du temple. Si ce témoignage nous informe que cette
communauté possédait i sa téte quatre prétres, nous constatons par ailleurs que I'absence de
lieu de culte est signalée sans ambiguité, puisque nous apprenons qu'a cette époque les quatre
ecclésiastiques étaient contraints de quitter quotidiennement la localité pour aller célébrer leur
office dans un lieu situé, A une certaine distance, au nord de Louxor ™, Ce lieu nous l'identifions
au Dayr Anba Baham™ qui, comme son nom l'indique, est dédié 4 saint Pach6me’#*. En 1823,
Moyle Sherer (1789-1869) constatait de méme que les chrétiens de Louxor se rendaient en ce lieu
le samedi aprés-midi pour l'office du soir ou de minuit, et qu'ils s'en retournaient ensuite chez eux,
le dimanche matin'#+, Les témoignages apportés par le missionnaire William Jowett (1787-1855)

et par Eliza Platt’#5, respectivement présents 2 Louxor, en 1819 et en 1838, confirmeront  leur

tour ce phénomeéne de « rupture » dans la topographie sacrée'#,

140. CEuvres diverses, 1773, p. 93.

141. Richardson, 1822, p. 83-84, 102.

142. R.Richardson écrit: «It is a small ill-built house, surrounded with a court, inclosed by a stone wall.
As we approached their house of prayer, the venerable fathers pointed with triumph to the sign of the cross
that had been sculptured on the wall, as the badge of the religion in which they gloried. On remarking that it
was nearly obliterated by human violence, they shrigged up their shoulders, stroked their beards, and observed
that they lived by an impetfect toleration in presence of the Musulmans, the enemies of their faith (...) The
interior of the church was no better than what might have been expected from the appearance of its coarse
and tawdry exterior », 1822, p. 99-100.

143. A huit kilométres au nord-est de Karnak. Coordonnées Google Earth: 25°41'43.09"N, 32°42'23.59"E.
‘Abd al-Masih Salib confirme le précédent témoignage en remarquant que le monastére était autrefois
servi par le clergé de Louxor, al-Baramisi, 1932, p. 180. D’aprés René-Georges Coquin et Maurice Martin
(1991, p. 729b-730a), le pére Sicard (Sicard, 1982) avait déja évoqué ce monastére en 1718, avant que le
pére Michel Jullien, Somers Clarke et Johann Georg n’en refassent parler au début du xx¢ siécle, Jullien,
1903, p. 283; Clarke, 1912, p. 120-121, 215; Georg, Prince of Saxony, 1914, p. 54-55; 1930, p. 48. D’aprés
Georges Legrain, le monastére de Saint-Pachdme, saint patron des chrétiens de Louxor et guérisseur de leur
bétail, fut reconstruit quatre-vingts ans avant qu'il ne I'efit lui-méme visité. « Ce curieux monument n’est pas
vieux:il n'y a pas encore quatre-vingts ans qu’il remplaca un autre beaucoup plus ancien, détruit depuis trés
longtemps. » G. Legrain relate ensuite la légende qui fut 4 I'origine de la reconstruction de I'établissement
communautaire, 1914, p. 38-43.

144. Sherer, 1824, p. 114.

145. Belle-sceur du philologue et théologien Henry Tattam (1788-1868).

146. Jowett, 1822, p. 145; Platt, 1841, p. 151.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

250 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Recontextualisation les enjeux identitaires
de la communauté chrétienne de Louxor au début du xx°© siecle

Au terme de cette approche historique, nous saisissons mieux pourquoi il fut impor-
tant pour la communauté chrétienne de Louxor, plus vraisemblablement pour son guide,
'évéque Anba Marqus, de redresser le cours de I'histoire sacrée de la ville, en marquant 'espace
d'un topos saint: le mausolée de Wannas (premiére moitié du xx°siécle). La «rupture» a
motivé la «distinction », et la pratique du mythe, nous I'avons dit, exprime implicitement
ces phénomeénes. D’autres faits liés 2 I'évolution de I'espace urbain apportent, selon nous,
davantage sens 4 ce nécessaire besoin de marquer I'espace. Depuis la fin du x1x° siécle, 'espace

de la ville s’est considérablement transformé. Des missions étrangeres se sont implantées en

148

faisant construire églises'’, couvents'#® et écoles', Plus tard, suite 4 la construction du pre-

mier barrage d'Aswan (1902) et donc dés lors que I'hydrométrie du Nil fut maitrisée, Louxor
s'émancipa littéralement de ses anciennes contraintes physiques, en voyant son ancienne
superficie tripler, voire quadrupler en l'espace de quelques années. A cette époque, la ville
connait un essor économique important grice a la croissance de sa fréquentation touris-
tique. Elle attire désormais des populations en quéte de nouveaux emplois. De nombreux qisi
(habitants de Qus) s'installent dés lors 4 Louxor, des chrétiens notamment. Dans ce contexte

147. Entre 1823 et 1838, une église de culte catholique est construite a l'initiative de la mission franciscaine
en Egypte, 4 I'est du sanctuaire du temple d’Amon d’Opet, Platt, 1841, p. 151. Son clocher figure sur une
photographie de A. Beato (vers 18717?), Busiet al., 2008, fig. 78, p. 82. D’aprés I'état des lieux des implantations
de la Mission en Egypte (seconde moitié du x1x°® siécle), réalisé par le pére du Mont S. Savino, préfet de
la Mission, Louxor était alors une station sans résidence habituelle des missionnaires, Basetti-Sani, 1950,
p- 368. L'église catholique figure en M sur '« Esquisse du temple de Louxor, Etat des fouilles 2 la fin de la
campagne de 1885 », Maspero, 1886. Cette église, ainsi que le couvent et I'école qui plus tard y furent annexés,
seront finalement détruits, lorsque Gaston Maspero entreprit le dégagement de la partie méridionale du
temple. Une autre église et un couvent furent ensuite érigés i la sortie de la ville, sur le chemin de Karnak
(3ari® al-Karnak), de méme qu’un établissement pour les sceurs franciscaines et une école (C2, fig. 7), Jullien,
1902, p. 245. Au début du xx° siécle, la Mission américaine fera elle-méme construire une église au nord de
la localité (Evangelical Presbyterian Church) (Ds, fig. 7).

148. Un couvent est annexé a l'église catholique. L'égyptologue Ernesto Sciapparelli y demeura un temps
en 1866, Basetti--Sani, 1950, p. 370. Le pére jésuite M. Jullien qui évoque le bitiment, en parle comme d'un
petit couvent occupé par des péres franciscains, 1902, p. 244. Aprés sa destruction, nous l'avons dit, le couvent
sera reconstruit sur le chemin de Karnak.

149. Dés 1885, les Franciscains fondent une école dans 'enceinte de leur couvent, Basetti-Sani, 1950, p. 369.
Cet établissement scolaire est rapidement agrandi, une classe de filles est ajoutée en 1886, David, 1999, p. 149.
L’école, nous l'avons dit, sera détruite, puis reconstruite sur le chemin de Karnak. G. Maspero témoigne
enfin de l'intérét de I’American Presbyterian Mission pour Louxor, lorsqu'il rapporte que des révérends
protestants ont commencé de batir une école (Coptic Presbyterian School), David, 2003, p. 277. Les travaux
commencent en 1860, sous la supervision commune du révérend Julian Lansing (1825-1892) et de Miha’1l,
évéque de Louxor (D1, fig. 7), Hogg, 1861, p. 196-197. Mustafa Agha Ayat (m. 1887), agent consulaire des
Etats-Unis 4 Louxor (début des années 1850-1871), avait aidé Lansing  introduire des gargons de confession
musulmane dans I'école, Sharkey, 2008, p. 24. Charles Wilbour qui visite I'’établissement 4 plusieurs reprises,
rapporte dans une lettre datée du 22 janvier 1886, que depuis I'époque de sa fondation, il avait doublé en
superficie, 1936, p. 352.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 251

de relance économique, des nouvelles mosquées sont fondées a l'initiative de riches musul-

mans en quéte de prestige's®

. L'implantation de missions étrangéres qui imposent leur culte
et leur systéme d’éducation, et la multiplication des lieux de priere musulmans transforment
la topographie sacrée et par extension I'« espace vécu» des habitants de la ville. C'est dans
ce contexte particulier que s'imposa sans doute 3 Anba Marqus de lui-méme inscrire dans
I'espace un marqueur identitaire 3 méme de redynamiser la culture hagiographique locale. Il
est question pour cet acteur de participer A cette redéfinition de l'espace urbain et de renouer,
par l'intermédiaire de Wannas, avec un passé chrétien qui, répétons-le, fut marqué par une
«rupture ». Au-dela de cette manifestation d'un renouveau dans la ville, nous pensons que la
figure épiscopale usa de pratiques discursives relevant du mythe pour asseoir sa propre autorité.
Le lien que la pratique du mythe établit entre I'invisible et I'évéque permettait sans doute a ce
dernier de construire son propre charisme™. Ainsi, I'axe mythologique est 2 nouveau exploité.
A I'image des saints dont I'expérience est fondée sur des relations avec l'invisible, 'évéque est
lui-méme visité par une figure angélique. L'épisode doit nous convaincre qu'Anba Marqus
exploite I'axe mythologique pour établir et définir sa place dans une lignée spirituelle.

Conclusion:
Classification, hiérarchisation et « bricolage du social »

Le travail de déconstruction de la tradition hagiographique par I'analyse de la pratique du
mythe et I'effort de déconstruction de I'espace sacré par I'analyse hagiotopographique servent
autant A cerner les moyens utilisés pour ancrer un personnage dans I'espace et le temps, qu'a
dégager les principes régulateurs (dans notre cas, principalement les schémes de 'amour et dela
violence) qui permettent d'expliquer la place des acteurs d'une société donnée et la maniére dont
ceux-ci s'articulent les uns par rapport aux autres. Interroger le phénomeéne de « rupture » nous
conduit inévitablement 4 devoir considérer les mécanismes qui se trouvent a 'origine des enjeux
identitaires. Ces mécanismes sont explicités de manieére latente dans la tradition hagiographique:
ils entendent expliquer le monde en termes de classification et de hiérarchisation. Ainsi, faut-il
que nous nous tournions également vers des concepts chers 3 M. Weber et 4 P. Bourdieu™?
pour montrer que sila communauté chrétienne — symbolisée par Wannas — posséde de prime
abord le visage d'une sphére culturelle « dominée », elle recouvre, selon nous, plus réellement le
visage d'une sphére culturelle cherchant a rétablir une forme de domination, étant donné que,

150. Unenouvelle mosquée est érigée dans le siig de Louxor, quand Muhammad Muhassib (1843-1928), riche
antiquaire de la ville, fait pour sa part construire une autre édifice du culte musulman, a c6té du mausolée
du Sayb Magqi$qi$ ou, selon la prononciation locale, Magi§gi§ (saint musulman qui, aprés la conversion du
topos de Shenetdm, lui succéde symboliquement).

151. S. Rey fait le méme constat en mettant en évidence que les individus qui ont vu Agios Rafail en
réve, acquiérent crédit et charisme aux yeux d’'une partie de leurs contemporains, 2008. Citons également
Gaétan du Roy qui, dans sa thése, montre la maniére dont Abiina Saman revisite et instrumentalise la légende
du déplacement du mont Mugqattam pour asseoir son autorité et sa légitimité, G. du Roy, 2014, chapitre 5.
152. Weber, 2015; Bourdieu, 1998.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

252 AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

porteuse de ses propres vérités, elle réussit & manifester son systéme de croyances dans une
nouvelle spatialité urbaine. La relation asymétrique qui, au terme de plusieurs siécles, s'était
établie entre la sphére culturelle de la communauté chrétienne (acculturation du sanctoral local)
et celle de la communauté musulmane (enrichissement du sanctoral local) s’est dés lors quelque
peu rétablie. L'articulation antithétique qui motive le rapport entre la communauté chrétienne
et les Romains invite, nous I'avons vu, 4 repenser les réels enjeux identitaires du récit: celui
des rapports entre chrétiens et musulmans (la fonction dissimulée du mythe). Le schéme de la
violence est une clé de compréhension du récit. Il exprime la nature de ces enjeux identitaires.
Il est le fondement sémantique du phénomeéne de « rupture ». Il sert enfin 4 mieux comprendre
les mécanismes qui conduisent, motivent et justifient la « distinction ». Celle-ci s’exprime im-
matériellement dans les consciences (une nouvelle tradition hagiographique se déploie autour
d’'une nouvelle figure sainte) et matériellement dans I'espace (un nouveau topos sacré se développe
autour d'un cénotaphe). La «rupture » et le besoin de combler un vide culturel invitent donc
a recréer du lien avec le passé. Le schéme de la violence réactive l'architectonique du mythe
dans son ensemble. Par un procédé complexe stimulé consciemment ou inconsciemment,
I'énonciateur de la tradition hagiographique se sert des quatre axes pour inscrire le saint dans
une parenté (charnelle et/ou spirituelle), un cheminement (moral, spirituel, philosophique),
un temps, un lieu et une tradition (mythe). L'énonciateur est un artisan. Il «bricole» 4 I'aide
d'outils qu'il trouve A sa portée, A savoir les matériaux de sa culture.

Jugeant 4 propos d’apporter davantage de sens aux phénomenes qui gravitent autour de la
figure de Wannas, nous voudrions terminer notre démonstration en interprétant ces phéno-
ménes comme les produits de ce que Claude Javeau identifie 3 un « bricolage du social ». Dans son
traité éponyme, le sociologue met en évidence que 'homme s'est livré 3 un « bricolage » toujours
recommencé pour produire et reproduire ce que 'on appelle la société™3. L'introduction de
Woannas au sein d’enjeux identitaires qui trouvent fondement dans une problématique spatiale,
sert de renouveau sociétal 3 une communauté qui utilise la topographie sacrée pour redonner
un élan A une histoire sacrée éprouvée par les vicissitudes du temps. En cherchant 4 inscrire la
biographie de Wannas dans le début de I'ére des martyrs, Anba Marqus se mue en un praticien
du mythe. Plus tard mise par écrit par 'hagiographe, la pratique du mythe redonne a la ville
chrétienne une profondeur historique qu’elle avait alors perdue. Cette inscription du sanctoral

153. Selon Cl Javeau, « nous sommes contraints, et partant nous contentons, qui que nous soyons et autant que
nous sommes, dans nos actions qui contribuent a alimenter I'incessant processus de production/reproduction
de la société, ou mieux, du «social », de bricoler. Ce verbe ne doit pas étre compris dans une acception
métaphorique. C’est bien d’un véritable bricolage que j'entends discourir, c’est-a-dire, si j'en crois le
Petit Robert (une fois n’est pas coutume, faisons confiance au dictionnaire, d’autant qu'il ne s’agit que d’une
premiére approximation), qui donne de “bricoler” le deuxiéme sens suivant: “V. tr. Arranger, réparer tant
bien que mal, de facon provisoire”. L'idée du “tant bien que mal”, appliquée 4 mon objet, me semble tout &
fait pertinente. Tout comme 'est, du reste, celle du “provisoire”. Le “social” se fabrique cahin-caha, par essais
et erreurs, et ce qui en constitue les armatures, sauf peut-étre ce que Simmel a appelé les formes, n’est guére
assuré de pérennité, Encore les formes ne sont-elles transtemporelles qu'en tant que réceptacles destinés a
étre remplis d'interactions se faisant, se défaisant, se refaisant, voire se contrefaisant sans cesse. Ce qui ne
. . Al D . “. . ”
va ni sans conflits ni sans gichis. Voila bien ce qui s’entend par “bricoler” », Javeau, 2001, p. 3.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 253

dans la «longue durée » et dans une hagiographie qui puise dans le registre d’anciens modeéles

de foi (Jean-Baptiste ou le Christ), confére a la nouvelle figure sainte une légitimité nécessaire

a l'alimentation de son culte. En matérialisant la présence de Wannas par la construction

d'un topos, 'évéque construit sans doute son propre charisme, autant qu'il marque I'espace.

I1 offre au monde sensible une preuve de I'existence de Wannas. Il permet a la communauté

chrétienne d’étre 3 nouveau dignement représentée par un symbole. Il lui redonne en somme

la possibilité sinon la liberté de vivre sa foi au contact d'un intercesseur.
P

Bibliographie
Instruments de travail

La Bible de Jérusalem, Editions du Cerf, Paris, 1988
(12¢ éd.).

Sources

Hésiode, Théogonie, Annie Bonnafé (éd.), Payot
& Rivages, La Petite Bibliothéque, Paris, 1993.

CEuvres diverses de M. Abauzit, contenant ses écrits
d’Antiquité, de Critique et de Géographie, vol. 2,
E. Van Harrevelt, Amsterdam, 1773.

Lettres édifiantes et curieuses écrites des Missions
étrangéres, vol. 3, Mémoires du Levant,
Compagnie de Jésus (éd.), J. Vernarel,

Et. Cabin et C, Lyon, 1819 (2¢ éd.).

Platon, Phédon, CEuvres complétes, t. 4, 1 partie,
Paul Vicaire (éd.), Les Belles Lettres, Paris,
2002,

Plotin, Ennéades, livre IT1, Emile Bréhier (éd.),
Les Belles Lettres, Paris, 1925.

Rousseau, Jean-Jacques, Essai sur Lorigine des langues,
Angele Kremer-Marietti (éd.), L'Harmattan,
1973; 2009 (2° éd.).

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.

The Coptic Encyclopedia, Aziz S. Atiya (éd.), Macmillan
Publishing Company, New York, 1991.

« Thebes. Lougsor », Description de 'Egypte, ou Recueil
des observations et des recherches qui ont
été faites en Egypte pendant U'expédition de
I'Armée francaise, Antiquité, Planches, vol. 3,
Charles-Louis-Fleury Panckoucke (éd.),
Imprimerie de C.L.F. Panckoucke, Paris,

1820 (2° éd.).

The Churches and Monasteries of Egypt and Some
Neighbouring Countries, Attributed to Abd Salib,
The Armenian, Basil Thomas Alfred Evetts (éd.),
Clarendon Press, Oxford, 1895.

Vansleb, Johann Michael, Histoire de I'Eglise
d’Alexandrie, fondée par S. Marc, que nous
appelons celle des Jacobites-coptes d'Egypte.

Ecrite au Caire méme, en 1672 & 1673,
Veuve Clousier, Pierre Prome, Paris, 1677.

Voyage du tour du monde, traduit de I'Italien de

Gemilli Careri, vol. 1, (L.M.N. trad.),

Etienne Ganeau, Paris, 1719.

Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

254

AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Etudes

Aigle, Denise, Saint orientaux, Hagiographies
médiévales comparées 1, De Boccard, Paris,
1995.

Aigle, Denise, Miracle et Karama, Hagiographies
médiévales comparées 2, BEHE 109, Brepols,
Turnhout, 2000.

Aigle, Denise, « Introduction » in Aigle, Denise (éd.),
Les autorités religieuses entre charismes et
hiérarchies. Approches comparatives, Miroir de
I'Orient Musulman, Brepols, Turnhout, 2011.

Amir-Moezzi, Mohammad Ali (éd.), Lieux d’islam.
Cultes et cultures de I"Afrique & Java, Collection
Mémoires-Histoire, Editions Autrement, Paris,
1996.

Amri, Nelly & Gril, Denis (éd.), Saint et sainteté dans
le christianisme et Uislam. Le regard des sciences
de 'homme, Maisonneuve & Larose, Maison
méditerranéenne des sciences de 'homme,
IREMAM, Paris, 2008.

Andézian, Sossie, « Introduction : Procés de
fondation » in Andézian, Sossie (éd.),
Fondations des lieux de culte, ASSR 151, 2010,
p. 9-23.

Atiya, Aziz, Coptic Encyclopedia, vol. 5, 1991, p. 1528b,
s.v. « Mark, Saint ».

Baedeker, Karl, Egypt and the Saddan, Handbook for
Travellers, K. Baedeker, Leipzig, T. Fisher
Unwin, Londres; Chas. Schibner’s Sons,
New York, 1914 (7¢ éd.).

Bagnard, Guy et al. (éd.), L’Eucharistie et le prétre.
Actes du colloque, Ars, 2000, Parole et Silence,
Saint-Maur, 2000.

al-Baramiisi, ‘Abd al-Masih Salib al-Mas‘adi
(al-qomos), Tubfat al-sa’ilin fi dikr adyurat
rubban al-misriyyin, Matba‘at al-Sams,

Le Caire, 1932.

Basetti-Sani, Giulio, « La Mission franciscaine de
Haute Egypte », CHE 4, al-Maaref, Le Caire,
1950, p. 359-37L.

Basset, René, Le synaxaire arabe jacobite (rédaction
copte), R. Grafhn, F. Nau, PatrOr 1-5,
Firmin-Didot et C'¢, Paris, 1904-1923.

Bourdieu, Pierre, La domination masculine, Editions du
Seuil, Paris, 1998.

Bourdieu, Pierre & Passeron, Jean-Claude (éd.),

La reproduction. Eléments pour une théorie du
systéme d’enseignement, Les éditions de Minuit,
Paris, 1970.

Braudel, Fernand, « Histoire et sciences sociales :
la longue durée », Annales. Economies, Sociétés,
Civilisations 4, 13¢ année, Armand Colin, Paris,
1958, p. 725-753.

Brisson, Luc, Platon, les mots et les mythes, Maspéro,
Paris, 1982.

Brodrick, Mary (éd.), A Handbook for Travellers in
Lower and Upper Egypt, vol. 2, John Murray,
Londres, 1880 (6 éd.).

Brown, Peter, Le culte des saints, son essor et sa fonction
dans la chrétienté latine, A. Rousselle (trad.),
Editions du Cerf, Patrimoine, Paris, 1984.

Brown, Peter, Le monde de I Antiquité tardive, de
Marc Auréle @ Mahomet, Ch. Monnatte (trad.),
Editions de I'Université Libre de Bruxelles,
Bruxelles, 2011,

Busi, Claudio et al. (éd.), Il Fotografo dei Faraoni,
Antonio Beato in Egitto 1860-1905, Pendragon,
Bologne, 2008.

Centlivres, Pierre, Saints, sainteté et martyre.

La fabrication de l'exemplarité, Editions de
I'Institut d’ethnologie/ Editions de la Maison
des sciences de 'homme, Neuchitel, Paris,
200L

Chambert-Loir, Henri & Guillot, Claude, Le culte des
saints dans le monde musulman, Ecole francaise
d’Extréme-Orient, Paris, 1995.

Chih, Rachida & Gril, Denis (éd.), Le saint
et son milieu ou comment lire les sources
hagiographiques, CAI 19, Ifao, Le Caire, 2000.

Chodkiewicz, Michel, Le sceau des saints. Prophétie et
sainteté dans la doctrine d’Ibn Arabi, Gallimard,
Paris, 1986.

Chodkiewicz, Michel , « La sainteté et les saints
en islam » in Chambert-Loir, Henri & Guillot,
Claude, 1995, p. 13-32.

Clarke, Somers, Christian Antiquities in the Nile Valley:
A Contribution Towards the Study of the Ancient
Churches, Clarendon Press, Oxford, 1912.

Claval, Paul, Principes de géographie sociale, Génin,
Paris, 1973.

Coquin, René-Georges & Martin, Maurice,

Coptic Encyclopedia, vol. 3, 1991, p. 729b-730a,
s.v. « Dayr Anba Bakhum ».

Cornell, Vincent, Realm of the Saint: Power and
Authority in Moroccan Sufism, Texas University
Press, Austin, 1998.

Couloubaritsis, Lambros, Mythe et philosophie chez
Parménide, Ousia, Bruxelles, 1986.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Couloubaritsis, Lambros, « La logique du mythe et
la question du non-étre», RTP 122, 3, 1990,
p. 323-340.

Couloubaritsis, Lambros, « Le statut transcendantal
du mythe » in Florival, Ghislaine (éd.),
Figures de la rationalité. Etudes d’anthropologie
philosophique, Institut supérieur de
Philosophie/Vrin, Louvain-la-Neuve, Paris,
1991, p. 14-44.

Couloubaritsis, Lambros, « Le “miracle
grec” et l'origine de I'étonnement »
in Thivel, Antoine (éd.), Miracle, grec, Actes
du 2° colloque sur la pensée antique tenus les 18,
19 et 20 mai 1989 & la Faculté des Lettres de Nice,
Association des publications de la Faculté des
Lettres de Nice, 1992, p. 261-274.

Couloubaritsis, Lambros, « Le paradigme platonicien
du tissage comme modeéle politique d'une
société complexe », RPA 13, 2, 199523, p. 107-162.

Couloubaritsis, Lambros, « Statut mythique de
l'affectivité et dialectique dans le Phédre »
in Brisart, Robert & Célis, Raphaél (éd.),

La voix des phénoménes. Contributions

a une phénoménologie. En hommage &
Ghislaine Florival, Facultés Universitaires
Saint-Louis, Bruxelles, 1995b, p. 33-65.

Couloubaritsis, Lambros, « La philosophie et la
question du mythe », Cabier de philosophie,
Ed. De ' Ambedui, Bruxelles, 1997, p.1-27.

Couloubaritsis, Lambros, « Le statut du mythe dans
T'histoire de la philosophie », Sartoniana 11,
Sarton Chair of the History of Sciences,
University of Ghent, Gand, 1998, p. 15-41.

Couloubaritsis, Lambros, « Existe-t-il une logique
archaique ?» in Beets, Francois & Gillet, Eric,
Logique en perspective. Mélanges offerts a
P. Gochet, Ousia, Bruxelles, 20004, p. 45-79.

Couloubaritsis, Lambros, « Le statut
idéologique des schémes archaiques » in
Vanséveren, Sylvie (éd.), Modéles linguistiques
et idéologiques : « Indo-européen », Ousia,
Bruxelles, 2000b, p. 109-125.

Couloubaritsis, Lambros, Aux origines de la
philosophie européenne. De la pensée archaique
au néoplatonisme, De Boeck Université,
Point philosophique, Bruxelles, 1992 ; 2000¢
(3¢¢éd.).

Couloubaritsis, Lambros, « Fécondité des pratiques
catalogiques », Kernos 19, 2006, p- 249-266.

Couloubaritsis, Lambros, La philosophie face & la
question de la complexité. Le défi majeur du
xx1° siécle, L. Complexités intuitive, archaique
et historique, Ousia, Bruxelles, 2014.

EMMANUEL SERDIUK

David, Elisabeth, Gaston Maspero 1846-1916.

Le gentleman égyptologue, Bibliothéque de
I'Egypte Ancienne, Pygmalion, Paris, 1999.

David, Elisabeth, Gaston Maspero: Lettres d’Egypte.
Correspondance avec Louise Maspero (1883-1914),
Seuil, Paris, 2003.

Detienne, Marcel, « Une mythologie sans illusion »
in Pontalis, Jean-Bertrand (éd.), Le temps de
la réflexion 1980, vol. 1, Gallimard, Paris, 1980,
p. 27-60.

Detienne, Marcel, L'invention de la mythologie,
Gallimard, Paris, 1981.

Detienne, Marcel, Tracés de fondation, BEHE o3,
Peeters, Louvain, Paris, 1990.

Di Méo, Guy, L’'Homme, la société, l'espace, Anthropos,
Paris, 1991.

Di Méo, Guy, Géographie sociale et territoires, Nathan,
Fac. Géographie, Paris, 1998.

Di Méo, Guy, Introduction & la géographie sociale,
Armand Colin, Cursus Géographie, Paris, 2014.

Di Méo, Guy & Buléon, Pascal, Lespace social, Lecture
géographique des sociétés, Armand Colin, Paris,
2007.

Dumézil, Georges, Mythe et épopées 1-3,

Gallimard, Quarto, Paris, 1968; 1995 (4° éd.).

El-Khawaga, Dina, Le renouveau copte. La communauté
comme acteur politique, thése de doctorat en
Sciences Politiques, Institut d’écudes politiques,
Paris, 1993.

Feuillet, Michel, Lexique des symboles chrétiens,

Que sais-je ?, Presses Universitaires de France,
Paris, 2004.

Filoramo, Giovanni, « Le fondement de l'autorité
charismatique dans le monachisme chrétien
(1ve-ve siécles) : le discernement des esprits »
in Amri, Nelly & Gril, Denis (éd.), 2008,
p-37-54.

Frémont, Armand, La région, espace vécu, Flammarion,
Paris, 1976.

Frémont, Armand et al. (éd.), La géographie sociale,
Masson, Paris, 1984.

Gabry, Séverine, « Processus et enjeux de
la patrimonialisation de la musique copte »,
EgMa 3, 5-6, 2009, p. 135-158.

Gabry, Séverine, « Musique et images coptes.

Un patrimoine en évolution », Religions
et Histoire 31, 2010, p. 40-47.

Garcin, Jean-Claude, « Pour un recours a l'histoire de
l'espace vécu dans I'étude de I'Egypte arabe »,
Annales. Histoire, Sciences Sociales 35, 3-4,
Armand Colin, Paris, 1980, p. 436-451.

255

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

256

AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Gauthier, Claudine, La décapitation de saint Jean
en marge des Evangiles. Essai d’anthropologie
kistorique et sociale, Homme et société 41,
Publications de la Sorbonne, Paris, 2012.

Geoffroy, Eric, Le soufisme en Egypte et en Syrie sous
les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans.
Orientations spirituelles et enjeux culturels, Ifead,
Damas, 1995.

Georg, Johann, Prince of Saxony, Streifziige durch die
Kirchen und Kloster Agyptens, Teubner, Leipzig,
1914.

Georg, Johann, Neue Streifziige durch die Kirchen und
Kloster Agyptens, Teubner, Leipzig, Berlin,
1930.

Gilsenan, Michael, Saint and Sufi in Modern Egypt:
An Essay in the Sociology of Religion, Oxford
Monographs on Social Anthropology,
Clarendon Press, Oxford, 1973.

Grossmann, Peter & Whitcomb, Donald, « Excavation
in the Sanctuary of the Church in Front of the
Lugsur-Temple», ASAE 72, 1993, p. 25-34.

Hedra, Metropolitan, « Christian Aswan in the
Modern Era and the History of Its Cathedral »,
Gabra, Gawdat & Takla, Hany (éd.),
Christianity and Monasticism in Aswan and
Nubia, The American University in Cairo
Press, Le Caire, 2013, p. 175-186.

Halbwachs, Maurice, La topographie légendaire des
évangiles en Terre sainte, Bibliothéque de
philosophie contemporaine, 1941; Presses
Universitaires de France, Quadrige, 2017
(2¢¢d.).

Hertz, Robert, « Saint Besse. Etude d'un culte
alpestre », RHR 67, 1913, p. 115-180.

Heyberger, Bernard, « Entre Byzance et Rome: I'image
et le sacré au Proche-Orient au xvi1€ siécle »,
Histoire, économie et société 4, 1989, p. 527-550.

Heyberger, Bernard, « De I'image religieuse a I'image
profane ? L'essor de I'image chez les chrétiens
de Syrie et du Liban (xvir®-x1x° si¢cle) »
in Heyberger, Bernard & Naef, Silvia (éd.),
La multiplication des images en pays d’islam.
De lestampe a la télévision (xvir®-xxi1° siecle).
Actes du colloque Images : fonctions et langages.
L'incursion de l'image moderne dans I'Orient
musulman et sa périphérie, Istanbul, Université
du Bosphore, du 25-27 mars 1999, Ergon Verlag,
Wiirzburg, 2003, p. 31-56.

Hogg, John, « Preaching to the Copts in Egypt»,
The United Presbyterian Magazine 5, 1861,
p- 196-197.

Howard-Johnson, James & Hayward, Paul Antony,
The Cult of Saints in Late Antiquity and the
Middle Ages. Essays on the Contribution of
Peter Brown, Oxford University Press, Oxford,
1999.

Ionat-Prat, Dominique & Veinstein, Gilles (éd.),
Lieux de culte, lieux saints dans le judaisme,
le christianisme et Uislam, RHR 222, 4, 2005.

Javeau, Claude, Le bricolage du social, Un traité de
sociologie, Georges Balandier (éd.), Sociologie
d’'aujourd’hui, Presses Universitaires de France,
Paris, 2001.

Jowett, William, Christian Researches in the
Mediterranean, from 1815 to 1820. In Furtherance
of the Objects of the Church Missionary Society,
L.B. Seeley, J. Hatchard and Son, Londres,
1822.

Jullien, Michel, « Le culte chrétien dans les temples de
l'antique Egypte », Etudes, Revue fondée en 1856
par des Peres de la Compagnie de Jésus 92, 1902,
p. 237-253.

Jullien, Michel, « Quelques anciens couvents de
I’Egypte », Les Missions catholiques, Bulletin
hebdomadaire illustré de U'ceuvre de la
propagation de la foi 35, 1903, p. 283-285.

Keriakos, Sandrine, « Les Coptes: martyrs et
néo-martyrs » in Bernardi, Donatella
& Etienne, Noémie (éd.), Standing on the
Beach with a Gun in my Hand, Eternal Tour —
Jerusalem, Labor et Fides, Genéve, Blackjack,
Bruxelles, Paris, 2011, p. 123-129.

Kerrou, Mohamed (éd.), L’autorité des saints.
Perspectives historiques et socio-anthropologiques
en Méditerranée occidentale, Editions Recherche
sur les Civilisations, Institut de recherche sur
le Maghreb contemporain, Paris, 1998.

Lefebvre, Henri, La production de l'espace, Anthropos,
Paris, 1974 ; 2000 (4° éd.).

Legrain, Georges, Lougsor sans les pharaons, Vromant
et C'¢, Bruxelles, Paris, 1914.

Lentzen-Deiss, Fritzleo, Die Taufe Jesu nach
den Synoptikern. Literarkritische und
gattungsgeschichtliche Untersuchungen,
Frankfurter Theologische Studien 4,

Joseph Knecht Verlag, Francfort-sur-le-Main,
1970.

Lévi-Strauss, Claude, Anthropologie structurale, vol. 1,
Plon, Paris, 1958.

Lévi-Strauss, Claude, La pensée sauvage, Plon, Paris,
1962a.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Lévi-Strauss, Claude, «Jean-Jacques Rousseau
fondateur des sciences de 'homme. Legon
donnée a I'Université Quvriére de Genéve
dans le cadre du 250¢ anniversaire de la
naissance de Jean-Jacques Rousseau »,
Baud-Bovy, Samuel (éd.), Jean-Jacques Rousseau,
La Baconniére, Neuchitel, 1962b, p. 239-248.

Lévi-Strauss, Claude, Les mythologiques 1, Le cru et le
cuit, Plon, Paris, 1964.

Lévi-Strauss, Claude, Les mythologiques 2, Du miel aux
cendres, Plon, Paris, 1966.

Lévi-Strauss, Claude, Les mythologiques 3, Lorigine des
maniéres de table, Plon, Paris, 1968.

Lévi-Strauss, Claude, Les mythologiques 4, L’homme nu,
Plon, Paris, 1971.

Lévi-Strauss, Claude, Anthropologie structurale, vol. 2,
Plon, Paris, 1973.

Lévi-Strauss, Claude, Le regard éloigné, Plon, Paris,
1983.

Lévi-Strauss, Claude, Paroles données, Plon, Paris, 1984.

Lévi-Strauss, Claude, La potiére jalouse, Plon, Paris,

EMMANUEL SERDIUK

Mayeur-Jaouen, Catherine, Pélerinages d’Egyptc.
Histoire de la piété copte et musulmane
xve-xx° siecles, Editions de I'Ecole des
hautes études en sciences sociales, Paris, 2003.

Mayeur-Jaouen, Catherine, « Pélerinages musulmans
d’Egypte: une culture festive en proie a la
réforme » in Les pelerinages dans le monde,

a travers le temps et Lespace. Actes du colloque
organisé par le professeur Jean Chélini

le 9 novembre 2005, Picard, Paris, 2008,

p. 117-127.

Moles, Abraham & Rohmer, Elisabeth, Psychologie de
Uespace, Textes rassemblés, mis en forme et
présentés par V. Schwach, L'Harmattan, Paris,
1998.

Morelli, Anne & Dierkens, Alain (éd.), Topographie du
sacré. L'emprise religieuse sur 'espace, Problémes
d'histoire des religions 28, Editions de
I'Université de Bruxelles, Bruxelles, 2008.

Munier, Henri, Recueil des listes épiscopales de
Z’Eglise copte, Publications de la Société

1985, d’archéologie copte, Textes et Documents 2,
Lévi-Strauss, Claude, Histoire de Lynx, Plon, Paris, Le Caire, 1943.
1991 Noin, Daniel, Géographie sociale. Actes du Colloque de

« Luxor & Karnak », Survey of Egypt, Tourist Edition,
Le Caire, 1922.

Maspero, Gaston, « Sur les fouilles exécutées
en Egypte, de 1881 3 1885 », BIE 2, 6, année 1885,
1886.

Mayeur-Jaouen, Catherine, Al-Sayyid Abmad
al-Badawi, un grand saint de Uislam égyptien,
TAEI 32, Ifao, Le Caire, 1994.

Mayeur-Jaouen, Catherine, Saints et héros du
Moyen-Orient contemporain, Maisonneuve
& Larose, Paris, 2002.

Mayeur-Jaouen, Catherine, « La fonction sacrale
de I'image dans I’Egypte contemporaine:
de I'imagerie traditionnelle 4 la révolution
photographique » in Heyberger, Bernard
& Naef, Silvia (éd.), La multiplication des
images en pays d’islam. De l'estampe a la
télévision (xvir'-xx1° siécle). Actes du colloque
Images: fonctions et langages. L'incursion de
limage moderne dans I'Orient musulman et sa
périphérie, Istanbul, Université du Bosphore,
du 25-27 mars 1999, Ergon Verlag, Wiirzburg,
2003, p. 44-61.

Mayeur-Jaouen, Catherine, Histoire d'un pélerinage
légendaire en islam. Le mouled de Tantd du
XIII° siécle & nos jours, Aubier, Flammarion,
Paris, 2004.

Lyon 1982, Groupe universitaire d’écudes sur la
population et I'espace, Paris, 1983.

Painchaud, Louis, L’écrit sans titre. Traité sur lorigine
du monde, (NH II, 5 et XIII, 2 et Brit. Lib.
Or. 4926 [1]), BCNH, Section « Textes » 21,
Presses de 'Université de Laval, Québec;
Peeters, Louvain, Paris, 1995.

Papaconstantinou, Arietta, Le culte des saints en Egypte.
Des Byzantins aux Abbassides. L'apport des
inscriptions et des papyrus grecs et coptes, Le monde
byzantin, CNRS Editions, Paris, 2001.

Paul-Lévy, Francoise & Segaud, Marion, Anthropologie
de l'espace, Centre Georges Pompidou, Centre
de création industrielle, Paris, 1983.

Platt, Eliza, Journal of a Tour Through Egypt, the
Peninsula of Sinai, and the Hoy Land, in 1838,
1839, vol. 1, Richard Watts, Londres, 1841.

Pouillon, Jean, « La fonction du mythe » in
Pontalis, Jean-Bertrand (éd.), Le temps de la
réflexion 1980, vol. 1, Gallimard, Paris, 1980,
p- 83-90.

Rachet, Guy & Simoén, Jean-Claude, Voyage en
Egypte: David Roberts, Bibliothéque de I'Tmage,
Paris, 1995.

Rey, Séverine, Des saints nés des réves, Fabrication de
la sainteté et commémoration des néomartyrs &
Lesvos (Gréce), Editions Antipodes, Lausanne,
2008.

257

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

258

AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL‘AQ§URT

Richardson, Robert, Travels Along the Mediterranean
and Parts Adjacent in Company with the Earl of
Belmore During the Years 1816-17-18: Extending
as Far as the Second Cataract of the Nile,
Jerusalem, Damascus, Balbec, vol. 2, T. Cadell,
Londres; W. Blackwood, Edimbourg, 1822,

Roy, Gaétan du, « Les images coptes. Entre I'icéne et
lautocollant » in Pirotte, Jean, Sappia, Caroline
& Servais, Olivier (éd.), Images et diffusion du
christianisme. Expressions graphiques en contexte
missionnaire Xvi°-xx°¢ siecle, Mémoires d’Eglises,
Editions Karthala, Paris, 2012, p. 169-183.

Roy, Gaétan du, Le prétre des chiffonniers ou la
construction d'une autorité religieuse au
Caire entre charisme, tradition et clientélisme
(1974-2014), thése de doctorat, Université
catholique de Louvain-la-Neuve, 2014.

Roy, Gaétan du, « Abina Sam“an un prétre batisseur
en Egypte » in Heyberger, Bernard (éd.),
Chrétiens au Proche-Orient, ASSR 171, 2015,

p. 165-185.

Segaud, Marion, « Anthropologie de I'espace:
catalogue ou projet?» in Lefevre, H.

& Kopp, A. (éd.), Espaces et sociétés o,
Anthropos, Paris, 1972, p. 29-38.

Segaud, Marion, Anthropologie de l'espace. Habiter,
fonder, distribuer, transformer, Armand Colin,
Collection U, Paris, 2010.

Seraidari, Katerina, Le culte des icones en Gréce, Presses
universitaires du Mirail, Toulouse, 2005.

Serdiuk, Emmanuel, « Des martyrs tombés dans
l'oubli, Hagiographie copte et musulmane
4 Lougsor. Fabrication de figures saintes et
redéfinition de l'espace » in Dépret, Isabelle
& Dye, Guillaume (éd.), Partage du
sacré. Transferts, dévotions mixtes, rivalités
interconfessionnelles, Editions Modulaires
Européennes, Bruxelles, 2013, p. 123-147.

Serdiuk, Emmanuel, « Le séjour de John Madox
dans la plaine thébaine des années 1823-1824:
De l'exploration des sites antiques 4
I'observation d'une révolte populaire
(PL. LXVI-LXVII] », Memnonia 25,
Printograph, Le Caire, 2014, p. 169-184.

Serdiuk, Emmanuel, « La révolte de Haute‘Egypte
de 1865 : Continuité et déclin d'une
parenté “prophétique” [Pl. XVII-XVIII] »,
Memmnonia 26, Printograph, Le Caire, 2015,

p. 137-155.

Serdiuk, Emmanuel, « L'architecture de briques
crues d'époque romano-byzantine 4 Karnak:
Topographie générale et protocole de
restitution par 'image », Cabiers de Karnak 16,
2017, p. 373-392.

Serdiuk, Emmanuel, « Un pigeonnier de briques crues
dans le contexte du Ramesseum 4 I'époque
romano-byzantine ?» in Boud'hors, Anne
& Louis, Catherine (éd.), Etudes coptes 16,
CBC 23, Paris, 2018, 4 paraitre.

Sharkey, Heather, American Evangelicals in Egypt:
Missionary Encounters in an Age ofEmpire,
Princeton University Press, Princeton, Oxford,
2008.

Sherer, Moyle, Scenes and Impressions in Egypt and
in Italy, Longman, Hurst, Rees, Orme, Brown,
and Green, Londres, 1824.

Sicard, Claude, Oeuvres 1. Lettres et relations inédites,
Maurice Martin (éd.), BiEtud 83, Ifao, Le Caire,
1982.

Smith, Pierre, Le récit populaire au Rwanda,

Armand Colin, Paris, 1975.

Smith, Pierre, « Positions du mythe » in
Pontalis, Jean-Bertrand (éd.), Le temps de la
réflexion 1980, vol. 1, Gallimard, Paris, 1980,

p. 61-81.

Vauchez, André, Saints, prophétes et visionnaires.
Le pouvoir surnaturel au Moyen Age,
Albin Michel, Paris, 1999.

Vauchez, André, Lieux sacrés, lieux de culte, sanctuaires.
Approches terminologiques, méthodologiques,
historiques et monographiques, CEFR 273, Rome,
2000.

Veinstein, Gilles, « Les voies de la sainteté dans l'islam
et le christianisme », RHR 215, 1, 1998, p. 5-16.

Vincent, Jeanne-Francoise, Dory, Daniel
& Verdier, Raymond (éd.), La construction
religieuse du territoire, Anthropologie —
Connaissance des hommes, L'Harmattan, Paris,
1995.

Voile, Brigitte, Les coptes d’Egypte sous Nasser. Sainteté,
miracles, apparitions, Collection Moyen-Orient,
CNRS Editions, Paris, 2004.

Weber, Max, La domination, 1. Kalinowski (trad.),

La Découverte/Poche, Paris, 2015.

Weens, Sylvie, « Between Myth and Reality:

The Andraos Collection », EgArch 44, 2014,
p. 26-29.

Wilbour, Charles, Travels in Egypt (December 1880 to
May 1891), Letters of Charles Edwin Wilbour,
Jean Capart (éd.), Brooklyn Museum,
Brooklyn, New York, 1936.

Kamal, Youssouf, Monumenta Cartographica Africce
et ZEgypti, vol. 3, fasc. 3, Youssouf Kamal (éd.),
Le Caire, 1933.

Kamail, Y@ annas, al-Sahid Wannas, Maktaba Kirla
bi-$ubri, Le Caire, n.d.

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.
Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 259

3

Fig. 1-4. Représentations d’Anba Wannas al-Aqsuri (Collection E. Serdiuk).

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.

Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

260 ' AUX ORIGINES DU TOPOS D'ANBA WANNAS AL-AQSURI

Fig. 6. Cénotaphe d’Anba Wannas al-Aqgsuri (E. Serdiuk, 2016).

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.

Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

EMMANUEL SERDIUK 261

= L B

LOUKSOR

Aunrvic.
g TYerrain

Fig; 7. Carte de Louxor (K. Baedeker, 1914).

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.

Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 52 (2019), p. 219-262 Emmanuel Serdiuk

Aux origines du topos d’Anba Wannas al-Aqsuri et des enjeux identitaires de la communauté chrétienne de Louxor au début du xxe siecle.

Regards croisés entre I'« hagiotopographie » et la « pratique du mythe » de Lambros Couloubaritsis
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

