MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 52 (2019), p. 193-218
Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette

Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une
|égende copte

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE

Le miracle du Muqattam a travers les siécles

Origines et réinventions d'une légende copte

RESUME

Le miracle du déplacement du Muqattam circule au sein de la communauté copte depuis
un millier d’années. Aujourd’hui encore, il est souvent évoqué par les fidéles de I'Eglise copte
comme un exemple de victoire de la foi chrétienne contre I'islam. Ce récit, méme s'il posséde
des traits structurels fixes, a pourtant connu d'importantes variantes au fil des siécles, au départ
de sa premiére attestation dans le corpus copto-arabe de ' Histoire des Patriarches d’Alexandrie.
De maniére générale, il a surtout vu se développer ses aspects apologétiques, finissant par inclure
la conversion au christianisme du calife al-Mu‘izz, qui fonda la ville du Caire 4 la fin du x°s.
Au xx°s., cette afirmation fit ['objet de débats virulents dans la presse. A partir des années 1970,
un jeune précheur redonna une nouvelle jeunesse A ce récit en entreprenant de fonder un
énorme lieu de culte au Muqgattam, commémorant le miracle. Fruit d'une collaboration entre
un historien de I'époque contemporaine et de deux philologues, cet article entend propo-
ser une approche décloisonnée, ol l'histoire des textes dialogue avec I'analyse des pratiques
contemporaines. Cette recherche montre que, si de nombreuses traditions ont d’anciennes
racines, elles n’en sont pas moins toujours réinventées en fonction des contextes successifs au
sein desquels elles s'inscrivent.

Mots-clés:: copte, historiographie copto-arabe, miracle, Muqattam, réinvention de la tradition,
relations islamo-chrétiennes

* Gaétan du Roy, Chargé de cours invité, Université Saint-Louis (Bruxelles), gaetan.duroy@gmail.com
Manhal Makhoul, Maitre de langues, Institut des Langues Vivantes — Université catholique de Louvain,
manhal.makhoul@uclouvain.be

Perrine Pilette, Post-doctorante Marie Sktodowska-Curie, Sorbonne Université, perrine.l.pilette@gmail.com

. ) _ANNALES ISLAMOLOGIQUES 52 — 2018
Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette

Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

194 © LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

ABSTRACT

The miracle tale of the Moving Muqattam mountain has been circulating among the Coptic
community for a thousand years. Nowadays, members of the Coptic Church still refers to it
as an example of victory of the Christian faith over Islam. This narrative, even if it bears some
fixed structural features, went through numerous variations throughout times. On the basis of
its first attestation in the Coptic-Arabic text of the History of the Patriachs of Alexandria, it was
later further developped, mainly under an apologetic angle. Finally, it included the episode of
the Caliph al-Mu‘izz—founder of Cairo in the 10th century—converting to christianity. In the
20th century, this was subject to considerable debate in the press. From the 1970's onwards, a
young preacher revigorated the famous narrative by founding a huge place of worship at the
Mugattam, commemorating the miracle. This paper, which is the result of a collective work
by a historian and two philologists, intends to offer a collaborative approach, where the his-
tory of texts is combined with the analysis of contemporary practices. This research shows
that, even if numerous traditions have very old roots, they are always reinveted, depending on
successive contexts in which they take place.

Keywords: coptic, coptic-arabic historiography, miracle, Muqattam, reinvention of the

tradition, muslim-christian relationships

Introduction

Le Mugqattam, une montagne située en bordure orientale du Caire, est au coeur d'un spec-
taculaire miracle que I'on raconte au sein de la communauté copte depuis prés de mille ans:
la montagne fut déplacée par la seule force de la foi des chrétiens, en réponse & une provocation
de la part des autorités fatimides. Le présent article a pour but de présenter I'évolution de
I'histoire de la translation miraculeuse du Muqattam, depuis ses premiéres attestations dans les
sources médiévales copto-arabes jusqu’a ses actualisations contemporaines. Il entend mettre en
évidence les enjeux qui sous-tendent la création et la circulation de ce récit A travers le temps et,
dans une certaine mesure, a travers l'espace. Cette légende, encore trés vivante dans les milieux
coptes aujourd’hui, est d'un intérét majeur pour l'histoire sociale de I'Egypte car elle permet
notamment de mettre en évidence, A des époques successives, des processus de revendication
de l'espace urbain (ou public au sens large) par les chrétiens et les musulmans grice a la sa-
cralisation de la montagne, objet de concurrence symbolique. En outre, cette étude souligne
les processus de transmission, d’altérations et de réinvention d'une tradition sur une période
de preés de mille ans, ce qui nécessite de mettre A contribution les ressources de différentes
disciplines: I'histoire, la philologie, I'histoire des textes et I'anthropologie. En effet, 'origina-
lité de la démarche est de croiser les approches méthodologiques pour essayer de dépasser

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 195

les clivages trop marqués entre approches textuelles et enquétes de terrain, mais aussi entre
histoire ancienne et histoire contemporaine. Cela est d’'autant plus pertinent qu'en Egypte, de
nombreuses traditions attestées par les sources écrites sont encore bien vivantes. Tellement
vivantes qu'elles se sont adaptées 2 I'Egypte d’aujourd’hui, leur interprétation suscitant des
débats qui constituent aussi, 4 leur maniére, des enjeux de pouvoirs. Comme toute tradition,
celle du miracle est constamment réinventée. Elle posséde certes des traits structurels mais
ne peut étre comprise sans une étude fine de son contexte de production et de circulation’.
A partir de la conquéte arabe, au fur et 3 mesure de l'arabisation et de l'islamisation de
I'Egypte, une concurrence se développa entre chrétiens et musulmans pour le marquage reli-
gieux du territoire. Les musulmans souhaitaient sacraliser les espaces conquis dans un effort
d'appropriation auquel les chrétiens réagirent en développant une nouvelle géographie sacrée,
alimentée par de nouveaux récits religieux. Le meilleur exemple est constitué par le développe-
ment progressif de nouvelles et nombreuses traditions relatives au voyage de la Sainte Famille
en Egypte. En effet, aux x¢ et x1° siécles, les histoires chrétiennes concernant le parcours de la
famille du Christ dans la vallée du Nil se multipliérent — sans doute en réaction aux traditions
musulmanes qui apparaissaient 4 la méme époque?. Dans la foulée, le Muqattam, en tant que
montagne, fut également I'objet d'une telle compétition. En effet, « [T]outes les mythologies
ont une montagne sacrée » nous apprend Mircea Eliade’ et, dans le christianisme et dans I'islam,
les montagnes sont aussi souvent sacralisées. Le fait que le Mugattam soit la seule montagne a
proximité d'al-Fustat, puis du Caire, renfor¢a certainement la concurrence entre chrétiens et
musulmans pour s'approprier la sacralité de ce lieu. Il est probable que le nom « Muqattam »,
dont l'origine reste incertaine, ait été donné par les Arabes qui avaient coutume de baptiser
les montagnes se trouvant en territoire conquis“.
La premiére trace connue du récit du miracle se trouve dans le corpus arabe de 'Histoire
des Patriarches d’Alexandrie (abrév. HPA). I s'agit d'un recueil qui compile les biographies
— ou Vies (en arabe sira) — des patriarches de 'Eglise copte. Ce texte constitue non seulement
la plus importante source dont nous disposons pour écrire 'histoire des coptes mais égale-
ment une source majeure pour lhistoire du Moyen-Orient en général®. La présence du récit
du déplacement miraculeux au sein de 'HPA est particuliérement significative car celle-ci fait
office d'histoire officielle de 'Eglise copte. En effet, au x1¢ siécle, alors que 'usage de la langue

1. Marianne Shenoda a proposé une interprétation du miracle qui prend essentiellement en considération
ces traits structurels que nous évoquons et la dimension de plainte contre la domination de I'islam. Nous
considérons pour notre part que cette vision est trop essentialiste et néglige le contexte qui seul donne sens
A ce récit. Concernant l'invention de la tradition, nous nous appuyons sur les travaux d’Eric Hobsbawm.
2. Décobert, 2000, p. 250.

3. Eliade, 1989, p. 92.

4. Ragib, 1999, p. 161.

5. On lira sur ce texte den Heijer, 1989; 1991; den Heijer, Pilette, 2012; Pilette, 2013; Pilette, 2014;
den Heijer, 2015. Pour une nouvelle édition du texte complet de 'HPA, voir le projet International Coptic-Arabic
Historiography Project ICAHP) en cours a1'Université catholique de Louvain (Louvain-la-Neuve, Belgique):
https://uclouvain.be/fr/instituts-recherche/incal/ciol/international-copto-arabic-historiography-project-
icahp.html

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

196 ' LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

copte déclinait sensiblement parmi la population chrétienne désormais largement arabisée®,
I'Eglise décida de se doter d'une telle histoire en arabe, sous la forme d’une succession de
biographies de ses patriarches. A l'instigation du patriarcat, des sources coptes contenant des
données sur I'histoire de 'Eglise furent rassemblées, compilées, adaptées et traduites en arabe.
La rédaction du texte fut ensuite continuée dans cette langue. Grice 4 une étude critique des
manuscrits, ce compilateur a pu étre identifié comme étant un notable et diacre alexandrin du
nom de Mawhab ibn Manstr ibn Mufarri§” et non, comme on le prétend encore fréquem-
ment au sein de la communauté copte, Sawirus Ibn al-Mugqaffa®, premier auteur copte a avoir
écrit en arabe au x€ siécle®. Nous verrons plus loin que cet élément n'est pas anodin, puisque
Sawirus est I'un des acteurs du récit qui nous intéresse et qui se trouve dans la 62¢ Vie® du
corpus, celle du patriarche d'origine syrienne Abraham Ibn Zur‘a'™. Celle-ci trouve sa place
au sein d'un ensemble plus vaste constitué des Vies 56-65 et basé sur ['ouvrage en langue copte
perdu de Miha’il, évéque de Tinnis, probablement composé aux alentours de 1051, sous le
califat d’'al-Mustansir Billih (1036-1094). Avant de détailler le récit en question, il faut encore
signaler que Miha’1l était enfant au moment des persécutions dont furent victimes les coptes
vers 1010-1020, sous le califat d’al-Hakim, ce qui a pu avoir une certaine influence sur son récit".

Le récit du miracle™

Le récit commence par une succession difficile a la téte de I’Egh'se: au déces du patriarche
Anba Mini, on ne trouva personne pour lui succéder. C'est Abraham Ibn Zura qui fut choisi,
contre son gré, aux alentours de 975", Marchand syrien du nom d’Ibrahim, réputé pour sa
charité, il était proche du calife al-Mu‘izz, le premier de la dynastie des Fatimides égyptiens.
Un jour ot les évéques et les prétres étaient rassemblés dans I’Eglise de Saints-Serge-et-Bacchus,

6. Voir a ce sujet: Delattre, Liebrenz, Richter, Vanthieghem, 2012, p. 183-188.

7. Sur ce processus de traduction, adaptation et compilation, voir den Heijer, 1989, p. 81-116.

8. Atiya, 1991.

9. Comme I'HPA est composée de biographies des patriarches, cela impose des contraintes structurelles au
récit qui constituent souvent le coeur de la narration, méme si, 4 bien des occasions, ce sont les indications
historiques sur la communauté copte ou sur I'histoire politique qui prennent le plus de place. Dans le cas qui
nous occupe, il s’agit d’'un mélange entre la biographie du patriarche Abraham aux prises avec les difficultés
de sa communauté et le récit du déplacement de la montagne.

10. Sur ce patriarche, voir den Heijer, 1994 ; den Heijer, 2004 ; Boutros, 2013; Makhoul, 2015.

11. Miha’1l fut diacre et secrétaire du patriarche Sinada II. Il est ensuite nommé évéque, mais reste secrétaire
patriarcal: den Heijer, 1989, p. 151-152.

12. Le résumé du récit est basé sur la recension primitive du texte, inédite et conservée pour cette partie
dansle ms Paris arabe 303, £° 1881°-200t1°. Pour une nouvelle étude et édition critique de la Vie 62 dans cette
recension et dans ses versions tardives, voir la thése de M. Makhoul sur la branche syrienne de 'HPA, intitulée:
«La branche syrienne de I'historiographie d'Egypte: échanges textuels et culturels », Université catholique
de Louvain, 2018.

13. La datation est incertaine: Abraham est supposé contemporain du régne d’al-Mu‘izz (973-975) mais
certaines versions situent le « miracle» sous son fils al-‘Aziz ou encore al-Hakim. Sur ces problémes de
datation voir Garitte, 1963, p. 586-587.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 197

Ibrahim entra pour prier. L'un des prélats, I'apercevant, s'‘écria alors que ce devait étre Dieu
qui l'envoyait — les hommes d'Eglise le choisirent aussitot comme patriarche, l'intronisant de
force 3 Alexandrie'. Il prit alors le nom d’Abraham.

Le vizir du calife al-Mu‘izz s'appelait Ya‘qub Ibn Killis et était un juif d'origine irakienne
qui s'était converti a l'islam (ismailien) lorsqu'il entra au service d'al-Mu‘izz en Ifrigiya™.
Ibn Killis, selon le récit, était jaloux de I'accés privilégié dont le patriarche jouissait aupres
du souverain fatimide et ce sentiment 'amena a suggérer au calife d'opposer, au cours d'un
débat, 'un de ses amis juifs du nom de Musa au patriarche, et ce afin de lui dévoiler la vérité
sur la foi des chrétiens. Al-Mu‘izz accepta, proposant que le patriarche lui envoie un évéque
de son choix pour débattre, en sa présence, avec Masa'®. Selon le texte, c'est Sawirus qui fut
choisi pour représenter le patriarche lors du débat. Ce dernier humilia Musa en se basant sur
un passage de la Bible censé prouver l'ignorance des juifs: « Le beeuf connait son possesseur
et I'dne la créche de son maitre; mais Israél n'a point de connaissance, mon peuple na point
d'intelligence » (Is. 1-3). Sawirus conclut alors en afirmant qu'il ne pouvait pas discuter avec
les ignorants en présence du calife.

L'orateur juif chercha alors un moyen de laver 'affront et obtint une audience aupreés du
calife durant laquelle il signala A ce dernier un passage de I’Evangile: « Si vous avez de la foi
comme une graine de sénevé et que vous dites 3 la montagne: “Déplace-toi et jette-toi dans
la mer”, elle le fera' ». Le juif proposa au calife de tester la validité de la foi des chrétiens et
celui-ci, approuvant ses paroles, fit venir le patriarche Abraham 4 quiil demanda de confirmer la
présence de cette phrase dans I'Evangile. Le patriarche fut bien forcé de 'admettre et al-Mu‘izz
le mit alors au déf1 de réaliser un tel prodige, sans quoi les chrétiens seraient passés par le fil
de I'épée. Abraham, abasourdi, demanda au souverain trois jours de délai pour «trouver et
implorer le Seigneur ».

Le patriarche convoqua alors tous les prétres et notables du Caire. Il exposa la situation
au clergé et au peuple chrétien, et imposa aux moines du Wadi Habib (Wadi al-Natran)
de prier pendant trois jours et trois nuits. Abraham pria également trois jours entiers a

14. A cette époque, Alexandrie était encore le siége du patriarcat, méme si les patriarches résidaient de plus
en plus A Fustat ou dans des villes du Delta. Voir sur cette question den Heijer, 2002.

15. Bianquis, 1995, p. 89-90.

16. Ibn Killis lui-méme était réputé pour son goiit des débats. On en trouve trace dans un fragment des
documents de la Genizah qui présentent une réponse a une attaque du vizir contre la religion juive: voir
Cohen, 1990.

17. Voici les différentes occurrences dans la Bible du logion: Matthieu XVII, 20: « Si un jour vous avez
de la foi gros comme une graine de moutarde, vous direz i cette montagne: “Passe d’ici la-bas”, et elle y
passera». Matthieu XXI, 21: «Jésus leur répondit: “Je vous le dis en vérité, si vous aviez de la foi et que
vous ne doutiez point, non seulement vous feriez ce qui a été fait i ce figuier, mais quand vous diriez i cette
montagne: ‘Ote-toi de 12 et jette-toi dans la met’, cela se ferait” ». Marc XI, 23: « Je vous le dis en vérité, si
quelqu’un dit 4 cette montagne: “Ote-toi de 1A et jette-toi dans la mer” et s'il ne doute point en son ceeur,
mais croit que ce qu'il dit arrive, il le verra s’accomplir ». On notera encore dans le méme esprit cette autre
référence, Luc XVII, 6: « Et le Seigneur dit: “Si vous aviez de la foi comme un grain de sénevé, vous diriez
a ce sycomore: ‘Déracine-toi, et plante-toi dans la met’ et il vous obéirait” ».

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

198 " LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

I'Eglise al-Mu‘allaqa, tout en jetinant. Le matin du troisiéme jour, il tomba endormi, épuisé
par le chagrin. Durant son sommeil, la Vierge lui apparut en réve et, le rassurant, lui indiqua
qu'il pourrait trouver & Darb al-Fadid™® un tanneur borgne qui accomplirait le miracle. Ce
tanneur, anonyme dans les premiers récits, recevra le nom de Sam‘an dans des traditions plus
tardives. Le patriarche se rendit au lieu indiqué et rencontra le tanneur. Ce dernier narra au
patriarche sa propre histoire et I'épisode de son ceil arraché, sa vie simple et le fait qu'il ap-
portait chaque matin de I'eau aux pauvres. Ensuite, il informa le patriarche de ce qu'il devrait
faire pour accomplir le miracle. Le tanneur demanda 4 Abraham de se rendre au Mugattam
avec les prétres et tout le peuple, munis de croix, d'évangiles, d’encensoirs et de candélabres. Le
calife et ses soldats devraient rester d'un c6té, tandis que le prélat copte se tiendrait de l'autre.
Le tanneur ordonna qu'ils s'exclament « Seigneur, prends pitié (Kyrie Eleison) », une fois sur
place, pendant un long moment. Il recommanda que l'assemblée demeure silencieuse, avant
de se prosterner ensuite a trois reprises.

Rasséréné par les paroles de cet homme simple, le patriarche se rendit donc aupreés du ca-
life, comme demandé, et 'emmena avec sa suite au Muqattam. Les événements se déroulérent
comme prévu. Enfin, Abraham leur commanda de rester silencieux et se prosterna lui-méme,
ainsi que tous ceux qui I'accompagnaient. Et, 4 chaque fois qu'il relevait son visage et faisait
le signe de croix, la montagne se soulevait de terre. Lorsqu'ils se prosternaient, la montagne
revenait A sa place. Le calife, pris de panique, demanda alors au patriarche de faire cesser cela.

e dernier se retourna pour chercher des yeux le saint homme, mais on ne trouva plus trace de
Ced t p hercher des yeux | th t plus trace d
celui-ci. Enfin, al-Mu‘izz supplia le patriarche de lui exprimer n'importe quel souhait, affirmant
qu'il sempresserait de I'accomplir pour lui. Abrahim refusa d'abord, puis, cédant a l'insistance

u calife, lui suggéra d’autoriser la restauration des églises de Saint-Mercure et al-Mu‘allaga.
du calife, lui suggéra d g q

Sacralisations musulmanes du Muqattam

Les toutes premiéres mentions de la montagne du Muqattam sous son nom actuel sont, &
notre connaissance, présentes dans des sources littéraires produites dans un cadre musulman™
a une époque bien antérieure au récit de la translation miraculeuse. Cependant, aucune mention
du Mugattam antérieure 4 la conquéte arabe n’est connue a ce jour. La toute premiére attestation
du nom figure dans un poéme du premier siécle de I'islam. C'est le poéte Ayman ibn Huraym
(vir®-virr®s.) qui, en partant sallier 3 Bi§r ibn Marwan (27-86/647-705) — émir umayyade
en Irak — contre son frére ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Aziz ibn Marwan (61-101/681-720) — émir
umayyade d'Occident —, aurait prononcé des vers mentionnant le nom du Mugqattam®°,

18. Cette porte, 'une de la forteresse de Babylone, est identifiée dans Butler, 1902, p. 240-242.

19. Aucune mention du nom du Muqattam ne semble connue dans la documentation papyrologique en arabe,
dansI'état actuel des données disponibles. Nous tenons a remercier notre collégue Naim Vanthieghem pour
cette information.

20. Al—Gihiz, p- 63; Makhoul, 2015, p. 288.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 199

Un siécle plus tard, le chroniqueur Ibn ‘Abd al-FHakam (mort en 871) rapporte un dialogue
entre le patriarche chalcédonien d’Alexandrie Cyrus (al-Mugawqis en arabe®) et le conqué-
rant arabe ‘Amr Ibn al-‘As au sujet de I'achat du pied de la montagne®2. Cyrus demanda 2
‘Amr de lui vendre la plaine surplombée par le Muqattam. Ce dernier, étonné, écrivit au calife
‘Umar pour lui demander ce qu'il convenait de faire. Celui-ci répondit en ordonnant que I'on
interroge le patriarche sur la raison de cet intérét. Cyrus répondit alors: « Nous avons vu
dans les livres qu'elle contient les plantes du Paradis ». A quoi ‘Umar, apprenant la teneur
de ces propos, rétorqua: « Nous ne reconnaissons comme plante du Paradis que les croyants.
Alors, enterre dans [cette montagne] les musulmans qui sont décédés avant toi et ne lui
vends rien ». Selon la tradition, c'est ainsi que serait né le célebre cimetiére musulman de
la Qarafa, mieux connu aujourd’hui comme la « Cité des morts ». Le dénouement de I'histoire
nous apprend qu'un compagnon de la conquéte — un certain ‘Amir — mourut peu de temps
apres. « En arabe, explique Christian Décobert, la racine de “amara signifie “féconder, rendre
productif”. L'anthroponyme ‘Amir (participe actif) est “le fécondant”. La terre du Muqattam
a ainsi été fécondée par le musulman défunt ». Décobert propose de dégager la morale suivante
de cette histoire: « Les chrétiens attendent la fertilité d'une montagne stérile. Ils I'attendent
toujours. Et celle-ci se réalise avec l'arrivée des musulmans? ».

‘Umar al-Kindi, environ un siécle plus tard, reprend la méme histoire dans son
Kitab fada’il Misr, se référant a des traditions datant du virr® siecle**, Dans ce passage, une
confusion apparait entre le Muqattam, le Sinai et Jérusalem. Al-Muqawgqis affirme, en effet:
«Nous avons trouvé dans les livres que cette montagne était, de toutes, celle qui avait le plus
d’arbres, de plantes et de fruits. Y avait habité al-Mugattam b. Misr b. Baysar b. HHam b. Nah.
Et lorsque vint la nuit pendant laquelle Dieu parla 4 Muasa, Dieu révéla aux montagnes ceci:
“Je vais parler 4 'un de mes prophétes sur I'une d’entre vous”, Toutes les montagnes entendirent
et se dressérent, sauf la montagne de Jérusalem, qui se baissa et se fit tout petite. Dieu s'adressa
A elle: “Pourquoi fais-tu cela 2”25, Pour les punir de leur manque de modestie, les montagnes
durent offrir toute leur végétation i la montagne de Jérusalem et cest ainsi que le Mugattam
fut désormais dépourvu de plantes et d'arbres ». Dans les siécles qui suivirent la conquéte, une
«géographie spirituelle, faite de montagnes et de vallées confondues®*» contribua 2 investir
I'Egypte d’'un imaginaire islamique. Cette confusion entre le Muqattam et le Sinai arrime la
montagne cairote aux traditions juives et chrétiennes, tout en y introduisant des éléments de
téléologie annongant la conquéte arabe et la prise de possession du pied du Muqattam afin d'y

2I. Sur ce personnage et la description de sa prise de pouvoir a la place de Benjamin, patriarche
anti-chalcédonien envoyé en exil par Héraclius, voir den Heijer, 2000, p. 229.

22, Ibn ‘Abd al-Hakam, Futab Misr, p. 108.

23. Décobert, 1991, § 23.

24. ‘Umar al-Kindi est le fils de 'historien Abit ‘Umar Muhammad al-Kindi (897-961). Rosenthal, «al-Kindji,
Abt ‘Umar Muhammad ».

25, Cité par Décobert, 1991, § 38. Les éléments, notamment les montagnes, s’inclinant devant Dieu est un
théme présent dans le Coran. Toelle, 2007, p. 564.

26. Décobert, 1991, « Entre Moise et Pharaon », § 39.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

200 ' LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

installer le cimetiére musulman. De cette maniére, écrit Décobert, «la montagne a quelque
chose 4 voir avec les racines de l'islam, avec ce qui 'annoncait chez les chrétiens, avec I'attente
que sa seule désolation suscitait®7».

Alors que le récit du miracle du Muqattam avait déja commencé i circuler dans les mi-
lieux coptes, le célebre historien musulman al-Magqrizi (1364-1442) reprit lui aussi, dans ses
Hitat®8, le dialogue entre Cyrus et ‘Amr Ibn al-‘As, tout en collectant d'autres traditions
liées 4 la montagne. I ne fit pourtant aucune allusion au récit chrétien qui s’était déja diffusé.
Son récit 4 lui est précédé de quelques considérations concernant I'étymologie du nom de la
montagne, sur la base sur de sources antérieures, comme on en trouvait déja chez un autre
auteur musulman avant lui, & savoir Yaqit al-Hamawi?® (574-622/1178-1225). Il exposa no-
tamment des traditions auxquelles il ne semblait guére apporter de crédit, comme celle reliant
le nom de la montagne 4 un alchimiste du nom de Muqaytam. L'hypothése la plus probable
selon al-Magqrizi, qu'il attribuait 4 des savants non nommés, voulait que la racine V‘B (qtm),
synonyme du verbe k3 (qt°), fit référence a I'aspect tranché des falaises .

La tradition copto-arabe

Comme nous l'avons mentionné, la premiére trace connue du récit chrétien du déplace-
ment de la montagne — et avec lui la premiére mention du nom du Muqattam en contexte
copte — se trouve dans HPA. Il faut noter ici qu'une des caractéristiques notables de ce corpus,
récemment mise en évidence, est le fait que, depuis sa rédaction, il n'a eu de cesse d'étre adapté
au regard d'enjeux successifs liés aux époques qu'il a traversées. Il continua en outre 2 étre
complété par les nouvelles Vies des patriarches qui sont venues s'ajouter 2 liste des succes-
seurs de saint Marc. L'HPA constitue ainsi une tradition manuscrite et littéraire dite ouverte,
c'est-a-dire intrinséquement soumise 4 la modification, 4 I'instar du genre hagiographique dont
elle se rapproche tout autant que du genre historiographique®.

27. Décobert, 1991, § 38-43.

28. Al-Magqrizi, al-Mawa‘iz, p. 335-337.

29. Yaquat al-Hamawi, Mu‘§am, p.176-177. Pour les différentes hypothéses quant a l'origine du nom
« Mugqattam », voir Ragib, 1999 ; Makhoul, 2015.

30. Les racines gtm et qt‘ se rapportent au fait de couper, ou signalent une opération qui consiste 2 tailler
quelque chose. Notons que l'autre sens de la racine qtm, d’aprés le Lisan al-‘Arab, porte sur le « désir de
manger la viande, déchiqueter la viande, tenir au bout de ses dents ou mordre ». Lisan al-‘Arab, p. 488-489.
31. Sur 'HPA comme tradition ouverte, voir Pilette, 2013; 2014. Le texte comporte plusieurs recensions
textuelles, ou stades de rédaction. Parmi ceux-ci se trouvent la recension primitive, identifiée comme la plus
proche du travail de 'auteur — Mawhuab — et des sources coptes originales, la recension dite « pseudo-Vulgate »,
correspondant au stade de rédaction présenté dans les anciennes éditions critiques du texte, de méme que
de nombreuses recensions intermédiaires ou tardives. En fonction des Vies, les différences entre les versions
relévent de la syntaxe, du registre linguistique, du lexique, voire du contenu. Dans le cas qui nous occupe ici,
les différences en termes de contenu entre la recension primitive et la « nébuleuse tardive » sont minimes
et peu significatives. Pour le récit du miracle dans la « nébuleuse tardive », voir par exemple les manuscrits
Paris arabe 302 (f° 40v°-44v°), Musée copte, hist. 1 (f° 8r°-10v°); Vatican arabe 620 (f° 173r°-1761°).

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 201

Dans ce cadre, on constate que le récit du miracle connait des évolutions importantes et des
modifications dans une version dite indépendante de la Vie 62, c'est-a-dire circulant hors de son
corpus d'origine, ' HPA. Cette Vie est conservée dans une série de recueils, comprenant d'autres
textes, produits entre le xv1° et le x1x° siécle?*, Parmi ceux-ci se trouve le ms Paris arabe 282
qui en est I'un des témoins les plus importants. Notons que quatre de ces manuscrits sont
écrits en karsani (arabe écrit en caractéres syriaques) et que I'existence méme de ces versions
« syriennes » semble attester d'une circulation du récit hors des milieux coptes. Les Eglises
syriaque et copte entretinrent d'ailleurs de bonnes relations aprés le concile de Chalcédoine,
par l'intermédiaire d’échanges culturels et religieux — les siéges patriarcaux des deux Eglises
ont méme été occupés par des membres de l'autre Eglise33. Le patriarche Abraham, d'origine
syrienne, avait, par exemple, de bons rapports avec le monastére Dayr al-Suryan méme s'il
n’entretenait aucun lien avec son Eglise—mére 34, Clest sans doute i la lumiére de ces relations
cordiales qu'il faut interpréter la transcription de la Vie d’Abraham en karsani. Il n'est pas
impossible que 'accession d'un Syriaque au trdne patriarcal d’Alexandrie ait été une source
de fierté pour les communautés syriaques d'Egypte et/ou du Levant, ce qui pourrait expliquer
la production d'une telle version en karsani.

Notons a présent les principales variations du texte des manuscrits de la version indépen-
dante par rapport au récit original présenté ci-avant (recension primitive de THPA) 3, Celles-ci
se retrouvent toutes dans le récit qui circule de nos jours parmi les coptes:

— Le tanneur, anonyme dans ' HPA, recoit le nom de Sam“an et la cause de la perte de
son ceil est développée. On savait qu'il avait convoité ce qui ne lui appartenait pas, mais
on apprend, plus précisément, qu'il avait regardé la jambe découverte d'une cliente.
On apprend également que cet événement s'était déroulé alors qu'il exercait la profession
de cordonnier, avant de devenir tanneur apres la perte de son ceil.

— Cette version fait précéder la priere des chrétiens pour le déplacement de la montagne
par une priére des juifs et des musulmans, mettant ainsi en avant I'ineflicacité des sup-
pliques de ces derniers.

— Le mouvement de la montagne varie également: au lieu de se soulever et de revenir 4 sa
place, la montagne se déplace d'un lieu 4 un autre, en plusieurs morceaux. Seule cette
version du mouvement du Muqattam permettra, dans des ajouts ultérieurs, de lier la
fondation du Caire 4 ce miracle. Si la translation de la montagne est présente dans la
version indépendante de la Vie d’Abraham, la mention explicite d'une contribution du
miracle 4 la fondation du Caire n'apparait que dans les années 1930, époque caractérisée
par d'intenses débats autour du nationalisme égyptien?®.

32. Pour une liste des manuscrits concernés, voir den Heijer, 1989, p. 25-27.

33. Cette proximité explique dailleurs l'installation d'une communauté syriaque en Egypte et la fondation
du monastére portant le nom de Dayr al-Suryan, voir Fiey, 1972-1973, p. 323-346.

34. Den Heijer, 2004, p. 50

35. Den Heijer, 2004, p. 52-53.

36. On doit probablement cet ajout & Armanyas Haba$i, un moine du monastére des Syriens. Celui-ci
contribue a établir la nouvelle édition du Synaxaire en 1935, o1 la volonté du calife d’agrandir Le Caire grice

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

202 " LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

— Enfin, le calife se convertit au christianisme. Dans les manuscrits de la version indé-
pendante écrits en arabe, il demande A étre baptisé par le patriarche et disparait ensuite
mystérieusement, Dans les manuscrits écrits en karsani, il rejoint un monastere pour y

vivre comme un moine.

L'histoire du déplacement du Muqattam se perpétua également dans le Synaxaire, calendrier
de commémoration des saints utilisé durant la liturgie. Nous ne savons pas quand le récit y fut
introduit, ni méme exactement quand ce recueil en langue arabe fut compilé37, méme s'il est
certain que le corpus de 'HPA en fut I'une des sources principales®®. Une hypothése avance
cependant le x1v® siécle comme date probable de composition®. En ce qui concerne le devenir
de notre récit de miracle dans ce cadre, son contenu est trés proche de la version primitive
de 'HPA mais se trouve abrégé et ne mentionne donc pas certains détails. Le tanneur n'y a
toujours pas de nom, ce qui confirme bien que le nom de Sam‘an et autres ajouts se sont bien
faits au sein d'une version paralléle de 'HPA, ou indépendante#°. A noter aussi que, dans
une version plus récente du Synaxaire datant des années 1930+, I'histoire connait certains
développements mais le saint n’a toujours pas de nom.

Enfin, une derniére variation dans le récit mérite encore d’étre mentionnée et concerne
cette fois le nom du calife qui provoque les chrétiens. En effet, plusieurs versions ne désignent
pas al-Mu‘izz comme le calife de I'histoire mais bien son fils al-‘Aziz (dont la graphie arabe
est proche d'al-Mu‘izz), ou encore son petit-fils al-Hakim. Tout d'abord, la mention du
nom d'al-‘Aziz provient de 'Histoire des Eglises et des Monastéres d’Egypte (Taribh al-Kandis
wa-l-Adyura), un autre texte majeur de la littérature historiographique copto-arabe, composé
entre la premiére moitié du x11° et la premiére moitié du x111° siecle. Il s'agit d'une somme
historico-topographique concernant I’Egypte et les régions avoisinantes, issue d'un processus
de compilation complexe de sources antérieures, parmilesquelles ' HPA %, La version du récit
contenue dans ce texte est un abrégé de celle de 'HPA et peut, plus précisément, étre rattachée
a saversion indépendante par la présence de la priére inefficace des juifs et des musulmans avant
celle des chrétiens®. La transformation du nom d'al-Mu‘izz (;All) en celui d'al-‘Aziz (;;;21)
résulte probablement d’'une erreur scribale. Il faut encore noter que d'autres versions, orales
et plus tardives, du miracle le situent méme sous le régne d'al-FHakim. Ce dernier changement

au miracle apparait dans le texte. Ce méme moine publie en outre le premier livre consacré uniquement au
miracle au milieu des années 1930, Voile, 2013, p. 98.

37. Coquin, Atiya, 1991.

38. Den Heijer, Pilette, 2012a.

39. Coquin, 1995. Sur les différentes éditions et leurs défauts voir la partie rédigée par Coquin dans Coquin,
Atiya, 1991.

40. Den Heijer, 1994a.

41. Publié au Caire 4 Matba‘at al-Misriyyat al-ahliyya, p. 191-195.

42. Sur ce texte, voir den Heijer, 1993 ; 1994b; den Heijer, Pilette, 2012b. Une nouvelle édition critique du
texte, combinée 3 un systéme d'information géographique (SIG) est en cours de préparation par I'un des
auteurs de cet article, Perrine Pilette.

43. BEvetts, 1895, p. 117.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 203

s'explique peut-étre par la présence, dans le texte des manuscrits de la recension indépendante,
du terme al-hakim, dans le sens de « gouvernant », accompagnant la plupart du temps le nom
de al-Mu‘izz 44,

Il nous faut mentionner enfin I'étonnante similitude du récit du déplacement du Muqattam
avec une histoire recueillie en Irak par Marco Polo (1254-1324). Celui-ci relate une légende
tellement semblable A celle qui nous occupe qu’elle ne peut avoir qu'une origine commune avec
la tradition égyptienne. Le grand voyageur italien nous indique que I'histoire qu'il nous relate
s'est produite en 1225, quelque part entre Bagdad et Mossoul#*. Le calife souhaitait se débar-
rasser des chrétiens et les convoqua. Il leur montra le passage de I'Evangile concernant la foi
qui déplace les montagnes et leur donna dix jours pour déplacer une montagne qu'il leur avait
désignée. Un ange apparut ensuite au patriarche le neuviéme jour et lui dit d'aller trouver un
cordonnier borgne qui pourrait réaliser le prodige. C'est évidemment cette précision qui dte
les derniers doutes. Le texte ajoute de plus le passage ot1 le cordonnier s'arrache un ceil parce
qu'il a été tenté par la jambe d'une cliente. La montagne est déplacée et le calife se convertit
en secret au christianisme. Il nest pas impossible que Marco Polo ait entendu ce récit en
Mésopotamie — nous avons vu que le récit avait circulé, méme si les textes syriens sont plus
tardifs — mais il est également envisageable que le grand voyageur ait « plagié » une histoire
qu'il a lue ou entendue par ailleurs au sujet de 'Egypte et l'ait transposée en Mésopotamie 4°.

Contexte d’émergence du miracle

Le logion de la foi déplacant les montagnes se retrouve dans les Evangiles, dans certains
apocryphes et méme dans le Coran, mais il s'agit surtout d'utilisations métaphoriques de cette
parole. C'est seulement dans des écrits concernant Grégoire le Thaumaturge qu'un miracle
impliquant le déplacement d’'un rocher est raconté en rapport avec ce logion. La premiére
version, en grec, est due & Grégoire de Nysse (335-394)+7. Il en existe aussi une version copte
(bohairique), dont d'importants fragments ont été retrouvés dans la bibliothéque du monastére
Saint-Macaire4®,

Le récit du miracle du Muqattam apparait sous le régne des califes fatimides du Caire, plus
précisément sous le cinquiéme d’entre eux, al-Mustansir (1029-1094). Cette période est I'une
de celles ot la situation des chrétiens est la plus favorable et o1 les élites coptes entretiennent
d’excellentes relations avec le pouvoir, entrecoupées de brefs intervalles de persécution. En effet,
les deux premiers représentants de la dynastie, al-Mu‘izz et al-‘Aziz, étaient réputés pour leurs
dispositions favorables envers les chrétiens et les juifs, comme le montre le cas du chrétien
‘Isa Ibn Nasturus qui officie comme I'équivalent d'un vizir, sans en avoir le titre, 4 la fin du régne

44. Den Heijer, 1994a, p. 201; Boutros, 2017, p. 165-166.

45. D’aprés I'édition/traduction de Latham, 1978, p. 53-57. Voir aussi den Heijer, 2004b, p. 54.

46, Pourtant, le premier texte européen faisant mention de ce miracle date du x1v°®s.

47. Dans le Panégyrique sur Grégoire le Tbaumaturge: De vita Gregori Thaumaturgi, 22, 23-25, Patrologia
Graeca 46, p. 915-920.

48. White, 1926, p. 144-156.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

204 ' LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

d’al-‘Aziz*°. Pendant la premiére partie de son régne, le calife al-Hakim — troisiéme calife fati-
mide — fait, 4 I'inverse, preuve d'une grande intolérance vis-a-vis des non-musulmans, ordonnant
par exemple la destruction du Saint-Sépulcre 4 Jérusalem. Plusieurs églises sont aussi rasées
sur son ordre®°, Par ailleurs, ce personnage haut en couleur et controversé se distingue par ses
maniéres originales, notamment ses promenades incognito au cceur de la vieille ville. Rappelons
aussi que sa « disparition » sur le Muqattam laisse planer autour de lui une aura de mysteére®'.
Quant A Miha’il de Tinnis — auteur de la source copte daprés laquelle la Vie 62 de 'HPA fut
traduite en arabe —, il fut le témoin, dans son enfance, de cette période de persécution sous
le régne d’'al-Hakim, et ceci pourrait expliquer qu'il ait inclus dans sa biographie d’Abraham
cette histoire de miracle, lourde de menaces pour la communauté copte. Selon une estimation
récente, la supériorité démographique des chrétiens commencerait  vaciller autour de 9oo*?.
Si la présence copte se maintient probablement dans les campagnes plus solidement qu'on
ne l'avait cru auparavant, le x1° siecle marque peut-étre une nouvelle période de déclin®3. Cet
affaiblissement au fil des x© et x1° siécles du poids démographique des coptes pourrait également
contribuer a expliquer le sentiment de vulnérabilité qui transparait au travers de la légende.
D’ailleurs, les versions ultérieures du récit vont renforcer la charge apologétique et l'insistance
sur la supériorité de la foi chrétienne. On pense principalement a l'ajout de la translation de
la montagne et, bien sir, 4 celui de la conversion du calife5*.

L'une des maniéres de décrypter ce récit serait d'y voir la défense d'une position, d'une in-
fluence dont la communauté chrétienne jouissait sous les premiers Fatimides et qu’elle sent lui
échapper . En effet, le récit insiste beaucoup sur les bonnes relations (du moins avant la menace)
entre le patriarche et le calife*®. L'épisode cloturant l'histoire du miracle — c'est-a-dire la
demande de réparer deux églises importantes du Caire copte —, s'avére particulierement révé-
lateur. Il s'agirait, dans cette optique, de défendre le droit de plus en plus menacé, si ce n'est de
construire des églises, au moins d'entretenir celles qui existaient. Cette histoire constituerait ainsi
«une justification de la position favorable des notables coptes pendant la période fatimide” »:
le miracle viendrait, en quelque sorte, conforter cette position dominante et les droits acquis
par la communauté. De maniére moins consensuelle, le miracle vient affirmer avec fermeté

49. Den Heijer, 2008, p. 48.

50. Boutros, 2017, p. 146-155.

51. Al-Hakim aurait disparu en 1021, alors qu'il se promenait un soir sur le plateau du Muqgattam. Il a laissé
les deux personnes qui 'accompagnaient en leur ordonnant de I'attendre et n’est jamais réapparu. Certains
récits ont alors supposé que sa sceur Sitt al-Mulk, qui assura ensuite la régence, l'avait assassiné. D’autres
histoires ont circulé, selon lesquelles il aurait été assassiné par un inconnu, ou encore, se serait réfugié dans
un monastére (d’ol la confusion avec notre récit). Voir Walker, 2017.

52, Mouton, 2003, p. I13.

53. Mouton, 2003, p. 120-121.

54. Swanson, p. 51.

55. Cette interprétation nous été suggérée par Johannes den Heijer.

56. On trouve de nombreux exemple dans 'HPA de ces bonnes relations émaillées de conflits, entre le
patriarche et le gouvernant musulman de I'Egypte. Swanson, 2010, p. 6-I1.

57. Den Heijer, 2004, p. 51.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 205

que «n'importe quel défi A la foi chrétienne est vain®®». C'est une démonstration de force et,
finalement, une preuve de la supériorité de la foi chrétienne sur l'islam°, en méme temps
qu'une revendication de la sacralité chrétienne du lieu contre les prétentions musulmanes.

Dernier élément d'interprétation qui pourrait avoir un lien avec le récit: en 1006-1007,
d'importantes pluies projetées en torrent le long des versants de la montagne engloutirent un
quartier d’esclaves africains qui n'était pas intégré aux remparts, lesquels d'ailleurs « ne peuvent
freiner les torrents fougueux qui les défoncent pour se ruer au sein du Caire, et déchirer I'enceinte
du grand Palais® ». Cette catastrophe pourrait-elle étre a l'origine du récit du déplacement
du Mugattam, posé sur le papier vers 105172

Une tradition liée 4 des pratiques

On le voit, il reste délicat de déterminer le contexte d'émergence d'un tel récit. Essayons
maintenant d’adopter un autre angle de vue, en abordant I'ancrage du miracle dans I'espace
sacré et son inclusion dans les pratiques religieuses des coptes. Le déplacement du Mugattam
s'inscrit notamment dans le calendrier liturgique copte. Trois jours de jetine supplémentaires,
ajoutés 2 la fin du jetine de la Nativité (25 novembre-6 janvier), sont directement attribués a
la commémoration du miracle. On trouve la premiére mention de 'addition de ces trois jours
dans les Quinze canons du patriarche Christodolus (1047-1077) sans mention d’'une raison
précise. Youhanna Nessim Youssef note de maniére laconique: «later tradition justified the
addition as a commemoration of the Miracle of the transfer of the Muqgattam®». Une autre
tradition prétend également que ces trois jours furent ajoutés « en compensation d'une dispense
générale accordée pour les mariages entre cousins germains, au 4° degré ®>».

Un indice apparaissant pour la premiére fois dans un récit du x111° siécle va nous permettre
d’entrevoir I'ancrage du récit dans des pratiques concrétes. Il s'agit d'une colonne de I'église
al-Mu‘allaga, peinte 4 I'efligie de la Vierge et contre laquelle le patriarche se serait endormi apres
ses trois jours de priéres. Cette peinture peut toujours étre observée aujourd’hui et constitue
I'un des plus anciens lieux de mémoire du miracle®. La Vierge, selon certaines versions du récit,

58, Den Heijer, 1994, p. 195.

59. C’estencore dans cet esprit que 'histoire est racontée au sein des familles, si nous en croyons le témoignage
d’un copte ayant grandi en Italie. C’est surtout de cette maniére que le récit est souvent mis en exergue par
les coptes que croisés au Caire.

60. Ragib, 1999, p. 172.

61. Nessim Youssef, 2009, p. 81.

62. Masson, 2012, p. 250.

63. Disons un mot d’une tradition attestée en Occident, mais dont nous ne savons pas si elle a un équivalent
oriental. Cela pose la question d’une éventuelle influence des franciscains italiens présents au Caire au
x1v© siécle. On trouve dans la Bible des métaphores dela Vierge, comme colonne ou pilier. Dieu est également
décrit plusieurs fois comme apparaissant dans une colonne de nuages ou de feu, colonne qui a été identifiée
comme un symbole de la Vierge par saint Bonaventure (1221-1274) lui-méme franciscain et italien. Mais dés
le premier siécle, vers 40, la Vierge apparait sur une colonne a saint Jacques pendant qu'il préche. La Vierge
lui donne une statue d’elle-méme tenant I'enfant Jésus et un pilier de jaspe. Cet épisode donne lieu a de

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

206 © LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

serait sortie de la colonne pour parler 4 Abraham 4, La plus ancienne mention de cette colonne
se trouve dans le Chronicon Orientale, ouvrage anonyme composé dans la deuxiéme moitié du
x111° siécle, et constituant une version abrégée de la section historique du Kitab al-Tawarib
d’Aba Sakir Ibn al-Rihib dont la rédaction avait été terminée peu de temps auparavant®:

La Dame lui apparut pres de la colonne et lui dit: « Va au chemin des tourneurs au Qasr al-Sama,
et celui qui passera par cette route portant sur ses épaules une cruche d’eau, c'est par ses mains

que votre salut viendra.

Dans la version indépendante de THPA que nous avons présentée plus haut, la colonne
apparait aussi mais le patriarche ne fait que s’y adosser. Ce détail est présent dans le manuscrit
Paris arabe 282 (o1 sont présentes les modifications principales par rapport au récit  HPA) de
méme que dans des manuscrits en karsani édités par Leroy °. Le récit du Chronicon se rattache
aussi A cette version par 'évocation de la priére des juifs et des musulmans. Rappelons ici que la
version la plus ancienne du miracle mentionnait déja i plusieurs reprises I'église al-Mu‘allaqa:
Abrahiamy jetine, la Vierge y apparait et le calife autorise sa reconstruction 2 la suite du miracle.
La colonne vient confirmer cet ancrage spatial de la mémoire du récit: Johannes den Heijer a
écrit, A propos du texte du manuscrit Paris arabe 282, qu'il est « manifestement destiné a une
présentation orale, sans doute dans les églises, et peut-étre produite afin de remplacer le récit
moins spectaculaire du Synaxaire®”». Il se pourrait donc que l'on retrouve ici la trace d'une
tradition orale perpétuée au sein méme de l'église al-Mu‘allaga. Nous avons d'autres indices
allant dans ce sens grice A des témoignages de voyageurs européens en Egypte, qui se font
raconter ['histoire lorsqu'ils visitent le Vieux-Caire.

Le premier de ceux-ci est Symon Semeonis, un franciscain irlandais qui visite I’Egypte en 1323
et qui écrit, parlant de I'église al-Mu‘allaqa: «II existe encore une colonne de marbre blanc,

nombreux écrits et 4 une abondante iconographie. Laissons cela en suspens mais nous avons la une piste
qui pourrait attester d’'une influence dans un sens ou dans l'autre. Voir D’Ostrow, 2010. Les références
bibliques sont Exode (XIII, 21; XXII; XXXIIJ, 9), Nombres (XII, 5; XIV, 14), Deutéronome (XXXI, 15),
Apocalypse d’Esdras (IX, 12).

64. Clest 4 Charalambia Coquin que 'on doit cette observation et surtout c’est elle qui a rassemblé les
références des récits de voyageurs occidentaux qui racontent L'histoire du miracle avec le détail de la colonne.
Voir Charalambia Coquin, 1974.

65. Sidarus, 1975, p. 43-46. Sur Ibn al-Rahib, voir aussi Sidarus, 2004, p. 396 ; 2016 ; Mikhail, 2017, p. 15-17.
Traduction d’aprés Petrus Ibn Rahib, p. 134. Le Kitab al-Tawarip contient aussi une mention a la fameuse
priére juive et musulmane (den Heijer, 2004, p. 53, n. 38). Peut-étre y évoque-t-il aussi la colonne mais nous
n’avons malheureusement pas pu avoir accés a la récente édition, Moawad, 2016.

66. Leroy, 1909, p. 386.

67. Den Heijer, 2004, p. 51-52.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 207

d’ot1 on raconte que Sainte Marie a parlé 3 un Jacobite au sujet de la libération des chrétiens®® ».

Leonardo Frescobaldi, un voyageur issu de la noblesse florentine, en livre un autre témoignage
ala fin du x1ve siécle®:

La troisieme [église] était celle de Sainte-Marie des Escaliers de la Colonne. Elle est trés dévote et
trés bien décorée. Iy a deux grands miracles reliés A elle. Le premier est une colonne ott Notre Dame,
sculptée 4 la demande des évéques et canons de cette église, parla tandis qu'un Juif était en train

de calomnier notre foi en présence du Sultan.

Joos Van Ghistele (1482-1483), un noble flamand en pélerinage en Terre Sainte, relate que
I'église qu'il visite « est appelée I'église de Notre-Dame de la Colonne 4 cause d'un grand miracle
qui se produisit une fois jadis, de la maniére décrite ci-dessous [...]7°». Frére Jean Thenaud,
gardien du couvent des Cordeliers d’Angouléme, qui partit d'une mission aupres du sul-
tan Mamelouk Qansith al-Gari (1501-1516) 7", mentionne également « Nostre Dame de la
Coulomne » en 151272, Johan Vansleb, en 1672-1673, envoyé au Caire par Louis XIV afin
d’'acheter des manuscrits pour la bibliothéque royale, rapporte également le miracle”. Il est
le premier A évoquer explicitement la présence d'une image de la Vierge7+:

A lentrée de cette église, on y voit sur une des colonnes qui sont 4 la main droite, une petite image
dela saint Vierge que les Coptes disent avoir parlé 3 Ephrem, 'un de leurs patriarches, le consolant

qu'il estoit fort affligé A cause de Meez le din alla [...]

Ce qui nous intéresse ici est que tous ces voyageurs entendent raconter le récit du mi-
racle lorsqu'ils visitent le Vieux-Caire, ce qui montre que celui-ci est resté bien vivant au
fil du temps, raconté en un lieu précis. Cela témoigne du fait que cette histoire ne s'est pas
transmise uniquement dans des textes mais également dans des traditions orales dont la co-
lonne de l'église Mu‘allaga constitue la trace” — «I'événement s'est inscrit dans le lieu sur le
mode du signe et de 'empreinte’® ». La colonne semble donc avoir été vénérée en lien avec le

68. Coquin, 1974, p. 74. Sur ce voyageur et d’autres 4 la méme époque, voir Grabois, 2003-2004.

69. Bellorni & Hoade, 1948, p. 2-3 pour l'identification, p. 50-51 pour le texte.

70. Van Ghistele, 1976, p. 51-53.

71. Carré, 1956, p. 3-4. Qansith al-Giiri est I'avant-dernier sultan mamelouk. Il est un esclave du sultan Qa’itbay
qui est successivement gouverneur de Haute Egypte puis grand chambellan d’Alep. Qansiih al-Gari devient
sultan 4 I'occasion d’une révolte militaire en 1501. Holt, p. 552-553.

72. Le voyage outremer de Jean Thenaud, p. 51-52.

73. Delahaye, 2003.

74. Relation d’Egypte, p. 51-52, note 2.

75. Notons ici que ces auteurs européens avaient tendance 2 stéréotyper leurs récits en fonction de leur
culture biblique et orientaliste. Ils se lisaient souvent les uns les autres. Pourtant, ils parlentici d’'une histoire
qui n’a pas de lien avec leur culture religieuse, ce qui tendrait 4 montrer qu’il ne s’agit pas d'une projection
comme c’est par exemple le cas lorsque les pyramides sont identifiées aux greniers a blé du prophéte Joseph.
76. Albert, 2000, p. 119.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 " LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

miracle du Mugqattam. De manieére générale, le Vieux-Caire, qui contient jusqu'a nos jours
les plus anciennes églises du Caire — Babylone pour les voyageurs occidentaux —, constitua un
véritable conservatoire de I'histoire sacrée des coptes, abritant notamment une source ot la
Sainte Famille se serait désaltérée durant sa fuite en Egypte?”: ces récits dessinent une véri-
table « topographie légendaire7®» pour les chrétiens. Celle-ci fut parfois contrariée au cours de
I'histoire par des prétentions musulmanes concurrentes sur les mémes lieux, comme lorsque
les pouvoirs ayyoubide et mamelouk mirent en valeur le jardin de Matariyya revendiqué par
les deux communautés?®. Certains lieux de mémoire, en revanche, se perpétuent uniquement
au sein de la communauté chrétienne: c'est le cas de la 1égende du Mugqattam. Cette tradition
relatant une nette victoire de la foi chrétienne pouvait sans doute difficilement étre partagée
avec les musulmans qui l'auraient percue comme une provocation.

Un autre lieu va s'ajouter plus tardivement i cette topographie légendaire du miracle,
i savoir le «baptistére du Calife» (Ma‘madiyyat al-Sultan), qui renforce encore I'ancrage de
la 1égende dans le Vieux-Caire. On le visite encore de nos jours. Cela montre que les lieux
sacrés liés au miracle se multiplient, contribuant a souligner la part la plus polémique du
récit, c'est-a-dire la conversion du calife. Cest I'historien Alfred Butler, dans son ouvrage
sur l'histoire des églises du Caire, qui mentionne ce monument pour la premiére fois au
x1x° siecle®. A l'occasion d’une visite au Vieux-Caire, il relate une histoire que le prétre
de I'église d’Abu Sayfayn (Saint-Mercure) lui a racontée. Le calife al-Mu‘izz se fit lire les
Evangiles et le Coran pour comparer les deux ouvrages et, aprés réflexion, finit par trancher
« Mubammad ma-fis» (il n'y a pas de Muhammad). Il ordonna alors que soit détruite la mos-
quée jouxtant |'église d’Anba Sinada pour reconstruire Abi Sayfayn. Le calife devint ensuite
chrétien et « se fit baptiser dans le baptistére attenant 4 la chapelle Saint-Jean® ». C'est & propos
de ce baptistére et de la conversion du calife qu'éclate en 1931 une vive polémique opposant
Murqus Simaika Pacha (1864-1944) A des journalistes et intellectuels musulmans. Il mentionnait
furtivement dans un petit texte décrivant les monuments coptes, paru dans une publication
officielle, « une petite église qui posséde des cloisons d'époque fatimide [...] et un baptistére
dont on dit que le calife al-Mu‘izz li-Din Allah s’y est fait baptiser en secret®». Cela suscita
une importante polémique et de nombreux articles de presse obligérent finalement Simaika 4
préciser dans al-Abram qu'il ne croyait pas que le récit fut véridique.

77. Valensi, 2002.

~8. Halbwachs, 2008.

79. Valensi, 2002, p. 130.

80. Butler, 1970 [1884].

81. Butler, 1970, p. 127.

82, Taqwim al-bukama al misriyya li-sanat 1931, p. 171.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE 209

Réinventions contemporaines

Le récit du miracle s'est donc transmis au sein de la communauté copte au fil des siécles,
non sans évoluer au gré des contextes. Au milieu des années 1970, un jeune précheur chrétien
va réinvestir ce récit et faire batir des lieux de culte dédiés au saint Sam“an au coeur méme des
falaises du Muqattam. Le miracle va désormais inscrire son empreinte au pied du Mugattam,
le lieu-méme du récit. Cette fondation d'églises sur la montagne n'allait guére de soi. En effet,
«le caractére sacré n'est pas consubstantiel au site mais il résulte d'un ensemble d'opérations
visant 3 le distinguer de son environnement® ». Personne n'avait songé, durant des siécles, a batir
un sanctuaire 2 la gloire du miracle sur le Muqattam méme. Ces opérations furent le fait d'un
entrepreneur religieux de talent qui mania habilement la tradition du miracle et la réinventa
en se glissant dans les habits du saint Sam‘an qui avait accompli le miracle mille ans plus tot.
Ce précheur, Farahat Ibrahim, naquit en 1942 dans un village du Delta. Il s'installa au Caire dans
les années 1960 pour travailler dans I'imprimerie de l'association religieuse « Halas al-Nufus ».
Il s'agissait d'une association religieuse qui sillonnait les campagnes pour amener les chrétiens
a rencontrer « réellement » le Christ a travers la lecture de la Bible. Elle promouvait I'idée qu'il
était nécessaire de se convertir 2 sa propre religion et qu'il ne suffisait pas d'étre né dans une
communauté chrétienne pour étre vraiment chrétien. Cette vision était assez proche des idées
pronées par les Evangéliques et s'avérait également compatible avec la vision modernisatrice
des chrétiens éduqués, voyant dans les paysans des arriérés dont la pratique religieuse s’était
obscurcie de superstitions et d'influences islamiques. A cette époque, Farahit se rapprocha
également d'un prétre copte lui aussi influencé par les courants protestants évangéliques, le
pére Zakariyya Butrus, qui deviendra célébre au milieu des années 2000 pour ses programmes
anti-musulmans diffusés sur des chaines satellitaires 4,

Sensibilisé 4 la situation des chiffonniers par 'homme qui venait récolter ses poubelles,
Farahat se décida un jour 2 visiter le quartier. Il raconte méme que c'est Dieu en personne qui
s'adressa a lui, I'enjoignant de surmonter ses craintes et de se rendre au Muqattam. Farahat
n'y rencontra que pauvreté et désolation. Les hommes, tels qu'il les décrit dans ses souvenirs,
étaient des pécheurs invétérés: ils buvaient, se droguaient et jouaient pour de l'argent, se
bagarraient plus qu'a leur tour. Ne sachant ce que Dieu voulait de lui, il vint prier en haut de
la montagne trois dimanches d'aflilée avec des compagnons. Le troisiéme jour, une tempéte
transporta un feuillet jusqu'a 'un de ses compagnons. Il s'agissait d'un passage des Actes des
apotres: « Une nuit le Seigneur dit & Paul: “Sois sans crainte, continue de parler, ne te tais
pas. Je suis en effet avec toi et personne ne mettra la main sur toi pour te maltraiter car, dans
cette ville, un peuple m'est destiné”» (Actes XVIII, 9-10). C'est alors une véritable mission
aupres des chiffonniers qui commenca, présentée par son promoteur sous les traits d'une
conversion totale de ce peuple des marges. Ici se mélent des éléments de discours religieux et
de réformisme social. Les chiffonniers s'ouvrirent — selon ce discours trés misérabiliste — 3 une

83. Andézian, 2010, p. 10.
84. Sur le pére Sam“an et son histoire on se reportera a G. du Roy, 2015 et 2017.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

210

LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

vraie connaissance de leur propre religion, tout en apprenant A lire et a écrire, 4 étre propres
et, ainsi, 3 se comporter de maniére civilisée®, Le prétre a souvent raconté qu'il considérait
les chiffonniers comme un exemple pour I'ensemble des Egyptiens car ils acceptérent de se
rapprocher du Christ.

Farahat fonda la premiére église dans le quartier en 1975 et, sur les conseils du pére Zakariyya,
décida de lui donner le nom du saint Sam“an. Ce fut le premier édifice copte a prendre le nom
du saint dans l'histoire égyptienne, comme le prétre des chiffonniers le répéte 4 I'envi. Farahat
fut ordonné prétre en 1978, devenant alors Abina Sam“an. A la fin des années 1980, il entre-
prit de construire de nouveaux lieux de culte — un impressionnant complexe de sept églises
que l'on appelle aujourd’hui le monastére Saint-Sam‘an. La plus grande église, creusée dans
les falaises du Mugqattam, est un énorme sanctuaire a gradins qui peut accueillir plusieurs
milliers de personnes. La découverte opportune des reliques du saint en 1991, a 'occasion de
travaux d’'excavation dans le Vieux-Caire, permit de confirmer la sacralité du lieu. Une partie
des restes attribués 4 Sam“an furent transportés dans I'église du Muqattam en 1992, dans une
procession 2 laquelle assista le pape Sinida II1%. Le prétre était ainsi parvenu 2 investir les
« singularités topographiques®” » et humaines du lieu. La montagne et ses habitants chiffonniers
proposaient une configuration propice a la fondation d'un lieu de culte adossé au miracle et au
récit d'une mission 4 la fois évangélisatrice et civilisatrice. L'appui sur la tradition permettait en
outre 3 Sam‘An d’obtenir le soutien indispensable du patriarche pour franchir I'épreuve de la
sacralisation par les reliques et se protéger ainsi contre les critiques adressées a ses tendances
charismatiques.

Le prétre se livra 3 une véritable ingénierie de la tradition : aprés avoir créé la premiére église
dédiée au saint Saman, il fit publier la premiére hagiographie du saint en 1984. Comme nous
l'avons vu, saint Saman n'avait au départ pas de nom et s'insérait toujours dans le récit du dé-
placement du Muqattam, lui-méme enchissé dans la Vie du patriarche Abraham. Alors méme
que l'histoire ne changea guére dans ses grandes lignes, le saint s'individualisa, en se dotant
d'une autonomie nouvelle. Contribuant 4 ce mouvement, une nouvelle iconographie du saint
naissait, dérivée d'une icone ottomane du xv111° siécle conservée a la Mu‘allaga. L'évolution de
l'iconographie traduit bien I'opération qui s'est jouée ici. Dans l'icone de Yuhanni al-Armani,
le saint est beaucoup plus petit que le patriarche et placé manifestement sous sa protection.
Or une nouvelle iconographie, que les fidéles ont appris a reconnaitre, est apparue représentant
le saint Sam“n seul ®,

I semblerait pourtant que l'ingénierie de la tradition rencontre ses limites. L'action de
Sam‘n s'inscrivait dans un contexte plus général de développement de I'hagiographie copte
commencé dans les années 1960. Vingt ans plus tard, le cinéma vint appuyer I'édition de

85. Voir Sirat al-qiddis Saman, 2010, Eglise Saint-Sam‘in; Waters, 1999. Pour plus de développements
concernant cette vision mélant réformisme religieux et social voir G. du Roy, 2014.

86. Prétres de I'église, 1996.

87. Albert, 2000, p. 117.

88. Sur Yuhanna al-Armani voir Auber de Lapierre, 2015 et 2016 ; Guirguis, 2008.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE

vies de saints. Les films hagiographiques se multipliérent. Le miracle du Muqattam fit trés
vite l'objet d'un film s'insérant dans le cadre d’'une vie du saint Saman, plutét que celle du
patriarche Abraham, selon le canevas imposé par le prétre des chiffonniers. Cet hagiopic fut
réalisé en 1995 par Magid Tawfiq, le pionnier du film religieux copte®. Le récit, étoffé de
scénes édifiantes, est assez fidéle A Ihistoire originale. Cette ceuvre entérine le lien, patiemment
construit par le prétre des chiffonniers, entre le récent monastére Saint-Sam‘an et le récit du
miracle. Abani Sam‘n s'exprime en effet en introduction et en conclusion du film. A la fin
du récit de la vie du saint, le prétre est filmé devant son pupitre de précheur, dans la grande
église du Mugqattam. Il raconte I'histoire de sa vocation auprées des chiffonniers et I'appel divin
qu'il a reu sous la forme d'un feuillet de 'Evangile. L'individuation du saint correspond en fait
a la construction de son propre charisme par le pére Sam“an. Tout en prétendant se mettre
dans les pas du saint, le prétre a en réalité faconné un saint i sa propre image. On le voit
bien lorsqu'une deuxiéme édition de la vita du saint Sam‘an parut au début des années 1990.
Une partie fut ajoutée 4 I'ouvrage : aprés 'histoire du saint et du miracle, on pouvait désormais
lire 'hagiographie du pére Sam‘n, ainsi que I'aventure de la construction du monastére — le
tout ponctué de quelques récits de miracles de guérison. L'histoire du miracle du Muqattam
et celle du pére Sam“an devenaient inextricablement liées.

Le pére Sam‘an est ainsi parvenu, a se doter d'une forte légitimité au sein de I'Eglise copte
en s'inscrivant dans la tradition religieuse et en faisant allégeance a Sintida III (1971-2012).
Ce patriarche, réformateur de son Eglise, entendait en faire un lieu central pour la vie des coptes.
L'extension de 'emprise du patriarche copte impliquait un renforcement de l'autorité des prétres
sur le terrain et, pour ces derniers, la nécessité d’entretenir de bonnes relations avec le pape.
Or les rapports entre Sam‘an et Sinda furent toujours tendus. Le patriarche avait d'ailleurs
pris la peine d’écrire un livre dans les années 1980 pour condamner 'hérésie de la « rédemption
en un instant », Il visait explicitement le pére confesseur de Sam‘an, Zakariyya Butrus®°. Il y
critiquait I'idée que I'on pouvait se laver de ses péchés dans un moment de communion avec
le Seigneur. Au contraire, Sintida mettait en avant la nécessaire médiation du clergé et I'effort
quotidien pour parvenir a un tel résultat. Sam“an, pour se protéger, accorda une grande place
au patriarche copte dans ses récits. Les prétres de I'église du Mugqattam firent circuler des
histoires expliquant que Sinada aurait joué un réle important dans la fondation du monas-
tére, en puisant dans son argent personnel et en priant pour la bonne marche des travaux.
Ils ne manquaient d'ailleurs jamais de faire démonstration de leur amour pour le patriarche,
faisant méme ériger deux statues  son effigie en haut de la grande église Saint-Saman dans
les années 1990. En échange de cet hommage, le pape visita le monastére a plusieurs reprises
et reconnut les reliques lors de leur découverte, acceptant ensuite qu'elles fussent transférées
au Mugqattam.

89. Sur les films hagiographiques voir Armanios, Amstutz, 2013; Heo, 2014, p. 2.
90. Pape Sinada, 2009.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

212 © LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

La nouvelle visibilité du miracle, amenée par la célébrité du monastére, finit par attirer
l'attention d'observateurs musulmans et provoqua méme des polémiques. Le journaliste Halid
Salah ayant eu vent de ce récit se décida a prendre la plume en 2007 pour le critiquer dans le
quotidien indépendant al-Misri al-Yawm. Il estimait que cette histoire incitait a la sédition
confessionnelle en laissant entendre que les coptes furent jadis maltraités par les musulmans.
Il y décelait, en somme, ce que James Scott nomme hidden transcript: un récit de plainte a
destination des membres du groupes mais contredisant leurs discours publics d’allégeance®".
Le journaliste remarquait,  juste titre, que les autorités coptes adoptent souvent la rhétorique
nationaliste égyptienne dans leur prise de parole publique. L'année suivante, ce fut au tour d'un
écrivain proche de la mouvance salafiste, ‘Ali al-Ra’is de contester cette histoire en consacrant
un livre entier 4 la question : Nagl §abal al-Mugqattam. Mu‘giza am burafa® ? — Le déplacement du
Mugattam, Miracle ou superstition ? L'auteur y passait en revue les incohérences chronologiques
du récit, se risquant méme 2 entrer dans la logique de la théologie chrétienne pour montrer
que le geste de saint Sam‘an, consistant A s'arracher un ceil, était en fait proscrit par 'Eglise.
Il prenait I'exemple d'Origéne qui fut réprouvé lorsqu'il se castra lui-méme. Enfin, ‘Ali al-Ra’is
avangait des arguments de nature « scientifique » en disant que les montagnes ayant des racines,
un tel déplacement aurait da laisser des traces. Cela montre  quel point des récits comme
celui-ci constituent a leur maniére une forme de critique ou de plainte contre la domination
del'islam, et peuvent provoquet, en retout, de vifs débats lorsque le hidden transcript se trouve
soudain exposé sur la place publique.

Fort de son insertion dans une tradition habilement mise en valeur, le pére Sam‘n
parvint, jusqu'en 2013, A préserver son autonomie dans la gestion du monastére qu'il avait créé.
Pour ce faire, il sut s'impliquer dans les affaires de la communauté des chiffonniers. Il se posa
en intermédiaire entre les ONG's et les habitants du quartier, mais aussi entre les appareils
étatiques et les zabbalin. Le prétre joua ainsi 3 maintes reprises de son influence auprés de
chiffonniers pour échanger des votes contre des services rendus en échange par les députés du
lieu. En 2013, cependant, le nouveau pape Tawadrus choisit de nommer un évéque responsable
de la zone du Mugqattam, lequel prit résidence au cceur méme du monastére, entrant des lors
en conflit ouvert avec le prétre. Le monastére Saint-Sam‘an était probablement devenu trop
célebre: cela constituait a la fois une force qui permettait 3 Abiina Sam“an de négocier son
ancrage au sein de I’Eglise, mais aussi une faiblesse, car le patriarche ne pouvait tolérer éter-
nellement qu'un lieu de culte d'une telle importance échappe a son contréle. Le miracle de la
montagne, s'il a pu offrir un surcroit de légitimité au prétre des chiffonniers, s'est également
constitué en patrimoine commun pour I'ensemble des coptes. Le pére Sam‘an a peut-étre trop
bien réussi son opération d'arrimage de ses églises a la tradition du miracle, le lieu de culte
finissant par lui échapper.

91. Scott, 1990. Pour une autre utilisation de ce concept au sujet d’'un autre récit de 'HPA, voir Swanson, 2015,

p. 448-451L
92. ‘Ali al-Ra’is, 2008.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE

Conclusion

La tradition du miracle n’a cessé de vivre et d’évoluer au cours des siécles. Le récit s'est
étofté et s'est rattaché, A diverses époques, A des pratiques dévotionnelles variées. Cette histoire
est prise dans des effets de genre littéraire, par exemple avec I'épisode du patriarche 4 la cour
du calife qui constitue un motif récurrent de 'HPA 3, Ce récit semble également nourrir des
stratégies du groupe minoritaire en justiﬁant entre autres un avantage acquis dans le passé que
l'on peut déceler dans la mention de la réparation des églises 4 la suite du miracle®*. Ce miracle
est aussi porteur d'une dimension symbolique qui posséde certains traits structurels, comme
la démonstration de la supériorité de la foi chrétienne par la réalisation du déplacement de la
montagne, alors que d'autres aspects peuvent évoluer en fonction du contexte. Les textes sont
toujours lus et interprétés: peut-on imaginer que le déplacement du Muqattam signifie exac-
tement la méme chose pour un copte du x11° siécle et son descendant en 2017, 4 une époque
ol chrétiens et musulmans nourrissaient des prétentions concurrentes quant a la sacralité du
Mugqattam et, de nos jours, alors que les musulmans ont largement oublié les récits sacrali-
sant ce lieu? Enfin, on voit que les croyances ne peuvent étre dissociées des pratiques qui les
accompagnent et les perpétuent. Notre récit a nourri la sacralité de certains lieux, lesquels ont
été supplantés a 'époque contemporaine par de nouveaux sanctuaires, de méme que I'hagio-
graphie a été réécrite sur de nouveaux supports, réinventée pour le petit écran, renouvelée par
le pére Sam‘an, projetant sa propre histoire sur celle d'une des légendes coptes les plus vivaces.

93. Swanson, 2017,
94. Un autre exemple de ce type de stratégie dans 'HPA est mentionné dans den Heijer, 2002.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

Bibliographie
Instruments de travail

The Coptic Encyclopedia, Aziz S. Atiya (éd.),
Macmillan Publishing Company, New York,
1991.

Sources

Abi Sakir ibn Butrus al-Rihib, Chronicon Orientale,
Cheikho, Louis (éd.), CSCO 45, Script. Arab. 1,
Beyrouth, Paris, 1962.

Abi Sakir ibn Butrus al-Rahib, Kitab al-Tawarib,
Samuel Moawad (éd.), Alexandria School,

Le Caire, 2016.

al—Géhiz, Kitab al-qawl fi-al-bigal, Pellat, Charles (éd.),
Le Caire, 1955.

History of the Patriarchs of the Egyptian Church,
Known as the History of the Holy Church, by
Sawirus Ibn al-Mukaffa®, bishop of al-Aimanin,
Publications de la Société d’Archéologie
Copte, Textes et Documents, Vol. II, part 1,
Y. ‘Abd al-Masih, O.H.E. Burmester (éd.),
Le Caire, 1943; Vol. II, part 2-3, A.S. Atiya,
Y. ‘Abd al-Masih, O.H.E. Burmester (éd.),
Le Caire, 1948.

Ibn ‘Abd al-Hakam, Futah Misr wa-abbaraha,
Muhammad Subayh (éd.), Dar al-Fikr,
Beyrouth, 1996.

Le Synaxaire arabe jacobite (rédaction copte),

Basset, René (éd.), Patrologia Orientalis, vol. 4,
1971.

Etudes

Albert, Jean-Pierre, « Des lieux o1 souffle 'Esprit »,
ASSR 111, 2000, p. 111-123.

Andézian, Sossie, « Introduction : procés de
fondation », ASSR 151, 2010, p. 9-23.

Armanios, Febe & Amstutz, Andrew, « Emerging
Christian Media in Egypt: Clerical Authority
and the Visualization of Women in Coptic
Video Films », IJMES 45, 2013, p. 513-533.

Atiya, Aziz S., Coptic Encyclopedia, vol. 7, 1991,
p- 2100-2102, s.v. « Siwirus Ibn al-Muqaffa“».

Auber de Lapierre, Julien, « Tradition et innovation —
la dualité iconographique du peintre
Yuhanna al Armani» in Boud’hors, Anne

Ibn Manzir, Gamal al-Din Aba al-Fadl,
Lisan al-“Arab, 15 vol.,, Dar Sadir, Beyrouth,
1955-1956.

EI* = Encyclopédie de l'islam, 2° éd., 12 vol., Brill, Leyde,
1960-2007.

Le voyage outremer de Jean Thenaud, gardien du couvent
des Cordeliers d’ Angouléme, publié et annoté
par Charles Schefer (éd.), Ernest Leroux, Paris,
1884.

al-Magqrizi, al-Mawa‘iz wa-l-i‘tibar fi-dikr al-hitat
wa-l-Atar, vol. I, A. Fu’ad Sayyid (éd.),
Mu’assasat al-Furqan li-I-Turat al-Islamj,
Londres, 1995.

Prétres de I'église Saint-Saman, Ha’ala> ahabbubum
al-baba, Eglise Saint-Sam‘an, Le Caire, 1996.

al-Siniksar al-gami li-abbar al-anbiyd® wa-l-rusul
wa-l-Subad® wa-l-qiddisin al-musta‘mal
fi kan&’is al-kiraza al-murqusiyya fi
ayyam wa-ahad al-sana al-tatiyya, 2 vol.,

Butrus al-Gamil usquf Malig, Miha’il us.
Atrib; Yahanna us. al-Burullus (éd.), Matba“at
al-Misriyyat al-ahliyya, Le Caire, 1936-1937.

The Churches and Monasteries of Egypt and Some
Neighbouring Countries, Attributed to Abd Salib,
The Armenian, Basil Thomas Alfred Evetts (éd.),
Clarendon Press, Oxford, 1895.

Yaqat al-Hamawi, Mu‘§am al-Buldan, vol. V,

Dar Sadir, Beyrouth, 1977.

& Louis, Catherine (éd.), Etudes coptes 13, Paris,
2015, p. 27-42.
Auber de Lapierre, Julien, « La Vie de saint
Jean-Baptiste par Yuhanna al-Armani ou
la création d'un chef-d'ceuvre ottoman »
in Boud'hors, Anne & Louis, Catherine (éd.),
Etudes coptes 14, Paris, 2016, p. 231-250.
Bianquis, Thierry, « Les pouvoirs de I'espace ismailien »
in Garcin, Jean-Claude, Balivet, Michel
& Bianquis, Thierry (éd.), Etats, sociétés
et cultures du monde musulman médiéval,
x¢-xv° siecle, t. 1, Nouvelle Clio, PUF, Paris,

1995, p. 81-117.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE

Boutros, Naglaa Hamdi, « Le calife et le patriarche.
Entre autorité politique et autorité
de la mystique » in Cecere, Giuseppe,
Loubet, Mireille & Pagani, Samuela (éd.),
Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes
dans U'Egypte médiévale (vir-xvr® siécles).
Interculturalités et contextes historiques,
RAPH 35, Ifao, 2013, p. 379-392.

Boutros, Naglaa Hamdi, al-Hakim dans ' Histoire des
Patriarches d’Alexandrie, Thése de doctorat
[non publiée], Université catholique de
Louvain, 2017.

Butler, Alfred, The Arab Conquest of Egypt, Oxford,
1902.

Butler, Alfred, The Ancient Coptic Churches of Egypt,
vol. 1, Clarendon Press, Oxford, 1970 [1884].

Carré, Jean-Marie, Voyageurs et écrivains fmngais
en Egypte. L. Des pélerins du Moyen Age a
Méhémet-Ali, Ifao, Le Caire, 1956.

Coquin, Charalambia, Les édifices chrétiens du
Vieux-Caire, Ifao, Le Caire, 1974.

Coquin, René-Georges & Atiya, Aziz S.,

Coptic Encyclopedia, vol. 7, 1991, p. 2171-2190,
s.v. « Synaxarion, Copto-Arabic ».

Coquin, René-Georges & Atiya, Aziz S.,

«Quelle est la date possible de la recension
de Basse‘Egypte du Synaxaire des Coptes ?»,
in Etudes coptes 4, Quatriéme Journée d’Etudes,
Strasbourg 26-27 mai 1988, Cahiers de la
Bibliothéque copte 8, p. 75-84.

Cohen, Mark R. & Somekh, Sasson, «In the Court
of Ya“qab ibn Killis: A Fragment from the
Genizah », JOR 80, 3-4, 1990, p. 283-314.

Décobert, Christian, « Entre Moise et Pharaon.
L’Egypte apres la conquéte arabe »,

Egypte/ Monde arabe, Premiére série, 7, 1991,
URL: https://journals.openedition.org/
ema/1153

Décobert, Christian, « Un lieu de mémoire religieuse »
in Décobert, Christian (éd.), Valeurs et distance.
Identités et sociétés en Egypte, Maisonneuve
& Larose/Maison des sciences de 'homme,

L'atelier méditerranéen, Paris, 2000, p. 247-263.

Delahaye, Gilles-Robert, « Johann Michael Vansleb
(1635-1679). Voyageur en Egypte et en Orient
pour le compte de la Bibliothéque royale »,
Le Monde Copte 33, 2003, p. 113-122.

Delattre, Alain, Liebrenz, Boris, Richter, Tonio,
Sebastian & Vanthieghem, Naim, « Ecrire en
arabe et en copte. Le cas de deux lettres
bilingues », ChronEg 87, 2012, p. 170-88.

den Heijer, Johannes, Mawhab Ibn Mansir
Ibn Mufarrig et U'bistoriographie copto-arabe.
Etude sur la composition de 'Histoire des
Patriarches d’Alexandrie, Corpus Scriptorum
Christianorum Orientalium, Subsidia 83,
Louvain, 1989.

den Heijer, Coptic Encyclopedia, vol. 4, 1991,
p. 1573-1574, s.v. « History of the patriarchs of
Alexandria ».

den Heijer, « The Composition of the History of the
Churches and Monasteries of Egypt: Some
Preliminary Remarks » in Johnson, David (éd.),
Acts of the sth International Congress of Coptic
Studies, 1992, vol. 2, Rome, 1993, p. 209-219.

den Heijer, « Apologetic Elements in Coptic-Arabic
Historiography: The Life of Afraham
ibn Zurh, 62nd Patriarch of Alexandria »
in Khalil, Samir & Nielsen, L. (éd.), Christian
Arabic Apologetics During the Abbasid Period
(750-1258), Leyde, 19944, p. 192-202.

den Heijer, « The Influence of the History of the
Patriarchs of Alexandria on the History of
the Churches and Monasteries of Egypt by
Abi al-Makarim (and Abt Salih ?) », ParOr 19,
1994b, p. 415-439.

den Heijer, « La conquéte arabe vue par les historiens
coptes » in Décobert, Christian (éd.), Valeurs
et distance. Identités et sociétés en Egypte,
Maisonneuve & Larose/Maison des sciences de
I'homme, L'Atelier Méditerranéen, Paris, 2000,
p. 227-245.

den Heijer, « Le patriarcat copte d’Alexandrie 4
I'époque fatimide » in Décobert, Christian (éd.),
Alexandrie médiévale 2, Ifao, Le Caire, 2002,
p. 83-97.

den Heijer, « Les patriarches coptes d'origine syrienne »
in Ebied, Rifaat & Teule, Herman (éd.), Studies
into The Christian Arabic Heritage in Honour
of Father Prof. Dr. Samir Khalil Samir S. I. at
the Occasion of his Sixty-Firth Birthday, ECS s,

Peeters, Louvain, Paris, Dudley, 2004, p. 45-63.

den Heijer, « Religion, Ethnicity and Gender under
Fatimid Rule. Three Recent Publications and
their Wider Research Context », Bibliotheca
Orientalis 65, 1-2, janvier-avril 2008, p. 38-72.

den Heijer, « The Martyrdom of Bifim Ibn Baqqara
al-Sawwaf by Mawhab ibn Mansir
ibn Mufarrig and its Fatimid Background »,
Medieval Encounters 21, 2015, p. 452-484.

215

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

216

LE MIRACLE DU MUQATTAM A TRAVERS LES SIECLES

den Heijer, Johannes & Pilette, Perrine,

« Transmission et diffusion de l'historiographie
copto-arabe nouvelles remarques sur les
recensions primitives et vulgate de I'Histoire des
Patriarches d’Alexandrie » in Monferrer, Sala,
Juan, Pedro & Torallas Tovar, Sofia (éd.),
Knowledge Transfer in the Mediterranean World,
CNERU-CEDRAC, Series Syro-Arabica 1,
Madrid, 20124, p. 105-142.

den Heijer, Johannes & Pilette, Perrine,

« Abti I-Makarim. Al-Shaykh al-Mu'taman
Abii [-Makarim Sa‘d Allah ibn Jirjis

ibn Mas‘tid » in Thomas, Davis

& Mallett, Alex (éd.), Christian-Muslim
Relations: A Bibliographical History, volume 4
(1200-1350), The History of Christian-Muslim
Relations 17, Brill, Leyde, 2012b, p. 983-988.

D’Ostrow, Steven F., « Paul V, the Colomn of
the Virgin, and the New Pax Romana »,
JSAH 69, 3, 2010, p. 352-377.

Eliade, Mircea, Traité d'histoire des religions, Payot,
Paris, 1989.

Fiey, Jean-Maurice, « Coptes et syriaques, contacts
et échanges », SOC, Collectanea 15, 1972-1973,
p- 323-346.

Garitte, Gérard, « Ephrem » in Dictionnaire d’histoire et
de géographie ecclésiastique 15, Letouzey et Ané,
Paris, 1963, p. 586-587.

Grabois, A., «La description de I’Egypte au x1v® siécle
par les pélerins et voyageurs occidentaux »,
MoyAge 109, 3-4, 2003, p. 529-543.

Guirguis, Magdi, An Armenian Artist in Ottoman
Egypt: Yubhanna al-Armani and bhis Coptic Icons,
American University in Cairo Press, Le Caire,
2008.

Halbwachs, Maurice, La topographie légendaire des
évangiles en Terre sainte, PUF (Quadrige),
Paris, 2008.

Heo, Angie, « “Money and Chandeliers”:

Mass Circuits of Pilgrimage to Coptic Eypt»,
JAAR 82,1, 2014, p. 516-528.

Hobsbawm, Eric & Ranger, Terence (éd.), L'invention
de la tradition, Ed. Amsterdam, Paris, 2006.

Holt, Peter Malcolm, EI?, IV, 1975, p. 575-576,

s.v. « Kansawh al-Ghawri ».

Latham, Ronald, The Travels of Marco Polo,
Penguin Books, London, 1978, p- 53-57.

Leroy, Jules, « Histoire d’Abraham le Syrien», ROC 14,
1909, p. 380-400.

Makhoul, Manhal, « Le déplacement d'al-Muqattam
dans I'Histoire des Patriarches d’Alexandrie.
Débat sur la nativité et sur d'aurtes dogmes
chrétiens», AOB(L) 28, 2015, p. 283-294.

Masson, Jacques, « A la naissance des jetines dans la
tradition copte », POC 62, 3-4, 2012, p. 230-260.

Mikhail, Maged, The Legacy of Demetrius of Alexandria,
189-232 CE, Routledge, London, New York,
2017.

Mouton, Jean-Michel, « L'islamisation de I’Egypte
au Moyen Age » in Heyberger, Bernard (éd.),
Chrétiens du monde arabe. Un archipel en terre
d’Islam, Autrement, Paris, 2003

Nessim Youssef, Youhanna, « The Miracle of
Ibn Zar‘ah in Coptic tradition Texts and
Icons », Coptica 8, 2009, p. 85-92.

Pape Sinada, Bidat al-balas fi-labza, 6° éd.,

Anba Ruways, Le Caire, 2009.

Pilette, Perrine, « L'Histoire des Patriarches
d’Alexandrie. Une nouvelle évaluation de
la configuration du texte en recensions »,
Muséon 126, 2013, p. 419-450.

Pilette, Perrine, L’Histoire des Patriarches d’Alexandrie:
une tradition textuelle ouverte. Essai
méthodologique, édition critique et traduction
des Vies 17 a 26, Theése de doctorat soutenue,
Université catholique de Louvain, 2014
(4 paraitre).

Ragib, Yasuf, « Le site du Muqattam », AnlIsl 33, 1999,
p- 159-184.

Rosenthal, Franz, EI?, s.v. «al-Kindji,

Abia ‘Umar Muhammad »,

consulted online on 11 January 2018
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_
SIM_4379

Roy, Gaétan du, Le prétre des chiffonniers ou
la construction d’une autorité religieuse
au Caire entre tradition, charisme et
clientélisme (1974-2014), thése de doctorat,
Université catholique de Louvain, 2014.

Roy, Gaétan du, « Abiind Sam‘an un prétre batisseur
en Egypte », ASSR 171, 3, 2015, p. 165-185.

Roy, Gaétan du, « Abuna Samaan and the
New Charismatic Trend Within the Coptic
Church» in Van Doorn, Nelly (éd.), Copts
in Context, Negotiation Identity, Tradition and
Modernity, North Carolina University Press,
2017, sous presses.

Scott, James C., Domination and the Arts of Resistance:
Hidden Transcripts, Yale University Press,
New Haven, 1990.

Shenoda, Maryann, « Displacing Dhimmi,
Maintaining Hope: Unthinkable Coptic
Representations of Fatimid Egypt»,

IJMES 39, 4, 2007, p. 587-606.

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

GAETAN DU ROY, MANHAL MAKHOUL, PERRINE PILETTE

Sidarus, Adel, Ibn al-Rahibs Leben und Werk.
Ein koptisch-arabischer Enzyklopddist
des 7./13. Jabrbunderts, Islamkundliche
Untersuchungen 36, Freiburg, 1975.

Sidarus, Adel, EI?, supplément vol. XII, 2004, p. 396,
s.v. « Ibn al-Rahib ».

Sidarus, Adel, « Les sources multiples de I'encyclopédie
calendaristique et chronographique
Kitib al-Tawirih d’Aba Sikir Ibn al-Rahib
(1257 A.D.) », Collectanea Christiana
Orientalia 13, 2016, p. 211-270.

Sirat al-qiddis Sam‘an, Le Caire, Eglise Saint-Sam‘n,
2010.

Sirat al-giddis Sam‘an al-haraz al-dabbag, Eglise de
Saint-Sam‘an, Le Caire, 7¢ éd. 2010 [1993].

Swanson, Mark, The Coptic Papacy in Islamic Egypt
(641-1517), American University in Cairo
Presse, Le Caire, New York, 2010.

Swanson, Mark, «The Martyrdom of Jirjis (Muzahim):
Hagiography and Coptic Orthodox
Imagination in Early Fatimid Egypt»,
Medieval Encounters 21, 2015, p. 431-451.

Swanson, Mark, « Reading the Church’s Story.

The “Amr-Benjamin Paradigm” and It's Echoes
in the History of the Patriarchs of Alexandria»
in Van Doorn, Nelly (éd.), Copts in Context,
Negotiation Identity, Tradition and Modernity,
North Carolina University Press, 2017,

sous presse.

Toelle, Heidi, « Monts, Montagnes » in Amir-Moezzi,
Mohammad Ali (éd.), Dictionnaire du Coran,
Robert Laffont (Bouquins), Paris, 2007,

p- 566-568.

Valensi, Lucette, La fuite en Egypte. Histoires d’Orient
et d’Occident, Seuil, Paris, 2002.

Van Ghistele, Joos, Voyage en Egypte,
Bauwens-Preaux, Renée (éd. & trad.), Ifao,
Le Caire 1976.

Visit to the Holy Places of Egypt, Sinai, Palestine and
Syria in 1384 by Fescobaldi, Gucci & Sigoli,
traduction Theophilus Bellorni,

Eugene Hoade (éd.), Publications of the
Studium Biblicum Franciscanum 6, Franciscan
Press, Jérusalem, 1948.

Walker, Paul E., EI?, s.v. «al-Hakim bi Amr Allih »,
consultée en ligne le 15/01/2018
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_
COM_30213.

Waters, John, Moving Mountains, Triangle, Londres,
1999.

White, Evelyn H. G., The Monasteries of the
Wadi'n Natrin, vol. 1, New York, 1926.

217

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siecles. Origines et réinventions d’une Iégende copte

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 52 (2019), p. 193-218 Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Mugattam a travers les siécles. Origines et réinventions d'une |égende copte
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

