
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 193-218

Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette

Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une
légende copte

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


 *  Gaétan du Roy, Chargé de cours invité, Université Saint-Louis (Bruxelles), gaetan.duroy@gmail.com
Manhal Makhoul, Maître de langues, Institut des Langues Vivantes – Université catholique de Louvain, 
manhal.makhoul@uclouvain.be
Perrine Pilette, Post-doctorante Marie Skłodowska-Curie, Sorbonne Université, perrine.l.pilette@gmail.com

annales  isl amolo giques  52   −   2018

•   résumé
Le miracle du déplacement du Muqaṭṭam circule au sein de la communauté copte depuis 

un millier d’années. Aujourd’hui encore, il est souvent évoqué par les fidèles de l’Église copte 
comme un exemple de victoire de la foi chrétienne contre l’islam. Ce récit, même s’il possède 
des traits structurels fixes, a pourtant connu d’importantes variantes au fil des siècles, au départ 
de sa première attestation dans le corpus copto-arabe de l’Histoire des Patriarches d’Alexandrie. 
De manière générale, il a surtout vu se développer ses aspects apologétiques, finissant par inclure 
la conversion au christianisme du calife al‑Muʿizz, qui fonda la ville du Caire à la fin du xe s. 
Au  xxe s., cette affirmation fit l’objet de débats virulents dans la presse. À partir des années 1970, 
un jeune prêcheur redonna une nouvelle jeunesse à ce récit en entreprenant de fonder un 
énorme lieu de culte au Muqaṭṭam, commémorant le miracle. Fruit d’une collaboration entre 
un historien de l’époque contemporaine et de deux philologues, cet article entend propo-
ser une approche décloisonnée, où l’histoire des textes dialogue avec l’analyse des pratiques 
contemporaines. Cette recherche montre que, si de nombreuses traditions ont d’anciennes 
racines, elles n’en sont pas moins toujours réinventées en fonction des contextes successifs au 
sein desquels elles s’inscrivent.

Mots-clés : copte, historiographie copto-arabe, miracle, Muqaṭṭam, réinvention de la tradition, 
relations islamo‑chrétiennes

Origines et réinventions d’une légende copte

 
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles

Gaétan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette*

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
The miracle tale of the Moving Muqaṭṭam mountain has been circulating among the Coptic 

community for a thousand years. Nowadays, members of the Coptic Church still refers to it 
as an example of victory of the Christian faith over Islam. This narrative, even if it bears some 
fixed structural features, went through numerous variations throughout times. On the basis of 
its first attestation in the Coptic‑Arabic text of the History of the Patriachs of Alexandria, it was 
later further developped, mainly under an apologetic angle. Finally, it included the episode of 
the Caliph al‑Muʿizz—founder of Cairo in the 10th century—converting to christianity. In the 
20th century, this was subject to considerable debate in the press. From the 1970’s onwards, a 
young preacher revigorated the famous narrative by founding a huge place of worship at the 
Muqaṭṭam, commemorating the miracle. This paper, which is the result of a collective work 
by a historian and two philologists, intends to offer a collaborative approach, where the his-
tory of texts is combined with the analysis of contemporary practices. This research shows 
that, even if numerous traditions have very old roots, they are always reinveted, depending on 
successive contexts in which they take place.

Keywords: coptic, coptic‑arabic historiography, miracle, Muqaṭṭam, reinvention of the 
tradition, muslim‑christian relationships

*  *  *

	 Introduction

Le Muqaṭṭam, une montagne située en bordure orientale du Caire, est au cœur d’un spec-
taculaire miracle que l’on raconte au sein de la communauté copte depuis près de mille ans : 
la montagne fut déplacée par la seule force de la foi des chrétiens, en réponse à une provocation 
de la part des autorités fatimides. Le présent article a pour but de présenter l’évolution de 
l’histoire de la translation miraculeuse du Muqaṭṭam, depuis ses premières attestations dans les 
sources médiévales copto‑arabes jusqu’à ses actualisations contemporaines. Il entend mettre en 
évidence les enjeux qui sous-tendent la création et la circulation de ce récit à travers le temps et, 
dans une certaine mesure, à travers l’espace. Cette légende, encore très vivante dans les milieux 
coptes aujourd’hui, est d’un intérêt majeur pour l’histoire sociale de l’Égypte car elle permet 
notamment de mettre en évidence, à des époques successives, des processus de revendication 
de l’espace urbain (ou public au sens large) par les chrétiens et les musulmans grâce à la sa-
cralisation de la montagne, objet de concurrence symbolique. En outre, cette étude souligne 
les processus de transmission, d’altérations et de réinvention d’une tradition sur une période 
de près de mille ans, ce qui nécessite de mettre à contribution les ressources de différentes 
disciplines : l’histoire, la philologie, l’histoire des textes et l’anthropologie. En effet, l’origina-
lité de la démarche est de croiser les approches méthodologiques pour essayer de dépasser 

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s194

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les clivages trop marqués entre approches textuelles et enquêtes de terrain, mais aussi entre 
histoire ancienne et histoire contemporaine. Cela est d’autant plus pertinent qu’en Égypte, de 
nombreuses traditions attestées par les sources écrites sont encore bien vivantes. Tellement 
vivantes qu’elles se sont adaptées à l’Égypte d’aujourd’hui, leur interprétation suscitant des 
débats qui constituent aussi, à leur manière, des enjeux de pouvoirs. Comme toute tradition, 
celle du miracle est constamment réinventée. Elle possède certes des traits structurels mais 
ne peut être comprise sans une étude fine de son contexte de production et de circulation 1.

À partir de la conquête arabe, au fur et à mesure de l’arabisation et de l’islamisation de 
l’Égypte, une concurrence se développa entre chrétiens et musulmans pour le marquage reli-
gieux du territoire. Les musulmans souhaitaient sacraliser les espaces conquis dans un effort 
d’appropriation auquel les chrétiens réagirent en développant une nouvelle géographie sacrée, 
alimentée par de nouveaux récits religieux. Le meilleur exemple est constitué par le développe-
ment progressif de nouvelles et nombreuses traditions relatives au voyage de la Sainte Famille 
en Égypte. En effet, aux xe et xie siècles, les histoires chrétiennes concernant le parcours de la 
famille du Christ dans la vallée du Nil se multiplièrent – sans doute en réaction aux traditions 
musulmanes qui apparaissaient à la même époque 2. Dans la foulée, le Muqaṭṭam, en tant que 
montagne, fut également l’objet d’une telle compétition. En effet, « [T]outes les mythologies 
ont une montagne sacrée » nous apprend Mircea Eliade 3 et, dans le christianisme et dans l’islam, 
les montagnes sont aussi souvent sacralisées. Le fait que le Muqaṭṭam soit la seule montagne à 
proximité d’al‑Fusṭāṭ, puis du Caire, renforça certainement la concurrence entre chrétiens et 
musulmans pour s’approprier la sacralité de ce lieu. Il est probable que le nom « Muqaṭṭam », 
dont l’origine reste incertaine, ait été donné par les Arabes qui avaient coutume de baptiser 
les montagnes se trouvant en territoire conquis 4.

La première trace connue du récit du miracle se trouve dans le corpus arabe de l’Histoire 
des Patriarches d’Alexandrie (abrév. HPA). Il s’agit d’un recueil qui compile les biographies 

– ou Vies (en arabe sīra) – des patriarches de l’Église copte. Ce texte constitue non seulement 
la plus importante source dont nous disposons pour écrire l’histoire des coptes mais égale-
ment une source majeure pour l’histoire du Moyen‑Orient en général 5. La présence du récit 
du déplacement miraculeux au sein de l’HPA est particulièrement significative car celle-ci fait 
office d’histoire officielle de l’Église copte. En effet, au xie siècle, alors que l’usage de la langue 

1.  Marianne Shenoda a proposé une interprétation du miracle qui prend essentiellement en considération 
ces traits structurels que nous évoquons et la dimension de plainte contre la domination de l’islam. Nous 
considérons pour notre part que cette vision est trop essentialiste et néglige le contexte qui seul donne sens 
à ce récit. Concernant l’invention de la tradition, nous nous appuyons sur les travaux d’Éric Hobsbawm.
2.  Décobert, 2000, p. 250.
3.  Eliade, 1989, p. 92.
4.  Rāġib, 1999, p. 161. 
5.  On lira sur ce texte den Heijer, 1989 ; 1991 ; den Heijer, Pilette, 2012 ; Pilette, 2013 ; Pilette, 2014 ; 
den Heijer, 2015. Pour une nouvelle édition du texte complet de l’HPA, voir le projet International Coptic‑Arabic 
Historiography Project (ICAHP) en cours à l’Université catholique de Louvain (Louvain-la-Neuve, Belgique) : 
https://uclouvain.be/fr/instituts-recherche/incal/ciol/international-copto-arabic-historiography-project-
icahp.html

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 195

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


copte déclinait sensiblement parmi la population chrétienne désormais largement arabisée 6, 
l’Église décida de se doter d’une telle histoire en arabe, sous la forme d’une succession de 
biographies de ses patriarches. À l’instigation du patriarcat, des sources coptes contenant des 
données sur l’histoire de l’Église furent rassemblées, compilées, adaptées et traduites en arabe. 
La rédaction du texte fut ensuite continuée dans cette langue. Grâce à une étude critique des 
manuscrits, ce compilateur a pu être identifié comme étant un notable et diacre alexandrin du 
nom de Mawhūb ibn Manṣūr ibn Mufarriǧ 7 et non, comme on le prétend encore fréquem-
ment au sein de la communauté copte, Sāwīrus Ibn al‑Muqaffaʿ, premier auteur copte à avoir 
écrit en arabe au xe siècle 8. Nous verrons plus loin que cet élément n’est pas anodin, puisque 
Sāwīrus est l’un des acteurs du récit qui nous intéresse et qui se trouve dans la 62e Vie 9 du 
corpus, celle du patriarche d’origine syrienne Abrahām Ibn Zurʿa 10. Celle‑ci trouve sa place 
au sein d’un ensemble plus vaste constitué des Vies 56‑65 et basé sur l’ouvrage en langue copte 
perdu de Mīḫāʾīl, évêque de Tinnīs, probablement composé aux alentours de 1051, sous le 
califat d’al‑Mustanṣir Billāh (1036‑1094). Avant de détailler le récit en question, il faut encore 
signaler que Mīḫāʾīl était enfant au moment des persécutions dont furent victimes les coptes 
vers 1010‑1020, sous le califat d’al‑Ḥākim, ce qui a pu avoir une certaine influence sur son récit 11.

	 Le récit du miracle 12

Le récit commence par une succession difficile à la tête de l’Église : au décès du patriarche 
Anbā Mīnā, on ne trouva personne pour lui succéder. C’est Abrahām Ibn Zurʿa qui fut choisi, 
contre son gré, aux alentours de 975 13. Marchand syrien du nom d’Ibrahīm, réputé pour sa 
charité, il était proche du calife al‑Muʿizz, le premier de la dynastie des Fatimides égyptiens. 
Un jour où les évêques et les prêtres étaient rassemblés dans l’Église de Saints‑Serge‑et‑Bacchus, 

6.  Voir à ce sujet : Delattre, Liebrenz, Richter, Vanthieghem, 2012, p. 183‑188. 
7.  Sur ce processus de traduction, adaptation et compilation, voir den Heijer, 1989, p. 81‑116.
8.  Atiya, 1991.
9.  Comme l’HPA est composée de biographies des patriarches, cela impose des contraintes structurelles au 
récit qui constituent souvent le cœur de la narration, même si, à bien des occasions, ce sont les indications 
historiques sur la communauté copte ou sur l’histoire politique qui prennent le plus de place. Dans le cas qui 
nous occupe, il s’agit d’un mélange entre la biographie du patriarche Abrahām aux prises avec les difficultés 
de sa communauté et le récit du déplacement de la montagne.
10.  Sur ce patriarche, voir den Heijer, 1994 ; den Heijer, 2004 ; Boutros, 2013 ; Makhoul, 2015.
11.  Mīḫāʾīl fut diacre et secrétaire du patriarche Šinūda II. Il est ensuite nommé évêque, mais reste secrétaire 
patriarcal : den Heijer, 1989, p. 151‑152.
12.  Le résumé du récit est basé sur la recension primitive du texte, inédite et conservée pour cette partie 
dans le ms Paris arabe 303, f o 188r o‑200r o. Pour une nouvelle étude et édition critique de la Vie 62 dans cette 
recension et dans ses versions tardives, voir la thèse de M. Makhoul sur la branche syrienne de l’HPA, intitulée : 
« La branche syrienne de l’historiographie d’Égypte : échanges textuels et culturels », Université catholique 
de Louvain, 2018.
13.  La datation est incertaine : Abrahām est supposé contemporain du règne d’al‑Muʿizz (973‑975) mais 
certaines versions situent le « miracle » sous son fils al‑ˁAzīz ou encore al‑Ḥākim. Sur ces problèmes de 
datation voir Garitte, 1963, p. 586‑587.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s196

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibrahīm entra pour prier. L’un des prélats, l’apercevant, s’écria alors que ce devait être Dieu 
qui l’envoyait – les hommes d’Église le choisirent aussitôt comme patriarche, l’intronisant de 
force à Alexandrie 14. Il prit alors le nom d’Abrahām.

Le vizir du calife al‑Muʿizz s’appelait Yaʿqūb Ibn Killis et était un juif d’origine irakienne 
qui s’était converti à l’islam (ismaïlien) lorsqu’il entra au service d’al‑Muʿizz en Ifrīqiya 15. 
Ibn Killis, selon le récit, était jaloux de l’accès privilégié dont le patriarche jouissait auprès 
du souverain fatimide et ce sentiment l’amena à suggérer au calife d’opposer, au cours d’un 
débat, l’un de ses amis juifs du nom de Mūsā au patriarche, et ce afin de lui dévoiler la vérité 
sur la foi des chrétiens. Al‑Muʿizz accepta, proposant que le patriarche lui envoie un évêque 
de son choix pour débattre, en sa présence, avec Mūsā 16. Selon le texte, c’est Sāwīrus qui fut 
choisi pour représenter le patriarche lors du débat. Ce dernier humilia Mūsā en se basant sur 
un passage de la Bible censé prouver l’ignorance des juifs : « Le bœuf connaît son possesseur 
et l’âne la crèche de son maître ; mais Israël n’a point de connaissance, mon peuple n’a point 
d’intelligence » (Is. 1‑3). Sāwīrus conclut alors en affirmant qu’il ne pouvait pas discuter avec 
les ignorants en présence du calife.

L’orateur juif chercha alors un moyen de laver l’affront et obtint une audience auprès du 
calife durant laquelle il signala à ce dernier un passage de l’Évangile : « Si vous avez de la foi 
comme une graine de sénevé et que vous dites à la montagne : “Déplace‑toi et jette-toi dans 
la mer”, elle le fera 17 ». Le juif proposa au calife de tester la validité de la foi des chrétiens et 
celui‑ci, approuvant ses paroles, fit venir le patriarche Abrahām à qui il demanda de confirmer la 
présence de cette phrase dans l’Évangile. Le patriarche fut bien forcé de l’admettre et al‑Muʿizz 
le mit alors au défi de réaliser un tel prodige, sans quoi les chrétiens seraient passés par le fil 
de l’épée. Abrahām, abasourdi, demanda au souverain trois jours de délai pour « trouver et 
implorer le Seigneur ».

Le patriarche convoqua alors tous les prêtres et notables du Caire. Il exposa la situation 
au clergé et au peuple chrétien, et imposa aux moines du Wādī Habīb (Wādī al‑Naṭrūn) 
de prier pendant trois jours et trois nuits. Abrahām pria également trois jours entiers à 

14.  À cette époque, Alexandrie était encore le siège du patriarcat, même si les patriarches résidaient de plus 
en plus à Fusṭāṭ ou dans des villes du Delta. Voir sur cette question den Heijer, 2002.
15.  Bianquis, 1995, p. 89‑90. 
16.  Ibn Killis lui-même était réputé pour son goût des débats. On en trouve trace dans un fragment des 
documents de la Genizah qui présentent une réponse à une attaque du vizir contre la religion juive : voir 
Cohen, 1990. 
17.  Voici les différentes occurrences dans la Bible du logion : Matthieu XVII, 20 : « Si un jour vous avez 
de la foi gros comme une graine de moutarde, vous direz à cette montagne : “Passe d’ici là‑bas”, et elle y 
passera ». Matthieu XXI, 21 : « Jésus leur répondit : “Je vous le dis en vérité, si vous aviez de la foi et que 
vous ne doutiez point, non seulement vous feriez ce qui a été fait à ce figuier, mais quand vous diriez à cette 
montagne : ‘Ote‑toi de là et jette-toi dans la mer’, cela se ferait” ». Marc XI, 23 : « Je vous le dis en vérité, si 
quelqu’un dit à cette montagne : “Ote‑toi de là et jette‑toi dans la mer” et s’il ne doute point en son cœur, 
mais croit que ce qu’il dit arrive, il le verra s’accomplir ». On notera encore dans le même esprit cette autre 
référence, Luc XVII, 6 : « Et le Seigneur dit : “Si vous aviez de la foi comme un grain de sénevé, vous diriez 
à ce sycomore : ‘Déracine‑toi, et plante‑toi dans la mer’ et il vous obéirait” ».

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 197

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’Église al‑Muʿallaqa, tout en jeûnant. Le matin du troisième jour, il tomba endormi, épuisé 
par le chagrin. Durant son sommeil, la Vierge lui apparut en rêve et, le rassurant, lui indiqua 
qu’il pourrait trouver à Darb al‑Ḥadīd 18 un tanneur borgne qui accomplirait le miracle. Ce 
tanneur, anonyme dans les premiers récits, recevra le nom de Samʿān dans des traditions plus 
tardives. Le patriarche se rendit au lieu indiqué et rencontra le tanneur. Ce dernier narra au 
patriarche sa propre histoire et l’épisode de son œil arraché, sa vie simple et le fait qu’il ap-
portait chaque matin de l’eau aux pauvres. Ensuite, il informa le patriarche de ce qu’il devrait 
faire pour accomplir le miracle. Le tanneur demanda à Abrahām de se rendre au Muqaṭṭam 
avec les prêtres et tout le peuple, munis de croix, d’évangiles, d’encensoirs et de candélabres. Le 
calife et ses soldats devraient rester d’un côté, tandis que le prélat copte se tiendrait de l’autre. 
Le tanneur ordonna qu’ils s’exclament « Seigneur, prends pitié (Kyrie Eleison) », une fois sur 
place, pendant un long moment. Il recommanda que l’assemblée demeure silencieuse, avant 
de se prosterner ensuite à trois reprises.

Rasséréné par les paroles de cet homme simple, le patriarche se rendit donc auprès du ca-
life, comme demandé, et l’emmena avec sa suite au Muqaṭṭam. Les événements se déroulèrent 
comme prévu. Enfin, Abrahām leur commanda de rester silencieux et se prosterna lui‑même, 
ainsi que tous ceux qui l’accompagnaient. Et, à chaque fois qu’il relevait son visage et faisait 
le signe de croix, la montagne se soulevait de terre. Lorsqu’ils se prosternaient, la montagne 
revenait à sa place. Le calife, pris de panique, demanda alors au patriarche de faire cesser cela. 
Ce dernier se retourna pour chercher des yeux le saint homme, mais on ne trouva plus trace de 
celui‑ci. Enfin, al‑Muʿizz supplia le patriarche de lui exprimer n’importe quel souhait, affirmant 
qu’il s’empresserait de l’accomplir pour lui. Abrahām refusa d’abord, puis, cédant à l’insistance 
du calife, lui suggéra d’autoriser la restauration des églises de Saint‑Mercure et al‑Muʿallaqa.

	 Sacralisations musulmanes du Muqaṭṭam

Les toutes premières mentions de la montagne du Muqaṭṭam sous son nom actuel sont, à 
notre connaissance, présentes dans des sources littéraires produites dans un cadre musulman 19 
à une époque bien antérieure au récit de la translation miraculeuse. Cependant, aucune mention 
du Muqaṭṭam antérieure à la conquête arabe n’est connue à ce jour. La toute première attestation 
du nom figure dans un poème du premier siècle de l’islam. C’est le poète Ayman ibn Ḫuraym 
(viie‑viiie s.) qui, en partant s’allier à Bišr ibn Marwān (27‑86/647‑705) – émir umayyade 
en Irak – contre son frère ʿUmar ibn ʿAbd al‑ʿAzīz ibn Marwān (61‑101/681‑720) – émir 
umayyade d’Occident –, aurait prononcé des vers mentionnant le nom du Muqaṭṭam 20.

18.  Cette porte, l’une de la forteresse de Babylone, est identifiée dans Butler, 1902, p. 240‑242.
19.  Aucune mention du nom du Muqaṭṭam ne semble connue dans la documentation papyrologique en arabe, 
dans l’état actuel des données disponibles. Nous tenons à remercier notre collègue Naïm Vanthieghem pour 
cette information. 
20.  Al-Ǧāḥiẓ, p. 63 ; Makhoul, 2015, p. 288.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s198

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un siècle plus tard, le chroniqueur Ibn ʿAbd al‑Ḥakam (mort en 871) rapporte un dialogue 
entre le patriarche chalcédonien d’Alexandrie Cyrus (al‑Muqawqis en arabe 21) et le conqué-
rant arabe ʿAmr Ibn al‑ʿĀṣ au sujet de l’achat du pied de la montagne 22. Cyrus demanda à 

ʿAmr de lui vendre la plaine surplombée par le Muqaṭṭam. Ce dernier, étonné, écrivit au calife 
ʿUmar pour lui demander ce qu’il convenait de faire. Celui-ci répondit en ordonnant que l’on 
interroge le patriarche sur la raison de cet intérêt. Cyrus répondit alors : « Nous avons vu 
dans les livres qu’elle contient les plantes du Paradis ». À quoi ʿUmar, apprenant la teneur 
de ces propos, rétorqua : « Nous ne reconnaissons comme plante du Paradis que les croyants. 
Alors, enterre dans [cette montagne] les musulmans qui sont décédés avant toi et ne lui 
vends rien ». Selon la tradition, c’est ainsi que serait né le célèbre cimetière musulman de 
la Qarāfa, mieux connu aujourd’hui comme la « Cité des morts ». Le dénouement de l’histoire 
nous apprend qu’un compagnon de la conquête – un certain ʿĀmir – mourut peu de temps 
après. « En arabe, explique Christian Décobert, la racine de ʿamara signifie “ féconder, rendre 
productif ”. L’anthroponyme ʿĀmir (participe actif) est “ le fécondant ”. La terre du Muqaṭṭam 
a ainsi été fécondée par le musulman défunt ». Décobert propose de dégager la morale suivante 
de cette histoire : « Les chrétiens attendent la fertilité d’une montagne stérile. Ils l’attendent 
toujours. Et celle-ci se réalise avec l’arrivée des musulmans 23 ».

ʿUmar al‑Kindī, environ un siècle plus tard, reprend la même histoire dans son 
Kitāb faḍāˀil Miṣr, se référant à des traditions datant du viiie siècle 24. Dans ce passage, une 
confusion apparaît entre le Muqaṭṭam, le Sinaï et Jérusalem. Al‑Muqawqis affirme, en effet : 
« Nous avons trouvé dans les livres que cette montagne était, de toutes, celle qui avait le plus 
d’arbres, de plantes et de fruits. Y avait habité al‑Muqaṭṭam b. Misr b. Baysar b. Ḥām b. Nūḥ. 
Et lorsque vint la nuit pendant laquelle Dieu parla à Mūsā, Dieu révéla aux montagnes ceci : 

“ Je vais parler à l’un de mes prophètes sur l’une d’entre vous ”. Toutes les montagnes entendirent 
et se dressèrent, sauf la montagne de Jérusalem, qui se baissa et se fit tout petite. Dieu s’adressa 
à elle : “Pourquoi fais-tu cela ?” 25. Pour les punir de leur manque de modestie, les montagnes 
durent offrir toute leur végétation à la montagne de Jérusalem et c’est ainsi que le Muqaṭṭam 
fut désormais dépourvu de plantes et d’arbres ». Dans les siècles qui suivirent la conquête, une 
« géographie spirituelle, faite de montagnes et de vallées confondues 26» contribua à investir 
l’Égypte d’un imaginaire islamique. Cette confusion entre le Muqaṭṭam et le Sinaï arrime la 
montagne cairote aux traditions juives et chrétiennes, tout en y introduisant des éléments de 
téléologie annonçant la conquête arabe et la prise de possession du pied du Muqaṭṭam afin d’y 

21.  Sur ce personnage et la description de sa prise de pouvoir à la place de Benjamin, patriarche 
anti‑chalcédonien envoyé en exil par Héraclius, voir den Heijer, 2000, p. 229.
22.  Ibn ʿAbd al‑Ḥakam, Futūḥ Miṣr, p. 108.
23.  Décobert, 1991, § 23.
24.  ʿUmar al‑Kindī est le fils de l’historien Abū ʿUmar Muḥammad al‑Kindī (897‑961). Rosenthal, « al‑Kindī, 
Abū ʿUmar Muḥammad ».
25.  Cité par Décobert, 1991, § 38. Les éléments, notamment les montagnes, s’inclinant devant Dieu est un 
thème présent dans le Coran. Toelle, 2007, p. 564.
26.  Décobert, 1991, « Entre Moïse et Pharaon », § 39.

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 199

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


installer le cimetière musulman. De cette manière, écrit Décobert, « la montagne a quelque 
chose à voir avec les racines de l’islam, avec ce qui l’annonçait chez les chrétiens, avec l’attente 
que sa seule désolation suscitait 27».

Alors que le récit du miracle du Muqaṭṭam avait déjà commencé à circuler dans les mi-
lieux coptes, le célèbre historien musulman al‑Maqrīzī (1364‑1442) reprit lui aussi, dans ses 
Ḫiṭaṭ 28, le dialogue entre Cyrus et ʿAmr Ibn al‑ʿĀṣ, tout en collectant d’autres traditions 
liées à la montagne. Il ne fit pourtant aucune allusion au récit chrétien qui s’était déjà diffusé. 
Son récit à lui est précédé de quelques considérations concernant l’étymologie du nom de la 
montagne, sur la base sur de sources antérieures, comme on en trouvait déjà chez un autre 
auteur musulman avant lui, à savoir Yāqūt al‑Ḥamawī 29 (574‑622/1178‑1225). Il exposa no-
tamment des traditions auxquelles il ne semblait guère apporter de crédit, comme celle reliant 
le nom de la montagne à un alchimiste du nom de Muqayṭām. L’hypothèse la plus probable 
selon al‑Maqrīzī, qu’il attribuait à des savants non nommés, voulait que la racine قطم (qṭm), 
synonyme du verbe قطع (qṭʿ), fît référence à l’aspect tranché des falaises 30.

	 La tradition copto‑arabe

Comme nous l’avons mentionné, la première trace connue du récit chrétien du déplace-
ment de la montagne – et avec lui la première mention du nom du Muqaṭṭam en contexte 
copte – se trouve dans l’HPA. Il faut noter ici qu’une des caractéristiques notables de ce corpus, 
récemment mise en évidence, est le fait que, depuis sa rédaction, il n’a eu de cesse d’être adapté 
au regard d’enjeux successifs liés aux époques qu’il a traversées. Il continua en outre à être 
complété par les nouvelles Vies des patriarches qui sont venues s’ajouter à liste des succes-
seurs de saint Marc. L’HPA constitue ainsi une tradition manuscrite et littéraire dite ouverte, 
c’est-à-dire intrinsèquement soumise à la modification, à l’instar du genre hagiographique dont 
elle se rapproche tout autant que du genre historiographique 31.

27.  Décobert, 1991, § 38‑43.
28.  Al-Maqrīzī, al‑Mawāʿiẓ, p. 335‑337.
29.  Yāqūt al-Ḥamawī, Muʿǧam, p. 176‑177. Pour les différentes hypothèses quant à l’origine du nom 
« Muqaṭṭam », voir Rāġib, 1999 ; Makhoul, 2015.
30.  Les racines qṭm et qṭʿ se rapportent au fait de couper, ou signalent une opération qui consiste à tailler 
quelque chose. Notons que l’autre sens de la racine qṭm, d’après le Lisān al‑ʿArab, porte sur le « désir de 
manger la viande, déchiqueter la viande, tenir au bout de ses dents ou mordre ». Lisān al‑ʿArab, p. 488‑489. 
31.  Sur l’HPA comme tradition ouverte, voir Pilette, 2013 ; 2014. Le texte comporte plusieurs recensions 
textuelles, ou stades de rédaction. Parmi ceux‑ci se trouvent la recension primitive, identifiée comme la plus 
proche du travail de l’auteur – Mawhūb – et des sources coptes originales, la recension dite « pseudo‑Vulgate », 
correspondant au stade de rédaction présenté dans les anciennes éditions critiques du texte, de même que 
de nombreuses recensions intermédiaires ou tardives. En fonction des Vies, les différences entre les versions 
relèvent de la syntaxe, du registre linguistique, du lexique, voire du contenu. Dans le cas qui nous occupe ici, 
les différences en termes de contenu entre la recension primitive et la « nébuleuse tardive » sont minimes 
et peu significatives. Pour le récit du miracle dans la « nébuleuse tardive », voir par exemple les manuscrits 
Paris arabe 302 (f o 40v o‑44v o), Musée copte, hist. 1 (f o 8ro‑10v o) ; Vatican arabe 620 (f o 173r o‑176r o).

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s200

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Dans ce cadre, on constate que le récit du miracle connaît des évolutions importantes et des 
modifications dans une version dite indépendante de la Vie 62, c’est-à-dire circulant hors de son 
corpus d’origine, l’HPA. Cette Vie est conservée dans une série de recueils, comprenant d’autres 
textes, produits entre le xvie et le xixe siècle 32. Parmi ceux-ci se trouve le ms Paris arabe 282 
qui en est l’un des témoins les plus importants. Notons que quatre de ces manuscrits sont 
écrits en karšūnī (arabe écrit en caractères syriaques) et que l’existence même de ces versions 
« syriennes » semble attester d’une circulation du récit hors des milieux coptes. Les Églises 
syriaque et copte entretinrent d’ailleurs de bonnes relations après le concile de Chalcédoine, 
par l’intermédiaire d’échanges culturels et religieux – les sièges patriarcaux des deux Églises 
ont même été occupés par des membres de l’autre Église 33. Le patriarche Abrahām, d’origine 
syrienne, avait, par exemple, de bons rapports avec le monastère Dayr al‑Suryān même s’il 
n’entretenait aucun lien avec son Église-mère 34. C’est sans doute à la lumière de ces relations 
cordiales qu’il faut interpréter la transcription de la Vie d’Abrahām en karšūnī. Il n’est pas 
impossible que l’accession d’un Syriaque au trône patriarcal d’Alexandrie ait été une source 
de fierté pour les communautés syriaques d’Égypte et/ou du Levant, ce qui pourrait expliquer 
la production d’une telle version en karšūnī.

Notons à présent les principales variations du texte des manuscrits de la version indépen-
dante par rapport au récit original présenté ci-avant (recension primitive de l’HPA) 35. Celles-ci 
se retrouvent toutes dans le récit qui circule de nos jours parmi les coptes :

– Le tanneur, anonyme dans l’HPA, reçoit le nom de Samʿān et la cause de la perte de 
son œil est développée. On savait qu’il avait convoité ce qui ne lui appartenait pas, mais 
on apprend, plus précisément, qu’il avait regardé la jambe découverte d’une cliente. 
On apprend également que cet événement s’était déroulé alors qu’il exerçait la profession 
de cordonnier, avant de devenir tanneur après la perte de son œil.

– Cette version fait précéder la prière des chrétiens pour le déplacement de la montagne 
par une prière des juifs et des musulmans, mettant ainsi en avant l’inefficacité des sup-
pliques de ces derniers.

– Le mouvement de la montagne varie également : au lieu de se soulever et de revenir à sa 
place, la montagne se déplace d’un lieu à un autre, en plusieurs morceaux. Seule cette 
version du mouvement du Muqaṭṭam permettra, dans des ajouts ultérieurs, de lier la 
fondation du Caire à ce miracle. Si la translation de la montagne est présente dans la 
version indépendante de la Vie d’Abrahām, la mention explicite d’une contribution du 
miracle à la fondation du Caire n’apparaît que dans les années 1930, époque caractérisée 
par d’intenses débats autour du nationalisme égyptien 36.

32.  Pour une liste des manuscrits concernés, voir den Heijer, 1989, p. 25‑27.
33.  Cette proximité explique d’ailleurs l’installation d’une communauté syriaque en Égypte et la fondation 
du monastère portant le nom de Dayr al‑Suryān, voir Fiey, 1972‑1973, p. 323‑346.
34.  Den Heijer, 2004, p. 50
35.  Den Heijer, 2004, p. 52‑53. 
36.  On doit probablement cet ajout à Armānyūs Ḥabašī, un moine du monastère des Syriens. Celui‑ci 
contribue à établir la nouvelle édition du Synaxaire en 1935, où la volonté du calife d’agrandir Le Caire grâce 

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 201

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


– Enfin, le calife se convertit au christianisme. Dans les manuscrits de la version indé-
pendante écrits en arabe, il demande à être baptisé par le patriarche et disparaît ensuite 
mystérieusement. Dans les manuscrits écrits en karšūnī, il rejoint un monastère pour y 
vivre comme un moine.

L’histoire du déplacement du Muqaṭṭam se perpétua également dans le Synaxaire, calendrier 
de commémoration des saints utilisé durant la liturgie. Nous ne savons pas quand le récit y fut 
introduit, ni même exactement quand ce recueil en langue arabe fut compilé 37, même s’il est 
certain que le corpus de l’HPA en fut l’une des sources principales 38. Une hypothèse avance 
cependant le xive siècle comme date probable de composition 39. En ce qui concerne le devenir 
de notre récit de miracle dans ce cadre, son contenu est très proche de la version primitive 
de l’HPA mais se trouve abrégé et ne mentionne donc pas certains détails. Le tanneur n’y a 
toujours pas de nom, ce qui confirme bien que le nom de Samʿān et autres ajouts se sont bien 
faits au sein d’une version parallèle de l’HPA, ou indépendante 40. À noter aussi que, dans 
une version plus récente du Synaxaire datant des années 1930 41, l’histoire connaît certains 
développements mais le saint n’a toujours pas de nom.

Enfin, une dernière variation dans le récit mérite encore d’être mentionnée et concerne 
cette fois le nom du calife qui provoque les chrétiens. En effet, plusieurs versions ne désignent 
pas al‑Muʿizz comme le calife de l’histoire mais bien son fils al‑ʿAzīz (dont la graphie arabe 
est proche d’al‑Muʿizz), ou encore son petit-fils al‑Ḥākim. Tout d’abord, la mention du 
nom d’al‑ʿAzīz provient de l’Histoire des Églises et des Monastères d’Égypte (Tārīḫ al‑Kanāʾis 
wa‑l‑Adyura), un autre texte majeur de la littérature historiographique copto‑arabe, composé 
entre la première moitié du xiie et la première moitié du xiiie siècle. Il s’agit d’une somme 
historico‑topographique concernant l’Égypte et les régions avoisinantes, issue d’un processus 
de compilation complexe de sources antérieures, parmi lesquelles l’HPA 42. La version du récit 
contenue dans ce texte est un abrégé de celle de l’HPA et peut, plus précisément, être rattachée 
à sa version indépendante par la présence de la prière inefficace des juifs et des musulmans avant 
celle des chrétiens 43. La transformation du nom d’al‑Muʿizz (المعز) en celui d’al‑ʿAzīz (العزيز) 
résulte probablement d’une erreur scribale. Il faut encore noter que d’autres versions, orales 
et plus tardives, du miracle le situent même sous le règne d’al‑Ḥākim. Ce dernier changement 

au miracle apparaît dans le texte. Ce même moine publie en outre le premier livre consacré uniquement au 
miracle au milieu des années 1930, Voile, 2013, p. 98. 
37.  Coquin, Atiya, 1991.
38.  Den Heijer, Pilette, 2012a.
39.  Coquin, 1995. Sur les différentes éditions et leurs défauts voir la partie rédigée par Coquin dans Coquin, 
Atiya, 1991.
40.  Den Heijer, 1994a.
41.  Publié au Caire à Maṭbaʿat al‑Miṣriyyāt al‑ahliyya, p. 191‑195.
42.  Sur ce texte, voir den Heijer, 1993 ; 1994b ; den Heijer, Pilette, 2012b. Une nouvelle édition critique du 
texte, combinée à un système d’information géographique (SIG) est en cours de préparation par l’un des 
auteurs de cet article, Perrine Pilette.
43.  Evetts, 1895, p. 117. 

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s202

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


s’explique peut-être par la présence, dans le texte des manuscrits de la recension indépendante, 
du terme al-ḥākim, dans le sens de « gouvernant », accompagnant la plupart du temps le nom 
de al-Muʿizz 44.

Il nous faut mentionner enfin l’étonnante similitude du récit du déplacement du Muqaṭṭam 
avec une histoire recueillie en Irak par Marco Polo (1254‑1324). Celui-ci relate une légende 
tellement semblable à celle qui nous occupe qu’elle ne peut avoir qu’une origine commune avec 
la tradition égyptienne. Le grand voyageur italien nous indique que l’histoire qu’il nous relate 
s’est produite en 1225, quelque part entre Bagdad et Mossoul 45. Le calife souhaitait se débar-
rasser des chrétiens et les convoqua. Il leur montra le passage de l’Évangile concernant la foi 
qui déplace les montagnes et leur donna dix jours pour déplacer une montagne qu’il leur avait 
désignée. Un ange apparut ensuite au patriarche le neuvième jour et lui dit d’aller trouver un 
cordonnier borgne qui pourrait réaliser le prodige. C’est évidemment cette précision qui ôte 
les derniers doutes. Le texte ajoute de plus le passage où le cordonnier s’arrache un œil parce 
qu’il a été tenté par la jambe d’une cliente. La montagne est déplacée et le calife se convertit 
en secret au christianisme. Il n’est pas impossible que Marco Polo ait entendu ce récit en 
Mésopotamie – nous avons vu que le récit avait circulé, même si les textes syriens sont plus 
tardifs – mais il est également envisageable que le grand voyageur ait « plagié » une histoire 
qu’il a lue ou entendue par ailleurs au sujet de l’Égypte et l’ait transposée en Mésopotamie 46.

	 Contexte d’émergence du miracle

Le logion de la foi déplaçant les montagnes se retrouve dans les Évangiles, dans certains 
apocryphes et même dans le Coran, mais il s’agit surtout d’utilisations métaphoriques de cette 
parole. C’est seulement dans des écrits concernant Grégoire le Thaumaturge qu’un miracle 
impliquant le déplacement d’un rocher est raconté en rapport avec ce logion. La première 
version, en grec, est due à Grégoire de Nysse (335‑394) 47. Il en existe aussi une version copte 
(bohaïrique), dont d’importants fragments ont été retrouvés dans la bibliothèque du monastère 
Saint-Macaire 48.

Le récit du miracle du Muqaṭṭam apparaît sous le règne des califes fatimides du Caire, plus 
précisément sous le cinquième d’entre eux, al‑Mustanṣir (1029‑1094). Cette période est l’une 
de celles où la situation des chrétiens est la plus favorable et où les élites coptes entretiennent 
d’excellentes relations avec le pouvoir, entrecoupées de brefs intervalles de persécution. En effet, 
les deux premiers représentants de la dynastie, al‑Muʿizz et al‑ʿAzīz, étaient réputés pour leurs 
dispositions favorables envers les chrétiens et les juifs, comme le montre le cas du chrétien 

ʿIsā Ibn Nasṭurus qui officie comme l’équivalent d’un vizir, sans en avoir le titre, à la fin du règne 

44.  Den Heijer, 1994a, p. 201 ; Boutros, 2017, p. 165‑166.
45.  D’après l’édition/traduction de Latham, 1978, p. 53‑57. Voir aussi den Heijer, 2004b, p. 54.
46.  Pourtant, le premier texte européen faisant mention de ce miracle date du xive s.
47.  Dans le Panégyrique sur Grégoire le Thaumaturge : De vita Gregori Thaumaturgi, 22, 23‑25, Patrologia 
Graeca 46, p. 915‑920. 
48.  White, 1926, p. 144‑156.

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 203

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’al‑ʿAzīz 49. Pendant la première partie de son règne, le calife al‑Ḥākim – troisième calife fati-
mide – fait, à l’inverse, preuve d’une grande intolérance vis‑à‑vis des non-musulmans, ordonnant 
par exemple la destruction du Saint-Sépulcre à Jérusalem. Plusieurs églises sont aussi rasées 
sur son ordre 50. Par ailleurs, ce personnage haut en couleur et controversé se distingue par ses 
manières originales, notamment ses promenades incognito au cœur de la vieille ville. Rappelons 
aussi que sa « disparition » sur le Muqaṭṭam laisse planer autour de lui une aura de mystère 51. 
Quant à Mīḫāʾīl de Tinnis – auteur de la source copte d’après laquelle la Vie 62 de l’HPA fut 
traduite en arabe –, il fut le témoin, dans son enfance, de cette période de persécution sous 
le règne d’al‑Ḥākim, et ceci pourrait expliquer qu’il ait inclus dans sa biographie d’Abrahām 
cette histoire de miracle, lourde de menaces pour la communauté copte. Selon une estimation 
récente, la supériorité démographique des chrétiens commencerait à vaciller autour de 900 52. 
Si la présence copte se maintient probablement dans les campagnes plus solidement qu’on 
ne l’avait cru auparavant, le xie siècle marque peut‑être une nouvelle période de déclin 53. Cet 
affaiblissement au fil des xe et xie siècles du poids démographique des coptes pourrait également 
contribuer à expliquer le sentiment de vulnérabilité qui transparaît au travers de la légende. 
D’ailleurs, les versions ultérieures du récit vont renforcer la charge apologétique et l’insistance 
sur la supériorité de la foi chrétienne. On pense principalement à l’ajout de la translation de 
la montagne et, bien sûr, à celui de la conversion du calife 54.

L’une des manières de décrypter ce récit serait d’y voir la défense d’une position, d’une in-
fluence dont la communauté chrétienne jouissait sous les premiers Fatimides et qu’elle sent lui 
échapper 55. En effet, le récit insiste beaucoup sur les bonnes relations (du moins avant la menace) 
entre le patriarche et le calife 56. L’épisode clôturant l’histoire du miracle – c’est‑à‑dire la 
demande de réparer deux églises importantes du Caire copte –, s’avère particulièrement révé-
lateur. Il s’agirait, dans cette optique, de défendre le droit de plus en plus menacé, si ce n’est de 
construire des églises, au moins d’entretenir celles qui existaient. Cette histoire constituerait ainsi 
« une justification de la position favorable des notables coptes pendant la période fatimide 57 » : 
le miracle viendrait, en quelque sorte, conforter cette position dominante et les droits acquis 
par la communauté. De manière moins consensuelle, le miracle vient affirmer avec fermeté 

49.  Den Heijer, 2008, p. 48.
50.  Boutros, 2017, p. 146‑155.
51.  Al-Ḥākim aurait disparu en 1021, alors qu’il se promenait un soir sur le plateau du Muqaṭṭam. Il a laissé 
les deux personnes qui l’accompagnaient en leur ordonnant de l’attendre et n’est jamais réapparu. Certains 
récits ont alors supposé que sa sœur Sitt al‑Mulk, qui assura ensuite la régence, l’avait assassiné. D’autres 
histoires ont circulé, selon lesquelles il aurait été assassiné par un inconnu, ou encore, se serait réfugié dans 
un monastère (d’où la confusion avec notre récit). Voir Walker, 2017.
52.  Mouton, 2003, p. 113.
53.  Mouton, 2003, p. 120‑121.
54.  Swanson, p. 51. 
55.  Cette interprétation nous été suggérée par Johannes den Heijer.
56.  On trouve de nombreux exemple dans l’HPA de ces bonnes relations émaillées de conflits, entre le 
patriarche et le gouvernant musulman de l’Égypte. Swanson, 2010, p. 6‑11.
57.  Den Heijer, 2004, p. 51.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s204

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


que « n’importe quel défi à la foi chrétienne est vain 58». C’est une démonstration de force et, 
finalement, une preuve de la supériorité de la foi chrétienne sur l’islam 59, en même temps 
qu’une revendication de la sacralité chrétienne du lieu contre les prétentions musulmanes.

Dernier élément d’interprétation qui pourrait avoir un lien avec le récit : en 1006‑1007, 
d’importantes pluies projetées en torrent le long des versants de la montagne engloutirent un 
quartier d’esclaves africains qui n’était pas intégré aux remparts, lesquels d’ailleurs « ne peuvent 
freiner les torrents fougueux qui les défoncent pour se ruer au sein du Caire, et déchirer l’enceinte 
du grand Palais 60 ». Cette catastrophe pourrait-elle être à l’origine du récit du déplacement 
du Muqaṭṭam, posé sur le papier vers 1051 ?

	 Une tradition liée à des pratiques

On le voit, il reste délicat de déterminer le contexte d’émergence d’un tel récit. Essayons 
maintenant d’adopter un autre angle de vue, en abordant l’ancrage du miracle dans l’espace 
sacré et son inclusion dans les pratiques religieuses des coptes. Le déplacement du Muqaṭṭam 
s’inscrit notamment dans le calendrier liturgique copte. Trois jours de jeûne supplémentaires, 
ajoutés à la fin du jeûne de la Nativité (25 novembre-6 janvier), sont directement attribués à 
la commémoration du miracle. On trouve la première mention de l’addition de ces trois jours 
dans les Quinze canons du patriarche Christodolus (1047‑1077) sans mention d’une raison 
précise. Youhanna Nessim Youssef note de manière laconique : « later tradition justified the 
addition as a commemoration of the Miracle of the transfer of the Muqaṭṭam 61». Une autre 
tradition prétend également que ces trois jours furent ajoutés « en compensation d’une dispense 
générale accordée pour les mariages entre cousins germains, au 4e degré 62».

Un indice apparaissant pour la première fois dans un récit du xiiie siècle va nous permettre 
d’entrevoir l’ancrage du récit dans des pratiques concrètes. Il s’agit d’une colonne de l’église 
al‑Muʿallaqa, peinte à l’effigie de la Vierge et contre laquelle le patriarche se serait endormi après 
ses trois jours de prières. Cette peinture peut toujours être observée aujourd’hui et constitue 
l’un des plus anciens lieux de mémoire du miracle 63. La Vierge, selon certaines versions du récit, 

58.  Den Heijer, 1994, p. 195.
59.  C’est encore dans cet esprit que l’histoire est racontée au sein des familles, si nous en croyons le témoignage 
d’un copte ayant grandi en Italie. C’est surtout de cette manière que le récit est souvent mis en exergue par 
les coptes que croisés au Caire.
60.  Rāġib, 1999, p. 172.
61.  Nessim Youssef, 2009, p. 81.
62.  Masson, 2012, p. 250.
63.  Disons un mot d’une tradition attestée en Occident, mais dont nous ne savons pas si elle a un équivalent 
oriental. Cela pose la question d’une éventuelle influence des franciscains italiens présents au Caire au 
xive siècle. On trouve dans la Bible des métaphores de la Vierge, comme colonne ou pilier. Dieu est également 
décrit plusieurs fois comme apparaissant dans une colonne de nuages ou de feu, colonne qui a été identifiée 
comme un symbole de la Vierge par saint Bonaventure (1221‑1274) lui-même franciscain et italien. Mais dès 
le premier siècle, vers 40, la Vierge apparaît sur une colonne à saint Jacques pendant qu’il prêche. La Vierge 
lui donne une statue d’elle‑même tenant l’enfant Jésus et un pilier de jaspe. Cet épisode donne lieu à de 

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 205

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


serait sortie de la colonne pour parler à Abrahām 64. La plus ancienne mention de cette colonne 
se trouve dans le Chronicon Orientale, ouvrage anonyme composé dans la deuxième moitié du 
xiiie siècle, et constituant une version abrégée de la section historique du Kitāb al‑Tawāriḫ 
d’Abū Šākir Ibn al‑Rāhib dont la rédaction avait été terminée peu de temps auparavant 65 :

La Dame lui apparut près de la colonne et lui dit : « Va au chemin des tourneurs au Qaṣr al‑Šamaʿ, 
et celui qui passera par cette route portant sur ses épaules une cruche d’eau, c’est par ses mains 
que votre salut viendra».

Dans la version indépendante de l’HPA que nous avons présentée plus haut, la colonne 
apparaît aussi mais le patriarche ne fait que s’y adosser. Ce détail est présent dans le manuscrit 
Paris arabe 282 (où sont présentes les modifications principales par rapport au récit d’HPA) de 
même que dans des manuscrits en karšūnī édités par Leroy 66. Le récit du Chronicon se rattache 
aussi à cette version par l’évocation de la prière des juifs et des musulmans. Rappelons ici que la 
version la plus ancienne du miracle mentionnait déjà à plusieurs reprises l’église al‑Muʿallaqa : 
Abrahām y jeûne, la Vierge y apparaît et le calife autorise sa reconstruction à la suite du miracle. 
La colonne vient confirmer cet ancrage spatial de la mémoire du récit : Johannes den Heijer a 
écrit, à propos du texte du manuscrit Paris arabe 282, qu’il est « manifestement destiné à une 
présentation orale, sans doute dans les églises, et peut-être produite afin de remplacer le récit 
moins spectaculaire du Synaxaire 67 ». Il se pourrait donc que l’on retrouve ici la trace d’une 
tradition orale perpétuée au sein même de l’église al‑Muʿallaqa. Nous avons d’autres indices 
allant dans ce sens grâce à des témoignages de voyageurs européens en Égypte, qui se font 
raconter l’histoire lorsqu’ils visitent le Vieux‑Caire.

Le premier de ceux-ci est Symon Semeonis, un franciscain irlandais qui visite l’Égypte en 1323 
et qui écrit, parlant de l’église al‑Muʿallaqa : « Il existe encore une colonne de marbre blanc, 

nombreux écrits et à une abondante iconographie. Laissons cela en suspens mais nous avons là une piste 
qui pourrait attester d’une influence dans un sens ou dans l’autre. Voir D’Ostrow, 2010. Les références 
bibliques sont Exode (XIII, 21 ; XXII ; XXXIII, 9), Nombres (XII, 5 ; XIV, 14), Deutéronome (XXXI, 15), 
Apocalypse d’Esdras (IX, 12).
64.  C’est à Charalambia Coquin que l’on doit cette observation et surtout c’est elle qui a rassemblé les 
références des récits de voyageurs occidentaux qui racontent l’histoire du miracle avec le détail de la colonne. 
Voir Charalambia Coquin, 1974.
65.  Sidarus, 1975, p. 43‑46. Sur Ibn al‑Rāhib, voir aussi Sidarus, 2004, p. 396 ; 2016 ; Mikhail, 2017, p. 15‑17. 
Traduction d’après Petrus Ibn Rāhib, p. 134. Le Kitāb al‑Tawāriḫ contient aussi une mention à la fameuse 
prière juive et musulmane (den Heijer, 2004, p. 53, n. 38). Peut‑être y évoque‑t-il aussi la colonne mais nous 
n’avons malheureusement pas pu avoir accès à la récente édition, Moawad, 2016.
66.  Leroy, 1909, p. 386.
67.  Den Heijer, 2004, p. 51‑52.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s206

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’où on raconte que Sainte Marie a parlé à un Jacobite au sujet de la libération des chrétiens 68 ». 
Leonardo Frescobaldi, un voyageur issu de la noblesse florentine, en livre un autre témoignage 
à la fin du xive siècle 69 :

La troisième [église] était celle de Sainte‑Marie des Escaliers de la Colonne. Elle est très dévote et 
très bien décorée. Il y a deux grands miracles reliés à elle. Le premier est une colonne où Notre Dame, 
sculptée à la demande des évêques et canons de cette église, parla tandis qu’un Juif était en train 
de calomnier notre foi en présence du Sultan.

Joos Van Ghistele (1482‑1483), un noble flamand en pèlerinage en Terre Sainte, relate que 
l’église qu’il visite « est appelée l’église de Notre-Dame de la Colonne à cause d’un grand miracle 
qui se produisit une fois jadis, de la manière décrite ci‑dessous […] 70 ». Frère Jean Thenaud, 
gardien du couvent des Cordeliers d’Angoulême, qui partit d’une mission auprès du sul-
tan Mamelouk Qanṣūh al‑Ġūrī (1501‑1516) 71, mentionne également « Nostre Dame de la 
Coulomne » en 1512 72. Johan Vansleb, en 1672‑1673, envoyé au Caire par Louis XIV afin 
d’acheter des manuscrits pour la bibliothèque royale, rapporte également le miracle 73. Il est 
le premier à évoquer explicitement la présence d’une image de la Vierge 74 :

À l’entrée de cette église, on y voit sur une des colonnes qui sont à la main droite, une petite image 
de la saint Vierge que les Coptes disent avoir parlé à Ephrem, l’un de leurs patriarches, le consolant 
qu’il estoit fort affligé à cause de Meez le din alla […]

Ce qui nous intéresse ici est que tous ces voyageurs entendent raconter le récit du mi-
racle lorsqu’ils visitent le Vieux‑Caire, ce qui montre que celui-ci est resté bien vivant au 
fil du temps, raconté en un lieu précis. Cela témoigne du fait que cette histoire ne s’est pas 
transmise uniquement dans des textes mais également dans des traditions orales dont la co-
lonne de l’église Muʿallaqa constitue la trace 75 – « l’évènement s'est inscrit dans le lieu sur le 
mode du signe et de l’empreinte 76 ». La colonne semble donc avoir été vénérée en lien avec le 

68.  Coquin, 1974, p. 74. Sur ce voyageur et d’autres à la même époque, voir Graboïs, 2003‑2004.
69.  Bellorni & Hoade, 1948, p. 2‑3 pour l’identification, p. 50‑51 pour le texte.
70.  Van Ghistele, 1976, p. 51‑53.
71.  Carré, 1956, p. 3‑4. Qansūh al‑Ġūrī est l’avant-dernier sultan mamelouk. Il est un esclave du sultan Qa’itbây 
qui est successivement gouverneur de Haute Égypte puis grand chambellan d’Alep. Qansūh al‑Ġūrī devient 
sultan à l’occasion d’une révolte militaire en 1501. Holt, p. 552‑553. 
72.  Le voyage outremer de Jean Thenaud, p. 51‑52.
73.  Delahaye, 2003.
74.  Relation d’Égypte, p. 51‑52, note 2.
75.  Notons ici que ces auteurs européens avaient tendance à stéréotyper leurs récits en fonction de leur 
culture biblique et orientaliste. Ils se lisaient souvent les uns les autres. Pourtant, ils parlent ici d’une histoire 
qui n’a pas de lien avec leur culture religieuse, ce qui tendrait à montrer qu’il ne s’agit pas d’une projection 
comme c’est par exemple le cas lorsque les pyramides sont identifiées aux greniers à blé du prophète Joseph.
76.  Albert, 2000, p. 119.

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 207

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


miracle du Muqaṭṭam. De manière générale, le Vieux‑Caire, qui contient jusqu’à nos jours 
les plus anciennes églises du Caire – Babylone pour les voyageurs occidentaux –, constitua un 
véritable conservatoire de l’histoire sacrée des coptes, abritant notamment une source où la 
Sainte Famille se serait désaltérée durant sa fuite en Égypte 77 : ces récits dessinent une véri-
table « topographie légendaire 78» pour les chrétiens. Celle-ci fut parfois contrariée au cours de 
l’histoire par des prétentions musulmanes concurrentes sur les mêmes lieux, comme lorsque 
les pouvoirs ayyoubide et mamelouk mirent en valeur le jardin de Maṭariyya revendiqué par 
les deux communautés 79. Certains lieux de mémoire, en revanche, se perpétuent uniquement 
au sein de la communauté chrétienne : c’est le cas de la légende du Muqaṭṭam. Cette tradition 
relatant une nette victoire de la foi chrétienne pouvait sans doute difficilement être partagée 
avec les musulmans qui l’auraient perçue comme une provocation.

Un autre lieu va s’ajouter plus tardivement à cette topographie légendaire du miracle, 
à savoir le « baptistère du Calife » (Maʿmūdiyyat al‑Sulṭān), qui renforce encore l’ancrage de 
la légende dans le Vieux-Caire. On le visite encore de nos jours. Cela montre que les lieux 
sacrés liés au miracle se multiplient, contribuant à souligner la part la plus polémique du 
récit, c’est-à-dire la conversion du calife. C’est l’historien Alfred Butler, dans son ouvrage 
sur l’histoire des églises du Caire, qui mentionne ce monument pour la première fois au 
xixe siècle 80. À l’occasion d’une visite au Vieux‑Caire, il relate une histoire que le prêtre 
de l’église d’Abū Sayfayn (Saint‑Mercure) lui a racontée. Le calife al‑Muʿizz se fit lire les 
Évangiles et le Coran pour comparer les deux ouvrages et, après réflexion, finit par trancher 
« Muḥammad ma‑fīš » (il n’y a pas de Muḥammad). Il ordonna alors que soit détruite la mos-
quée jouxtant l’église d’Anbā Šinūda pour reconstruire Abū Sayfayn. Le calife devint ensuite 
chrétien et « se fit baptiser dans le baptistère attenant à la chapelle Saint‑Jean 81 ». C’est à propos 
de ce baptistère et de la conversion du calife qu’éclate en 1931 une vive polémique opposant 
Murqus Simaika Pacha (1864‑1944) à des journalistes et intellectuels musulmans. Il mentionnait 
furtivement dans un petit texte décrivant les monuments coptes, paru dans une publication 
officielle, « une petite église qui possède des cloisons d’époque fatimide […] et un baptistère 
dont on dit que le calife al‑Muʿizz li‑Dīn Allāh s’y est fait baptiser en secret 82 ». Cela suscita 
une importante polémique et de nombreux articles de presse obligèrent finalement Simaika à 
préciser dans al‑Ahrām qu’il ne croyait pas que le récit fut véridique.

77.  Valensi, 2002.
78.  Halbwachs, 2008. 
79.  Valensi, 2002, p. 130.
80.  Butler, 1970 [1884].
81.  Butler, 1970, p. 127.
82.  Taqwīm al‑ḥukūma al miṣriyya lī‑sanat 1931, p. 171.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s208

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Réinventions contemporaines

Le récit du miracle s’est donc transmis au sein de la communauté copte au fil des siècles, 
non sans évoluer au gré des contextes. Au milieu des années 1970, un jeune prêcheur chrétien 
va réinvestir ce récit et faire bâtir des lieux de culte dédiés au saint Samʿān au cœur même des 
falaises du Muqaṭṭam. Le miracle va désormais inscrire son empreinte au pied du Muqaṭṭam, 
le lieu-même du récit. Cette fondation d’églises sur la montagne n’allait guère de soi. En effet, 
« le caractère sacré n’est pas consubstantiel au site mais il résulte d’un ensemble d’opérations 
visant à le distinguer de son environnement 83 ». Personne n’avait songé, durant des siècles, à bâtir 
un sanctuaire à la gloire du miracle sur le Muqaṭṭam même. Ces opérations furent le fait d’un 
entrepreneur religieux de talent qui mania habilement la tradition du miracle et la réinventa 
en se glissant dans les habits du saint Samʿān qui avait accompli le miracle mille ans plus tôt. 
Ce prêcheur, Faraḥāt Ibrāhīm, naquit en 1942 dans un village du Delta. Il s’installa au Caire dans 
les années 1960 pour travailler dans l’imprimerie de l’association religieuse « Ḫalāṣ al‑Nufūs ». 
Il s’agissait d’une association religieuse qui sillonnait les campagnes pour amener les chrétiens 
à rencontrer « réellement » le Christ à travers la lecture de la Bible. Elle promouvait l’idée qu’il 
était nécessaire de se convertir à sa propre religion et qu’il ne suffisait pas d’être né dans une 
communauté chrétienne pour être vraiment chrétien. Cette vision était assez proche des idées 
prônées par les Évangéliques et s’avérait également compatible avec la vision modernisatrice 
des chrétiens éduqués, voyant dans les paysans des arriérés dont la pratique religieuse s’était 
obscurcie de superstitions et d’influences islamiques. À cette époque, Faraḥāt se rapprocha 
également d’un prêtre copte lui aussi influencé par les courants protestants évangéliques, le 
père Zakariyyā Buṭrus, qui deviendra célèbre au milieu des années 2000 pour ses programmes 
anti‑musulmans diffusés sur des chaînes satellitaires 84.

Sensibilisé à la situation des chiffonniers par l’homme qui venait récolter ses poubelles, 
Faraḥāt se décida un jour à visiter le quartier. Il raconte même que c’est Dieu en personne qui 
s’adressa à lui, l’enjoignant de surmonter ses craintes et de se rendre au Muqaṭṭam. Faraḥāt 
n’y rencontra que pauvreté et désolation. Les hommes, tels qu’il les décrit dans ses souvenirs, 
étaient des pécheurs invétérés : ils buvaient, se droguaient et jouaient pour de l’argent, se 
bagarraient plus qu’à leur tour. Ne sachant ce que Dieu voulait de lui, il vint prier en haut de 
la montagne trois dimanches d’affilée avec des compagnons. Le troisième jour, une tempête 
transporta un feuillet jusqu’à l’un de ses compagnons. Il s’agissait d’un passage des Actes des 
apôtres : « Une nuit le Seigneur dit à Paul : “Sois sans crainte, continue de parler, ne te tais 
pas. Je suis en effet avec toi et personne ne mettra la main sur toi pour te maltraiter car, dans 
cette ville, un peuple m’est destiné” » (Actes XVIII, 9‑10). C’est alors une véritable mission 
auprès des chiffonniers qui commença, présentée par son promoteur sous les traits d’une 
conversion totale de ce peuple des marges. Ici se mêlent des éléments de discours religieux et 
de réformisme social. Les chiffonniers s’ouvrirent – selon ce discours très misérabiliste – à une 

83.  Andézian, 2010, p. 10.
84.  Sur le père Samʿān et son histoire on se reportera à G. du Roy, 2015 et 2017.

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 209

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vraie connaissance de leur propre religion, tout en apprenant à lire et à écrire, à être propres 
et, ainsi, à se comporter de manière civilisée 85. Le prêtre a souvent raconté qu’il considérait 
les chiffonniers comme un exemple pour l’ensemble des Égyptiens car ils acceptèrent de se 
rapprocher du Christ.

Faraḥāt fonda la première église dans le quartier en 1975 et, sur les conseils du père Zakariyyā, 
décida de lui donner le nom du saint Samʿān. Ce fut le premier édifice copte à prendre le nom 
du saint dans l’histoire égyptienne, comme le prêtre des chiffonniers le répète à l’envi. Faraḥāt 
fut ordonné prêtre en 1978, devenant alors Abūnā Samʿān. À la fin des années 1980, il entre-
prit de construire de nouveaux lieux de culte – un impressionnant complexe de sept églises 
que l’on appelle aujourd’hui le monastère Saint‑Samʿān. La plus grande église, creusée dans 
les falaises du Muqaṭṭam, est un énorme sanctuaire à gradins qui peut accueillir plusieurs 
milliers de personnes. La découverte opportune des reliques du saint en 1991, à l’occasion de 
travaux d’excavation dans le Vieux‑Caire, permit de confirmer la sacralité du lieu. Une partie 
des restes attribués à Samʿān furent transportés dans l’église du Muqaṭṭam en 1992, dans une 
procession à laquelle assista le pape Šinūda III 86. Le prêtre était ainsi parvenu à investir les 
« singularités topographiques 87 » et humaines du lieu. La montagne et ses habitants chiffonniers 
proposaient une configuration propice à la fondation d’un lieu de culte adossé au miracle et au 
récit d’une mission à la fois évangélisatrice et civilisatrice. L’appui sur la tradition permettait en 
outre à Samʿān d’obtenir le soutien indispensable du patriarche pour franchir l’épreuve de la 
sacralisation par les reliques et se protéger ainsi contre les critiques adressées à ses tendances 
charismatiques.

Le prêtre se livra à une véritable ingénierie de la tradition : après avoir créé la première église 
dédiée au saint Samʿān, il fit publier la première hagiographie du saint en 1984. Comme nous 
l’avons vu, saint Samʿān n’avait au départ pas de nom et s’insérait toujours dans le récit du dé-
placement du Muqaṭṭam, lui-même enchâssé dans la Vie du patriarche Abrahām. Alors même 
que l’histoire ne changea guère dans ses grandes lignes, le saint s’individualisa, en se dotant 
d’une autonomie nouvelle. Contribuant à ce mouvement, une nouvelle iconographie du saint 
naissait, dérivée d’une icône ottomane du xviiie siècle conservée à la Muʿallaqa. L’évolution de 
l’iconographie traduit bien l’opération qui s’est jouée ici. Dans l’icône de Yūḥannā al‑Armanī, 
le saint est beaucoup plus petit que le patriarche et placé manifestement sous sa protection. 
Or une nouvelle iconographie, que les fidèles ont appris à reconnaître, est apparue représentant 
le saint Samʿān seul 88.

Il semblerait pourtant que l’ingénierie de la tradition rencontre ses limites. L’action de 
Samʿān s’inscrivait dans un contexte plus général de développement de l’hagiographie copte 
commencé dans les années 1960. Vingt ans plus tard, le cinéma vint appuyer l’édition de 

85.  Voir Sīrat al-qiddīs Samʿān, 2010, Église Saint‑Samʿān ; Waters, 1999. Pour plus de développements 
concernant cette vision mêlant réformisme religieux et social voir G. du Roy, 2014.
86.  Prêtres de l’église, 1996.
87.  Albert, 2000, p. 117.
88.  Sur Yūḥannā al‑Armanī voir Auber de Lapierre, 2015 et 2016 ; Guirguis, 2008.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s210

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vies de saints. Les films hagiographiques se multiplièrent. Le miracle du Muqaṭṭam fit très 
vite l’objet d’un film s’insérant dans le cadre d’une vie du saint Samʿān, plutôt que celle du 
patriarche Abrahām, selon le canevas imposé par le prêtre des chiffonniers. Cet hagiopic fut 
réalisé en 1995 par Māǧid Tawfīq, le pionnier du film religieux copte 89. Le récit, étoffé de 
scènes édifiantes, est assez fidèle à l’histoire originale. Cette œuvre entérine le lien, patiemment 
construit par le prêtre des chiffonniers, entre le récent monastère Saint‑Samʿān et le récit du 
miracle. Abūnā  Samʿān s’exprime en effet en introduction et en conclusion du film. À la fin 
du récit de la vie du saint, le prêtre est filmé devant son pupitre de prêcheur, dans la grande 
église du Muqaṭṭam. Il raconte l’histoire de sa vocation auprès des chiffonniers et l’appel divin 
qu’il a reçu sous la forme d’un feuillet de l’Évangile. L’individuation du saint correspond en fait 
à la construction de son propre charisme par le père Samʿān. Tout en prétendant se mettre 
dans les pas du saint, le prêtre a en réalité façonné un saint à sa propre image. On le voit 
bien lorsqu’une deuxième édition de la vita du saint Samʿān parut au début des années 1990. 
Une partie fut ajoutée à l’ouvrage : après l’histoire du saint et du miracle, on pouvait désormais 
lire l’hagiographie du père Samʿān, ainsi que l’aventure de la construction du monastère – le 
tout ponctué de quelques récits de miracles de guérison. L’histoire du miracle du Muqaṭṭam 
et celle du père Samʿān devenaient inextricablement liées.

Le père Samʿān est ainsi parvenu, à se doter d’une forte légitimité au sein de l’Église copte 
en s’inscrivant dans la tradition religieuse et en faisant allégeance à Šinūda III (1971‑2012). 
Ce patriarche, réformateur de son Église, entendait en faire un lieu central pour la vie des coptes. 
L’extension de l’emprise du patriarche copte impliquait un renforcement de l’autorité des prêtres 
sur le terrain et, pour ces derniers, la nécessité d’entretenir de bonnes relations avec le pape. 
Or les rapports entre Samʿān et Šinūda furent toujours tendus. Le patriarche avait d’ailleurs 
pris la peine d’écrire un livre dans les années 1980 pour condamner l’hérésie de la « rédemption 
en un instant ». Il visait explicitement le père confesseur de Samʿān, Zakariyyā Buṭrus 90. Il y 
critiquait l’idée que l’on pouvait se laver de ses péchés dans un moment de communion avec 
le Seigneur. Au contraire, Šinūda mettait en avant la nécessaire médiation du clergé et l’effort 
quotidien pour parvenir à un tel résultat. Samʿān, pour se protéger, accorda une grande place 
au patriarche copte dans ses récits. Les prêtres de l’église du Muqaṭṭam firent circuler des 
histoires expliquant que Šinūda aurait joué un rôle important dans la fondation du monas-
tère, en puisant dans son argent personnel et en priant pour la bonne marche des travaux. 
Ils ne manquaient d’ailleurs jamais de faire démonstration de leur amour pour le patriarche, 
faisant même ériger deux statues à son effigie en haut de la grande église Saint‑Samʿān dans 
les années 1990. En échange de cet hommage, le pape visita le monastère à plusieurs reprises 
et reconnut les reliques lors de leur découverte, acceptant ensuite qu’elles fussent transférées 
au Muqaṭṭam.

89.  Sur les films hagiographiques voir Armanios, Amstutz, 2013 ; Heo, 2014, p. 2.
90.  Pape Šinūda, 2009.

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 211

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La nouvelle visibilité du miracle, amenée par la célébrité du monastère, finit par attirer 
l’attention d’observateurs musulmans et provoqua même des polémiques. Le journaliste Ḫālid 
Salāḥ ayant eu vent de ce récit se décida à prendre la plume en 2007 pour le critiquer dans le 
quotidien indépendant al-Miṣrī al-Yawm. Il estimait que cette histoire incitait à la sédition 
confessionnelle en laissant entendre que les coptes furent jadis maltraités par les musulmans. 
Il y décelait, en somme, ce que James Scott nomme hidden transcript : un récit de plainte à 
destination des membres du groupes mais contredisant leurs discours publics d’allégeance 91. 
Le journaliste remarquait, à juste titre, que les autorités coptes adoptent souvent la rhétorique 
nationaliste égyptienne dans leur prise de parole publique. L’année suivante, ce fut au tour d’un 
écrivain proche de la mouvance salafiste, ʿ Alī al-Raʾīs de contester cette histoire en consacrant 
un livre entier à la question : Naql ǧabal al-Muqaṭṭam. Muʿǧiza am ḫurāfa 92 ? – Le déplacement du 
Muqaṭṭam, Miracle ou superstition ? L’auteur y passait en revue les incohérences chronologiques 
du récit, se risquant même à entrer dans la logique de la théologie chrétienne pour montrer 
que le geste de saint Samʿān, consistant à s’arracher un œil, était en fait proscrit par l’Église. 
Il prenait l’exemple d’Origène qui fut réprouvé lorsqu’il se castra lui-même. Enfin, ʿ Alī al-Raʾīs 
avançait des arguments de nature « scientifique » en disant que les montagnes ayant des racines, 
un tel déplacement aurait dû laisser des traces. Cela montre à quel point des récits comme 
celui-ci constituent à leur manière une forme de critique ou de plainte contre la domination 
de l’islam, et peuvent provoquer, en retour, de vifs débats lorsque le hidden transcript se trouve 
soudain exposé sur la place publique.

Fort de son insertion dans une tradition habilement mise en valeur, le père Samʿān 
parvint, jusqu’en 2013, à préserver son autonomie dans la gestion du monastère qu’il avait créé. 
Pour ce faire, il sut s’impliquer dans les affaires de la communauté des chiffonniers. Il se posa 
en intermédiaire entre les ONG’s et les habitants du quartier, mais aussi entre les appareils 
étatiques et les zabbālīn. Le prêtre joua ainsi à maintes reprises de son influence auprès de 
chiffonniers pour échanger des votes contre des services rendus en échange par les députés du 
lieu. En 2013, cependant, le nouveau pape Tāwaḍrūs choisit de nommer un évêque responsable 
de la zone du Muqaṭṭam, lequel prit résidence au cœur même du monastère, entrant dès lors 
en conflit ouvert avec le prêtre. Le monastère Saint‑Samʿān était probablement devenu trop 
célèbre : cela constituait à la fois une force qui permettait à Abūnā Samʿān de négocier son 
ancrage au sein de l’Église, mais aussi une faiblesse, car le patriarche ne pouvait tolérer éter-
nellement qu’un lieu de culte d’une telle importance échappe à son contrôle. Le miracle de la 
montagne, s’il a pu offrir un surcroît de légitimité au prêtre des chiffonniers, s’est également 
constitué en patrimoine commun pour l’ensemble des coptes. Le père Samʿān a peut-être trop 
bien réussi son opération d’arrimage de ses églises à la tradition du miracle, le lieu de culte 
finissant par lui échapper.

91.  Scott, 1990. Pour une autre utilisation de ce concept au sujet d’un autre récit de l’HPA, voir Swanson, 2015, 
p. 448‑451.
92.  ʿAli al‑Raʾīs, 2008. 

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s212

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Conclusion

La tradition du miracle n’a cessé de vivre et d’évoluer au cours des siècles. Le récit s’est 
étoffé et s’est rattaché, à diverses époques, à des pratiques dévotionnelles variées. Cette histoire 
est prise dans des effets de genre littéraire, par exemple avec l’épisode du patriarche à la cour 
du calife qui constitue un motif récurrent de l’HPA 93. Ce récit semble également nourrir des 
stratégies du groupe minoritaire en justifiant entre autres un avantage acquis dans le passé que 
l’on peut déceler dans la mention de la réparation des églises à la suite du miracle 94. Ce miracle 
est aussi porteur d’une dimension symbolique qui possède certains traits structurels, comme 
la démonstration de la supériorité de la foi chrétienne par la réalisation du déplacement de la 
montagne, alors que d’autres aspects peuvent évoluer en fonction du contexte. Les textes sont 
toujours lus et interprétés : peut‑on imaginer que le déplacement du Muqaṭṭam signifie exac-
tement la même chose pour un copte du xiie siècle et son descendant en 2017, à une époque 
où chrétiens et musulmans nourrissaient des prétentions concurrentes quant à la sacralité du 
Muqaṭṭam et, de nos jours, alors que les musulmans ont largement oublié les récits sacrali-
sant ce lieu ? Enfin, on voit que les croyances ne peuvent être dissociées des pratiques qui les 
accompagnent et les perpétuent. Notre récit a nourri la sacralité de certains lieux, lesquels ont 
été supplantés à l’époque contemporaine par de nouveaux sanctuaires, de même que l’hagio-
graphie a été réécrite sur de nouveaux supports, réinventée pour le petit écran, renouvelée par 
le père Samʿān, projetant sa propre histoire sur celle d’une des légendes coptes les plus vivaces.

93.  Swanson, 2017.
94.  Un autre exemple de ce type de stratégie dans l’HPA est mentionné dans den Heijer, 2002. 

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 213

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Instruments de travail

The Coptic Encyclopedia, Aziz S. Atiya (éd.), 
Macmillan Publishing Company, New York, 
1991.

Ibn Manẓūr, Ǧamāl al‑Dīn Abū al‑Faḍl, 
Lisān al‑ʿArab, 15 vol., Dār Ṣādir, Beyrouth, 
1955‑1956.

EI2 = Encyclopédie de l’islam, 2e éd., 12 vol., Brill, Leyde, 
1960‑2007.

	 Sources

Abū Šākir ibn Buṭrus al-Rāhib, Chronicon Orientale, 
Cheikho, Louis (éd.), CSCO 45, Script. Arab. 1, 
Beyrouth, Paris, 1962.

Abū Šākir ibn Buṭrus al-Rāhib, Kitāb al‑Tawārīḫ, 
Samuel Moawad (éd.), Alexandria School, 
Le Caire, 2016.

al-Ǧāḥiẓ, Kitāb al‑qawl fī‑al‑biġāl, Pellat, Charles (éd.), 
Le Caire, 1955.

History of the Patriarchs of the Egyptian Church, 
Known as the History of the Holy Church, by 
Sawīrus Ibn al-Muḳaffaʿ, bishop of al-Ašmūnīn, 
Publications de la Société d’Archéologie 
Copte, Textes et Documents, Vol. II, part 1, 
Y. ʿAbd al-Masīḥ, O.H.E. Burmester (éd.), 
Le Caire, 1943 ; Vol. II, part 2-3, A.S. Atiya, 
Y. ʿAbd al-Masīḥ, O.H.E. Burmester (éd.), 
Le Caire, 1948.

Ibn ʿAbd al-Ḥakam, Futūḥ Miṣr wa‑aḫbārahā, 
Muḥammad Ṣubayḥ (éd.), Dār al‑Fikr, 
Beyrouth, 1996.

Le Synaxaire arabe jacobite (rédaction copte), 
Basset, René (éd.), Patrologia Orientalis, vol. 4, 
1971.

Le voyage outremer de Jean Thenaud, gardien du couvent 
des Cordeliers d’Angoulême, publié et annoté 
par Charles Schefer (éd.), Ernest Leroux, Paris, 
1884.

al-Maqrīzī, al-Mawāʿiẓ wa‑l‑iʿtibār fī‑ḏikr al‑ḫiṭaṭ 
wa‑l‑Āṯār, vol. I, A. Fuʾād Sayyid (éd.), 
Muʾassasat al‑Furqān li‑l‑Turāṯ al‑Islāmī, 
Londres, 1995.

Prêtres de l’église Saint-Samʿān, Haʾūlāʾ aḥabbuhum 
al-bābā, Église Saint-Samʿān, Le Caire, 1996. 

al-Siniksār al‑ǧāmiʿ li‑aḫbār al‑anbiyāʾ wa‑l‑rusul 
wa‑l‑šuhadāʾ wa‑l‑qiddīsīn al‑mustaʿmal 
fī kanāʾis al-kirāza al-murqusiyya fī 
ayyām wa-āḥād al-sana al-tūtiyya, 2 vol., 
Buṭrus al‑Ǧamīl usquf Malīǧ, Mīḫāʾīl us. 
Atrīb; Yūḥannā us. al‑Burullus (éd.), Maṭbaʿāt 
al‑Miṣriyyāt al‑ahliyya, Le Caire, 1936‑1937.

The Churches and Monasteries of Egypt and Some 
Neighbouring Countries, Attributed to Abû Ṣâliḥ, 
The Armenian, Basil Thomas Alfred Evetts (éd.), 
Clarendon Press, Oxford, 1895.

Yāqūt al-Ḥamawī, Muʿǧam al-Buldān, vol. V, 
Dār Ṣādir, Beyrouth, 1977.

	 Études

Albert, Jean-Pierre, « Des lieux où souffle l’Esprit », 
ASSR 111, 2000, p. 111‑123.

Andézian, Sossie, « Introduction : procès de 
fondation », ASSR 151, 2010, p. 9‑23.

Armanios, Febe & Amstutz, Andrew, « Emerging 
Christian Media in Egypt: Clerical Authority 
and the Visualization of Women in Coptic 
Video Films », IJMES 45, 2013, p. 513-533.

Atiya, Aziz S., Coptic Encyclopedia, vol. 7, 1991, 
p. 2100‑2102, s.v. « Sāwīrus Ibn al‑Muqaffaʿ ».

Auber de Lapierre, Julien, « Tradition et innovation – 
la dualité iconographique du peintre 
Yuhanna al Armani » in Boud’hors, Anne 

& Louis, Catherine (éd.), Études coptes 13, Paris, 
2015, p. 27‑42.

Auber de Lapierre, Julien, « La Vie de saint 
Jean‑Baptiste par Yuhanna al‑Armani ou 
la création d’un chef-d’œuvre ottoman » 
in Boud’hors, Anne & Louis, Catherine (éd.), 
Études coptes 14, Paris, 2016, p. 231‑250.

Bianquis, Thierry, « Les pouvoirs de l’espace ismaïlien » 
in Garcin, Jean‑Claude, Balivet, Michel 
& Bianquis, Thierry (éd.), États, sociétés 
et cultures du monde musulman médiéval, 
xe‑xve siècle, t. 1, Nouvelle Clio, PUF, Paris, 
1995, p. 81‑117.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s214

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Boutros, Naglaa Hamdi, « Le calife et le patriarche. 
Entre autorité politique et autorité 
de la mystique » in Cecere, Giuseppe, 
Loubet, Mireille & Pagani, Samuela (éd.), 
Les mystiques juives, chrétiennes et musulmanes 
dans l’Égypte médiévale (viie‑xvie siècles). 
Interculturalités et contextes historiques, 
RAPH 35, Ifao, 2013, p. 379‑392.

Boutros, Naglaa Hamdi, al‑Ḥākim dans l’Histoire des 
Patriarches d’Alexandrie, Thèse de doctorat 
[non publiée], Université catholique de 
Louvain, 2017.

Butler, Alfred, The Arab Conquest of Egypt, Oxford, 
1902.

Butler, Alfred, The Ancient Coptic Churches of Egypt, 
vol. 1, Clarendon Press, Oxford, 1970 [1884].

Carré, Jean‑Marie, Voyageurs et écrivains français 
en Egypte. I. Des pèlerins du Moyen Âge à 
Méhémet‑Ali, Ifao, Le Caire, 1956.

Coquin, Charalambia, Les édifices chrétiens du 
Vieux-Caire, Ifao, Le Caire, 1974.

Coquin, René-Georges & Atiya, Aziz S., 
Coptic Encyclopedia, vol. 7, 1991, p. 2171‑2190, 
s.v. « Synaxarion, Copto‑Arabic ».

Coquin, René‑Georges & Atiya, Aziz S.,  
« Quelle est la date possible de la recension 
de Basse-Égypte du Synaxaire des Coptes ? », 
in Études coptes 4, Quatrième Journée d’Études, 
Strasbourg 26‑27 mai 1988, Cahiers de la 
Bibliothèque copte 8, p. 75‑84.

Cohen, Mark R. & Somekh, Sasson, « In the Court 
of Yaʿqūb ibn Killis: A Fragment from the 
Genizah », JQR 80, 3‑4, 1990, p. 283‑314.

Décobert, Christian, « Entre Moïse et Pharaon. 
L’Égypte après la conquête arabe », 
Égypte/Monde arabe, Première série, 7, 1991, 
URL : https://journals.openedition.org/
ema/1153

Décobert, Christian, « Un lieu de mémoire religieuse » 
in Décobert, Christian (éd.), Valeurs et distance. 
Identités et sociétés en Égypte, Maisonneuve 
& Larose/Maison des sciences de l’homme, 
L’atelier méditerranéen, Paris, 2000, p. 247‑263.

Delahaye, Gilles-Robert, « Johann Michael Vansleb 
(1635-1679). Voyageur en Egypte et en Orient 
pour le compte de la Bibliothèque royale », 
Le Monde Copte 33, 2003, p. 113‑122.

Delattre, Alain, Liebrenz, Boris, Richter, Tonio, 
Sebastian & Vanthieghem, Naïm, « Écrire en 
arabe et en copte. Le cas de deux lettres 
bilingues », ChronEg 87, 2012, p. 170-88.

den Heijer, Johannes, Mawhūb Ibn Manṣūr 
Ibn Mufarriǧ et l’historiographie copto‑arabe. 
Étude sur la composition de l’Histoire des 
Patriarches d’Alexandrie, Corpus Scriptorum 
Christianorum Orientalium, Subsidia 83, 
Louvain, 1989.

den Heijer, Coptic Encyclopedia, vol. 4, 1991, 
p. 1573‑1574, s.v. « History of the patriarchs of 
Alexandria ».

den Heijer, « The Composition of the History of the 
Churches and Monasteries of Egypt : Some 
Preliminary Remarks » in Johnson, David (éd.), 
Acts of the 5th International Congress of Coptic 
Studies, 1992, vol. 2, Rome, 1993, p. 209‑219.

den Heijer, « Apologetic Elements in Coptic-Arabic 
Historiography: The Life of Afrāhām 
ibn Zurʿah, 62nd Patriarch of Alexandria » 
in Khalil, Samir & Nielsen, L. (éd.), Christian 
Arabic Apologetics During the Abbasid Period 
(750‑1258), Leyde, 1994a, p. 192‑202.

den Heijer, « The Influence of the History of the 
Patriarchs of Alexandria on the History of 
the Churches and Monasteries of Egypt by 
Abû al‑Makârim (and Abû Sâlih ?) », ParOr 19, 
1994b, p. 415‑439.

den Heijer, « La conquête arabe vue par les historiens 
coptes » in Décobert, Christian (éd.), Valeurs 
et distance. Identités et sociétés en Égypte, 
Maisonneuve & Larose/Maison des sciences de 
l’homme, L’Atelier Méditerranéen, Paris, 2000, 
p. 227‑245.

den Heijer, « Le patriarcat copte d’Alexandrie à 
l’époque fatimide » in Décobert, Christian (éd.), 
Alexandrie médiévale 2, Ifao, Le Caire, 2002, 
p. 83‑97.

den Heijer, « Les patriarches coptes d’origine syrienne » 
in Ebied, Rifaat & Teule, Herman (éd.), Studies 
into The Christian Arabic Heritage in Honour 
of Father Prof. Dr. Samir Khalil Samir S. I. at 
the Occasion of his Sixty‑Firth Birthday, ECS 5, 
Peeters, Louvain, Paris, Dudley, 2004, p. 45‑63.

den Heijer, « Religion, Ethnicity and Gender under 
Fatimid Rule. Three Recent Publications and 
their Wider Research Context », Bibliotheca 
Orientalis 65, 1‑2, janvier‑avril 2008, p. 38‑72.

den Heijer, « The Martyrdom of Bifām Ibn Baqqūra 
al‑Ṣawwāf by Mawhūb ibn Manṣūr 
ibn Mufarriǧ and its Fatimid Background », 
Medieval Encounters 21, 2015, p. 452‑484.

gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 215

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


den Heijer, Johannes & Pilette, Perrine, 
« Transmission et diffusion de l’historiographie 
copto-arabe nouvelles remarques sur les 
recensions primitives et vulgate de l’Histoire des 
Patriarches d’Alexandrie » in Monferrer, Sala, 
Juan, Pedro & Torallas Tovar, Sofia (éd.), 
Knowledge Transfer in the Mediterranean World, 
CNERU-CEDRAC, Series Syro‑Arabica 1, 
Madrid, 2012a, p. 105‑142.

den Heijer, Johannes & Pilette, Perrine, 
« Abû l‑Makârim. Al‑Shaykh al‑Mu’taman 
Abû l‑Makârim Sa‘d Allâh ibn Jirjis 
ibn Mas‘ûd » in Thomas, Davis 
& Mallett, Alex (éd.), Christian-Muslim 
Relations: A Bibliographical History, volume 4 
(1200-1350), The History of Christian-Muslim 
Relations 17, Brill, Leyde, 2012b, p. 983‑988.

D’Ostrow, Steven F., « Paul V, the Colomn of 
the Virgin, and the New Pax Romana », 
JSAH 69, 3, 2010, p. 352‑377.

Eliade, Mircea, Traité d’histoire des religions, Payot, 
Paris, 1989.

Fiey, Jean-Maurice, « Coptes et syriaques, contacts 
et échanges », SOC, Collectanea 15, 1972‑1973, 
p. 323‑346.

Garitte, Gérard, « Ephrem » in Dictionnaire d’histoire et 
de géographie ecclésiastique 15, Letouzey et Ané, 
Paris, 1963, p. 586‑587.

Graboïs, A., « La description de l’Égypte au xive siècle 
par les pèlerins et voyageurs occidentaux », 
MoyAge 109, 3-4, 2003, p. 529-543.

Guirguis, Magdi, An Armenian Artist in Ottoman 
Egypt: Yuhanna al-Armani and his Coptic Icons, 
American University in Cairo Press, Le Caire, 
2008.

Halbwachs, Maurice, La topographie légendaire des 
évangiles en Terre sainte, PUF (Quadrige), 
Paris, 2008.

Heo, Angie, « “Money and Chandeliers”: 
Mass Circuits of Pilgrimage to Coptic Eypt », 
JAAR 82, 1, 2014, p. 516‑528.

Hobsbawm, Eric & Ranger, Terence (éd.), L’invention 
de la tradition, Ed. Amsterdam, Paris, 2006.

Holt, Peter Malcolm, EI2, IV, 1975, p. 575-576, 
s.v. « Ḳānṣawḥ al-Ghawrī ».

Latham, Ronald, The Travels of Marco Polo, 
Penguin Books, London, 1978, p. 53‑57.

Leroy, Jules, « Histoire d’Abraham le Syrien », ROC 14, 
1909, p. 380‑400.

Makhoul, Manhal, « Le déplacement d’al‑Muqaṭṭam 
dans l’Histoire des Patriarches d’Alexandrie. 
Débat sur la nativité et sur d’aurtes dogmes 
chrétiens », AOB(L) 28, 2015, p. 283‑294.

Masson, Jacques, « À la naissance des jeûnes dans la 
tradition copte », POC 62, 3‑4, 2012, p. 230-260.

Mikhail, Maged, The Legacy of Demetrius of Alexandria, 
189-232 CE, Routledge, London, New York, 
2017.

Mouton, Jean-Michel, « L’islamisation de l’Égypte 
au Moyen Àge » in Heyberger, Bernard (éd.), 
Chrétiens du monde arabe. Un archipel en terre 
d’Islam, Autrement, Paris, 2003

Nessim Youssef, Youhanna, « The Miracle of 
Ibn Zarʿah in Coptic tradition Texts and 
Icons », Coptica 8, 2009, p. 85‑92.

Pape Šinūda, Bidʿat al-ḫalāṣ fī-laḥẓa, 6e éd., 
Anbā Ruways, Le Caire, 2009.

Pilette, Perrine, « L’Histoire des Patriarches 
d’Alexandrie. Une nouvelle évaluation de 
la configuration du texte en recensions », 
Muséon 126, 2013, p. 419‑450.

Pilette, Perrine, L’Histoire des Patriarches d’Alexandrie : 
une tradition textuelle ouverte. Essai 
méthodologique, édition critique et traduction 
des Vies 17 à 26, Thèse de doctorat soutenue, 
Université catholique de Louvain, 2014 
(à paraître).

Rāġib, Yūsuf, « Le site du Muqaṭṭam », AnIsl 33, 1999, 
p. 159-184.

Rosenthal, Franz, EI2, s.v. « al-Kindī, 
Abū ʿUmar Muḥammad », 
consulted online on 11 January 2018  
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_
SIM_4379

Roy, Gaétan du, Le prêtre des chiffonniers ou 
la construction d’une autorité religieuse 
au Caire entre tradition, charisme et 
clientélisme (1974-2014), thèse de doctorat, 
Université catholique de Louvain, 2014.

Roy, Gaétan du, « Abūnā Samʿān un prêtre bâtisseur 
en Égypte‪ », ASSR‬ 171, 3, 2015, p. 165-185.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

Roy, Gaétan du, « Abuna Samaan and the 
New Charismatic Trend Within the Coptic 
Church » in Van Doorn, Nelly (éd.), Copts 
in Context, Negotiation Identity, Tradition and 
Modernity, North Carolina University Press, 
2017, sous presses.

Scott, James C., Domination and the Arts of Resistance: 
Hidden Transcripts, Yale University Press, 
New Haven, 1990.

Shenoda, Maryann, « Displacing Dhimmī, 
Maintaining Hope: Unthinkable Coptic 
Representations of Fatimid Egypt », 
IJMES 39, 4, 2007, p. 587-606.

le  miracle  du  mu qaṬṬam à  t ravers  le s  s ièc le s216

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


gaétan du roy, manhal  makhoul , perrine  pilette 217

Sidarus, Adel, Ibn al-Rāhibs Leben und Werk. 
Ein koptisch-arabischer Enzyklopädist 
des 7./13. Jahrhunderts, Islamkundliche 
Untersuchungen 36, Freiburg, 1975.

Sidarus, Adel, EI2, supplément vol. XII, 2004, p. 396, 
s.v. « Ibn al‑Rāhib ».

Sidarus, Adel, « Les sources multiples de l’encyclopédie 
calendaristique et chronographique 
Kitāb al‑Tawārīḫ d’Abū Šākir Ibn al‑Rāhib 
(1257 A.D.) », Collectanea Christiana 
Orientalia 13, 2016, p. 211‑270.

Sīrat al-qiddīs Samʿān, Le Caire, Église Saint‑Samʿān, 
2010.

Sīrat al‑qiddīs Samʿān al-ḫarāz al‑dabbāġ, Église de 
Saint-Samʿān, Le Caire, 7e éd. 2010 [1993].

Swanson, Mark, The Coptic Papacy in Islamic Egypt 
(641-1517), American University in Cairo 
Presse, Le Caire, New York, 2010.

Swanson, Mark, «The Martyrdom of Jirjis (Muzāḥim): 
Hagiography and Coptic Orthodox 
Imagination in Early Fatimid Egypt », 
Medieval Encounters 21, 2015, p. 431‑451.

Swanson, Mark, « Reading the Church’s Story. 
The “Amr-Benjamin Paradigm” and It’s Echoes 
in the History of the Patriarchs of Alexandria » 
in Van Doorn, Nelly (éd.), Copts in Context, 
Negotiation Identity, Tradition and Modernity, 
North Carolina University Press, 2017, 
sous presse.

Toelle, Heidi, « Monts, Montagnes » in Amir‑Moezzi, 
Mohammad Ali (éd.), Dictionnaire du Coran, 
Robert Laffont (Bouquins), Paris, 2007, 
p. 566‑568.

Valensi, Lucette, La fuite en Égypte. Histoires d’Orient 
et d’Occident, Seuil, Paris, 2002.

Van Ghistele, Joos, Voyage en Egypte, 
Bauwens-Preaux, Renée (éd. & trad.), Ifao, 
Le Caire 1976.

Visit to the Holy Places of Egypt, Sinaï, Palestine and 
Syria in 1384 by Fescobaldi, Gucci & Sigoli, 
traduction Theophilus Bellorni, 
Eugene Hoade (éd.), Publications of the 
Studium Biblicum Franciscanum 6, Franciscan 
Press, Jérusalem, 1948.

Walker, Paul E., EI2, s.v. « al‑Ḥākim bi Amr Allāh », 
consultée en ligne le 15/01/2018  
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_
COM_30213.

Waters, John, Moving Mountains, Triangle, Londres, 
1999.

White, Evelyn H. G., The Monasteries of the 
Wâdi’n Natrûn, vol. 1, New York, 1926.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 193-218    Gaëtan du Roy, Manhal Makhoul, Perrine Pilette
Le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Origines et réinventions d’une légende copte
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

