MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 52 (2019), p. 129-158
Julien Auber de Lapierre

Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icéne ottomane

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

*
JULIEN AUBER DE LAPIERRE

Le mécénat artistique en Egypte

Nouvelle approche de l'icone ottomane

RESUME

Dans une société égyptienne ottomane trés cosmopolite, un individu est défini par son statut
social et son métier, puis par ses convictions religieuses. L'élite copte du xv1r1® siécle, suivant un
usage aussi bien chrétien que musulman, met 4 profit I'essor économique de la province pour
redistribuer une partie des fortunes acquises au profit de 'Eglise et de leurs coreligionnaires.

Qu'ils soient fonctionnaires ou administrateurs, ils participent, a leur maniére, 4 la renaissance
artistique qui marque I'histoire de la peinture de dévotion au Caire. Par un partage de gotits
communs, ils font preuve d'une conscience de groupe dans une communauté qui émerge 3 peine
a cette époque. Ils ont toujours pris un soin particulier A ce que leurs noms soient indiqués
sur les panneaux, au plus pres des saintes images, 4 la recherche de I'intercession pour accéder
au Paradis. Prolifiques mécénes, les nombreux travaux se succédent et célebrent leurs noms.
Clest en confrontant cette nouvelle approche des chrétiens d' Egypte aux récits historiques et aux
sources textuelles qu'il devient possible de redécouvrir sous un nouveau jour cette production.
Les icones portant ces dédicaces, souvent inédites, deviennent des témoignages éclairants de
la construction communautaire copte.

Mots-clés: églises, al-Githari, Ibrahim al-Nasih, icones, Le Caire, mécénat, patriarcat copte,
Yihanna al-Armani

* Julien Auber de Lapierre, docteur en histoire de l'art, Ecole pratique des hautes études, auberdl@gmail.com

) ) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 52 — 2018
Anlsl 52 (2019), p. 129-158 Julien Auber de Lapierre

Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

130 © LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

ABSTRACT

In avery cosmopolitan Egyptian Ottoman society, an individual is defined by his social status
and profession, and then by his religious beliefs. The Coptic elite of the 18th century, following
both Christian and Muslim usage, takes advantage of the province’s important economic devel-
opment to redistribute the acquired wealth for the benefit of the Church and their coreligionists.

Offhicials or administrators, they participate, in their own way, in the artistic renaissance
that marks the history of devotional painting in Cairo. By sharing common tastes, they show
a consciousness group in a community that is just emerging at that time. They have always
taken special care to have their names on the paintings, closer to the holy images, in search
of intercession to Paradise. Prolific patrons, the works follow one another and celebrate their
names. By confronting this new approach of Egyptian Christians with historical narratives
and textual sources, it becomes possible to rediscover this production in a new light. The icons
bearing these dedications, often unpublished, become enlightening testimonies of the Coptic

community’s construction.

Keywords: churches, al-Gahari, Ibrahim al-Nasih, icons, Cairo, patronage, coptic patriarchate,
Yihanna al-Armani

«[...] banc etiam, Maecenas, adspice partem. Admiranda tibi levium spectacula rerum,
magnanimosque duces totiusque ordine gentis mores et studia et populos et proclia dicam.
In tenui labor; at tenuis non gloria, si quem numina laeva sinunt auditque vocatus Apollo. »

Virgile, Géorgiques, livre 1v: Les Abeilles [2-7]

IRGILE, Suétone et Horace furent, en des temps paiens, les premiers heureux béné-
ficiaires d'un systéme qui ne prit le nom de Méceéne, protecteur des Arts et Lettres
contemporain d’Auguste, qu'en 1526". Comme a pu le montrer Jean-Pierre Caillet,
cette tradition d'évergétisme a évolué tout au long de I'antiquité chrétienne, dans le contexte
méditerranéen®. La reconnaissance du bienfaiteur par I'image se meut de la place publique
au sanctuaire, et témoigne, dans le contexte de la christianisation de 'Empire romain, de la
recherche d'une intercession pour I'accession au Paradis. L'autorité impériale joue un réle majeur
en érigeant des édifices pour lesquels de nombreux donateurs offrent des ceuvres a leurs efligies
afin de s'attirer les bonnes grices de Dieu, de I'empereur tout en se rendant visibles du peuple?.

1. Marot, 1999, p. 68.
2. Caillet, 2012, p. 11-24.
3. Caillet, 2011, p. 149-169.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

L'évergétisme des grandes familles patriciennes, par un phénomeéne de redistribution, est ainsi
une maniére de faire profiter la plebe de ses richesses. Cette tradition a longuement évolué
autour du bassin méditerranéen dans l'élite civile, militaire et religieuse, par-dela les empires
et les religions. Pour les communautés chrétiennes orientales, au sein de 'Empire romain
ou en terre d'Islam, elle a donné lieu & d'importantes donations dans les arts et la littérature.
Les mécénes s'illustrent alors comme des moteurs 4 la naissance d'ateliers, d'écoles artistiques,
voire de dynasties d'artistes. L'élite civile et militaire souhaite briller en reproduisant les objets
destinés a la cour byzantine ou a celle du calife. Les objets A caractére séculier mais aussi le
matériel destiné aux édifices religieux rivalisent de beauté et d’éclat et contribuent a enrichir
les répertoires artistiques. Ce phénomeéne s'épanouit dans la société médiévale o1 se succédent
les plus brillantes dynasties islamiques.

Dans la société égyptienne ottomane trés cosmopolite, un individu est défini par son statut so-
cial et son métier, puis par ses convictions religieuses. Les notables coptes du xvi11® siécle mirent
A profit un certain essor économique propre 2 cette période pour restaurer les églises de leur
communauté, La redécouverte de ces hommes ou de ces familles qui ont laissé leurs noms sur les
objets dont ils ont assuré le financement permet de comprendre sous un jour nouveau 'ampleur
de leur tiche mais surtout leur grande contribution a la vivacité artistique. Elle va notamment
permettre 4 I'art de I'icone de renaitre durant cette période. Ces mécénes sont les acteurs de ce
renouveau artistique chrétien que I'Egypte connait alors. Leurs noms ainsi laissés au bas des
icdnes sont aussi une source de I'histoire de ces chrétiens d'Orient dont le rdle social, économique
et politique fut majeur 2 la veille du débarquement de I'armée d'Orient du général Bonaparte.

Une pratique en continu

Sile titre de mécéne est aujourd’hui concédé aux bienfaiteurs et protecteurs des arts, le monde
byzantin lui préférait celui de donateur, lui attribuant une portée religieuse plus conforme ala
réalité du geste. La donation est cet acte par lequel une personne donne gratuitement une chose
i une autre personne. L'Eglise, dés la fin de I' Antiquité, fait alors largement appel au don, tout en
modifiant la nature et le bénéfice de celui-ci. L'histoire de I’Eglise dans 'Empire romain d'Orient
insiste, 4 travers les textes et I'iconographie, sur le principe d'inaliénabilité du don*. En vue de
perpétuer et de motiver ce dernier, les choses sacrées offertes a I’Eglise doivent concourir i la
conservation de la mémoire du donateur. Cest A ce titre qu'il regoit la garantie — toute théorique

— de la durée dans le temps de son présent. Le don prend différentes formes que ce soit des
commémoraisons liturgiques, des épigrammes ou des représentations figurées.

Toutefois, la donation dans le monde byzantin, en tant que manifestation de piété, ne se borne
pas ala famille impériale. Les peintures et inscriptions découvertes en Cappadoce montrent que
les militaires étaient particulierement impliqués dans les fondations religieuses. Les motivations

4. Dans son article, Christophe Giros indique a titre d’exemple que les dons, effectués par 'empereur
Nicéphore Phocas en 964 a 'higoumeéne pour la fondation de la Grande Lavra a I’Athos, perdurent dans
le temps et sont ainsi toujours célébrés aujourd’hui, plus de mille ans apreés l'acte, Giros, 2012, p. 97-106.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

132 ° LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

de ces hommes étaient avant tout dévotionnelles. Peu de choses sont connues sur leurs grades ou
méme leurs régions d'origine qui ne semblent pas toujours étre celles du lieu de donation®.

Les peintures découvertes par James E. Quibell au monastére de ' Apa Jérémie de Saqqara
révélent le méme type de démonstration de piété qu'en Cappadoce. Un exemple daté du vi° siecle,
découvert sur le mur nord de la cellule A et conservé au Musée copte du Caire?, illustre les
saints Onuphre, Macaire le Grand, Apoll6 et Phib (fig. 1)7. Aux pieds d’Apolls, fondateur
du monastére de Baouit, un homme, de taille légérement réduite par rapport au canon des
autres figures, s'agenouille. J.E. Quibell y voyait un « pénitent », une interprétation qui n'a pas
été reprise par Paul van Moorsel et Mathilde Huijbers. Sa taille, son attitude et 'absence de
nimbe peuvent laisser supposer la figure d'un donateur®. Son nom, Amoun, aujourd’hui effacé,
était encore visible sur une ancienne photographie de la peinture®.

© Leyde, Centre Paul-van-Moorsel — Mat Immerzeel.

e Py i _,;.'_%_-h' -
Fig. 1. Onuphre, Macaire le Grand, Apolls, Phib et Amoun,

vI© siécle, cellule A, monastére d’Apa Jérémie de Saqqara,
M.C. 7951, Musée copte, Le Caire.

Les textes sont évidemment plus riches en informations. Ainsi, le linteau de porte prove-
nant de I'église de la Vierge-Marie al-Mu‘allaga au Vieux-Caire et conservé au Musée copte
permet de mettre des mots sur une action (fig. 2)'°. La traduction donnée par Jean-Luc Fournet

5. Jolivet-Lévy, 2012, p. 141-161. Il existe peu de portraits représentant les donateurs, Leur implication dans I'armée
impériale influe sur les préférences dévotionnelles et leurs choix iconographiques. L'exaltation de la Vraie Croix
avec saint Constantin, la figure des archanges (et plus particuliérement Michel figuré en archistratége) ou encore
les saints cavaliers (parmi lesquels les mégalomartyrs Georges, Théodore le Stratélate, Procope ou bien les
quarante martyrs de Sébaste) se révélent étre les sujets favoris de ces soldats. Dans l'espoir d'une intercession, ces
images font office d'alliés fiables et de protecteurs face aux nombreux dangers d'un empire aux frontiéres fluctuantes.
6. Le Caire, Musée copte, M.C. 7951.

7. Moorsel, Huijbers, 1981, p. 131-135; Gabra, Eaton-Krauss, 2006, p. 65.

8. J.E. Quibell mentionne d’ailleurs dans sa publication la présence de traces d'un deuxiéme « pénitent » trés
endommagé, Quibell, 1908, p. 64.

9. Quibell, 1908, pl. XLIV.,

10. Le Caire, Musée copte, M.C. 753: Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 34-37.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

de l'inscription en grec qui figure sur quatre lignes au-dessus de 'Entrée a Jérusalem et de
I'Ascension est la suivante™:

[Le Christ...] brille avec éclat, sans aucune obscurité, lui en qui réside toute la plénitude de divi-
nité, que servent A tout jamais tous les [... et] les anges et qu'ils honorent sans arrét d'une parole
trois fois sainte en chantant et en disant: Tu es saint, saint, saint, Seigneur, le ciel et la terre sont
remplis de ta sainte gloire. Ils sont en effet emplis de ta grandeur, 6 trés miséricordieux Seigneur,
puisque, invisible dans les cieux, au milieu des diverses puissances, Tu as consenti 2 vivre parmi
nous, les mortels, incarné de la Vierge Marie, mére de Dieu.

Viens en aide & Abba Théodoros, pro¢dre, et & Gedrgios, diacre et économe.

12 du mois de Pachon, 3¢ indiction, 451 de 'ére de Dioclétien.

SR T B e CRE
NI i
i

)

© A. Lecler, Ifao.

Outre les références empruntées aux textes liturgiques, J.-L. Fournet met en exergue
I'importance des variations qui scandent l'inscription, révélant une volonté de poétisation.
Cette acclamation et cette glorification mettent en valeur les deux donateurs dont les noms
et fonctions sont indiqués  la fin du texte. La date de 451 de I'¢re de Dioclétien permet ainsi
d’établir une date précise de cette dédicace en 735 de notre ére™. Une date qui porte témoignage
de la vivacité des actes de fondations chrétiens aprés la conquéte arabe de I'Egypte en 639.

A l'époque fatimide, les donations de I'élite chrétienne, qui se veut la bienfaitrice des églises,
se poursuivent dans les décors des monasteres, des églises et sans doute des palais. Ces méceénes
financent les arts et la littérature notamment par le biais d'ouvrages théologiques traduits
du grec et du copte vers l'arabe, impliquant une diffusion des traditions et des valeurs chré-
tiennes auprés d'individus largement arabisés™. L'un des témoins les plus remarquables de
cet évergétisme est I'écran de sanctuaire de l'église Sitt Barbara du Vieux-Caire, aujourd’hui
conservé au Musée copte™. Dépourvu d'inscription, il a la grande originalité d'étre décoré de
quarante-cing panneaux sculptés en bas-reliefs enchissés dans une grande structure de bois.
Sila plupart des panneaux sont décorés de motifs végétaux stylisés ou d'un bestiaire particu-
lierement varié, les plus remarquables sont ceux figurant des cavaliers, fauconniers et autres

11. Sur linscription: Fournet, 1993, p. 237-244.

12. Un temps discutée par les épigraphistes et les papyrologues, la date du panneau est désormais acceptée
par 'ensemble des chercheurs suivant la lecture donnée par Leslie S.B. MacCoull, 1986, p. 230-234.

13. Jeudy, 2009, p. 53.

14. Le Caire, Musée copte, M.C. 778: Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 60-69.

Anlsl 52 (2019), p. 129—158 Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134 © LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

banqueteurs ou musiciens. Nous savons, grice 4 une source littéraire, que I'église fut fondée
par un certain Athanasios, originaire d' Edesse, financier chrétien du gouverneur abbasside en
Egypte, ‘Abd al-‘Aziz ibn Marwan (689-709)". L'individu 4 l'origine du financement de cet
écran se place parmi ceux qui participent aux reconstructions d’édifices et au renouvellement
du mobilier. Mais il convient surtout de s'interroger sur sa participation au choix des décors de
I'ceuvre quil finance. En tant qu'élite fatimide, et bien que chrétien, il est familier des objets pro-
duits pour les princes et califes. Ces hauts fonctionnaires d'un pouvoir musulman introduisent
alors tout un répertoire qui refléte les gotits d'une classe sociale cosmopolite'. De tels décors
peuvent dailleurs étre comparés aux fragments de frises provenant du monastére Saint-Georges
du Vieux-Caire, dit Couvent des Jeunes Filles (Dayr al-Banit), et conservés au Musée copte et
au Metropolitan Museum of Art de New York'”. Ces panneaux sont décorés de riches entrelacs
de rinceaux végétaux et de médaillons polylobés peuplés d’équilibristes, de funambules et de mu-
siciens. L4 encore, aucun commanditaire n'a laissé son nom a ces éléments de décors provenant
sans doute du monastére, mais ils sont en tous points comparables aux frises provenant du palais
occidental d'al-Qahira, remployées dans les monuments mamelouks et désormais conservés au
musée d’Art islamique du Caire'®. Dans un pays en cours d'arabisation et d'islamisation mais
ol la population demeurait majoritairement chrétienne, I'évergétisme agissait comme une
conscience de groupe mais également comme une stratégie d’existence et de reconnaissance.
Clest d'ailleurs a ce titre que I'acte de mécénat pour les objets A caractére séculier et pour
le matériel destiné aux édifices religieux peut étre comparé i la sphére musulmane au pouvoir
en Egypte. L'histoire de I'art islamique est remplie de noms de donateurs, de mécénes 4 I'origine
d'objets plus fastueux les uns que les autres. Les princes, les hauts fonctionnaires, les riches
négociants dépensent parfois sans compter afin de faire perdurer leur nom tout en rendant grice
a Dieu, le miséricordieux. Les décors fagonnés par les artisans reflétent alors les intéréts et les
activités professionnelles de I'élite et les gotits de la cour?°. Les copies des Magamat d’al-Hariri
sont la parfaite illustration de volumes qui sont produits pour et grice A une élite érudite et
fortunée. Les images, sans réel rapport avec le texte, figurent l'environnement urbain et les
protagonistes de cette élite*’. Les commanditaires musulmans prennent le méme soin que les
chrétiens 4 faire apposer leurs noms sur I'objet ou I'édifice dont ils ont financé la réalisation.

15. Grossmann, 2002, p. 10, 77, 417, d'aprés HP, I, part. 3, 12; Eutychius, Annales, p. 1119.

16. Grabar, 1974, p. 185; Shoshan, 1991, p. 76-77; Baer, 1999, p. 385-394.

17. Le Caire, Musée copte, M.C. 834, M..C. 835 et M.C. 836 ; New York, The Metropolitan Museum of Art,
Inv. 1970.22: Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 114-119.

18. Le Caire, musée d’Art islamique, inv. 1623, inv. 3465, inv. 12935: Pauty, 1931, p. 48-50; Paris, 1998,
p. 88-89, n° 1-3; O’Kane, 2012, p. 76.

19. Mouton, 2003, p. 117; Eddé, 2008, p. 463-466.

20. Ces golits seront d’ailleurs largement diffusés sur les marchés des villes d’Orient 4 la suite du pillage du
palais califal durant une période de crise comprise en 1066 et 1073, Shalem, 1998, p. 225; Den Heijer, 2003,
p- 30; Jeudy, 20009, p. 51.

21. Grabar, 1970, p. 211-215.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

De méme la période mamelouke est synonyme d'évergétisme de constructions d’édifices
3 la gloire de Dieu et du sultan®?, Les inscriptions placées sur les objets précisent les noms et
titres de ceux qui financent l'objet*?. Cet acte est une manifestation de la conscience de groupe,
surtout lorsqu'il s'agit d'un élément destiné 4 un monument religieux, mais également le mar-
queur d’'une appartenance sociale. Le mécéne est conscient que son ceuvre, plaisant a Dieu,
va également profiter aux collectivités. Au-deld de 'hommage, l'inscription du nom est une
stratégie de reconnaissance et de légitimation d'un statut privilégié. Les élites ont des gotits

communs qui passent outre les appartenances religieuses.

Une élite chrétienne en Egypte 4 I’époque ottomane

Cette province de 'Empire connait de nombreux soubresauts aussi bien politiques qu'éco-
nomiques tout au long des xv11° et xvir® siécles>*. Tout d'abord, I'autorité du wali, gouverneur
de la province nommé par le sultan et élevé au grade de pacha, décline dés la fin du xv1° siécle?.
Les luttes entre les sandjaq-s beys et les odjag-s rythment la vie politique de I’Egypte tandis
que le pacha et la Sublime Porte tentent parfois d'en profiter pour reprendre la main sur le
fonctionnement du territoire. Au déclin du wali succéde ainsi I'ascension des beys, souvent
issus des anciens rangs mamelouks. Au début du xvirr® siécle, la direction de la vie politique
égyptienne passe aux odjag-s qui s'opposent, durant toute la premiére moitié de la période,
dans des luttes intestines entre les six milices postées sur le territoire. Ce sont finalement les
beys, unifiés durant la période précédente, qui émergent dans la seconde moitié du xvirr® siécle.
Véritable caste dirigeante, ils forment la base de 'organisation de l'autorité en Egypte jusqu'a
l'arrivée des Francais en 1798. Leur pouvoir est notamment illustré par “Ali Bey qui, aprés
avoir fait assassiner les émirs qui étaient ses adversaires, défait par deux fois les pachas en 1768
et 1769. Allant jusqu'a défier le sultan, autorité toujours respectée en Egypte jusque-122¢, il se
révele puissant chef militaire au-dela de la vallée du Nil lors de campagnes de conquétes dans
le Higaz (1770) et en Syrie (1771). Une dissidence interne éclate trés vite face 4 lui en 1772,
mais cette manifestation d’autonomie de I'Egypte sonne le glas des espoirs ottomans pour
reprendre en main sa féconde province. En dépit de ces troubles politiques, c'est une relative
prospérité qui marque ainsi ' Egypte entre 1736 et 1780%7.

22, Loiseau, 2010.

23. Il est possible de citer par exemple deux panneaux d’'un minbar ou celui provenant d’'un pupitre & Coran
conservés au musée d’Art islamique du Caire (403, 405 et 406), David-Weill, 1936, p. 4-5 et 7.

24. Raymond 1999, p. 1-16.

25, Retiré dans son palais de la Citadelle du Caire, le wali est entouré, selon la norme de I'administration
ottomane, par des beys chargés de relayer son autorité sur le territoire et de plusieurs milices (odjag-s)
dont le corps le plus fameux était les Janissaires dirigés, & partir du xvii® siécle, par le kathuda (lieutenant),
Shaw, 1964 ; Raymond, 1989, p. 398; Raymond, 1999, p. 4-8.

26. ‘Ali Bey défie l'autorité sultanienne en faisant frapper monnaie en son nom.

27. Une courte période d’abondance met fin 4 une disette sévére dans les années 1720 mais il faut attendre
les années 1730 pour voir 'Egypte rétablir un équilibre économique, Raymond, 1999, p. 86-104. Cette
période est marquée par une certaine stabilité de la monnaie tout comme des prix. Malgré le témoignage

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

136 © LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

Cest trés précisément durant cette période faste que les donateurs et méceénes chrétiens
furent les plus généreux en Egypte. Il est difficile de fixer un nombre précis de coptes au
Caire au xvirr® siecle. Le chiffre de 10 000 4mes publié dans la Description de I'Egypte ou dans
I'ouvrage dEdward William Lane?® parait largement sous-estimé et on lui préfere souvent
aujourd’hui une fourchette établie entre 150 000 et 180 0009, soit environ un dixieéme de la
population totale de 'Egypte3°. Les études menées sur les activités et professions exercées par
les coptes a I'époque ottomane au Caire montrent que certains secteurs d’'emplois leur étaient
réservés, Ils dominaient certaines activités artisanales comme le travail des matiéres précieuses
(en particulier l'orfevrerie), le tissage (notamment la soie) ou encore le travail du bois et la
construction ., Toutefois, ce n'était pas cet artisanat et ce commerce, certes incontournables,
qui leur assuraient influence et importance aux yeux des beys. La particularité des coptes leur
permettant une activité de mécéne, était de détenir des positions clés dans I'administration
publique et dans les maisons des membres de la caste dominante, comme secrétaires ou
intendants (mubasir) 32,

Certains coptes occupent progressivement des postes de plus en plus importants. Les garcons
de cette élite regoivent une éducation soignée dans les écoles chrétiennes?. Elles enseignent des
programmes similaires 3 ceux des institutions musulmanes (kuttab) en langues ou mathématiques

d’al-Gabarti qui dépeint une période sans «aucune sédition, aucun désordre, aucun trouble » (al-Gabarti,
Journal, p. 203), quelques épisodes d’inflations, de disettes et méme de pestes viennent quelque peu entacher
cette vision bienheureuse.

28. Lane, An Account of the Manners, p. 535.

29. Archives de la Chambre de commerce de Marseille, fonds Roux, ] 1648 (1670).

30. Raymond, 1999, p. 456; Armanios, 2011, p. 19.

31. Hanna, 2011, p. 36-79; Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 10-15.

32. André Raymond rapporte la remarque de Digeon dans sa Notice sur 'Egypte 4 la fin du xvirr® siécle:
«Ils [les coptes] sont en possession de tous les emplois de la secrétairerie chez les Beys, les officiers
généraux des odjaks... et les autres personnes que leur rang ou leurs charges font vivre dans 'opulence »
(Le Caire, Archives nationales d'Egypte, B 1336; Raymond, 1999, p. 457). Quelques années plus tard,
Charles Nicolas Sigisbert Sonnini de Manoncourt (1751-1812) mentionne dans son Voyage dans la Haute
et Basse Egypte publié en 1799: « Etant les seuls qui, dans cette partie de I'Egypte, sussent lire et écrire, ils
éroient les intendans, les régisseurs, les secrétaires des hommes riches ou puissans, et ils savoient, tout
aussi bien qu’ailleurs, tirer parti de la confiance et de I'incapacité de ceux dont ils régissoient les propriétés.
Plusieurs acquéroient de grandes richesses, mais ils avoient le bon esprit de n’en user qu’avec modération,
et seulement dans 'intérieur. Ils connoissoient trop bien le péril que I'on couroit en montrant les dehors de
I'opulence aux yeux des despotes qui, habitués a regarder la fortune d’autrui comme si elle leur appartenoit,
se jouoient cruellement des biens et de la vie des hommes » (Sonnini de Manoncourt, Voyage dans la Haute
et Basse Egypte, I11, p. 97). Volney (1757-1820) ajoute d'ailleurs i la parfaite connaissance de I'administration
ottomane par les coptes: « Les Coptes ont fini par expulser leurs rivaux ; et comme ils connaissent de tout temps
I'administration intérieure de 'Egypte, ils sont devenus les dépositaires des registres des terres et des Tribus.
Sous le nom d’Ecrivains, ils sont au Kaire les Intendans, les Secrétaires et les Traitans du Gouvernement et de
Beks. Ces Ecrivains, méprisés des Turks qu'ils servent et hais des paysans qu'ils vexent, forment une espéce de
Corps dont est chef'Ecrivain du Commandant principal. C'est lui qui dispose de tous les emplois de cette partie,
quiln’accorde, selon I'esprit du Gouvernement, qu'a prix d’argent. » Volney, Voyage en Syrie et en Egypte, p. 73.
33. Abudacnus, The True History of the Jacobites, p. 30.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE 137

afin de faciliter 'accés aux meilleurs postes administratifs?+. Les plus brillants bureaucrates
peuvent accéder 2 'administration des finances et plus particuliérement  la collecte des taxes.
Parfois placés A des postes d’envergure, les coptes y sont particuliérement recherchés pour
leur facilité A crypter les données des registres en mélant 'arabe et le copte®*. En conséquence,
la montée en puissance des Janissaires au xvii® siecle implique une relation administrative
étroite entretenue avec les coptes. Parmi eux, on peut remarquer Girgis Aba Mangir al-Tiahi
(mort en 1718)3° comme Ra’is al-Kuttab (chef des scribes, chef des secrétaires) qui a servi
Murid Kathudi Mustahfizan, lieutenant des Janissaires en Egypte, Lutfallih Aba Yasuf (mort
en 1720) %7, mubasir d'un officier janissaire ou encore Yuhanna Aba Masri qui obtient les titres de
Kabir al-Mubasirin (chef des agents financiers) et Ra’is al-Arabina (chef des administrateurs) %%,

Les places occupées par ces secrétaires, administrateurs et trésoriers leur ont permis de redis-
tribuer quelques-unes de leurs jouissances  leurs coreligionnaires, mais aussi de mettre en place
une politique de mécénat i destination de leur Eglise. Yuhanna Aba Masri, par exemple, s'est
illustré par le financement de la restauration de I'église de la Vierge-Marie de Harat Zuwayla,
qui comprit aussi bien la réhabilitation de la structure du bitiment que la réalisation de son
décor peint ou la commande d'ouvrages pour la bibliothéque de I'église dirigée par le diacre
Nasim Butrus?®. L'entregent de cette élite copte permettait ainsi de parfaitement maitriser les
arcanes du pouvoir ottoman en Egypte tout en pouvant s'immiscer dans les décisions prises
par celui-ci. Cette classe sociale avait d'ailleurs en grande partie supplanté I'influence et le role
décisionnel du patriarche depuis la fin du xvi1° siécle*°. Le pouvoir musulman se référait en
premier lieu 3 ces hommes quant aux affaires des coptes. Ces différents administrateurs parve-
naient habilement 4 contourner les méfiances vis-a-vis de la construction de nouvelles églises
en favorisant la restauration de celles déja existantes. Les modifications des bitiments, aussi
bien églises que monastéres, prirent un essor encore jamais vu durant le xvirr® siécle. Les fréres
Girgis Abu Yasuf (mort en 1737) et Yuhanna al-Surtgi (mort vers 1757-1758) s'étaient élevés
aux plus hauts rangs auprés de ‘Utman Kathuda al-Qazdagli (mort en 1736), chef du corps
des Janissaires  partir de 1716 %, dont la maison prit une part importante a la restauration de
fondations pieuses musulmanes au Caire*. Les imitant sans doute, les fréres al-Suragi firent
de méme pour les monuments coptes, mettant ainsi a profit leurs connexions politiques pour
exercer leur philanthropie et leur volonté d'intercession aupres de Dieu.

34. Armanios, 2011, p. 27.

35. «[The Copts] made it incomprehensible to all but those especially initiated into the secrets of its
formation and use. » Shaw, 1962, p. 341.

36. Nakhla, 2001, vol. 4, p. 95.

37. Guirguis, 2000, p. 27-29.

38. Nakhla, 2001, vol. 4, p. 95.

39. al-Masri, 1992, vol. 4, p. 95.

40. Armanios, 2011, p. 23.

41. Les fréres al-Surfgi étaient tous deux mubdsirin auprés de ‘Utman Kathuda al-Qazdagli,
voir Hathaway, 1997, p. 75; Guirguis, 2000, p. 28; Armanios, 2011, p. 30.

42. Hathaway 1997, p. 100; Armanios, 2011, p. 30.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 © LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

Des édifices a restaurer et 2 embellir

Les noms laissés par les voyageurs, les auteurs modernes ou les dédicaces permettent de
retracer en partie l'histoire et les vicissitudes des monuments du Vieux-Caire. L'église de
la Vierge-Marie du monastére Saint-Mercure (Abu Sayfayn) fait, semble-t-il, 'objet d'une
reconstruction au xvIIr® siecle®3, Les frais en auraient été assumés par un «notable copte »
originaire de la ville de Damsir (Moyenne Egypte, gouvernorat de Minya). Ce serait d'ailleurs
ce personnage dont l'identité demeure inconnue qui vaut encore aujourd’hui le surnom a
I'église d’«al-Damsiriyya»*+. Plus au sud, dans la citadelle de Babylone (Qasr al-Sam°),
I'église de la Vierge-Marie connue sous le nom de Qasriyyat al-Rihan#* semble avoir été
reconstruite dans la seconde moitié du xviri®siécle, selon les auteurs modernes*°. L'édifice
a entiérement disparu dans un incendie probablement provoqué par un probléme électrique
en 1979, mais les différents témoignages et descriptions permettent d’en savoir un peu plus sur
cette reconstruction, Charalambia Coquin mentionne ainsi un lectionnaire qui était conservé
dans la bibliothéque de l'église dans les années 1970 et qui portait la mention du respon-
sable des travaux du batiment, al-mu‘allim salib ‘Abd al-Masih. Cette note, outre le nom du
scribe Nasim Abadir al-Aba Tigi, indique également la date de 1495 de I'ére de Dioclétien
(1778 de notre ére) pour ces travaux d'embellissement 7. Cette datation est par ailleurs confir-
mée par la lecture de 'inscription en arabe de l'iconostase donnée par Marcus Simaika Pacha,
1491 de l'¢re de Dioclétien (1775), ou encore les icdnes réalisées pour 'occasion entre 1778
et 1783 (fig. 3)*®. Cet ensemble de peintures a été réalisé par le peintre Yuhanna al-Armani
al-Qudsi lors de la restauration de ce bitiment. Les icones ont toutes été détruites lors de
l'incendie de I'église mais les descriptions et les photographies permettent trés clairement
de les identifier. Simatka Pacha, Cawthra Mulock et Martin Telles Langdon mentionnent
dans leurs publications respectives les panneaux figurant saint Mercure (1778), le Baptéme
du Christ (1780), les prophétes Abraham, Isaac et Jacob (1781), saint Barsoum le dénudé
(1781, fig. 4), saint Phoibammon (1781), saint Justus le Stratélate et son fils saint Apoli (1781),
saint Ménas (1781)#°. Le panneau figurant saint Georges (1778) est le seul issu de cette grande
campagne de travaux de la fin du xv111° siécle 4 étre encore conservé aujourd hui. Encore présent

43. Lafondation de I'édifice est, quant i elle, 3 envisager trés certainement aprés la conquéte arabe.

44. Butler, The Ancient Coptic Churches, I, p. 149; Simaika, 1937, p. 83; Burmester, 1955, p. 53; Habib, 1967,
p- 79; Coquin, 1974, p. 50; Meinardus, 1999, p. 190.

45. Cette référence au pot de basilic (Qasriyyat al-Riban) est sans doute en lien avec la présence grecque
melkite en cet édifice sous I'évéché d’Arsenius et le califat d’al-Hakim. Selon Otto Meinardus, le basilic est une
référence 4 la plante utilisée pour la bénédiction de I'eau le premier jour de chaque mois tandis que le pot est
une métaphore pour la Vierge Marie, le vaste contenant I'odeur céleste, le Christ, voir Meinardus, 1999, p. 187.
46. Saxe, 1930, p. 14; Simaika, 1937, p. 72; Loukianoff, 1953, p. 27; Burmester, 1955, p. 36; Cramer, 1959,
p. 24; Habib, 1967, p. 44 ; Khater, Burmester, 1973, p. vii-viir; Coquin, 1974, p. 140-141; Meinardus, 1999,
p. 186-187.

47. Il s’agissait du manuscrit 45, Lit. 34, f° 3871°, aujourd’hui détruit, voir Khater, Burmester, 1973, p. 21.
48. Simaika, 1937, p. 72-73.

49. Simaika, 1937, p. 72-73; Mulock, Langdon, 1946.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

dans I'église au Caire au lendemain de la seconde guerre mondiale®®, il est aujourd’hui en
dépdt au Musée copte du Canada & Toronto®". Toutes ces icdnes sont signées et datées par
Yahanna al-Armani, mais le peintre indique également le nom d'un certain muallim Antan,

fils du prétre Sulayman Aba Taqiyya, commanditaire des ceuvres.

© Ministére des Antiquités.

Fig. 3. Vue intérieure de l'église de la Vierge-Marie de Qasriyyat al-Rihin, Anonyme.
Archives du Comité de conservation des monuments de l'art arabe, début du xx° siécle, Le Caire, Centre d’enregistre-
ment des monuments islamiques et coptes (Markaz tasgil al-atar al-islamiyya wa-l-qibtiyya).

50. Saprésence estavérée parla publication de C. Mulock et M. T. Langdon. Mulock, Langdon, 1946, p. 46-47.
51I. Moussa, 2016, p. 6. Je remercie chaleureusement M™¢ Helene Moussa, conservateur du Musée copte du
Canada a Toronto, pour les informations fournies sur cette icéne.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

139


http://www.tcpdf.org

140

LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

o e e e . B S i v
_— e —__ SR i, . B

© Nabil Mankabadi.

Fig. 4. Saint Barsoum le dénudé
par Yahanna al-Armani al-Qudsi, 1781, Le Caire,
église de la Vierge-Marie de Qasriyyat al-Rihan.

Les icones réalisées au xvii© siécle pour les églises du Caire se révélent étre de grandes
sources d'informations sur les commanditaires, donateurs ou mécénes de I'époque ottomane.
A l'instar de 'exemple de I'église de Qasriyyat al-Rihin, les inscriptions peintes sous les saintes
images permettent de retracer un moment de vie, une trace historique et un témoignage artistique.
La plupart des icdnes coptes peintes au Caire dans la seconde moitié du xvirr® siécle l'ont été par
deux hommes: Ibrahim al-Nasih (mort en 1785) et Yithanna al-Armani al-Qudsi (mort en 1786).
Le premier est un artiste égyptien copte, enseignant, scribe et enlumineur dont I'activité connue
remonte A 1732%% Outre ses propres productions de manuscrits et d'icones, Ibrahim est éga-
lement un associé de Yihanna. Leurs noms sont liés dans de nombreuses ceuvres entre 1740
et 1765 puis de maniére plus sporadique. Le second, issu d'une famille originaire d’Arménie,
est un peintre d’icones dont le travail particuliérement fécond a contribué a I'essor du renou-
veau de l'art chrétien en Egypte ottomane. Cet 4ge d'or atteint grice aux deux artistes méle
tradition, dans 'approche byzantine de I'icone, et innovation, par des nouveautés artistiques
en Egypte issues du Levant et d'Europe5+.

Ibrahim al-Nasih était déja bien connu de la sphére artistique copte lors de 'apparition
de T'activité de Yahanni en 1740. Il rédigea ainsi, peu avant 1740, un manuscrit, toujours

52, Guirguis, 2004, p. 939-952.
53. Guirguis, 2008.
54. Auber de Lapierre, 2015, p. 27-42.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

conservé dans le monastére de Saint-Paul preés de la mer Rouge, renseignant l'inauguration
et la consécration de I'église de I'Archange-Michel-et-Saint-Jean-Baptiste en présence d'un
administrateur copte mentionné plus haut, Girgis Abut Yasuf al-Suragi®. En 1740, il apparait
dans une juridiction en faveur d'un personnage copte influent dont les contacts directs avec le
patriarche Yihanna XVII (1726-1745) sont connus. Ibrahim al-Nasih et Yithanna al-Armani
étaient engagés dans plus d'un chantier en méme temps faisant aussi bien ceuvre de peintres,
de maitres d'ateliers que de décorateurs. Ils peignaient ainsi des icdnes sur bois, des ciboria®°,
des objets liturgiques®” mais également des décors muraux pour des églises ou des demeures
de notables de haut rang®®.

Yihanna al-Armani al-Qudsi laisse un ensemble considérable de peintures réalisées en
un demi-siécle. J'ai pu identifier deux cent trois panneaux signés de sa main et encore conser-
vés en Egypte, tandis qu'un nombre équivalent de peintures non signées peut étre attribué
4 sa main ou a celle de ses éléves. Mais au-dela des chiffres, ce qui fait l'originalité de cette
peinture est 'emprunt de motifs A 'art occidental. Vivant 2 deux pas de la mission catho-
lique franciscaine au Caire, Yahanna al-Armani y trouve une partie de son inspiration dans
les ouvrages liturgiques imprimés en Europe (Amsterdam, Paris, Rome, Venise) ou dans
I'empire Safavide (Nouvelle-Djoulfa). Délaissant les textes en latin, arabe ou arménien, le
peintre se concentre sur les estampes gravées. C'est alors que Pierre de Cortone (1596-1669) ou
Antonio Tempesta (1555-1630) s'invitent dans l'art copte. Le cycle de la vie de saint Jean-Baptiste
réalisé par Yuhanna al-Armani en 1777 et conservé dans I'église de la Vierge-Marie al-Mu‘allaga
en est I'un des plus vibrants témoignages*.

Cet édifice a été élevé sur le bastion méridional de la citadelle de Babylone entre la fin
du vir® et le début du v siécle®. Un manuscrit du Musée copte mentionne des travaux
de constructions et de réparations réalisés sous le patriarcat de Yihanna XVI (1676-1718),
durant lesquels plusieurs miracles survinrent®. Charalambia Coquin, d’aprés Raouf Habib,
indique également que des travaux ont été réalisés a partir de 1775, mais aucune source
écrite ne vient corroborer cette date®?. Toutefois, cette restauration est parfaitement attestée
par les nombreuses icones peintes par Yahanna al-Armani al-Qudsi qui décorent encore
aujourd’hui l'église. Celle-ci ne compte pas moins de quarante et une icones signées par
Yahanna al-Armani, auxquelles il convient d’en ajouter neuf qui lui sont attribuées. Ces images
sont parmi les plus remarquables de I'église; elles ornent les murs, mais surtout les parties

55. Bibliothéque du monastére de Saint-Paul prés de la mer Rouge, ms 117 Historica.

56. Ibrahim al-Nasih fit une note a ce propos dans un manuscrit copié en 1765, bibliothéque de I'église
d’Abt Sayfayn, ms 19 Liturgica, f° 172r°.

57. Onpeutciter A titre d’exemple le trone de calice attribué a Yihanni al-Armani et conservé au Musée copte:
M.C. 1174. Moorsel, Immerzeel, Langen, 1994, p. 40-41.

58. Mabkamat al-Salib, siggil 263, dossier 171, p. 67; dossier 182, p. 74.

59. Auber de Lapierre, 2016, p. 231-250.

60. Sheehan, 2010, p. 82-84.

61. Musée copte, M.C. 202: Graf, 1934, p. 37-38, n° 99; Simaika, 1939, p. 96-97, n° 202.

62. Auber de Lapierre, 2016, p. 233; Coquin, 1974, p. 69; Habib, 1967, p. 21.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

141


http://www.tcpdf.org

142 © LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

hautes des trois iconostases principales dédiées a la Vierge Marie au centre, a saint Georges
au nord et 3 saint Jean-Baptiste au sud. A I'exception de deux panneaux figurant saint Claude
le Stratélate (1774) et sainte Damienne et les quarante vierges (v. 1770) dédiés respectivement
par Antan al-Masri et Girgis Miha’il al-Fidawi, la grande majorité a été financée et réalisée entre
1776 et 1779 par le mu‘allim ‘Ubayd Aba Huzam, en mémoire de ses parents, des membres de
sa famille et de sa défunte fille Maryam. Les inscriptions dédicatoires sont identiques sur les
différents panneaux et apparaissent souvent au méme endroit que la signature du peintre et
l'apposition de I'année %, Dans le cas de I'icone centrale de la Deesis figurant le Christ tronant
(fig. 5), elle est formulée ainsi:

el 5N B 5o e adl s ity Jals el pl il de dnedl el o) LSS

Souviens-toi, 6 Seigneur bien attentionné, de maitre ‘Ubayd Aba Huzam, de ses parents, des gens

de sa maison et de sa fille défunte Maryam dans Ton Royaume. Amen.

Malheureusement, aucune information ne nous est parvenue sur la fonction de cet homme
ni sur son parcours personnel. La seule indication supplémentaire que nous apprennent les
icones sur le généreux donateur est qu'il fait réaliser par Yihanna al-Armani en 1783 un panneau
figurant saint Onuphre '’ Anachoréte®4, qu'il dédie 2 sa fille défunte Maryam mais également
a sa femme qu'il vient sans doute de perdre.

r',,+

© ]ulien Auber de Lapierre.

-:a;( )IGUC! &EFH*CLUCEH Lﬂl’%l"o\ FHlﬁ%(’f}‘,

— —— ———

Fig. 5. Le Christ tronant (détail de la Deesis) par Yithanna al-Armani al-Qudsi, 1777,
sanctuaire de la Vierge-Marie, Le Caire, église de la Vierge-Marie al-Mu‘allaga.

63. Celle-ci apparait indifféremment dans 'ére de 'Hégire ou dans '¢re de Dioclétien.
64. Mulock, Langdon, 1946, p. 60-61.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE 143

Dans I'église Saint-Mercure (Abt Sayfayn) du monastére éponyme, un impressionnant
ensemble de soixante-cinq panneaux illustrant soixante-trois scénes de 'Ancien et du
Nouveau Testament parcourait jusque récemment une partie de I'édifice depuis I'iconostase
du sanctuaire principal jusqu'a I'écran qui séparait dans la nef la partie réservée aux hommes
et celle réservée aux femmes®. Cest sur ces icdnes que s'exprime toute I'inventivité de
Yuhanna al-Armani et de son atelier. Au-deld des compositions qui restent ancrées dans la
tradition byzantine (L’ Annonciation, La Nativité ou La Visitation, fig. 6), le peintre explore son
gotit occidentaliste avec Elie emporté au ciel donne son manteau a Elisée (fig. 7) Les Trois Hébreux
dans la fournaise (fig. 8) ou Jonas rejeté par le monstre marin (fig. 9). Les costumes, les couronnes
ou encore le navire sont autant de références A une Europe que le peintre n'avait pu explorer
que grice A I'imprimerie. C'est également par ce travail de miniaturiste qu'il s'essaie a ses
premiéres références 3 'Egypte antique : un pharaon i la longue barbe se reconnait i peine dans
L’Engloutissement du pharaon dans la mer Rouge tandis que les trois pyramides de Giza font
pour la premiére fois leur apparition dans l'art copte ottoman avec Le Repos pendant la Fuite en
Egypte (fig. 10). L'église Saint-Mercure était déja un chantier connu pour Ibrihim al-Nasih et
Yahanna al-Armani®, mais ce dernier réalise avec cet ensemble considérable I'un des exploits
de sa carriére. Signé et daté de 1777, le cycle porte également le nom d'un donateur, al-mu‘allim
Lutfallih Miha’1l Sakir. Son nom apparait aussi sur une piéce maitresse de 'édifice, Iicone de
saint Mercure peinte par Yihanni al-Armanien 1772 (fig. 11) ®7. Le saint y est représenté A cheval
dans un paysage vallonné. Nimbé, il tient dans ses mains deux sabres 4 lames courbes croisés
au-dessus de sa téte (Aba Sayfayn) et une lance crucigére plantée dans la téte de I'empereur
Julien 'Apostat placé en partie inférieure. Mélant inspirations persanes, par les cartouches
végétaux et géométriques dorés, et art militaire ottoman, cette icdne est encore en place dans
la magsara entiérement polychrome réalisée pour elle au xv1ri® siécle. Des panneaux attribués
a Yahanna, datés de 1778 et placés au sommet d'une autre iconostase regoivent également la
dédicace du bienfaiteur %,

65. Les récents travaux dans I'église opérés sous l'autorité du ministére égyptien des Antiquités et du
Patriarcat copte orthodoxe ont supprimé cette division et totalement réorganisé la disposition des icones.
L’édifice restauré a été inauguré par le patriarche Tawadrus II en 2017.

66. Ibrihim al-Nasih et Yahanni al-Armani al-Qudsi ont signé une Deesis sur onze panneaux pour I'église
Saint-Mercure en 1165 de I'Hégire, 1468 de '¢re de Dioclétien (1751/1752). Toujours installée en partie
supérieure de I'iconostase du sanctuaire principal, l'inscription indique que les panneaux ont été consacrés
par le patriarche Marc VII (1745-1769).

67. Butler, The Ancient Coptic Churches, 1, p. 83-84 ; Simaika, 1937, p. 82; Mulock, Langdon, 1946, p. 40-41;
Atalla, 1998, vol. 1, p. 86-87; Ludwig, 2007, p. 103 ; Guirguis, 2008, s.p.; Loon, 2013, p. 187.

68. Il s’agit d'une Vierge et 'Enfant entourée des quatre archanges (Gabriel, Michel, Raphaél et Uriel) et
des saints Pierre et Paul.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

144 © LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

© Leyde, Centre Paul-van-Moorsel — Mat Immerzeel.

T —

il i I . e

Fig. 6. La Visitation par Yihanna al-Armani al-Qudsi, Fig.7. Elie emporté au ciel donne son manteau & Elisée
par Yahanna al-Armani al-Qudsi, 1777, Le Caire,
église Saint-Mercure.

1777, Le Caire, église Saint-Mercure.

© Leyde, Centre Paul-van-Moorsel — Mat Immerzeel.

Fig. 8. Les Trois Hébreux dans la fournaise
par Yahanna al-Armani al-Qudsi, 1777, Le Caire,
église Saint-Mercure.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

Fig. 9. Jonas rejeté par le monstre marin
par Yahanna al-Armani al-Qudsi, 1777, Le Caire,
église Saint-Mercure.

https://www.ifao.egnet.net

© Leyde, Centr-e Paul-van-Moorsel — Mat Immerzeel.

© Leyde, Centre Paul-van-Moorsel — Mat Immerzeel.


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE 145

© Ashraf Farres.

Fig. 10. Le Repos pendant la Fuite en Egypte par Yahanna al-Armani al-Qudsi, 1777, Le Caire, église Saint-Mercure.
(Reproduced by permission of the American Research Center in Egypt, Inc. (ARCE). This project was funded by the

United States Agency for International Development (USAID)).

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146 © LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

© Julien Auber de Lapierre.

Fig. 11. Saint Mercure par Yahanna al-Armani al-Qudsi,
1772, Le Caire, église Saint-Mercure.

Ibrahim et Girgis al-Guhari:
deux fréres a I'orée d’une identité copte

Les mécénes coptes les plus prolixes en cette fin du xvii® siécle sont les fréres Ibrahim et
Girgis al-Gihari, respectivement décédés en 1795 et 1810 %. Ils ont grandi dans une famille du
Caire dans un relatif dénuement — leur pére était tisserand. Eléves brillants en écriture et en
arithmétique, ils étudient  I'école patriarcale. Ibrahim est trés vite remarqué par le patriarche
Yahanna XVIII (1769-1797) qui en fait 'un de ses secrétaires. Il passe ensuite au service de
I'administrateur financier al-mu‘allim Rizqallah (Rizq) al-Badawi, un autre chrétien influent
de la période”®. Sa renommée dépasse rapidement la sphére copte et il est repéré par le ma-
melouk Ibrahim Bey qui décide de lui confier la charge de Ra’is al-Kuttab. Son frére Girgis
suit les traces laissées par son ainé et est nommé doyen des coptes. Contraint de servir les
Francais 4 partir de 1798 lors de 'expédition de Bonaparte, il est nommé « contréleur général »

69. La sépulture des fréres al-Githari se trouve dans le Vieux-Caire, prés de I'église Saint-Georges. Son
emplacement est marqué par une stele, enchissée dans le mur, inscrite en copte et en arabe et surmontée
d’une chapelle, voir Ludwig, 2007, p. 106-107; Ludwig, Jackson, 2013, p. 136-137.

70. Guirguis, 2008, p. 73; Armanios, 2011, p. 30-31.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE 147

de 'administration des Taxes et Finances selon John Keith, secrétaire de 'amiral britannique
Sidney Smith (1764-1840)7". Quelques mois aprés la constitution d'un diwan par le géné-
ral Bonaparte visant A réunir les personnalités «les plus capables pour administrer les affaires » 7>
et dans lequel il est inclus, le chroniqueur et historien ‘Abd al-Rahmin al-Gabarti nous en
donne une description lors de la féte de la République au Caire en 179873

IIs (les Francais] invitérent cheikhs et notables, musulmans, coptes ou syriens, a se réunir 2 la de-
meure du général Bonaparte. Ils y passérent une partie de la journée. Pour une telle circonstance,
les invités avaient revétu des costumes de parade. Maitre Georges al-Djawhri portait une pelisse
(kurka) avec des broderies de paillettes d'or et d’argent sur mousseline, qui lui couvrait les épaules
et descendait jusqu'aux manches; sa poitrine était ornée de la méme mousseline avec des broderies
en forme de soleil et des boutons. Philothéos [son assistant] était habillé de la méme maniére. Tous
portaient des turbans de cachemire, montaient de magnifiques mules et paraissaient, en ce jour,

extrémement heureux.

Cette mise qu'il lui aurait été impossible de porter sous 'administration du wali montre
l'intérét que les Francais ont pour les chrétiens en terre d'Islam. Cette reconnaissance sociale
met également en avant la revendication nouvelle d’égalité et de fraternité que ce corps expé-
ditionnaire veut proclamer au-del de la France. Girgis al-Giihari, du fait de sa place au diwan
et de la notoriété familiale, est A ce titre le seul grand notable copte dont nous connaissons
le portrait (fig. 12). Affublé d'une large tunique et d'un chile, il y est coiffé d'un turban de
cachemire rouge. Portant une imposante barbe, il dirige vers sa bouche I'extrémité du cubuk
qu'il fume. Ce tableau a été réalisé en France par le peintre Michel Rigo (1770-1815), membre
de I'expédition d’Egypte, d'aprés les dessins qu'il avait réalisé sur place”#. Le portrait peint sur
toile, tout comme l'ensemble de la série des cheikhs du diwan par Rigo, a été commandé par
Napoléon Bonaparte et placé au chiteau de Malmaison ot il se trouve toujours”s, L'exotisme
de tels portraits faisant I'admiration des visiteurs. Eugéne de Beauharnais, le maréchal
Louis-Alexandre Berthier ou encore le maréchal Jean-Baptiste Bessiéres en commandérent
des copies dont une version de l'intendant copte est conservée au chiteau de Versailles?®.

71. Kléber, Kléber en Egypte, IV, p. 688.John Keith, dans son échange épistolaire avec le commodore précise
également le nom de I'assistant de Girgis al-Gahari: « Mallem Filtaous [...] the most honest man and the
best informed in the affairs of Finance of Egypt ».

72. Al-Gabarti, Journal, p. 37.

73. Al-Gabarti, Journal, p. 55.

74. Le dessin de Girgis al-Githari par Michel Rigo est actuellement déposé A Paris au musée de I'’Armée.
75. Rueil-Malmaison, musée national des chiteaux de Malmaison et Bois-Préau, M.M.40.47.178.

76. Versailles, musée national des chiteaux de Versailles et de Trianon, MV 6834. voir Constans, 1980,
n° 3897.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148 " LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

'

© Rmn-Grand Palais (musée des chiteaux de Malmaison et de Bois-Préau)/Gérard Blot.

Fig.12. Le Cheikh Guerguess El-Gohari par Michel Rigo, premiére moitié du x1x® siécle,
Rueil-Malmaison, musée national des chiteaux de Malmaison et de Bois-Préau.

Un témoignage du général Jean-Baptiste Kléber (1753-1800), commandant de I'armée
d’Egypte, montre que Girgis al-Gahari était placé dans les plus hautes sphéres du pouvoir et
des décisions””. Toutefois, ce role important lui a également apporté certaines déconvenues
notamment d'un point de vue politique et économique du fait d'étre en charge de la collecte des

77. «Le général en chef Kléber au cheikh Hassan Toubar. Le 18 nivdse an VIII (8 janvier 1800). J'ai recu
votre lettre en réponse A celle que je vous ai fait écrire par Moallem Guergues [Girgis al-Gihari] et j'en ai
compris le contenu. Ce qu'il vous avait écrit de ma part n’était qu'un avertissement amical, et vous ne deviez
nullement vous en affliger, car vous devez connaitre combien je vous aime et combien je suis porté a vous faire
du bien. Les Mamlouks et Osmanlis ayant par la plus liche des trahisons et en méconnaissant tous les usages
etdroits de la guerre, surpris le fort d’El-Arich, nous n’avons plus 4 nous occuper que de I'approvisionnement
de Katieh. Je vous engage 4 y mettre le plus grand zéle et 4 seconder de tous vos moyens l'ordonnateur de
Damiette qui est chargé de cet objet. Rappelez-vous sans cesse que votre sort et votre bonheur sont liés a
nos succes et que quelque promesse qu’on puisse vous faire de la part des beys, méme du Grand Vizir, vous
n’aurez jamais  attendre d’eux que peines et chitiments. » Kléber, Kléber en Egypte, 111, p. 416.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE 149

impdts pour 'administration francaise. Kléber laisse ainsi une lettre sans détour témoignant
du traitement des Egyptiens”® et de ce qui aurait pu advenir 3 Girgis al-Gahari?®. Par la suite,
le départ en ordre dispersé des Frangais d'Egypte a également mis en difficulté I'intendant
copte qui se vit alors reprocher de la part des musulmans, comme au temps des Croisades, sa
foi chrétienne et donc son accointance avec les autorités occupantes ®°. Néanmoins, sa parfaite
maitrise des arcanes de 'administration égyptienne lui permit trés vite de rebondir et de
s'imposer dans les différents gouvernements de transition® jusqu'a la mise en place de celui
de Muhammad ‘Ali Pacha (1769-1849) en 1804 %2

Malgré les allégations des beys et des émirs sur une possible « inclination pour I'islam », les
fréres Ibrahim et Girgi al-Gahari, tous deux grands mécénes, vont user de leur influence poli-
tique et économique et la mettre, ainsi que leur fortune, au profit de 'Eglise copte. Les différentes
autorisations étant relativement simples 2 obtenir pour les deux hommes, c’est d'abord dans
la construction qu'ils vont s'illustrer.

78. Louca, 2006, p. 29-38.

79. «Le général en chef Kléber au général Dugua. Le 24 nivdse an VIII (14 janvier 1800). Au recu de la
présente, citoyen général, vous ferez arréter l'intendant général Copte [Girgis al—Gﬁhari], auquel vous ferez
couper la téte le quatriéme jour de son arrestation si, le troisiéme au soir, il n’a versé dans la caisse du payeur
généralla somme de 600 000 livres. Cet ordre est de rigueur, et vous seriez responsable de sa non-exécution.
Vous ferez aussi arréter et conduire 3 mon quartier général sous bonne escorte, soit Moallem Filtaous, soit
Moallem Yaqoub, afin que jaie quelqu’un de ces gens-la prés de moi, qui puisse répondre des sottises des
autres. P.S. Il est entendu que ces 600 000 livres devront étre regardées comme un acompte des 850 ooo qu'ils
se sont engagés i faire verser successivement, et chaque mois, dans la caisse, sur les revenus des provinces. »
Kléber, Kléber en Egypte, I1L, p. 447-448.

80. «[...] Quant aux chefs des Coptes, comme Georges al-Gawhari, Faltaos, Milati, ils demandérent
I'amadn aux porte-parole des musulmans, car ils étaient assiégés dans leurs demeures, ot ils se trouvaient; ils
craignaient, en effet, pour leurs biens, s’ils abandonnaient les lieux et s’enfuyaient. On leur accorda l'aman.
Ils se rendirent auprés du Pacha, du katkhuda et des émirs, mettant A leur disposition leur fortune et tout
le nécessaire. » Al-Gabarti, Journal, p. 214. Niqala ibn Yasuf al-Turk (1763-1828), dit Nicolas Turc, poéte
druse converti a la foi catholique, se fait également I'écho dans sa Chronique des exactions et de I'état du
Caire aprés le départ des Francais: « [L’hotel de Mohammed Pacha] fut donc incendié jusqu’aux fondations,
complétement rasé: ne restaient que les tours, le mur d’enceinte, I'okelle, en somme les bitiments nouveaux
fondés par Mohammed pacha, lesquels ne furent atteints ni par 'incendie ni par la destruction. Un certain
nombre de maisons coptes avoisinant ce palais furent mises a sac, celle du sieur Guirguis Gauhari notamment,
et bien d’autres comme celles du receveur des finances et du chefinterpréte. » Turc, Chronique d’Egypte, p. 160.
81. Il échappa toutefois 4 une tentative d’assassinat en 1803, Turc, Chronique d’Egypte, p. 207-208.

82. Il semble que l'installation du nouveau pacha i la téte du pays lui valut un court séjour dans les gedles
de la Citadelle du Caire. Guirguis, Van Doorn-Harder, 2011, p. 50. « Taher pacha fit rechercher le sieur
Guirguis Gauhari, le Copte le plus éminent qui se trouvit alors sur tout le territoire égyptien et qui, au
surplus, détenait toute la comptabilité publique. Il avait été 'objet d'une considération particuliére de la
part du grand vizir, qui lui avait décerné une pelisse et lui avait dit: “Tu es I'Egyptien le plus apprécié de
la Sublime Porte, parce qu'il est parvenu aux oreilles du gouvernement que tu as l'inclination pour l'islam.
On n’ignore pas en outre les services que tu as rendus aux musulmans lors de 'occupation du pays par
les infideles. De toute fagon, tu peux étre assuré de nos égards et de notre garantie.” A la suite de quoi, la
situation de Guirguis Gauhari n’avait fait que grandir sous Mohammed pacha. Taher pacha l'envoya donc
chercher et le rassura: “Tu seras dédommagé, avec la permission de Dieu, du pillage de ta demeure.” » Turc,

Chronique d’Egypte, p. 162.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

150 " LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

Magdi Guirguis fait état d'une série de quatre manuscrits de I'administration des Wagqfs
consacrés A la résidence patriarcale de harat al-Ram, utilisée de Matthieu IV (1660-1675) a
Marc VIII (1797-1810), prés de Bab Zuwayla®. Les trois premiers textes mentionnent, de
maniére habituelle dans I'administration, le statut des terrains, leurs descriptions et usages,
mais le quatriéme document, au-dela de ces usages, indique le nom des freéres al-Giahari.
Ce manuscrit®, daté de 1195/1781, reprend la description du batiment et des terrains et insiste
sur les frais d’entretiens assumés par la fratrie au bénéfice du patriarche Jean XVIIL Ils profitent
sans doute d'ailleurs de leur position pour agrandir la résidence. Pourtant le climat hostile
envers les coptes aprés le départ des Francais contraint le patriarche 3 quitter sa demeure pour
emménager dans le quartier d'al-Azbakiyya, jugé plus stir. La encore, c'est Ibrahim al-Gihari
qui se charge de I'achat du terrain et c'est son cadet qui s'occupe de la construction d'une
résidence et de la cathédrale Saint-Marc®. L'ensemble, construit A partir de 1800%¢, a depuis
laissé place & de nouveaux bitiments réalisés sous les patriarcats de Cyrille IV (1854-1861) et
de Déméter II (1861-1870). Le seul édifice en ce lieu encore existant et financé par l'intendant
est I'église Saint-Etienne, au nord de la cathédrale®”.

Toutefois, si les icdnes réalisées pour la cathédrale Saint-Marc d’al-Azbakiyya ont été
détruites selon la volonté du patriarche Cyrille IV afin d'en renouveler le gotit, deux panneaux en
sont peut-étre encore les uniques survivants. Le premier est conservé au Musée copte du Caire
et représente les apotres Philippe et Barthélemy, figurés debout, de face, sous deux arcatures
aux écoingons ornés de croix (fig. 13)%. Attribué A Yahanna al-Armani al-Qudsi et daté des
années 1780, le panneau semble orphelin d'un plus grand ensemble placé originellement au
sommet d'une iconostase avec les dix autres compagnons du Christ et la Vierge et 'Enfant
au centre®. Marcus Simaika Pacha mentionne dans I'inventaire du musée que le panneau
provient de I'ancienne cathédrale Saint-Marc sans plus de précisions®°. L'attribution, la da-
tation et la localisation semblent alors converger vers la possibilité d'un vestige du décor de la
cathédrale commandité par les fréres al-Githari. Cette hypothése est d'autant plus confortée
par uneicone dela Vierge Hodegetria, conservée dans 'église Saint-Etienne d’al-Azbakiyya qui
est signée par Yahanna al-Armani et dont la dédicace mentionne les noms des deux freres®'.

Outre les terrains et les bitiments, l'icdne assure la perpétuité visible de I'intercession
auprés de Dieu. Elle est le moyen de se faire remarquer aussi bien auprés du Seigneur que
de la population chrétienne du Caire. La dédicace en faveur du donateur exprime son désir

83. Guirguis, 2015, p. 191-216; Auber de Lapierre, 2017, p. 235-266.

84. Le Caire, Patriarcat copte orthodoxe, inv. D 463.

85. Meinardus, 1999, p. 196-197; Ludwig, Jackson, 2013, p. 174.

86. Seule la construction de la cathédrale avait di étre envisagée dans un premier temps.

87. Meinardus, 1999, p. 197.

88. Le Caire, Musée copte, M.C. 3430: Simaika, 1937, p. 48; Moorsel, Immerzeel, Langen, 1994, p. 43-44.
89. Des exemples similaires du xviI® siécle sont encore conservés in situ dans les églises Saint-Ménas de
Fum al-Hali§ ou Saints-Cyr-et-Jean (Babilyiin al-Darag) au Caire.

90. Simaika, 1937, p. 43. Les deux seules inscriptions du panneau ne font qu’identifier les saints.

91. Atalla, 1998, vol. 2, p. 25.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

2

© Musée copte, Le Caire., Hans Hondelink.

Fig. 13. Saint Philippe et Saint Bartélemy, attribué A Yahanna al-Armani al-Qudsi, v. 1780,
ancienne cathédrale Saint-Marc d’al-Azbakiyya, M.C. 3430, Musée copte, Le Caire.

d'invoquer ses louanges pour soi-méme et sa famille et de s'assurer une place de choix au
Ciel le moment venu. Les noms des fréres al-Gihari sont dispersés un peu partout dans les
églises du Caire prouvant ainsi leur bonne fortune, mais aussi cette volonté de redistribu-
tion a leurs coreligionnaires. Le nom d'Ibrahim est ainsi peint sur deux panneaux attribués
a Yahanna al-Armani et datés de 1493 de I'¢re de Dioclétien (1777). Ils sont réalisés pour le
sanctuaire de saint Mercure que le mubasir fait réaménager dans I'église de la Vierge-Marie
de Harat Zuwayla. La premiére icone figure la Vierge et 'Enfant, les archanges Michel et
Utiel, et saint Pierre. La seconde représente les archanges Gabriel et Raphaél, et saint Paul.
A l'instar du panneau orphelin sur lequel sont peints les saints Philippe et Barthélemy, ces
images font partie du décor plus vaste d'une iconostase. L'ensemble démembré est aujourd’hui
complété par des images de mémes types peintes par Yuhanna al-Armani, mais ot les détails
et les couleurs dénotent une certaine hétérogénéité.

La plus grande réunion d'icénes offertes par Ibrahim al-Gihari est conservée au Caire
dans'église Saint-Ménas de Fum al-Halig. Faisant ceuvre de véritable mécéne, c’est 'ensemble
du décor intérieur qui est financé par le généreux donateur. En premier lieu, il s'agit de la
Deesis, aujourd’hui démantelée dans les bas-cotés de I'édifice, représentant: le Christ, la
Vierge Marie, saint Jean-Baptiste, les archanges Michel et Gabriel, saint Jean I’Evangéliste,
saint Marc, saint Matthieu, saint Luc, saint Pierre et saint Paul. Les panneaux sont datés de
1489 de I'ére de Dioclétien et signés par Yuhanna al-Armani. Les dédicaces sont réservées au

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

152

LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

donateur seul (Gabriel), ou bien au donateur
et i son frére Girgis (Jean-Baptiste, Marc), ou
bien au donateur, A son frére et  ses parents
(Paul, fig. 14). Toutefois, le financement des
panneaux est clairement exprimé sur l'icone
centrale figurant le Christ: « Celui qui est &
l'origine de ces onze icones est al-mu‘allim
Ibrahim al-Gihari. Récompense, O Seigneur,
dans Ton Royaume®».

L'ceuvre la plus marquante de Yahanna
al-Armani dans cette église est l'icone prin-
cipale figurant saint Ménas (fig. 15) 93, Datée
de 1487 de I'¢re de Dioclétien (1771), elle est
encore placée dans sa magsara du xvii® siécle
sculptée en bas-relief et peinte. Le martyr y
est peint A cheval dans un paysage verdoyant
planté d’arbres. Il est nimbé, porte une barbe

Fig. 14. Saint Paul (détail de la Deesis)
par Yuhanna al-Armani al-Qudsi, 1773, Le Caire,

© Ezzat Labib.

et de longs cheveux gris, et tient dans sa Fum al-Halig, église Saint-Ménas.

main droite une lance crucigére qu'il plante

dans la téte d'un démon ailé. Devant le cheval, un juif et un chrétien sont placés devant une
petite architecture. Selon la tradition, il s'agit de I'évocation d'un prét octroyé par le premier
au second, dont ce dernier nia l'existence et refusa le remboursement. Le juif fit alors jurer
le chrétien sur le tombeau de Ménas provoquant la colére et la vengeance du saint®+. Ces
deux personnages, contrairement 3 Ménas, sont vétus de tuniques, de manteaux et de turbans
4 la mode ottomane contemporaine. L'inscription peinte en partie inférieure rend encore une
fois hommage  celui grice A qui le panneau existe : « Souviens-toi O Seigneur de Ton serviteur
qui a travaillé dur pour cela al-muallim Ibrahim al-Githari ».

L'illustration de I'évergétisme dans le monde chrétien égyptien 4 'époque ottomane s'ins-
crit dans cette volonté d'intercession qui s'est largement développée dans 'Empire romain
d’'Orient. Le donateur byzantin, qu'il soit militaire ou civil, espére par ce moyen obtenir une
place de choix pour lui et sa famille au Ciel. Aprés la Conquéte, les chrétiens d’Egypte restent
marqués par cette tradition acquise durant la période byzantine. L'exprimant par la peinture,
I'architecture, et toutes sortes de donations, ils manifestent ainsi leur attente de bienfaits.
Au xvin® siécle, la population chrétienne en Egypte n'est pas encore réellement groupée
en communauté. Toutefois, le contexte économique permet a certains individus de briller
dans les plus hautes sphéres du pouvoir ottoman. Le mécénat a destination de I'Eglise permet

92. Shafik, 2008, p. 36.
93. Shafik, 2008, p. 130.
94. O’Leary, The Saints of Egypt, p. 194-196.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

. 1
| e

CE ]
| b Vg

i

© Julien Auber de Lapierre.

Fig. 15. Saint Ménas par Yiahanni al-Armani al-Qudsi, 1771,
Le Caire, Fum al-Halig, église Saint-Ménas.

d'une part, de perpétuer la tradition byzantine du donateur et sa volonté d'intercession, mais
aussi de donner un souffle nouveau aux chrétiens d'Egypte. En voulant obtenir l'intercession
aupres de Dieu, c'est dans un premier temps une intercession auprés du pouvoir des hommes
qui s’exprime par le mécénat, dont le témoignage le plus visible pour tous demeure aujourd’hui
encore l'icone. Une image du mécénat qui n'est pas si éloignée d'une vision plus septentrionale
du siécle des Lumiéres:

Que le favori d’Auguste [Mécéne] serait surpris de voir son nom si souvent profané, et le ton

rampant que les gens de lettres prennent avec ceux qui le portent.

Jean Le Rond d'Alembert, Essai sur la société des gens de lettres et des grands, 1753.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

153


http://www.tcpdf.org

154

LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

Bibliographie
Instruments de travail

Auber de Lapierre, Julien & Jeudy, Adeline,
Catalogue général du Musée copte du Caire —
Objets en bois, vol. 1, BEC 26, Ifao, Le Caire,
2018,

Constans, Claire, Musée national du chiteau
de Versailles: catalogue des peintures, Réunion
des musées nationaux, Paris, 1980.

David-Weill, Jean, Catalogue général du musée Arabe
du Caire, Bois a épigraphes (époques mamlouke

et ottoman), Imprimerie nationale, Boulac, 1936.

Graf, Georg, Catalogue des manuscrits arabes chrétiens
conservés au Caire, Studi e Testi 63, Vatican,
1934.

Khater, Antoine & Burmester, Oswald H.E,,
Catalogue of the Coptic and Christian Arabic
Mss. Preserved in the Library of the Church of
the All-Holy Virgin Mary Known as Qasriat
ar-Rihan at Old Cairo, Publications de la
Société d'archéologie copte, Le Caire, 1973.

Sources imprimées

Abudacnus, Yusuf, The True History of the Jacobites of

Egypt, Lybia, Nubia, R. Baldwin, Londres, 1692.

Butler, Alfred Joshua, The Ancient Coptic Churches
of Egypt, 2 vol., The Clarendon Press, Oxford,
1884.

Eutychius, Annales, Typographeum Catholicum/
Carolus Poussielgue, Paris, 1906.

al-Gabarti, ‘Abd al-Rahman, Journal d’un notable du
Caire durant lexpédition francaise (1798-1801),
Joseph Cuoq (éd.), Albin Michel, Paris, 1979.

Kléber, Jean-Baptiste, Kléber en Egypte, 1798-1800,
Henry Laurens (éd.), Voyageurs 25, ITI, Ifao,
Le Caire, 1995.

Kléber, Jean-Baptiste, Kléber en Egypte, 1798-1800,
Henry Laurens (éd.), Voyageurs 25, IV, Ifao,
Le Caire, 1995.

Lane, Edward William, An Account of the Manners
and Customs of the Modern Egyptians,
The Definitive 1860 Edition, The American
University in Cairo Press, Le Caire, New York,
2012,

Moorsel, Paul P.V. van, Immerzeel, Mat
& Langen, Linda, Catalogue général du
Musée copte: The Icons, Supreme Council of
Antiquities, Leiden University, Le Caire, 1994.

Pauty, Edmond, Bois sculptés d’églises coptes:
époque fatimide, Ifao, Le Caire, 1930.

Pauty, Edmond, Catalogue général du musée arabe du
Caire: les bois sculptés jusqu’a 'époque Ayyoubide,
Ifao, Le Caire, 1931.

Saxe, Johann Georg, duc de, Neue Streifziige durch die
Kirchen und Kloster Agyptens, Berlin, 1930.

Simaika, Marcus H., Guide sommaire du Musée copte
et des principales églises du Caire, Imprimerie
nationale, Le Caire, 1937.

Simaika, Marcus H., Catalogue of the Coptic and
Arabic Manuscripts in the Coptic Museum, the
Patriarchate, the Principal Churches of Cairo and
Alexandria and the Monasteries of Egypt, vol. 1,
Government Press, Le Caire, 1939.

O'Leary, De Lacy, The Saints of Egypt, Society
for Promoting Christian Knowledge —

The Macmillan Company, Londres, New York,
1937.

Sonnini de Manoncourt, Charles-Nicolas-Sigisbert,
Voyage dans la Haute et Basse Egypte fait par
ordre de l'ancien gouvernement, F. Buisson, Paris,
1799.

Turc, Nicolas, Chronique d’Egypte, 1798-1804,

Gaston Wiet (éd.), Publications de la
bibliothéque privée de S.M. Farouk I** roi
d’Egypte, Ifao, Le Caire, 1950.

Volney, Constantin-Frangois de Chassebeeuf de
La Giraudais, comte de, Voyage en Syrie et
en Egypte pendant les années 1783, 1784 et 1785,
Desenne & Volland, Paris, 1787.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Etudes

Armanios, Febe, Coptic Christianity in Ottoman Egypt,
Oxford University Press, New York, 2o11.
Atalla, Nabil Selim, Coptic Icons, 2 vol,, Lehnert
& Landrock, Le Caire, 1998.
Auber de Lapierre, Julien, « Tradition et innovation
— la dualité iconographique du peintre
Yuhanna al-Armani» in Boud'hors, Anne
& Louis, Catherine, Etudes coptes XIIT,
Quinziéme journée d’études (Louvain-la-Neyve,
12-14 mai 2011), De Boccard, Paris, 2015,
p.27-42.
Auber de Lapierre, Julien, « La Vie de
saint Jean-Baptiste par Yithanna al-‘Armini
ou la création d'un chef-d’ ceuvre ottoman »
in Boud’hors, Anne & Louis, Catherine, Etudes
coptes XIV, Seizieme journée d’études (Genéve,
19-21 juin 2013), De Boccard, Paris, 2016,
p- 231-250.
Auber de Lapierre, Julien, « Le Musée copte du Caire,
une utopie architecturale », Anlsl 50, 2017,
p- 235-266.
Baer, Eva, « Fatimid Art at the Crossroads: A Turning
Point in the Artistic Concepts of Islam »
in Barrucand, Marianne, L'Egypte fatimide, son
art et son histoire, Presses de I'Université de
Paris-Sorbonne, Paris, 1999, p. 385-394.
Bolman, Elizabeth S., « Veiling Sanctity in
Christian Egypt: Visual and Spatial Solutions »
in Gerstel, Sharon E.J. (éd.), Thresholds of the
Sacred: Architectural, Art Historical, Liturgical,
and Theological Perspectives on Religious Screens,
East and West, Dumbarton Oaks Research
Library and Collection, Washington D.C,,
2006, p. 73-104.
Burmester, Oswald H.E., A Guide to the Ancient
Coptic Churches of Cairo, Société d’archeologie
copte, Le Caire, 1955.
Caillet, Jean-Pierre, « L'image du dédicant dans
I'édifice cultuel (1ve-vii®s.): aux origines de
la visualisation d'un pouvoir de concession
divine», AnTard 19, 2011, p. 149-169.
Caillet, Jean-Pierre, « L'évolution de la notion
d’évergétisme dans I'antiquité chrétienne »
in Spieser, Jean Michel & Yota, Elisabeth (éd.),
Donation et donateurs dans le monde byzantin,
Desclée de Brouwer, Paris, 2012, p. 11-24.
Coquin, Charalambia, Les édifices chrétiens du
Vieux-Caire, vol. 1, BEC 11, Ifao, Le Caire, 1974.

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

Cramer, Maria, Das christlich-koptische Agypten, einst
und beute: eine Orientierung, Harrasowitz,
Wiesbaden, 1959.

Cutler, Anthony, « Gifts and Gift Exchange as
Aspects of the Byzantine, Arab, and Related
Economies », DOP 55, 2001, p. 247-278.

Den Heijer, Johannes, « Wadi al-Natrun and the
History of the Patriarchs of Alexandria »,
Coptica 2, 2003, p. 24-42.

Eddé, Anne-Marie, Saladin, Flammarion, Paris, 2008.

Fournet, Jean-Luc, « L'inscription grecque de
I'église al-Mu‘allaga. Quelques corrections »,
BIFAO 93, 1993, p. 237-244.

Gabra, Gawdat & Eaton-Krauss, Marianne,

The Treasures of Coptic Art in the Coptic
Museum and Churches of Old Cairo,

The American University in Cairo Press,
Le Caire, New York, 2006.

Giros, Christophe, « Le statut de la donation 2
Byzance: rhétorique et actes de la pratique
(x°-xv© siécle) » in Spieser, Jean-Michel
& Yota, Elisabeth (éd.), Donation et donateurs
dans le monde byzantin, Desclée de Brouwer,
Paris, 2012, p. 97-106.

Grabar, Oleg, « The Illustrated Magamat of the
Thirteenth Century: The Bourgeoisie
and the Arts » in Hourani, Albert Habib
& Stern, Samuel Miklos (éd.), Constructing the
Study of The Islamic Art, Ashgate, Oxford, 1970,
p. 207-222,

Grabar, Oleg, « Imperial and Urban Art in Islam.,
The Subject Matter of Fatimid Art» in
Colloque international sur U'bistoire du Caire,

27 mars — § avril 1969, Ministry of Culture of
the Arab Republic of Egypt/General Egyptian
Book Organization, Le Caire, 1974, p. 173-189.

Grossmann, Peter, Christliche Architektur in Agypten,
Brill, Leyde, Boston, Cologne, 2002.

Guirguis, Magdi, « Atar al-arahina ‘ala awda“ al-Qibt
fi al-qarn al-tamin a8t », Anlsl 34, 2000,

p. 23-44.

Guirguis, Magdi, « Ibrahim al-Nasih et la culture
copte au xviIr® siecle », OLA 133, 2, Louvain,
Paris, 2004, p. 939-952.

Guirguis, Magdi, An Armenian Artist in Ottoman
Egypt: Yubanna al-Armani and His Coptic
Icons, The American University in Cairo Press,
Le Caire, New York, 2008.

155

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

156

LE MECENAT ARTISTIQUE EN EGYPTE

Guirguis, Magdi, « Nusiis gadida hawl al-Qalayya
al-batriyarkiyya bi-Harat al-Riam », Anlsl 48, 2,
2015, p. 191-216.

Guirguis, Magdi & Van Doorn-Harder, Nelly,

The Emergency of the Modern Coptic Papacy,
The American University in Cairo Press,
Le Caire, 2011.

Habib, Raouf, The Coptic Museum. A General Guide,
General Organization for Government
Printing Offices, Le Caire, 1967.

Hanna, Nelly, Artisan Entrepreneurs in Cairo and Early
Modern Capitalism (1600-1800), The American
University in Cairo Press, Le Caire, New York,
2011

Hathaway, Jane, The Politics of Households in Ottoman
Egypt, Cambridge University Press, Cambridge,
1997.

Jeudy, Adeline, « Elite civile et “mécénat”: le role du
commanditaire dans le développement des arts
et des lettres en Egypte chez les coptes du x° au
x1v© siecle », ECA 6, 2009, p. 51-65.

Jolivet-Lévy, Catherine, « Militaires et donation
en Cappadoce (1x°-x1° siécle) » in Spieser,
Jean-Michel & Yota, Elisabeth (éd.),

Donation et donateurs dans le monde byzantin,
Desclée de Brouwer, Paris, 2012, p. 141-161.

Lamm, Carl Johan, « Fatimid Woodwork, its Style
and Chronology: Some Early Egyptian
Draw-Loom Weavings », BIE 18, 1936, p. 59-91.

Loiseau, Julien, Reconstruire la Maison du sultan
(1350-1450). Ruine et recomposition de Lordre
urbain au Caire, EcudUrb 8, Ifao, Le Caire,
20I0.

Loon, Gertrud .M. van, « The Christian Heritage
of Old Cairo » in Ludwig, Carolyn
& Jackson, Morris (éd.), The History and
Religious Heritage of Old Cairo. Its Fortress,
Churches, Synagogue, and Mosque,

The American University in Cairo Press,
Le Caire, New York, 2013, p. 72-245.

Louca, Anouar, L’autre Egypte de Bonaparte d
Taha Hussein, CAI 26, Ifao, Le Caire, 2006.

Loukianoff, Elizabeth, « L'église copte », Cahiers
coptes 3, 1953, p. 22-33.

Ludwig, Carolyn (éd.), The Churches of Egypt from
the Journey of the Holy Family to the Present
Day, The American University in Cairo Press,
Le Caire, 2007.

Ludwig, Carolyn & Jackson, Morris (éd.), The History
and Religious Heritage of Old Cairo, Its
Fortress, Churches, Synagogue, and Mosque,

The American University in Cairo Press,
Le Caire, New York, 2013.

MacCoull, Leslie S.B., « Redating the Inscription of
El-Moallaga », ZPE 64, 1986, p. 230-234.

Marot, Clément, « Enfer » in Mayer,

Claude Albert (éd.), CEuvres satiriques, Slatkine,
Genéve, 1999.

al-Mastri, Iris Habib, Qissat al-kanisa al-qibtiyya, 9 vol,,
Alexandrie, 1992.

Meinardus, Otto F.A., Two Thousand Years of Coptic
Christianity, The American University in Cairo
Press, Le Caire, New York, 1999.

Moorsel, Paul P.V. van & Huijbers, Mathilde,
«Repertory of the Preserved Wall Paintings
from the Monastery of Apa Jeremiah at
Saqqara» in Torp, Hjalmar (éd.), Miscellanea
Coptica. Acta ad archaelogium et artium
historiam pertinentia 9, Rome, 1981, p. 125-186.

Mouton, Jean-Michel, « L'islamisation de I’Egypte
au Moyen Age » in Heyberger, Bernard (éd.),
Chrétiens du monde arabe: un archipel en terre
d’Islam, Autrement, Paris, 2003, p. 110-123.

Moussa, Helene, Explore St. Mark’s Coptic Museum:
An Illustrated Introduction, St. Mark’s Coptic
Museum, Toronto, 2016.

Mulock, Cawthra & Langdon, Martin Telles,

The Icons of Yuhanna and Ibrahim the Scribe,
Nicholson and Watson, Londres, 1946.

Nakhla, Kamil Salih, Silsilat Tarikh al-Babawat
Batariqat al-Kursi al-Iskandari, 5 vol.,

Dayr al-Suryan, Le Caire, 2001.

O’Kane, Bernard, The Illustrated Guide to the Museum
of Islamic Art in Cairo, The American
University in Cairo Press, Le Caire, 2012.

Quibell, James Edward, Excavations at Saqqara
(1906-1907), Ifao, Le Caire, 1908.

Raymond, André, « Les provinces arabes
(xvre-xvrre siécle) » in Mantran, Robert (éd.),
Histoire de 'Empire ottoman, Arthéme Fayard,
Paris, 1989, p. 341-420.

Raymond, André, Artisans et commercants au Caire au
xvirr siécle, 2 vol., Institut frangais de Damas,
Damas, 1973 et 1974 ; 2 vol., BiGen 20, Ifao,
Le Caire, 1999 (2° éd.).

Shafik, Mamdouh (éd.), The Coptic Icons in St. Mina
Monastery in Fum al-Khalig Cairo, Mar Mina
Fum al-Khalig, Le Caire, 2008.

Shaw, Stanford Jay, Ottoman Egypt in the Eighteenth
Century: The Nizamname-i Misir of
Abmed Cezzar Pasha, Harvard University Press,
New Haven, Londres, 1962.

Shaw, Stanford Jay, Ottoman Egypt in the Age of the
French Revolution, Harvard University Press,
New Haven, Londres, 1964.

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Sheehan, Peter, Babylon of Egypt — The Archaeology of
Old Cairo and the Origins of the City, American
Research Center in Egypt Conservation,
Series 4, An American Research Center in
Egypt Edition — The American University in
Cairo Press, Le Caire, New York, 2010.

Shalem, Avinoam, « L'art fatimide christianisé » in
Trésors fatimides du Caire, Institut du monde
arabe, Beaux Arts, Paris, 1998.

Shoshann, Boaz, « High Culture and Popular Culture
in Medieval Islam », Studia Islamica 73, 1991,
p. 67-107.

JULIEN AUBER DE LAPIERRE

Snelders, Bas, Identity and Christian-Muslim
Interaction: Medieval Art of the Syrian Orthodox
from the Mosul Area, Peeters, Louvain, Paris,
Walpole, 2010.

Snelders, Bas & Jeudy, Adeline, « Guarding the
Entrances: Equestrian Saints in Egypt and

North Mesopotamia», ECA 3, 2006, p. 105-142.

Trésors fatimides du Caire, Institut du monde arabe,
Beaux Arts, Paris, 1998.

157

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icobne ottomane

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 52 (2019), p. 129-158  Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Egypte. Nouvelle approche de I'icone ottomane
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

