
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 129-158

Julien Auber de Lapierre

Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  52   −   2018

•   résumé
Dans une société égyptienne ottomane très cosmopolite, un individu est défini par son statut 

social et son métier, puis par ses convictions religieuses. L’élite copte du xviiie siècle, suivant un 
usage aussi bien chrétien que musulman, met à profit l’essor économique de la province pour 
redistribuer une partie des fortunes acquises au profit de l’Église et de leurs coreligionnaires. 

Qu’ils soient fonctionnaires ou administrateurs, ils participent, à leur manière, à la renaissance 
artistique qui marque l’histoire de la peinture de dévotion au Caire. Par un partage de goûts 
communs, ils font preuve d’une conscience de groupe dans une communauté qui émerge à peine 
à cette époque. Ils ont toujours pris un soin particulier à ce que leurs noms soient indiqués 
sur les panneaux, au plus près des saintes images, à la recherche de l’intercession pour accéder 
au Paradis. Prolifiques mécènes, les nombreux travaux se succèdent et célèbrent leurs noms. 
C’est en confrontant cette nouvelle approche des chrétiens d’Égypte aux récits historiques et aux 
sources textuelles qu’il devient possible de redécouvrir sous un nouveau jour cette production. 
Les icônes portant ces dédicaces, souvent inédites, deviennent des témoignages éclairants de 
la construction communautaire copte.

Mots-clés : églises, al‑Ǧūharī, Ibrāhīm al-Nāsiḫ, icônes, Le Caire, mécénat, patriarcat copte, 
Yūḥannā al‑Armanī

Nouvelle approche de l’icône ottomane

 
Le mécénat artistique en Égypte

Julien Auber de Lapierre*

 *  Julien Auber de Lapierre, docteur en histoire de l’art, École pratique des hautes études, auberdl@gmail.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
In a very cosmopolitan Egyptian Ottoman society, an individual is defined by his social status 

and profession, and then by his religious beliefs. The Coptic elite of the 18th century, following 
both Christian and Muslim usage, takes advantage of the province’s important economic devel‑
opment to redistribute the acquired wealth for the benefit of the Church and their coreligionists.

Officials or administrators, they participate, in their own way, in the artistic renaissance 
that marks the history of devotional painting in Cairo. By sharing common tastes, they show 
a consciousness group in a community that is just emerging at that time. They have always 
taken special care to have their names on the paintings, closer to the holy images, in search 
of intercession to Paradise. Prolific patrons, the works follow one another and celebrate their 
names. By confronting this new approach of Egyptian Christians with historical narratives 
and textual sources, it becomes possible to rediscover this production in a new light. The icons 
bearing these dedications, often unpublished, become enlightening testimonies of the Coptic 
community’s construction.

Keywords: churches, al‑Ǧūharī, Ibrāhīm al‑Nāsiḫ, icons, Cairo, patronage, coptic patriarchate, 
Yūḥannā al‑Armanī

*  *  *

« […] hanc etiam, Maecenas, adspice partem. Admiranda tibi levium spectacula rerum,  
magnanimosque duces totiusque ordine gentis mores et studia et populos et proclia dicam.  

In tenui labor ; at tenuis non gloria, si quem numina laeva sinunt auditque vocatus Apollo. »

Virgile, Géorgiques, livre iv : Les Abeilles [2-7]

V irgile, Suétone et Horace furent, en des temps païens, les premiers heureux béné‑
ficiaires d’un système qui ne prit le nom de Mécène, protecteur des Arts et Lettres 
contemporain d’Auguste, qu’en 1526 1. Comme a pu le montrer Jean‑Pierre Caillet, 

cette tradition d’évergétisme a évolué tout au long de l’antiquité chrétienne, dans le contexte 
méditerranéen 2. La reconnaissance du bienfaiteur par l’image se meut de la place publique 
au sanctuaire, et témoigne, dans le contexte de la christianisation de l’Empire romain, de la 
recherche d’une intercession pour l’accession au Paradis. L’autorité impériale joue un rôle majeur 
en érigeant des édifices pour lesquels de nombreux donateurs offrent des œuvres à leurs effigies 
afin de s’attirer les bonnes grâces de Dieu, de l’empereur tout en se rendant visibles du peuple 3. 

1.  Marot, 1999, p. 68.
2.  Caillet, 2012, p. 11-24.
3.  Caillet, 2011, p. 149-169.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te130

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’évergétisme des grandes familles patriciennes, par un phénomène de redistribution, est ainsi 
une manière de faire profiter la plèbe de ses richesses. Cette tradition a longuement évolué 
autour du bassin méditerranéen dans l’élite civile, militaire et religieuse, par-delà les empires 
et les religions. Pour les communautés chrétiennes orientales, au sein de l’Empire romain 
ou en terre d’Islam, elle a donné lieu à d’importantes donations dans les arts et la littérature. 
Les mécènes s’illustrent alors comme des moteurs à la naissance d’ateliers, d’écoles artistiques, 
voire de dynasties d’artistes. L’élite civile et militaire souhaite briller en reproduisant les objets 
destinés à la cour byzantine ou à celle du calife. Les objets à caractère séculier mais aussi le 
matériel destiné aux édifices religieux rivalisent de beauté et d’éclat et contribuent à enrichir 
les répertoires artistiques. Ce phénomène s’épanouit dans la société médiévale où se succèdent 
les plus brillantes dynasties islamiques.

Dans la société égyptienne ottomane très cosmopolite, un individu est défini par son statut so‑
cial et son métier, puis par ses convictions religieuses. Les notables coptes du xviiie siècle mirent 
à profit un certain essor économique propre à cette période pour restaurer les églises de leur 
communauté. La redécouverte de ces hommes ou de ces familles qui ont laissé leurs noms sur les 
objets dont ils ont assuré le financement permet de comprendre sous un jour nouveau l’ampleur 
de leur tâche mais surtout leur grande contribution à la vivacité artistique. Elle va notamment 
permettre à l’art de l’icône de renaître durant cette période. Ces mécènes sont les acteurs de ce 
renouveau artistique chrétien que l’Égypte connaît alors. Leurs noms ainsi laissés au bas des 
icônes sont aussi une source de l’histoire de ces chrétiens d’Orient dont le rôle social, économique 
et politique fut majeur à la veille du débarquement de l’armée d’Orient du général Bonaparte.

	 Une pratique en continu

Si le titre de mécène est aujourd’hui concédé aux bienfaiteurs et protecteurs des arts, le monde 
byzantin lui préférait celui de donateur, lui attribuant une portée religieuse plus conforme à la 
réalité du geste. La donation est cet acte par lequel une personne donne gratuitement une chose 
à une autre personne. L’Église, dès la fin de l’Antiquité, fait alors largement appel au don, tout en 
modifiant la nature et le bénéfice de celui-ci. L’histoire de l’Église dans l’Empire romain d’Orient 
insiste, à travers les textes et l’iconographie, sur le principe d’inaliénabilité du don 4. En vue de 
perpétuer et de motiver ce dernier, les choses sacrées offertes à l’Église doivent concourir à la 
conservation de la mémoire du donateur. C’est à ce titre qu’il reçoit la garantie – toute théorique 

– de la durée dans le temps de son présent. Le don prend différentes formes que ce soit des 
commémoraisons liturgiques, des épigrammes ou des représentations figurées.

Toutefois, la donation dans le monde byzantin, en tant que manifestation de piété, ne se borne 
pas à la famille impériale. Les peintures et inscriptions découvertes en Cappadoce montrent que 
les militaires étaient particulièrement impliqués dans les fondations religieuses. Les motivations 

4.  Dans son article, Christophe Giros indique à titre d’exemple que les dons, effectués par l’empereur 
Nicéphore Phocas en 964 à l’higoumène pour la fondation de la Grande Lavra à l’Athos, perdurent dans 
le temps et sont ainsi toujours célébrés aujourd’hui, plus de mille ans après l’acte, Giros, 2012, p. 97‑106.

julien auber de  lapierre 131

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de ces hommes étaient avant tout dévotionnelles. Peu de choses sont connues sur leurs grades ou 
même leurs régions d’origine qui ne semblent pas toujours être celles du lieu de donation 5. 

Les peintures découvertes par James E. Quibell au monastère de l’Apa Jérémie de Saqqara 
révèlent le même type de démonstration de piété qu’en Cappadoce. Un exemple daté du vie siècle, 
découvert sur le mur nord de la cellule A et conservé au Musée copte du Caire 6, illustre les 
saints Onuphre, Macaire le Grand, Apollô et Phib (fig. 1) 7. Aux pieds d’Apollô, fondateur 
du monastère de Baouît, un homme, de taille légèrement réduite par rapport au canon des 
autres figures, s’agenouille. J.E. Quibell y voyait un « pénitent », une interprétation qui n’a pas 
été reprise par Paul van Moorsel et Mathilde Huijbers. Sa taille, son attitude et l’absence de 
nimbe peuvent laisser supposer la figure d’un donateur 8. Son nom, Amoun, aujourd’hui effacé, 
était encore visible sur une ancienne photographie de la peinture 9.

		         Fig. 1.  Onuphre, Macaire le Grand, Apollô, Phib et Amoun,  
		         vie siècle, cellule A, monastère d’Apa Jérémie de Saqqara,  
		        M.C. 7951, Musée copte, Le Caire.

Les textes sont évidemment plus riches en informations. Ainsi, le linteau de porte prove‑
nant de l’église de la Vierge‑Marie al‑Muʿallaqa au Vieux‑Caire et conservé au Musée copte 
permet de mettre des mots sur une action (fig. 2) 10. La traduction donnée par Jean‑Luc Fournet 

5.  Jolivet-Lévy, 2012, p. 141‑161. Il existe peu de portraits représentant les donateurs. Leur implication dans l’armée 
impériale influe sur les préférences dévotionnelles et leurs choix iconographiques. L’exaltation de la Vraie Croix 
avec saint Constantin, la figure des archanges (et plus particulièrement Michel figuré en archistratège) ou encore 
les saints cavaliers (parmi lesquels les mégalomartyrs Georges, Théodore le Stratélate, Procope ou bien les 
quarante martyrs de Sébaste) se révèlent être les sujets favoris de ces soldats. Dans l’espoir d’une intercession, ces 
images font office d’alliés fiables et de protecteurs face aux nombreux dangers d’un empire aux frontières fluctuantes.
6.  Le Caire, Musée copte, M.C. 7951.
7.  Moorsel, Huijbers, 1981, p. 131-135 ; Gabra, Eaton‑Krauss, 2006, p. 65.
8.  J.E. Quibell mentionne d’ailleurs dans sa publication la présence de traces d’un deuxième « pénitent » très 
endommagé, Quibell, 1908, p. 64.
9.  Quibell, 1908, pl. XLIV.
10.  Le Caire, Musée copte, M.C. 753 : Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 34‑37.

©
 L
ey
de
, C
en
tr
e 
Pa
ul
‑v
an
‑M
oo
rs
el
 –
 M
at
 Im
m
er
ze
el
.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te132

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de l’inscription en grec qui figure sur quatre lignes au-dessus de l’Entrée à Jérusalem et de 
l’Ascension est la suivante 11 :

[Le Christ…] brille avec éclat, sans aucune obscurité, lui en qui réside toute la plénitude de divi‑
nité, que servent à tout jamais tous les [… et] les anges et qu’ils honorent sans arrêt d’une parole 
trois fois sainte en chantant et en disant : Tu es saint, saint, saint, Seigneur, le ciel et la terre sont 
remplis de ta sainte gloire. Ils sont en effet emplis de ta grandeur, ô très miséricordieux Seigneur, 
puisque, invisible dans les cieux, au milieu des diverses puissances, Tu as consenti à vivre parmi 
nous, les mortels, incarné de la Vierge Marie, mère de Dieu.
Viens en aide à Abba Théodôros, proèdre, et à Geôrgios, diacre et économe.
12 du mois de Pachon, 3e indiction, 451 de l’ère de Dioclétien.

Fig. 2.  Linteau, 735, église de la Vierge‑Marie al‑Muʿallaqa, M.C. 753, Le Caire, Musée copte.

Outre les références empruntées aux textes liturgiques, J.-L. Fournet met en exergue 
l’importance des variations qui scandent l’inscription, révélant une volonté de poétisation. 
Cette acclamation et cette glorification mettent en valeur les deux donateurs dont les noms 
et fonctions sont indiqués à la fin du texte. La date de 451 de l’ère de Dioclétien permet ainsi 
d’établir une date précise de cette dédicace en 735 de notre ère 12. Une date qui porte témoignage 
de la vivacité des actes de fondations chrétiens après la conquête arabe de l’Égypte en 639.

À l’époque fatimide, les donations de l’élite chrétienne, qui se veut la bienfaitrice des églises, 
se poursuivent dans les décors des monastères, des églises et sans doute des palais. Ces mécènes 
financent les arts et la littérature notamment par le biais d’ouvrages théologiques traduits 
du grec et du copte vers l’arabe, impliquant une diffusion des traditions et des valeurs chré‑
tiennes auprès d’individus largement arabisés 13. L’un des témoins les plus remarquables de 
cet évergétisme est l’écran de sanctuaire de l’église Sitt Barbāra du Vieux‑Caire, aujourd’hui 
conservé au Musée copte 14. Dépourvu d’inscription, il a la grande originalité d’être décoré de 
quarante-cinq panneaux sculptés en bas-reliefs enchâssés dans une grande structure de bois. 
Si la plupart des panneaux sont décorés de motifs végétaux stylisés ou d’un bestiaire particu‑
lièrement varié, les plus remarquables sont ceux figurant des cavaliers, fauconniers et autres 

11.  Sur l’inscription : Fournet, 1993, p. 237‑244.
12.  Un temps discutée par les épigraphistes et les papyrologues, la date du panneau est désormais acceptée 
par l’ensemble des chercheurs suivant la lecture donnée par Leslie S.B. MacCoull, 1986, p. 230‑234.
13.  Jeudy, 2009, p. 53.
14.  Le Caire, Musée copte, M.C. 778 : Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 60‑69.

©
 A
. L
ec
le
r, 
If
ao
.

julien auber de  lapierre 133

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


banqueteurs ou musiciens. Nous savons, grâce à une source littéraire, que l’église fut fondée 
par un certain Athanasios, originaire d’Édesse, financier chrétien du gouverneur abbasside en 
Égypte, ʿAbd al‑ʿAzīz ibn Marwān (689‑709) 15. L’individu à l’origine du financement de cet 
écran se place parmi ceux qui participent aux reconstructions d’édifices et au renouvellement 
du mobilier. Mais il convient surtout de s’interroger sur sa participation au choix des décors de 
l’œuvre qu’il finance. En tant qu’élite fatimide, et bien que chrétien, il est familier des objets pro‑
duits pour les princes et califes. Ces hauts fonctionnaires d’un pouvoir musulman introduisent 
alors tout un répertoire qui reflète les goûts d’une classe sociale cosmopolite 16. De tels décors 
peuvent d’ailleurs être comparés aux fragments de frises provenant du monastère Saint‑Georges 
du Vieux‑Caire, dit Couvent des Jeunes Filles (Dayr al‑Banāt), et conservés au Musée copte et 
au Metropolitan Museum of Art de New York 17. Ces panneaux sont décorés de riches entrelacs 
de rinceaux végétaux et de médaillons polylobés peuplés d’équilibristes, de funambules et de mu‑
siciens. Là encore, aucun commanditaire n’a laissé son nom à ces éléments de décors provenant 
sans doute du monastère, mais ils sont en tous points comparables aux frises provenant du palais 
occidental d’al‑Qāhira, remployées dans les monuments mamelouks et désormais conservés au 
musée d’Art islamique du Caire 18. Dans un pays en cours d’arabisation et d’islamisation mais 
où la population demeurait majoritairement chrétienne 19, l’évergétisme agissait comme une 
conscience de groupe mais également comme une stratégie d’existence et de reconnaissance.

C’est d’ailleurs à ce titre que l’acte de mécénat pour les objets à caractère séculier et pour 
le matériel destiné aux édifices religieux peut être comparé à la sphère musulmane au pouvoir 
en Égypte. L’histoire de l’art islamique est remplie de noms de donateurs, de mécènes à l’origine 
d’objets plus fastueux les uns que les autres. Les princes, les hauts fonctionnaires, les riches 
négociants dépensent parfois sans compter afin de faire perdurer leur nom tout en rendant grâce 
à Dieu, le miséricordieux. Les décors façonnés par les artisans reflètent alors les intérêts et les 
activités professionnelles de l’élite et les goûts de la cour 20. Les copies des Maqāmāt d’al-Harīrī 
sont la parfaite illustration de volumes qui sont produits pour et grâce à une élite érudite et 
fortunée. Les images, sans réel rapport avec le texte, figurent l’environnement urbain et les 
protagonistes de cette élite 21. Les commanditaires musulmans prennent le même soin que les 
chrétiens à faire apposer leurs noms sur l’objet ou l’édifice dont ils ont financé la réalisation.

15.  Grossmann, 2002, p. 10, 77, 417, d’après HP, I, part. 3, 12 ; Eutychius, Annales, p. 1119.
16.  Grabar, 1974, p. 185 ; Shoshan, 1991, p. 76-77 ; Baer, 1999, p. 385‑394.
17.  Le Caire, Musée copte, M.C. 834, M.C. 835 et M.C. 836 ; New York, The Metropolitan Museum of Art, 
Inv. 1970.22 : Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 114‑119.
18.  Le Caire, musée d’Art islamique, inv. 1623, inv. 3465, inv. 12935 : Pauty, 1931, p. 48‑50 ; Paris, 1998, 
p. 88‑89, no 1‑3 ; O’Kane, 2012, p. 76.
19.  Mouton, 2003, p. 117 ; Eddé, 2008, p. 463‑466.
20.  Ces goûts seront d’ailleurs largement diffusés sur les marchés des villes d’Orient à la suite du pillage du 
palais califal durant une période de crise comprise en 1066 et 1073, Shalem, 1998, p. 225 ; Den Heijer, 2003, 
p. 30 ; Jeudy, 2009, p. 51. 
21.  Grabar, 1970, p. 211‑215.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te134

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


De même la période mamelouke est synonyme d’évergétisme de constructions d’édifices 
à la gloire de Dieu et du sultan 22. Les inscriptions placées sur les objets précisent les noms et 
titres de ceux qui financent l’objet 23. Cet acte est une manifestation de la conscience de groupe, 
surtout lorsqu’il s’agit d’un élément destiné à un monument religieux, mais également le mar‑
queur d’une appartenance sociale. Le mécène est conscient que son œuvre, plaisant à Dieu, 
va également profiter aux collectivités. Au-delà de l’hommage, l’inscription du nom est une 
stratégie de reconnaissance et de légitimation d’un statut privilégié. Les élites ont des goûts 
communs qui passent outre les appartenances religieuses.

	 Une élite chrétienne en Égypte à l’époque ottomane

Cette province de l’Empire connaît de nombreux soubresauts aussi bien politiques qu’éco‑
nomiques tout au long des xviie et xviiie siècles 24. Tout d’abord, l’autorité du wālī, gouverneur 
de la province nommé par le sultan et élevé au grade de pacha, décline dès la fin du xvie siècle 25. 
Les luttes entre les sandjaq‑s beys et les odjaq‑s rythment la vie politique de l’Égypte tandis 
que le pacha et la Sublime Porte tentent parfois d’en profiter pour reprendre la main sur le 
fonctionnement du territoire. Au déclin du wālī succède ainsi l’ascension des beys, souvent 
issus des anciens rangs mamelouks. Au début du xviiie siècle, la direction de la vie politique 
égyptienne passe aux odjaq-s qui s’opposent, durant toute la première moitié de la période, 
dans des luttes intestines entre les six milices postées sur le territoire. Ce sont finalement les 
beys, unifiés durant la période précédente, qui émergent dans la seconde moitié du xviiie siècle. 
Véritable caste dirigeante, ils forment la base de l’organisation de l’autorité en Égypte jusqu’à 
l’arrivée des Français en 1798. Leur pouvoir est notamment illustré par ʿAlī Bey qui, après 
avoir fait assassiner les émirs qui étaient ses adversaires, défait par deux fois les pachas en 1768 
et 1769. Allant jusqu’à défier le sultan, autorité toujours respectée en Égypte jusque‑là 26, il se 
révèle puissant chef militaire au-delà de la vallée du Nil lors de campagnes de conquêtes dans 
le Ḥiǧāz (1770) et en Syrie (1771). Une dissidence interne éclate très vite face à lui en 1772, 
mais cette manifestation d’autonomie de l’Égypte sonne le glas des espoirs ottomans pour 
reprendre en main sa féconde province. En dépit de ces troubles politiques, c’est une relative 
prospérité qui marque ainsi l’Égypte entre 1736 et 1780 27.

22.  Loiseau, 2010.
23.  Il est possible de citer par exemple deux panneaux d’un minbar ou celui provenant d’un pupitre à Coran 
conservés au musée d’Art islamique du Caire (403, 405 et 406), David‑Weill, 1936, p. 4‑5 et 7.
24.  Raymond 1999, p. 1‑16.
25.  Retiré dans son palais de la Citadelle du Caire, le wālī est entouré, selon la norme de l’administration 
ottomane, par des beys chargés de relayer son autorité sur le territoire et de plusieurs milices (odjaq-s) 
dont le corps le plus fameux était les Janissaires dirigés, à partir du xviie siècle, par le katḫudā (lieutenant), 
Shaw, 1964 ; Raymond, 1989, p. 398 ; Raymond, 1999, p. 4‑8.
26.  ʿAlī Bey défie l’autorité sultanienne en faisant frapper monnaie en son nom.
27.  Une courte période d’abondance met fin à une disette sévère dans les années 1720 mais il faut attendre 
les années 1730 pour voir l’Égypte rétablir un équilibre économique, Raymond, 1999, p. 86‑104. Cette 
période est marquée par une certaine stabilité de la monnaie tout comme des prix. Malgré le témoignage 

julien auber de  lapierre 135

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


C’est très précisément durant cette période faste que les donateurs et mécènes chrétiens 
furent les plus généreux en Égypte. Il est difficile de fixer un nombre précis de coptes au 
Caire au xviiie siècle. Le chiffre de 10 000 âmes publié dans la Description de l’Égypte ou dans 
l’ouvrage d’Edward William Lane 28 paraît largement sous-estimé et on lui préfère souvent 
aujourd’hui une fourchette établie entre 150 000 et 180 000 29, soit environ un dixième de la 
population totale de l’Égypte 30. Les études menées sur les activités et professions exercées par 
les coptes à l’époque ottomane au Caire montrent que certains secteurs d’emplois leur étaient 
réservés. Ils dominaient certaines activités artisanales comme le travail des matières précieuses 
(en particulier l’orfèvrerie), le tissage (notamment la soie) ou encore le travail du bois et la 
construction 31. Toutefois, ce n’était pas cet artisanat et ce commerce, certes incontournables, 
qui leur assuraient influence et importance aux yeux des beys. La particularité des coptes leur 
permettant une activité de mécène, était de détenir des positions clés dans l’administration 
publique et dans les maisons des membres de la caste dominante, comme secrétaires ou 
intendants (mubāšir) 32.

Certains coptes occupent progressivement des postes de plus en plus importants. Les garçons 
de cette élite reçoivent une éducation soignée dans les écoles chrétiennes 33. Elles enseignent des 
programmes similaires à ceux des institutions musulmanes (kuttāb) en langues ou mathématiques 

d’al‑Ǧabartī qui dépeint une période sans « aucune sédition, aucun désordre, aucun trouble » (al‑Ǧabartī, 
Journal, p. 203), quelques épisodes d’inflations, de disettes et même de pestes viennent quelque peu entacher 
cette vision bienheureuse.
28.  Lane, An Account of the Manners, p. 535.
29.  Archives de la Chambre de commerce de Marseille, fonds Roux, J 1648 (1670).
30.  Raymond, 1999, p. 456 ; Armanios, 2011, p. 19.
31.  Hanna, 2011, p. 36‑79 ; Auber de Lapierre, Jeudy, 2018, p. 10‑15.
32.  André Raymond rapporte la remarque de Digeon dans sa Notice sur l’Égypte à la fin du xviiie siècle : 
« Ils [les coptes] sont en possession de tous les emplois de la secrétairerie chez les Beys, les officiers 
généraux des odjaks… et les autres personnes que leur rang ou leurs charges font vivre dans l’opulence » 
(Le Caire, Archives nationales d’Égypte, B 1336 ; Raymond, 1999, p. 457). Quelques années plus tard, 
Charles Nicolas Sigisbert Sonnini de Manoncourt (1751‑1812) mentionne dans son Voyage dans la Haute 
et Basse Égypte publié en 1799 : « Étant les seuls qui, dans cette partie de l’Égypte, sussent lire et écrire, ils 
étoient les intendans, les régisseurs, les secrétaires des hommes riches ou puissans, et ils savoient, tout 
aussi bien qu’ailleurs, tirer parti de la confiance et de l’incapacité de ceux dont ils régissoient les propriétés. 
Plusieurs acquéroient de grandes richesses, mais ils avoient le bon esprit de n’en user qu’avec modération, 
et seulement dans l’intérieur. Ils connoissoient trop bien le péril que l’on couroit en montrant les dehors de 
l’opulence aux yeux des despotes qui, habitués à regarder la fortune d’autrui comme si elle leur appartenoit, 
se jouoient cruellement des biens et de la vie des hommes » (Sonnini de Manoncourt, Voyage dans la Haute 
et Basse Égypte, III, p. 97). Volney (1757‑1820) ajoute d’ailleurs à la parfaite connaissance de l’administration 
ottomane par les coptes : « Les Coptes ont fini par expulser leurs rivaux ; et comme ils connaissent de tout temps 
l’administration intérieure de l’Égypte, ils sont devenus les dépositaires des registres des terres et des Tribus. 
Sous le nom d’Écrivains, ils sont au Kaire les Intendans, les Secrétaires et les Traitans du Gouvernement et de 
Beks. Ces Écrivains, méprisés des Turks qu’ils servent et haïs des paysans qu’ils vexent, forment une espèce de 
Corps dont est chef l’Écrivain du Commandant principal. C’est lui qui dispose de tous les emplois de cette partie, 
qu’il n’accorde, selon l’esprit du Gouvernement, qu’à prix d’argent. » Volney, Voyage en Syrie et en Égypte, p. 73.
33.  Abudacnus, The True History of the Jacobites, p. 30.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te136

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


afin de faciliter l’accès aux meilleurs postes administratifs 34. Les plus brillants bureaucrates 
peuvent accéder à l’administration des finances et plus particulièrement à la collecte des taxes. 
Parfois placés à des postes d’envergure, les coptes y sont particulièrement recherchés pour 
leur facilité à crypter les données des registres en mêlant l’arabe et le copte 35. En conséquence, 
la montée en puissance des Janissaires au xviiie siècle implique une relation administrative 
étroite entretenue avec les coptes. Parmi eux, on peut remarquer Ǧirǧis Abū Manṣūr al‑Ṭūḫī 
(mort en 1718) 36 comme Raʾīs al‑Kuttāb (chef des scribes, chef des secrétaires) qui a servi 
Murād Katḫudā Mustaḥfiẓān, lieutenant des Janissaires en Égypte, Luṭfallāh Abū Yūsuf (mort 
en 1720) 37, mubāšir d’un officier janissaire ou encore Yūḥannā Abū Maṣrī qui obtient les titres de 
Kabīr al‑Mubāširīn (chef des agents financiers) et Raʾīs al‑Arāḫina (chef des administrateurs) 38.

Les places occupées par ces secrétaires, administrateurs et trésoriers leur ont permis de redis‑
tribuer quelques-unes de leurs jouissances à leurs coreligionnaires, mais aussi de mettre en place 
une politique de mécénat à destination de leur Église. Yūḥannā Abū Maṣrī, par exemple, s’est 
illustré par le financement de la restauration de l’église de la Vierge‑Marie de Ḥārat Zuwayla, 
qui comprit aussi bien la réhabilitation de la structure du bâtiment que la réalisation de son 
décor peint ou la commande d’ouvrages pour la bibliothèque de l’église dirigée par le diacre 
Nasīm Buṭrus 39. L’entregent de cette élite copte permettait ainsi de parfaitement maîtriser les 
arcanes du pouvoir ottoman en Égypte tout en pouvant s’immiscer dans les décisions prises 
par celui‑ci. Cette classe sociale avait d’ailleurs en grande partie supplanté l’influence et le rôle 
décisionnel du patriarche depuis la fin du xviie siècle 40. Le pouvoir musulman se référait en 
premier lieu à ces hommes quant aux affaires des coptes. Ces différents administrateurs parve‑
naient habilement à contourner les méfiances vis‑à‑vis de la construction de nouvelles églises 
en favorisant la restauration de celles déjà existantes. Les modifications des bâtiments, aussi 
bien églises que monastères, prirent un essor encore jamais vu durant le xviiie siècle. Les frères 
Ǧirǧis Abū Yūsuf (mort en 1737) et Yūḥannā al‑Surūǧī (mort vers 1757‑1758) s’étaient élevés 
aux plus hauts rangs auprès de ʿUṯmān Katḫudā al‑Qāzdaġlī (mort en 1736), chef du corps 
des Janissaires à partir de 1716 41, dont la maison prit une part importante à la restauration de 
fondations pieuses musulmanes au Caire 42. Les imitant sans doute, les frères al-Surūǧī firent 
de même pour les monuments coptes, mettant ainsi à profit leurs connexions politiques pour 
exercer leur philanthropie et leur volonté d’intercession auprès de Dieu.

34.  Armanios, 2011, p. 27.
35.  « [The Copts] made it incomprehensible to all but those especially initiated into the secrets of its 
formation and use. » Shaw, 1962, p. 341.
36.  Nakhla, 2001, vol. 4, p. 95.
37.  Guirguis, 2000, p. 27‑29.
38.  Nakhla, 2001, vol. 4, p. 95.
39.  al-Masri, 1992, vol. 4, p. 95.
40.  Armanios, 2011, p. 23.
41.  Les frères al‑Surūǧī étaient tous deux mubāširīn auprès de ʿUṯmān Katḫudā al‑Qāzdaġlī, 
voir Hathaway, 1997, p. 75 ; Guirguis, 2000, p. 28 ; Armanios, 2011, p. 30.
42.  Hathaway 1997, p. 100 ; Armanios, 2011, p. 30.

julien auber de  lapierre 137

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Des édifices à restaurer et à embellir

Les noms laissés par les voyageurs, les auteurs modernes ou les dédicaces permettent de 
retracer en partie l’histoire et les vicissitudes des monuments du Vieux‑Caire. L’église de 
la Vierge‑Marie du monastère Saint‑Mercure (Abū Sayfayn) fait, semble‑t‑il, l’objet d’une 
reconstruction au xviiie siècle 43. Les frais en auraient été assumés par un « notable copte » 
originaire de la ville de Damšīr (Moyenne Égypte, gouvernorat de Minyā). Ce serait d’ailleurs 
ce personnage dont l’identité demeure inconnue qui vaut encore aujourd’hui le surnom à 
l’église d’« al‑Damšīriyya » 44. Plus au sud, dans la citadelle de Babylone (Qaṣr al‑Šamʿ), 
l’église de la Vierge‑Marie connue sous le nom de Qaṣriyyat al‑Rīḥān 45 semble avoir été 
reconstruite dans la seconde moitié du xviiie siècle, selon les auteurs modernes 46. L’édifice 
a entièrement disparu dans un incendie probablement provoqué par un problème électrique 
en 1979, mais les différents témoignages et descriptions permettent d’en savoir un peu plus sur 
cette reconstruction. Charalambia Coquin mentionne ainsi un lectionnaire qui était conservé 
dans la bibliothèque de l’église dans les années 1970 et qui portait la mention du respon‑
sable des travaux du bâtiment, al‑muʿallim ṣalīb ʿAbd al‑Masīḥ. Cette note, outre le nom du 
scribe Nasīm Abādīr al‑Abū Tīǧī, indique également la date de 1495 de l’ère de Dioclétien 
(1778 de notre ère) pour ces travaux d’embellissement 47. Cette datation est par ailleurs confir‑
mée par la lecture de l’inscription en arabe de l’iconostase donnée par Marcus Simaïka Pacha, 
1491 de l’ère de Dioclétien (1775), ou encore les icônes réalisées pour l’occasion entre 1778 
et 1783 (fig. 3) 48. Cet ensemble de peintures a été réalisé par le peintre Yūḥannā al‑Armanī 
al‑Qudsī lors de la restauration de ce bâtiment. Les icônes ont toutes été détruites lors de 
l’incendie de l’église mais les descriptions et les photographies permettent très clairement 
de les identifier. Simaïka Pacha, Cawthra Mulock et Martin Telles Langdon mentionnent 
dans leurs publications respectives les panneaux figurant saint Mercure (1778), le Baptême 
du Christ (1780), les prophètes Abraham, Isaac et Jacob (1781), saint Barsoum le dénudé 
(1781, fig. 4), saint Phoibammon (1781), saint Justus le Stratélate et son fils saint Apoli (1781), 
saint Ménas (1781) 49. Le panneau figurant saint Georges (1778) est le seul issu de cette grande 
campagne de travaux de la fin du xviiie siècle à être encore conservé aujourd’hui. Encore présent 

43.  La fondation de l’édifice est, quant à elle, à envisager très certainement après la conquête arabe.
44.  Butler, The Ancient Coptic Churches, I, p. 149 ; Simaïka, 1937, p. 83 ; Burmester, 1955, p. 53 ; Habib, 1967, 
p. 79 ; Coquin, 1974, p. 50 ; Meinardus, 1999, p. 190.
45.  Cette référence au pot de basilic (Qaṣriyyat al‑Rīḥān) est sans doute en lien avec la présence grecque 
melkite en cet édifice sous l’évêché d’Arsenius et le califat d’al‑Ḥākim. Selon Otto Meinardus, le basilic est une 
référence à la plante utilisée pour la bénédiction de l’eau le premier jour de chaque mois tandis que le pot est 
une métaphore pour la Vierge Marie, le vaste contenant l’odeur céleste, le Christ, voir Meinardus, 1999, p. 187. 
46.  Saxe, 1930, p. 14 ; Simaïka, 1937, p. 72 ; Loukianoff, 1953, p. 27 ; Burmester, 1955, p. 36 ; Cramer, 1959, 
p. 24 ; Habib, 1967, p. 44 ; Khater, Burmester, 1973, p. vii‑viii ; Coquin, 1974, p. 140‑141 ; Meinardus, 1999, 
p. 186‑187.
47.  Il s’agissait du manuscrit 45, Lit. 34, fo 387ro, aujourd’hui détruit, voir Khater, Burmester, 1973, p. 21.
48.  Simaïka, 1937, p. 72‑73.
49.  Simaïka, 1937, p. 72‑73 ; Mulock, Langdon, 1946.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te138

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


dans l’église au Caire au lendemain de la seconde guerre mondiale 50, il est aujourd’hui en 
dépôt au Musée copte du Canada à Toronto 51. Toutes ces icônes sont signées et datées par 
Yūḥannā al‑Armanī, mais le peintre indique également le nom d’un certain muʿallim Anṭūn, 
fils du prêtre Sulaymān Abū Ṭaqiyya, commanditaire des œuvres.

Fig. 3.  Vue intérieure de l’église de la Vierge-Marie de Qaṣriyyat al-Rīḥān, Anonyme.  
Archives du Comité de conservation des monuments de l’art arabe, début du xxe siècle, Le Caire, Centre d’enregistre-
ment des monuments islamiques et coptes (Markaz tasǧīl al‑aṯār al‑islāmiyya wa‑l‑qibṭiyya).

50.  Sa présence est avérée par la publication de C. Mulock et M.T. Langdon. Mulock, Langdon, 1946, p. 46‑47.
51.  Moussa, 2016, p. 6. Je remercie chaleureusement Mme Helene Moussa, conservateur du Musée copte du 
Canada à Toronto, pour les informations fournies sur cette icône.

©
 M
in
is
tè
re
 d
es
 A
nt
iq
ui
té
s.

julien auber de  lapierre 139

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


			         Fig. 4.  Saint Barsoum le dénudé  
			         par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī, 1781, Le Caire,  
			         église de la Vierge‑Marie de Qaṣriyyat al‑Rīḥān.

Les icônes réalisées au xviiie siècle pour les églises du Caire se révèlent être de grandes 
sources d’informations sur les commanditaires, donateurs ou mécènes de l’époque ottomane. 
À l’instar de l’exemple de l’église de Qaṣriyyat al‑Rīḥān, les inscriptions peintes sous les saintes 
images permettent de retracer un moment de vie, une trace historique et un témoignage artistique. 
La plupart des icônes coptes peintes au Caire dans la seconde moitié du xviiie siècle l’ont été par 
deux hommes : Ibrāhīm al‑Nāsiḫ (mort en 1785) et Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī (mort en 1786). 
Le premier est un artiste égyptien copte, enseignant, scribe et enlumineur dont l’activité connue 
remonte à 1732 52. Outre ses propres productions de manuscrits et d’icônes, Ibrāhīm est éga‑
lement un associé de Yūḥannā. Leurs noms sont liés dans de nombreuses œuvres entre 1740 
et 1765 puis de manière plus sporadique. Le second, issu d’une famille originaire d’Arménie, 
est un peintre d’icônes dont le travail particulièrement fécond a contribué à l’essor du renou‑
veau de l’art chrétien en Égypte ottomane 53. Cet âge d’or atteint grâce aux deux artistes mêle 
tradition, dans l’approche byzantine de l’icône, et innovation, par des nouveautés artistiques 
en Égypte issues du Levant et d’Europe 54.

Ibrāhīm al‑Nāsiḫ était déjà bien connu de la sphère artistique copte lors de l’apparition 
de l’activité de Yūḥannā en 1740. Il rédigea ainsi, peu avant 1740, un manuscrit, toujours 

52.  Guirguis, 2004, p. 939‑952.
53.  Guirguis, 2008.
54.  Auber de Lapierre, 2015, p. 27‑42.

©
 N
ab
il 
M
an
ka
ba
di
.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te140

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


conservé dans le monastère de Saint‑Paul près de la mer Rouge, renseignant l’inauguration 
et la consécration de l’église de l’Archange‑Michel‑et‑Saint‑Jean‑Baptiste en présence d’un 
administrateur copte mentionné plus haut, Ǧirǧis Abū Yūsuf al-Surūǧī 55. En 1740, il apparaît 
dans une juridiction en faveur d’un personnage copte influent dont les contacts directs avec le 
patriarche Yūḥannā XVII (1726‑1745) sont connus. Ibrāhīm al‑Nāsiḫ et Yūḥannā al‑Armanī 
étaient engagés dans plus d’un chantier en même temps faisant aussi bien œuvre de peintres, 
de maîtres d’ateliers que de décorateurs. Ils peignaient ainsi des icônes sur bois, des ciboria 56, 
des objets liturgiques 57 mais également des décors muraux pour des églises ou des demeures 
de notables de haut rang 58.

Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī laisse un ensemble considérable de peintures réalisées en 
un demi-siècle. J’ai pu identifier deux cent trois panneaux signés de sa main et encore conser‑
vés en Égypte, tandis qu’un nombre équivalent de peintures non signées peut être attribué 
à sa main ou à celle de ses élèves. Mais au‑delà des chiffres, ce qui fait l’originalité de cette 
peinture est l’emprunt de motifs à l’art occidental. Vivant à deux pas de la mission catho‑
lique franciscaine au Caire, Yūḥannā al‑Armanī y trouve une partie de son inspiration dans 
les ouvrages liturgiques imprimés en Europe (Amsterdam, Paris, Rome, Venise) ou dans 
l’empire Safavide (Nouvelle‑Djoulfa). Délaissant les textes en latin, arabe ou arménien, le 
peintre se concentre sur les estampes gravées. C’est alors que Pierre de Cortone (1596‑1669) ou 
Antonio Tempesta (1555-1630) s’invitent dans l’art copte. Le cycle de la vie de saint Jean‑Baptiste 
réalisé par Yūḥannā al‑Armanī en 1777 et conservé dans l’église de la Vierge‑Marie al‑Muʿallaqa 
en est l’un des plus vibrants témoignages 59.

Cet édifice a été élevé sur le bastion méridional de la citadelle de Babylone entre la fin 
du viie et le début du viiie siècle 60. Un manuscrit du Musée copte mentionne des travaux 
de constructions et de réparations réalisés sous le patriarcat de Yūḥannā XVI (1676‑1718), 
durant lesquels plusieurs miracles survinrent 61. Charalambia Coquin, d’après Raouf Habib, 
indique également que des travaux ont été réalisés à partir de 1775, mais aucune source 
écrite ne vient corroborer cette date 62. Toutefois, cette restauration est parfaitement attestée 
par les nombreuses icônes peintes par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī qui décorent encore 
aujourd’hui l’église. Celle-ci ne compte pas moins de quarante et une icônes signées par 
Yūḥannā al‑Armanī, auxquelles il convient d’en ajouter neuf qui lui sont attribuées. Ces images 
sont parmi les plus remarquables de l’église ; elles ornent les murs, mais surtout les parties 

55.  Bibliothèque du monastère de Saint‑Paul près de la mer Rouge, ms 117 Historica.
56.  Ibrāhīm al‑Nāsiḫ fit une note à ce propos dans un manuscrit copié en 1765, bibliothèque de l’église 
d’Abū Sayfayn, ms 19 Liturgica, fo 172ro.
57.  On peut citer à titre d’exemple le trône de calice attribué à Yūḥannā al-Armanī et conservé au Musée copte : 
M.C. 1174. Moorsel, Immerzeel, Langen, 1994, p. 40‑41. 
58.  Maḥkamat al-Ṣāliḥ, siǧǧil 263, dossier 171, p. 67 ; dossier 182, p. 74.
59.  Auber de Lapierre, 2016, p. 231‑250.
60.  Sheehan, 2010, p. 82‑84.
61.  Musée copte, M.C. 202 : Graf, 1934, p. 37-38, no 99 ; Simaïka, 1939, p. 96‑97, no 202.
62.  Auber de Lapierre, 2016, p. 233 ; Coquin, 1974, p. 69 ; Habib, 1967, p. 21.

julien auber de  lapierre 141

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


hautes des trois iconostases principales dédiées à la Vierge Marie au centre, à saint Georges 
au nord et à saint Jean‑Baptiste au sud. À l’exception de deux panneaux figurant saint Claude 
le Stratélate (1774) et sainte Damienne et les quarante vierges (v. 1770) dédiés respectivement 
par Anṭūn al‑Maṣrī et Ǧirǧis Mīḫāʾīl al‑Fīḍāwī, la grande majorité a été financée et réalisée entre 
1776 et 1779 par le muʿallim ʿUbayd Abū Ḫuzām, en mémoire de ses parents, des membres de 
sa famille et de sa défunte fille Maryam. Les inscriptions dédicatoires sont identiques sur les 
différents panneaux et apparaissent souvent au même endroit que la signature du peintre et 
l’apposition de l’année 63. Dans le cas de l’icône centrale de la Deesis figurant le Christ trônant 
(fig. 5), elle est formulée ainsi :

أذكر يا رب المهتم المعلم عبيد ابو خزام ووالديه وأهل بيته وبنته المرحومة مريم في ملاكوتك. أمين.

Souviens-toi, ô Seigneur bien attentionné, de maître ʿ Ubayd Abū Ḫuzām, de ses parents, des gens 
de sa maison et de sa fille défunte Maryam dans Ton Royaume. Amen.

Malheureusement, aucune information ne nous est parvenue sur la fonction de cet homme 
ni sur son parcours personnel. La seule indication supplémentaire que nous apprennent les 
icônes sur le généreux donateur est qu’il fait réaliser par Yūḥannā al‑Armanī en 1783 un panneau 
figurant saint Onuphre l’Anachorète 64, qu’il dédie à sa fille défunte Maryam mais également 
à sa femme qu’il vient sans doute de perdre.

        Fig. 5.  Le Christ trônant (détail de la Deesis) par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī, 1777,  
        sanctuaire de la Vierge-Marie, Le Caire, église de la Vierge‑Marie al‑Muʿallaqa.

63.  Celle-ci apparaît indifféremment dans l’ère de l’Hégire ou dans l’ère de Dioclétien.
64.  Mulock, Langdon, 1946, p. 60‑61.

©
 Ju

lie
n 

A
ub

er
 d

e 
La

pi
er

re
.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te142

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


julien auber de  lapierre 143

Dans l’église Saint‑Mercure (Abū Sayfayn) du monastère éponyme, un impressionnant 
ensemble de soixante-cinq panneaux illustrant soixante-trois scènes de l’Ancien et du 
Nouveau Testament parcourait jusque récemment une partie de l’édifice depuis l’iconostase 
du sanctuaire principal jusqu’à l’écran qui séparait dans la nef la partie réservée aux hommes 
et celle réservée aux femmes 65. C’est sur ces icônes que s’exprime toute l’inventivité de 
Yūḥannā al‑Armanī et de son atelier. Au-delà des compositions qui restent ancrées dans la 
tradition byzantine (L’Annonciation, La Nativité ou La Visitation, fig. 6), le peintre explore son 
goût occidentaliste avec Élie emporté au ciel donne son manteau à Élisée (fig. 7) Les Trois Hébreux 
dans la fournaise (fig. 8) ou Jonas rejeté par le monstre marin (fig. 9). Les costumes, les couronnes 
ou encore le navire sont autant de références à une Europe que le peintre n’avait pu explorer 
que grâce à l’imprimerie. C’est également par ce travail de miniaturiste qu’il s’essaie à ses 
premières références à l’Égypte antique : un pharaon à la longue barbe se reconnaît à peine dans 
L’Engloutissement du pharaon dans la mer Rouge tandis que les trois pyramides de Ǧīza font 
pour la première fois leur apparition dans l’art copte ottoman avec Le Repos pendant la Fuite en 
Égypte (fig. 10). L’église Saint‑Mercure était déjà un chantier connu pour Ibrāhīm al‑Nāsiḫ et 
Yūḥannā al‑Armanī 66, mais ce dernier réalise avec cet ensemble considérable l’un des exploits 
de sa carrière. Signé et daté de 1777, le cycle porte également le nom d’un donateur, al‑muʿallim 
Luṭfallāh Mīḫāʾīl Šākir. Son nom apparaît aussi sur une pièce maîtresse de l’édifice, l’icône de 
saint Mercure peinte par Yūḥannā al‑Armanī en 1772 (fig. 11) 67. Le saint y est représenté à cheval 
dans un paysage vallonné. Nimbé, il tient dans ses mains deux sabres à lames courbes croisés 
au‑dessus de sa tête (Abū Sayfayn) et une lance crucigère plantée dans la tête de l’empereur 
Julien l’Apostat placé en partie inférieure. Mêlant inspirations persanes, par les cartouches 
végétaux et géométriques dorés, et art militaire ottoman, cette icône est encore en place dans 
la maqṣūra entièrement polychrome réalisée pour elle au xviiie siècle. Des panneaux attribués 
à Yūḥannā, datés de 1778 et placés au sommet d’une autre iconostase reçoivent également la 
dédicace du bienfaiteur 68.

65.  Les récents travaux dans l’église opérés sous l’autorité du ministère égyptien des Antiquités et du 
Patriarcat copte orthodoxe ont supprimé cette division et totalement réorganisé la disposition des icônes. 
L’édifice restauré a été inauguré par le patriarche Tawāḍrūs II en 2017.
66.  Ibrāhīm al‑Nāsiḫ et Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī ont signé une Deesis sur onze panneaux pour l’église 
Saint‑Mercure en 1165 de l’Hégire, 1468 de l’ère de Dioclétien (1751/1752). Toujours installée en partie 
supérieure de l’iconostase du sanctuaire principal, l’inscription indique que les panneaux ont été consacrés 
par le patriarche Marc VII (1745‑1769).
67.  Butler, The Ancient Coptic Churches, I, p. 83-84 ; Simaïka, 1937, p. 82 ; Mulock, Langdon, 1946, p. 40‑41 ; 
Atalla, 1998, vol. 1, p. 86-87 ; Ludwig, 2007, p. 103 ; Guirguis, 2008, s.p. ; Loon, 2013, p. 187.
68.  Il s’agit d’une Vierge et l’Enfant entourée des quatre archanges (Gabriel, Michel, Raphaël et Uriel) et 
des saints Pierre et Paul.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©
 L
ey
de
, C
en
tr
e 
Pa
ul
‑v
an
‑M
oo
rs
el
 –
 M
at
 Im
m
er
ze
el
.

©
 L
ey
de
, C
en
tr
e 
Pa
ul
‑v
an
‑M
oo
rs
el
 –
 M
at
 Im
m
er
ze
el
.

Fig. 6.  La Visitation par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī, 
1777, Le Caire, église Saint‑Mercure.

Fig. 7.   Élie emporté au ciel donne son manteau à Élisée  
par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī, 1777, Le Caire,  
église Saint‑Mercure.

Fig. 9.  Jonas rejeté par le monstre marin  
par Yūḥannā al-Armanī al-Qudsī, 1777, Le Caire, 
église Saint‑Mercure.

Fig. 8.  Les Trois Hébreux dans la fournaise  
par Yūḥannā al-Armanī al-Qudsī, 1777, Le Caire, 
église Saint-Mercure.

©
 L
ey
de
, C
en
tr
e 
Pa
ul
‑v
an
‑M
oo
rs
el
 –
 M
at
 Im
m
er
ze
el
.

©
 L
ey
de
, C
en
tr
e 
Pa
ul
‑v
an
‑M
oo
rs
el
 –
 M
at
 Im
m
er
ze
el
.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te144

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Fig. 10.  Le Repos pendant la Fuite en Égypte par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī, 1777, Le Caire, église Saint‑Mercure.  
(Reproduced by permission of the American Research Center in Egypt, Inc. (ARCE). This project was funded by the 
United States Agency for International Development (USAID)).

©
 A
sh
ra
f F
ar
re
s.

julien auber de  lapierre 145

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


			       Fig. 11.  Saint Mercure par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī,  
			       1772, Le Caire, église Saint‑Mercure.

	 Ibrāhīm et Ǧirǧis al-Ǧūharī :  
deux frères à l’orée d’une identité copte

Les mécènes coptes les plus prolixes en cette fin du xviiie siècle sont les frères Ibrāhīm et 
Ǧirǧis al‑Ǧūharī, respectivement décédés en 1795 et 1810 69. Ils ont grandi dans une famille du 
Caire dans un relatif dénuement – leur père était tisserand. Élèves brillants en écriture et en 
arithmétique, ils étudient à l’école patriarcale. Ibrāhīm est très vite remarqué par le patriarche 
Yūḥannā XVIII (1769‑1797) qui en fait l’un de ses secrétaires. Il passe ensuite au service de 
l’administrateur financier al‑muʿallim Rizqallāh (Rizq) al‑Badawī, un autre chrétien influent 
de la période 70. Sa renommée dépasse rapidement la sphère copte et il est repéré par le ma‑
melouk Ibrāhīm Bey qui décide de lui confier la charge de Raʾīs al‑Kuttāb. Son frère Ǧirǧis 
suit les traces laissées par son aîné et est nommé doyen des coptes. Contraint de servir les 
Français à partir de 1798 lors de l’expédition de Bonaparte, il est nommé « contrôleur général » 

69.  La sépulture des frères al-Ǧūharī se trouve dans le Vieux-Caire, près de l’église Saint‑Georges. Son 
emplacement est marqué par une stèle, enchâssée dans le mur, inscrite en copte et en arabe et surmontée 
d’une chapelle, voir Ludwig, 2007, p. 106-107 ; Ludwig, Jackson, 2013, p. 136‑137.
70.  Guirguis, 2008, p. 73 ; Armanios, 2011, p. 30‑31.

©
 Ju

lie
n 

A
ub

er
 d

e 
La

pi
er

re
.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te146

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


julien auber de  lapierre 147

de l’administration des Taxes et Finances selon John Keith, secrétaire de l’amiral britannique 
Sidney Smith (1764‑1840) 71. Quelques mois après la constitution d’un dīwān par le géné‑
ral Bonaparte visant à réunir les personnalités « les plus capables pour administrer les affaires » 72 
et dans lequel il est inclus, le chroniqueur et historien ʿAbd al‑Raḥmān al‑Ǧabartī nous en 
donne une description lors de la fête de la République au Caire en 1798 73 :

Ils [les Français] invitèrent cheikhs et notables, musulmans, coptes ou syriens, à se réunir à la de‑
meure du général Bonaparte. Ils y passèrent une partie de la journée. Pour une telle circonstance, 
les invités avaient revêtu des costumes de parade. Maître Georges al‑Djawhrî portait une pelisse 
(kurka) avec des broderies de paillettes d’or et d’argent sur mousseline, qui lui couvrait les épaules 
et descendait jusqu’aux manches ; sa poitrine était ornée de la même mousseline avec des broderies 
en forme de soleil et des boutons. Philothéos [son assistant] était habillé de la même manière. Tous 
portaient des turbans de cachemire, montaient de magnifiques mules et paraissaient, en ce jour, 
extrêmement heureux.

Cette mise qu’il lui aurait été impossible de porter sous l’administration du wālī montre 
l’intérêt que les Français ont pour les chrétiens en terre d’Islam. Cette reconnaissance sociale 
met également en avant la revendication nouvelle d’égalité et de fraternité que ce corps expé‑
ditionnaire veut proclamer au-delà de la France. Ǧirǧis al‑Ǧūharī, du fait de sa place au dīwān 
et de la notoriété familiale, est à ce titre le seul grand notable copte dont nous connaissons 
le portrait (fig. 12). Affublé d’une large tunique et d’un châle, il y est coiffé d’un turban de 
cachemire rouge. Portant une imposante barbe, il dirige vers sa bouche l’extrémité du cubuk 
qu’il fume. Ce  tableau a été réalisé en France par le peintre Michel Rigo (1770‑1815), membre 
de l’expédition d’Égypte, d’après les dessins qu’il avait réalisé sur place 74. Le portrait peint sur 
toile, tout comme l’ensemble de la série des cheikhs du dīwān par Rigo, a été commandé par 
Napoléon Bonaparte et placé au château de Malmaison où il se trouve toujours 75. L’exotisme 
de tels portraits faisant l’admiration des visiteurs. Eugène de Beauharnais, le maréchal 
Louis‑Alexandre Berthier ou encore le maréchal Jean‑Baptiste Bessières en commandèrent 
des copies dont une version de l’intendant copte est conservée au château de Versailles 76.

71.  Kléber, Kléber en Égypte, IV, p. 688. John Keith, dans son échange épistolaire avec le commodore précise 
également le nom de l’assistant de Ǧirǧis al‑Ǧūharī : « Mallem Filtaous […] the most honest man and the 
best informed in the affairs of Finance of Egypt ».
72.  Al-Ǧabartī, Journal, p. 37.
73.  Al-Ǧabartī, Journal, p. 55.
74.  Le dessin de Ǧirǧis al‑Ǧūharī par Michel Rigo est actuellement déposé à Paris au musée de l’Armée. 
75.  Rueil-Malmaison, musée national des châteaux de Malmaison et Bois‑Préau, M.M.40.47.178.
76.  Versailles, musée national des châteaux de Versailles et de Trianon, MV 6834. voir Constans, 1980, 
no 3897.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


©
 R
m
n-
G
ra
nd
 P
al
ai
s (
m
us
ée
 d
es
 ch
ât
ea
ux
 d
e 
M
al
m
ai
so
n 
et
 d
e 
Bo
is
‑P
ré
au
)/
G
ér
ar
d 
Bl
ot
.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te148

	        Fig. 12.  Le Cheikh Guerguess El‑Gohari par Michel Rigo, première moitié du xixe siècle,  
	        Rueil‑Malmaison, musée national des châteaux de Malmaison et de Bois‑Préau.

Un témoignage du général Jean‑Baptiste Kléber (1753-1800), commandant de l’armée 
d’Égypte, montre que Ǧirǧis al‑Ǧūharī était placé dans les plus hautes sphères du pouvoir et 
des décisions 77. Toutefois, ce rôle important lui a également apporté certaines déconvenues 
notamment d’un point de vue politique et économique du fait d’être en charge de la collecte des 

77.  « Le général en chef Kléber au cheikh Hassan Toubar. Le 18 nivôse an VIII (8 janvier 1800). J’ai reçu 
votre lettre en réponse à celle que je vous ai fait écrire par Moallem Guergues [Ǧirǧis al‑Ǧūharī] et j’en ai 
compris le contenu. Ce qu’il vous avait écrit de ma part n’était qu’un avertissement amical, et vous ne deviez 
nullement vous en affliger, car vous devez connaître combien je vous aime et combien je suis porté à vous faire 
du bien. Les Mamlouks et Osmanlis ayant par la plus lâche des trahisons et en méconnaissant tous les usages 
et droits de la guerre, surpris le fort d’El‑Arich, nous n’avons plus à nous occuper que de l’approvisionnement 
de Katieh. Je vous engage à y mettre le plus grand zèle et à seconder de tous vos moyens l’ordonnateur de 
Damiette qui est chargé de cet objet. Rappelez-vous sans cesse que votre sort et votre bonheur sont liés à 
nos succès et que quelque promesse qu’on puisse vous faire de la part des beys, même du Grand Vizir, vous 
n’aurez jamais à attendre d’eux que peines et châtiments. » Kléber, Kléber en Égypte, III, p. 416.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


julien auber de  lapierre 149

impôts pour l’administration française. Kléber laisse ainsi une lettre sans détour témoignant 
du traitement des Égyptiens 78 et de ce qui aurait pu advenir à Ǧirǧis al‑Ǧūharī 79. Par la suite, 
le départ en ordre dispersé des Français d’Égypte a également mis en difficulté l’intendant 
copte qui se vit alors reprocher de la part des musulmans, comme au temps des Croisades, sa 
foi chrétienne et donc son accointance avec les autorités occupantes 80. Néanmoins, sa parfaite 
maîtrise des arcanes de l’administration égyptienne lui permit très vite de rebondir et de 
s’imposer dans les différents gouvernements de transition 81 jusqu’à la mise en place de celui 
de Muḥammad ʿAlī Pacha (1769‑1849) en 1804 82.

Malgré les allégations des beys et des émirs sur une possible « inclination pour l’islam », les 
frères Ibrāhīm et Ǧirǧi al‑Ǧūharī, tous deux grands mécènes, vont user de leur influence poli‑
tique et économique et la mettre, ainsi que leur fortune, au profit de l’Église copte. Les différentes 
autorisations étant relativement simples à obtenir pour les deux hommes, c’est d’abord dans 
la construction qu’ils vont s’illustrer.

78.  Louca, 2006, p. 29‑38.
79.  « Le général en chef Kléber au général Dugua. Le 24 nivôse an VIII (14 janvier 1800). Au reçu de la 
présente, citoyen général, vous ferez arrêter l’intendant général Copte [Ǧirǧis al-Ǧūharī], auquel vous ferez 
couper la tête le quatrième jour de son arrestation si, le troisième au soir, il n’a versé dans la caisse du payeur 
général la somme de 600 000 livres. Cet ordre est de rigueur, et vous seriez responsable de sa non-exécution. 
Vous ferez aussi arrêter et conduire à mon quartier général sous bonne escorte, soit Moallem Filtaous, soit 
Moallem Yaqoub, afin que j’aie quelqu’un de ces gens-là près de moi, qui puisse répondre des sottises des 
autres. P.S. Il est entendu que ces 600 000 livres devront être regardées comme un acompte des 850 000 qu’ils 
se sont engagés à faire verser successivement, et chaque mois, dans la caisse, sur les revenus des provinces. » 
Kléber, Kléber en Égypte, III, p. 447-448.
80.  « […] Quant aux chefs des Coptes, comme Georges al‑Gawharî, Faltaos, Mâlatî, ils demandèrent 
l’amân aux porte-parole des musulmans, car ils étaient assiégés dans leurs demeures, où ils se trouvaient ; ils 
craignaient, en effet, pour leurs biens, s’ils abandonnaient les lieux et s’enfuyaient. On leur accorda l’amân. 
Ils se rendirent auprès du Pacha, du katkhudâ et des émirs, mettant à leur disposition leur fortune et tout 
le nécessaire. » Al‑Ǧabartī, Journal, p. 214. Niqūlā ibn Yūsuf al‑Turk (1763‑1828), dit Nicolas Turc, poète 
druse converti à la foi catholique, se fait également l’écho dans sa Chronique des exactions et de l’état du 
Caire après le départ des Français : « [L’hôtel de Mohammed Pacha] fut donc incendié jusqu’aux fondations, 
complètement rasé : ne restaient que les tours, le mur d’enceinte, l’okelle, en somme les bâtiments nouveaux 
fondés par Mohammed pacha, lesquels ne furent atteints ni par l’incendie ni par la destruction. Un certain 
nombre de maisons coptes avoisinant ce palais furent mises à sac, celle du sieur Guirguis Gauhari notamment, 
et bien d’autres comme celles du receveur des finances et du chef interprète. » Turc, Chronique d’Égypte, p. 160.
81.  Il échappa toutefois à une tentative d’assassinat en 1803, Turc, Chronique d’Égypte, p. 207‑208.
82.  Il semble que l’installation du nouveau pacha à la tête du pays lui valut un court séjour dans les geôles 
de la Citadelle du Caire. Guirguis, Van Doorn‑Harder, 2011, p. 50. « Taher pacha fit rechercher le sieur 
Guirguis Gauhari, le Copte le plus éminent qui se trouvât alors sur tout le territoire égyptien et qui, au 
surplus, détenait toute la comptabilité publique. Il avait été l’objet d’une considération particulière de la 
part du grand vizir, qui lui avait décerné une pelisse et lui avait dit : “Tu es l’Égyptien le plus apprécié de 
la Sublime Porte, parce qu’il est parvenu aux oreilles du gouvernement que tu as l’inclination pour l’islam. 
On n’ignore pas en outre les services que tu as rendus aux musulmans lors de l’occupation du pays par 
les infidèles. De toute façon, tu peux être assuré de nos égards et de notre garantie.” À la suite de quoi, la 
situation de Guirguis Gauhari n’avait fait que grandir sous Mohammed pacha. Taher pacha l’envoya donc 
chercher et le rassura : “Tu seras dédommagé, avec la permission de Dieu, du pillage de ta demeure.” » Turc, 
Chronique d’Égypte, p. 162.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Magdi Guirguis fait état d’une série de quatre manuscrits de l’administration des Waqfs 
consacrés à la résidence patriarcale de ḥārat al‑Rūm, utilisée de Matthieu IV (1660‑1675) à 
Marc VIII (1797‑1810), près de Bāb Zuwayla 83. Les trois premiers textes mentionnent, de 
manière habituelle dans l’administration, le statut des terrains, leurs descriptions et usages, 
mais le quatrième document, au-delà de ces usages, indique le nom des frères al‑Ǧūharī. 
Ce manuscrit 84, daté de 1195/1781, reprend la description du bâtiment et des terrains et insiste 
sur les frais d’entretiens assumés par la fratrie au bénéfice du patriarche Jean XVIII. Ils profitent 
sans doute d’ailleurs de leur position pour agrandir la résidence. Pourtant le climat hostile 
envers les coptes après le départ des Français contraint le patriarche à quitter sa demeure pour 
emménager dans le quartier d’al‑Azbakiyya, jugé plus sûr. Là encore, c’est Ibrāhīm al‑Ǧūharī 
qui se charge de l’achat du terrain et c’est son cadet qui s’occupe de la construction d’une 
résidence et de la cathédrale Saint‑Marc 85. L’ensemble, construit à partir de 1800 86, a depuis 
laissé place à de nouveaux bâtiments réalisés sous les patriarcats de Cyrille IV (1854‑1861) et 
de Déméter II (1861‑1870). Le seul édifice en ce lieu encore existant et financé par l’intendant 
est l’église Saint-Étienne, au nord de la cathédrale 87.

Toutefois, si les icônes réalisées pour la cathédrale Saint‑Marc d’al‑Azbakiyya ont été 
détruites selon la volonté du patriarche Cyrille IV afin d’en renouveler le goût, deux panneaux en 
sont peut-être encore les uniques survivants. Le premier est conservé au Musée copte du Caire 
et représente les apôtres Philippe et Barthélemy, figurés debout, de face, sous deux arcatures 
aux écoinçons ornés de croix (fig. 13) 88. Attribué à Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī et daté des 
années 1780, le panneau semble orphelin d’un plus grand ensemble placé originellement au 
sommet d’une iconostase avec les dix autres compagnons du Christ et la Vierge et l’Enfant 
au centre 89. Marcus Simaïka Pacha mentionne dans l’inventaire du musée que le panneau 
provient de l’ancienne cathédrale Saint‑Marc sans plus de précisions 90. L’attribution, la da‑
tation et la localisation semblent alors converger vers la possibilité d’un vestige du décor de la 
cathédrale commandité par les frères al‑Ǧūharī. Cette hypothèse est d’autant plus confortée 
par une icône de la Vierge Hodegetria, conservée dans l’église Saint‑Étienne d’al‑Azbakiyya qui 
est signée par Yūḥannā al‑Armanī et dont la dédicace mentionne les noms des deux frères 91.

Outre les terrains et les bâtiments, l’icône assure la perpétuité visible de l’intercession 
auprès de Dieu. Elle est le moyen de se faire remarquer aussi bien auprès du Seigneur que 
de la population chrétienne du Caire. La dédicace en faveur du donateur exprime son désir 

83.  Guirguis, 2015, p. 191-216 ; Auber de Lapierre, 2017, p. 235‑266.
84.  Le Caire, Patriarcat copte orthodoxe, inv. D 463.
85.  Meinardus, 1999, p. 196‑197 ; Ludwig, Jackson, 2013, p. 174.
86.  Seule la construction de la cathédrale avait dû être envisagée dans un premier temps.
87.  Meinardus, 1999, p. 197.
88.  Le Caire, Musée copte, M.C. 3430 : Simaïka, 1937, p. 48 ; Moorsel, Immerzeel, Langen, 1994, p. 43‑44.
89.  Des exemples similaires du xviiie siècle sont encore conservés in situ dans les églises Saint‑Ménas de  
Fum al‑Ḫalīǧ ou Saints‑Cyr‑et‑Jean (Bābilyūn al‑Daraǧ) au Caire.
90.  Simaïka, 1937, p. 43. Les deux seules inscriptions du panneau ne font qu’identifier les saints.
91.  Atalla, 1998, vol. 2, p. 25.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te150

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’invoquer ses louanges pour soi-même et sa famille et de s’assurer une place de choix au 
Ciel le moment venu. Les noms des frères al‑Ǧūharī sont dispersés un peu partout dans les 
églises du Caire prouvant ainsi leur bonne fortune, mais aussi cette volonté de redistribu‑
tion à leurs coreligionnaires. Le nom d’Ibrāhīm est ainsi peint sur deux panneaux attribués 
à Yūḥannā al‑Armanī et datés de 1493 de l’ère de Dioclétien (1777). Ils sont réalisés pour le 
sanctuaire de saint Mercure que le mubāšir fait réaménager dans l’église de la Vierge‑Marie 
de Ḥārat Zuwayla. La première icône figure la Vierge et l’Enfant, les archanges Michel et 
Uriel, et saint Pierre. La seconde représente les archanges Gabriel et Raphaël, et saint Paul. 
À l’instar du panneau orphelin sur lequel sont peints les saints Philippe et Barthélemy, ces 
images font partie du décor plus vaste d’une iconostase. L’ensemble démembré est aujourd’hui 
complété par des images de mêmes types peintes par Yūḥannā al‑Armanī, mais où les détails 
et les couleurs dénotent une certaine hétérogénéité.

La plus grande réunion d’icônes offertes par Ibrāhīm al‑Ǧūharī est conservée au Caire 
dans l’église Saint‑Ménas de Fum al‑Ḫalīǧ. Faisant œuvre de véritable mécène, c’est l’ensemble 
du décor intérieur qui est financé par le généreux donateur. En premier lieu, il s’agit de la 
Deesis, aujourd’hui démantelée dans les bas-côtés de l’édifice, représentant : le Christ, la 
Vierge Marie, saint Jean-Baptiste, les archanges Michel et Gabriel, saint Jean l’Évangéliste, 
saint Marc, saint Matthieu, saint Luc, saint Pierre et saint Paul. Les panneaux sont datés de 
1489 de l’ère de Dioclétien et signés par Yūḥannā al‑Armanī. Les dédicaces sont réservées au 

©
 M
us
ée
 co
pt
e,
 L
e 
C
ai
re
., 
H
an
s H

on
de
lin
k.

Fig. 13.  Saint Philippe et Saint Barthélemy, attribué à Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī, v. 1780,  
ancienne cathédrale Saint‑Marc d’al‑Azbakiyya, M.C. 3430, Musée copte, Le Caire.

julien auber de  lapierre 151

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


donateur seul (Gabriel), ou bien au donateur 
et à son frère Ǧirǧis (Jean‑Baptiste, Marc), ou 
bien au donateur, à son frère et à ses parents 
(Paul, fig. 14). Toutefois, le financement des 
panneaux est clairement exprimé sur l’icône 
centrale figurant le Christ : « Celui qui est à 
l’origine de ces onze icônes est al-muʿallim 
Ibrāhīm al-Ǧūharī. Récompense, Ô Seigneur, 
dans Ton Royaume 92».

L’œuvre la plus marquante de Yūḥannā 
al-Armanī dans cette église est l’icône prin‑
cipale figurant saint Ménas (fig. 15) 93. Datée 
de 1487 de l’ère de Dioclétien (1771), elle est 
encore placée dans sa maqṣūra du xviiie siècle 
sculptée en bas-relief et peinte. Le martyr y 
est peint à cheval dans un paysage verdoyant 
planté d’arbres. Il est nimbé, porte une barbe 
et de longs cheveux gris, et tient dans sa 
main droite une lance crucigère qu’il plante 
dans la tête d’un démon ailé. Devant le cheval, un juif et un chrétien sont placés devant une 
petite architecture. Selon la tradition, il s’agit de l’évocation d’un prêt octroyé par le premier 
au second, dont ce dernier nia l’existence et refusa le remboursement. Le juif fit alors jurer 
le chrétien sur le tombeau de Ménas provoquant la colère et la vengeance du saint 94. Ces 
deux personnages, contrairement à Ménas, sont vêtus de tuniques, de manteaux et de turbans 
à la mode ottomane contemporaine. L’inscription peinte en partie inférieure rend encore une 
fois hommage à celui grâce à qui le panneau existe : « Souviens-toi Ô Seigneur de Ton serviteur 
qui a travaillé dur pour cela al‑muʿallim Ibrāhīm al‑Ǧūharī ».

L’illustration de l’évergétisme dans le monde chrétien égyptien à l’époque ottomane s’ins‑
crit dans cette volonté d’intercession qui s’est largement développée dans l’Empire romain 
d’Orient. Le donateur byzantin, qu’il soit militaire ou civil, espère par ce moyen obtenir une 
place de choix pour lui et sa famille au Ciel. Après la Conquête, les chrétiens d’Égypte restent 
marqués par cette tradition acquise durant la période byzantine. L’exprimant par la peinture, 
l’architecture, et toutes sortes de donations, ils manifestent ainsi leur attente de bienfaits. 
Au xviiie siècle, la population chrétienne en Égypte n’est pas encore réellement groupée 
en communauté. Toutefois, le contexte économique permet à certains individus de briller 
dans les plus hautes sphères du pouvoir ottoman. Le mécénat à destination de l’Église permet 

92.  Shafik, 2008, p. 36.
93.  Shafik, 2008, p. 130.
94.  O’Leary, The Saints of Egypt, p. 194‑196.

Fig. 14.  Saint Paul (détail de la Deesis)  
par Yūḥannā al-Armanī al-Qudsī, 1773, Le Caire, 
Fum al‑Ḫalīǧ, église Saint‑Ménas.

©
 E
zz
at
 L
ab
ib
.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te152

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’une part, de perpétuer la tradition byzantine du donateur et sa volonté d’intercession, mais 
aussi de donner un souffle nouveau aux chrétiens d’Égypte. En voulant obtenir l’intercession 
auprès de Dieu, c’est dans un premier temps une intercession auprès du pouvoir des hommes 
qui s’exprime par le mécénat, dont le témoignage le plus visible pour tous demeure aujourd’hui 
encore l’icône. Une image du mécénat qui n’est pas si éloignée d’une vision plus septentrionale 
du siècle des Lumières :

Que le favori d’Auguste [Mécène] serait surpris de voir son nom si souvent profané, et le ton 
rampant que les gens de lettres prennent avec ceux qui le portent.

Jean Le Rond d’Alembert, Essai sur la société des gens de lettres et des grands, 1753.

Fig. 15.  Saint Ménas par Yūḥannā al‑Armanī al‑Qudsī, 1771,  
Le Caire, Fum al‑Ḫalīǧ, église Saint‑Ménas.

©
 Ju

lie
n 

A
ub

er
 d

e 
La

pi
er

re
.

julien auber de  lapierre 153

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Auber de Lapierre, Julien & Jeudy, Adeline, 
Catalogue général du Musée copte du Caire – 
Objets en bois, vol. 1, BEC 26, Ifao, Le Caire, 
2018.

Constans, Claire, Musée national du château 
de Versailles : catalogue des peintures, Réunion 
des musées nationaux, Paris, 1980.

David-Weill, Jean, Catalogue général du musée Arabe 
du Caire, Bois à épigraphes (époques mamlouke 
et ottoman), Imprimerie nationale, Boulac, 1936.

Graf, Georg, Catalogue des manuscrits arabes chrétiens 
conservés au Caire, Studi e Testi 63, Vatican, 
1934.

Khater, Antoine & Burmester, Oswald H.E., 
Catalogue of the Coptic and Christian Arabic 
Mss. Preserved in the Library of the Church of 
the All-Holy Virgin Mary Known as Qasrîat 
ar‑Rihân at Old Cairo, Publications de la 
Société d’archéologie copte, Le Caire, 1973.

Moorsel, Paul P.V. van, Immerzeel, Mat 
& Langen, Linda, Catalogue général du 
Musée copte : The Icons, Supreme Council of 
Antiquities, Leiden University, Le Caire, 1994.

Pauty, Edmond, Bois sculptés d’églises coptes : 
époque fatimide, Ifao, Le Caire, 1930.

Pauty, Edmond, Catalogue général du musée arabe du 
Caire : les bois sculptés jusqu’à l’époque Ayyoubide, 
Ifao, Le Caire, 1931.

Saxe, Johann Georg, duc de, Neue Streifzüge durch die 
Kirchen und Klöster Ägyptens, Berlin, 1930.

Simaïka, Marcus H., Guide sommaire du Musée copte 
et des principales églises du Caire, Imprimerie 
nationale, Le Caire, 1937.

Simaïka, Marcus H., Catalogue of the Coptic and 
Arabic Manuscripts in the Coptic Museum, the 
Patriarchate, the Principal Churches of Cairo and 
Alexandria and the Monasteries of Egypt, vol. 1, 
Government Press, Le Caire, 1939.

	 Sources imprimées

Abudacnus, Yusuf, The True History of the Jacobites of 
Egypt, Lybia, Nubia, R. Baldwin, Londres, 1692.

Butler, Alfred Joshua, The Ancient Coptic Churches 
of Egypt, 2 vol., The Clarendon Press, Oxford, 
1884.

Eutychius, Annales, Typographeum Catholicum/
Carolus Poussielgue, Paris, 1906.

al-Ǧabartī, ʿAbd al-Rahman, Journal d’un notable du 
Caire durant l’expédition française (1798-1801), 
Joseph Cuoq (éd.), Albin Michel, Paris, 1979.

Kléber, Jean-Baptiste, Kléber en Égypte, 1798-1800, 
Henry Laurens (éd.), Voyageurs 25, III, Ifao, 
Le Caire, 1995.

Kléber, Jean-Baptiste, Kléber en Égypte, 1798-1800, 
Henry Laurens (éd.), Voyageurs 25, IV, Ifao, 
Le Caire, 1995.

Lane, Edward William, An Account of the Manners 
and Customs of the Modern Egyptians, 
The Definitive 1860 Edition, The American 
University in Cairo Press, Le Caire, New York, 
2012.

O’Leary, De Lacy, The Saints of Egypt, Society 
for Promoting Christian Knowledge – 
The Macmillan Company, Londres, New York, 
1937.

Sonnini de Manoncourt, Charles-Nicolas-Sigisbert, 
Voyage dans la Haute et Basse Égypte fait par 
ordre de l’ancien gouvernement, F. Buisson, Paris, 
1799.

Turc, Nicolas, Chronique d’Égypte, 1798-1804, 
Gaston Wiet (éd.), Publications de la 
bibliothèque privée de S.M. Farouk Ier roi 
d’Égypte, Ifao, Le Caire, 1950.

Volney, Constantin-François de Chassebœuf de 
La Giraudais, comte de, Voyage en Syrie et 
en Égypte pendant les années 1783, 1784 et 1785, 
Desenne & Volland, Paris, 1787.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te154

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Études

Armanios, Febe, Coptic Christianity in Ottoman Egypt, 
Oxford University Press, New York, 2011.

Atalla, Nabil Selim, Coptic Icons, 2 vol., Lehnert 
& Landrock, Le Caire, 1998.

Auber de Lapierre, Julien, « Tradition et innovation 
– la dualité iconographique du peintre 
Yuhanna al‑Armani » in Boud’hors, Anne 
& Louis, Catherine, Études coptes XIII, 
Quinzième journée d’études (Louvain‑la‑Neuve, 
12‑14 mai 2011), De Boccard, Paris, 2015, 
p. 27‑42.

Auber de Lapierre, Julien, « La Vie de 
saint Jean‑Baptiste par Yūḥannā al‑‘Ārmānī 
ou la création d’un chef-d’œuvre ottoman » 
in Boud’hors, Anne & Louis, Catherine, Études 
coptes XIV, Seizième journée d’études (Genève, 
19‑21 juin 2013), De Boccard, Paris, 2016, 
p. 231‑250.

Auber de Lapierre, Julien, « Le Musée copte du Caire, 
une utopie architecturale », AnIsl 50, 2017, 
p. 235‑266.

Baer, Eva, « Fatimid Art at the Crossroads: A Turning 
Point in the Artistic Concepts of Islam » 
in Barrucand, Marianne, L’Égypte fatimide, son 
art et son histoire, Presses de l’Université de 
Paris‑Sorbonne, Paris, 1999, p. 385‑394.

Bolman, Elizabeth S., « Veiling Sanctity in 
Christian Egypt: Visual and Spatial Solutions » 
in Gerstel, Sharon E.J. (éd.), Thresholds of the 
Sacred: Architectural, Art Historical, Liturgical, 
and Theological Perspectives on Religious Screens, 
East and West, Dumbarton Oaks Research 
Library and Collection, Washington D.C., 
2006, p. 73‑104.

Burmester, Oswald H.E., A Guide to the Ancient 
Coptic Churches of Cairo, Société d’archeologie 
copte, Le Caire, 1955.

Caillet, Jean-Pierre, « L’image du dédicant dans 
l’édifice cultuel (ive-viie s.) : aux origines de 
la visualisation d’un pouvoir de concession 
divine », AnTard 19, 2011, p. 149-169.

Caillet, Jean-Pierre, « L’évolution de la notion 
d’évergétisme dans l’antiquité chrétienne » 
in Spieser, Jean Michel & Yota, Élisabeth (éd.), 
Donation et donateurs dans le monde byzantin, 
Desclée de Brouwer, Paris, 2012, p. 11‑24.

Coquin, Charalambia, Les édifices chrétiens du 
Vieux‑Caire, vol. 1, BEC 11, Ifao, Le Caire, 1974.

Cramer, Maria, Das christlich-koptische Ägypten, einst 
und heute: eine Orientierung, Harrasowitz, 
Wiesbaden, 1959.

Cutler, Anthony, « Gifts and Gift Exchange as 
Aspects of the Byzantine, Arab, and Related 
Economies », DOP 55, 2001, p. 247‑278.

Den Heijer, Johannes, « Wadi al‑Natrun and the 
History of the Patriarchs of Alexandria », 
Coptica 2, 2003, p. 24‑42.

Eddé, Anne-Marie, Saladin, Flammarion, Paris, 2008.
Fournet, Jean-Luc, « L’inscription grecque de 

l’église al-Muʿallaqa. Quelques corrections », 
BIFAO 93, 1993, p. 237‑244.

Gabra, Gawdat & Eaton-Krauss, Marianne, 
The Treasures of Coptic Art in the Coptic 
Museum and Churches of Old Cairo, 
The American University in Cairo Press, 
Le Caire, New York, 2006.

Giros, Christophe, « Le statut de la donation à 
Byzance : rhétorique et actes de la pratique 
(xe-xve siècle) » in Spieser, Jean‑Michel 
& Yota, Élisabeth (éd.), Donation et donateurs 
dans le monde byzantin, Desclée de Brouwer, 
Paris, 2012, p. 97‑106.

Grabar, Oleg, « The Illustrated Maqamat of the 
Thirteenth Century: The Bourgeoisie 
and the Arts » in Hourani, Albert Habib 
& Stern, Samuel Miklos (éd.), Constructing the 
Study of The Islamic Art, Ashgate, Oxford, 1970, 
p. 207‑222.

Grabar, Oleg, « Imperial and Urban Art in Islam. 
The Subject Matter of Fatimid Art » in 
Colloque international sur l’histoire du Caire, 
27 mars – 5 avril 1969, Ministry of Culture of 
the Arab Republic of Egypt/General Egyptian 
Book Organization, Le Caire, 1974, p. 173-189.

Grossmann, Peter, Christliche Architektur in Ägypten, 
Brill, Leyde, Boston, Cologne, 2002.

Guirguis, Magdi, « Aṯar al-arāḫina ʿalā awḍāʿ al-Qibṭ 
fī al-qarn al-ṯāmin ʿašr », AnIsl 34, 2000, 
p. 23‑44.

Guirguis, Magdi, « Ibrāhīm al-Nāsiḫ et la culture 
copte au xviiie siècle », OLA 133, 2, Louvain, 
Paris, 2004, p. 939‑952.

Guirguis, Magdi, An Armenian Artist in Ottoman 
Egypt: Yuhanna al-Armani and His Coptic 
Icons, The American University in Cairo Press, 
Le Caire, New York, 2008.

julien auber de  lapierre 155

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Guirguis, Magdi, « Nuṣūṣ ǧadīda ḥawl al‑Qalāyya 
al‑baṭriyarkiyya bi‑Ḥārat al‑Rūm », AnIsl 48, 2, 
2015, p. 191‑216.

Guirguis, Magdi & Van Doorn-Harder, Nelly, 
The Emergency of the Modern Coptic Papacy, 
The American University in Cairo Press, 
Le Caire, 2011.

Habib, Raouf, The Coptic Museum. A General Guide, 
General Organization for Government 
Printing Offices, Le Caire, 1967.

Hanna, Nelly, Artisan Entrepreneurs in Cairo and Early 
Modern Capitalism (1600‑1800), The American 
University in Cairo Press, Le Caire, New York, 
2011.

Hathaway, Jane, The Politics of Households in Ottoman 
Egypt, Cambridge University Press, Cambridge, 
1997.

Jeudy, Adeline, « Élite civile et “mécénat” : le rôle du 
commanditaire dans le développement des arts 
et des lettres en Égypte chez les coptes du xe au 
xive siècle », ECA 6, 2009, p. 51‑65.

Jolivet-Lévy, Catherine, « Militaires et donation 
en Cappadoce (ixe-xie siècle) » in Spieser, 
Jean-Michel & Yota, Élisabeth (éd.), 
Donation et donateurs dans le monde byzantin, 
Desclée de Brouwer, Paris, 2012, p. 141‑161.

Lamm, Carl Johan, « Fatimid Woodwork, its Style 
and Chronology: Some Early Egyptian 
Draw-Loom Weavings », BIE 18, 1936, p. 59-91.

Loiseau, Julien, Reconstruire la Maison du sultan 
(1350‑1450). Ruine et recomposition de l’ordre 
urbain au Caire, EtudUrb 8, Ifao, Le Caire, 
2010.

Loon, Gertrud J.M. van, « The Christian Heritage 
of Old Cairo » in Ludwig, Carolyn 
& Jackson, Morris (éd.), The History and 
Religious Heritage of Old Cairo. Its Fortress, 
Churches, Synagogue, and Mosque, 
The American University in Cairo Press, 
Le Caire, New York, 2013, p. 72‑245.

Louca, Anouar, L’autre Égypte de Bonaparte à 
Taha Hussein, CAI 26, Ifao, Le Caire, 2006.

Loukianoff, Elizabeth, « L’église copte », Cahiers 
coptes 3, 1953, p. 22-33.

Ludwig, Carolyn (éd.), The Churches of Egypt from 
the Journey of the Holy Family to the Present 
Day, The American University in Cairo Press, 
Le Caire, 2007.

Ludwig, Carolyn & Jackson, Morris (éd.), The History 
and Religious Heritage of Old Cairo, Its 
Fortress, Churches, Synagogue, and Mosque, 
The American University in Cairo Press, 
Le Caire, New York, 2013.

MacCoull, Leslie S.B., « Redating the Inscription of 
El-Moallaqa », ZPE 64, 1986, p. 230‑234.

Marot, Clément, « Enfer » in Mayer, 
Claude Albert (éd.), Œuvres satiriques, Slatkine, 
Genève, 1999.

al-Masri, Iris Habib, Qiṣṣat al-kanīsa al-qibṭiyya, 9 vol., 
Alexandrie, 1992.

Meinardus, Otto F.A., Two Thousand Years of Coptic 
Christianity, The American University in Cairo 
Press, Le Caire, New York, 1999.

Moorsel, Paul P.V. van & Huijbers, Mathilde, 
« Repertory of the Preserved Wall Paintings 
from the Monastery of Apa Jeremiah at 
Saqqara » in Torp, Hjalmar (éd.), Miscellanea 
Coptica. Acta ad archaelogium et artium 
historiam pertinentia 9, Rome, 1981, p. 125‑186.

Mouton, Jean-Michel, « L’islamisation de l’Égypte 
au Moyen Âge » in Heyberger, Bernard (éd.), 
Chrétiens du monde arabe : un archipel en terre 
d’Islam, Autrement, Paris, 2003, p. 110‑123.

Moussa, Helene, Explore St. Mark’s Coptic Museum: 
An Illustrated Introduction, St. Mark’s Coptic 
Museum, Toronto, 2016.

Mulock, Cawthra & Langdon, Martin Telles, 
The Icons of Yuhanna and Ibrahim the Scribe, 
Nicholson and Watson, Londres, 1946.

Nakhla, Kamil Salih, Silsilat Tārīkh al-Bābāwāt 
Baṭāriqat al-Kursī al-Iskandarī, 5 vol., 
Dayr al‑Suryan, Le Caire, 2001.

O’Kane, Bernard, The Illustrated Guide to the Museum 
of Islamic Art in Cairo, The American 
University in Cairo Press, Le Caire, 2012.

Quibell, James Edward, Excavations at Saqqara 
(1906‑1907), Ifao, Le Caire, 1908.

Raymond, André, « Les provinces arabes 
(xvie-xviiie siècle) » in Mantran, Robert (éd.), 
Histoire de l’Empire ottoman, Arthème Fayard, 
Paris, 1989, p. 341‑420. 

Raymond, André, Artisans et commerçants au Caire au 
xviiie siècle, 2 vol., Institut français de Damas, 
Damas, 1973 et 1974 ; 2 vol., BiGen 20, Ifao, 
Le Caire, 1999 (2e éd.).

Shafik, Mamdouh (éd.), The Coptic Icons in St. Mina 
Monastery in Fum al‑Khalig Cairo, Mar Mina 
Fum al‑Khalig, Le Caire, 2008.

Shaw, Stanford Jay, Ottoman Egypt in the Eighteenth 
Century: The Nizamname‑i Misir of 
Ahmed Cezzar Pasha, Harvard University Press, 
New Haven, Londres, 1962.

Shaw, Stanford Jay, Ottoman Egypt in the Age of the 
French Revolution, Harvard University Press, 
New Haven, Londres, 1964.

l e  mé c é nat artistique  en égyp te156

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Sheehan, Peter, Babylon of Egypt – The Archaeology of 
Old Cairo and the Origins of the City, American 
Research Center in Egypt Conservation, 
Series 4, An American Research Center in 
Egypt Edition – The American University in 
Cairo Press, Le Caire, New York, 2010.

Shalem, Avinoam, « L’art fatimide christianisé » in 
Trésors fatimides du Caire, Institut du monde 
arabe, Beaux Arts, Paris, 1998.

Shoshann, Boaz, « High Culture and Popular Culture 
in Medieval Islam », Studia Islamica 73, 1991, 
p. 67‑107.

Snelders, Bas, Identity and Christian-Muslim 
Interaction: Medieval Art of the Syrian Orthodox 
from the Mosul Area, Peeters, Louvain, Paris, 
Walpole, 2010.

Snelders, Bas & Jeudy, Adeline, « Guarding the 
Entrances: Equestrian Saints in Egypt and 
North Mesopotamia », ECA 3, 2006, p. 105‑142.

Trésors fatimides du Caire, Institut du monde arabe, 
Beaux Arts, Paris, 1998.

julien auber de  lapierre 157

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 129-158    Julien Auber de Lapierre
Le mécénat artistique en Égypte. Nouvelle approche de l’icône ottomane
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

