
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 81-106

Anna Lagaron 

Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens
(IXe-XIe siècle)

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  52   −   2018

•   résumé
Cet article s’inscrit dans le domaine de la graffitologie et livre l’étude d’un corpus encore 

largement méconnu. Répertoriés entre 2001 et 2005 par la mission japonaise au Sinaï 
(Dir. M. Kawatoko), les graffiti arabes chrétiens présents en grand nombre dans le sud de 
la péninsule n’avaient, cependant, jamais livré leurs contenus. L’étude des sources du point 
de vue des formulaires, de l’onomastique et de la paléographie ainsi que la contextualisation 
historique et épigraphique apportent un éclairage sur l’histoire du christianisme oriental dans 
la région. L’exploitation des données permet en outre d’esquisser le profil de ces pèlerins chré-
tiens convergeant vers le Mont Sinaï et informe sur la fréquentation des routes aux époques 
abbassides et fatimides.

Mots-clés : christianisme oriental, épigraphie arabe, graffiti, Moyen Âge, pèlerinage, Sinaï

Anna Lagaron*

Le christianisme oriental au sud du Sinaï  
vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (ixe-xie siècle)

 *  Anna Lagaron, Doctorante, Université Aix-Marseille, IREMAM, alagaron@mmsh.univ–aix.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens82

•   abstract

This article is inscribed in the field of graffitology and it presents the study of a corpus 
which still largely unknown. Collected by the Japanese mission in Sinai (Dir. M. Kawatoko) 
between 2001 and 2005, the Christian Arab graffiti present in large numbers in the south of 
the peninsula, had never delivered their contents. The study of these sources, from the point 
of view of forms, onomastics and paleography, as well as historical and epigraphic contextu-
alization, shed a light on the history of Eastern Christianity in the region. The exploitation 
of the data makes it possible to outline the profile of these Christian pilgrims converging on 
Mount Sinai and informs about the frequentation of the roads at the Abbasid and Fatimid times.

Keywords: eastern christianity, Arabic epigraphy, graffiti, Middle Ages, pilgrimage, Sinai

*  *  *

	 Introduction

La péninsule Sinaïtique et plus particulièrement le sud de celle-ci suscitent l’intérêt de 
longue date. Connue dans l’Ancien Testament comme la Terre d’errance des Israélites et lieu 
de révélation des tables de la Loi, cette région a attiré de nombreux voyageurs et pèlerins qui 
se sont aventurés sur les traces de leurs ancêtres, nous livrant ainsi le récit de leurs périples, 
parfois engagés au péril de leurs vies. On ne compte plus aujourd’hui le nombre de récits qui 
nous sont parvenus relatant des pérégrinations et dont témoignent, pour la plupart, des cen-
taines d’inscriptions qui jalonnent les routes. L’une des plus anciennes mentions est celle du 
marchand Alexandrin Cosmas Indicopleustes qui parcourut la péninsule vers 530 et affirma 
que ces inscriptions révélaient les étapes des Hébreux lorsqu’ils avaient suivi Moïse et repré-
sentaient ainsi le témoignage de leur errance 1. Cette description topographique servit ensuite 
de guide à ses successeurs désireux de découvrir les traces laissées par leurs ancêtres, mais ce 
n’est qu’au cours du xviiie siècle que ces inscriptions deviennent l’objet d’études historiques.

Les premiers relevés ont été effectués par des voyageurs en quête de vérité biblique qui 
cherchaient à identifier les traces des campements des Israélites. Leur intérêt portait donc 
exclusivement sur les inscriptions dites sinaïtiques. C’est lors de ces premières campagnes que 
quelques spécimens des différents types d’inscriptions présents ont été relevés, permettant 
de répertorier les premiers graffiti arabes du Sud-Sinaï. Publiés au sein d’un corpus plus 
large, leur étude a été négligée jusqu’à la fin du xixe siècle 2. À partir de cette époque, durant 

1.  Starcky, 2003, p. 1992.
2.  Pococke, A Description of the East and Some Other Countries ; Coutelle, Description de l’Égypte ; 
Lepsius,   Denkmaeler aus Aegypten und Aethiopien ; Lottin de Laval, Voyage dans la péninsule Arabique ; 
Euting, Sinaïtishe Inschriften.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 83

laquelle ont débuté les études spécifiques en épigraphie arabe, quelques scientifiques décident 
de porter un regard de spécialiste sur des graffiti de la région 3. Toutefois, ce n’est qu’au début 
du xxie siècle qu’une campagne de relevés de grande ampleur est réalisée au Sud-Sinaï à 
l’instigation de la mission archéologique japonaise aux côtés de l’équipe du Conseil suprême 
des antiquités égyptiennes 4.

	 Le corpus d’étude

L’ouvrage dirigé par l’archéologue Mutsuo Kawatoko, intitulé Ancient Arabic Rock Inscriptions 
in South Sinai (2006), est le fruit d’une vaste campagne de prospections réalisée de février 2001 
à janvier 2005, dans plus de 27 wādī-s du sud du Sinaï. Plus de 250 graffiti arabes purent être 
relevés et furent publiés en 2006. Ce travail de prospections avait été engagé à la suite de la 
découverte de la plus grande concentration de graffiti en Égypte : 1710 textes dont 966 en arabe 5 
relevés au Ǧabal Nāqūs à une quinzaine de kilomètres au nord de la ville d’al‑Ṭūr. Néanmoins, 
aucune publication de ces graffiti n’a été effectuée par l’équipe japonaise et, à ce jour, aucun ou-
vrage n’a fait état des résultats des recherches entreprises dès les années 2000. Du côté égyptien, 
le chercheur Muḥammad Ḥilmī M. Muṣṭafā, qui œuvrait aux côtés de l’équipe de Kawatoko, 
a réalisé sa thèse de doctorat en 2010 sur les graffiti arabes du Sud‑Sinaï d’époque médiévale 
et plus particulièrement sur un groupe de 113 graffiti provenant de la région du Ǧabal Nāqūs 
et de 58 provenant du Wādī Mukattab 6. Bien que cette thèse n’ait pas été publiée, les données 
relatives au corpus ont été extraites et mises en ligne sur la plate-forme numérique The Digital 
Library of Inscriptions and Calligraphy (DLIC) 7, donnant ainsi un accès facilité aux inscriptions 
sous forme de photographies et de fac-similés.

C’est lors d’une précédente étude réalisée sur la totalité du corpus publié par la mission 
japonaise qu’un ensemble d’une centaine de graffiti arabes chrétiens a pu être mis en évi-
dence 8, ouvrant ainsi le champ des études en épigraphie arabe chrétienne. Le réexamen de 
la publication de Kawatoko adjoint aux données publiées par le DLIC a occasionné l’ajout 

3.  Stickel, Verworn, « Arabische Felseninschriften bei Tôr » ; Sharon, 1993.
4.  Kawatoko et al., 2006 ; Muṣṭafā, 2010.
5.  Kawatoko, Tokunaga, 2006, p. 221.
6.  Cette thèse réalisée en 2010 sous la direction de Amāl Aḥmad al‑ʿUmrī à l’université de Helwan au Caire 
est intitulée : al-Nuqūš al-kitābiyya al‑ʿarabiyya bi-ǧanūb Saynāʾ fī al‑qurūn al‑sitta al‑ūlā li-l-hiǧra/min al-sābi  ʿ
ḥattā al‑ṯānī ʿašar al-mīlādī (min ḫilāl maǧmūʿat muḫarbašāt manāṭiq Ǧabal al-Nāqūs wa-Wādī Mukattab – 
Dirāsa āṯariyya fanniyya). Celle-ci porte essentiellement sur l’étude de l’onomastique, de la paléographie et 
offre également une comparaison avec les graffiti du Ḥiǧāz.
7.  Il s’agit d’une base de données recueillant de nombreuses inscriptions en hiéroglyphe, arabe, turque, 
persan et grec. Le projet a été initié par le Writing and Scripts Center affilié à la Bibliothèque d’Alexandrie 
dans les années 2010 et il a pour but de permettre l’accès aux ressources au plus grand nombre et de faire 
de cette Bibliothèque numérique l’une des plus importantes bibliothèques spécialisées dans le domaine des 
inscriptions et des écritures sur internet.
8.  Lagaron, 2013. Les graffiti de l’ensemble du corpus ont été mis en évidence et traités systématiquement 
dans une étude quantitative. Une étude d’un échantillon de 50 graffiti avait ensuite été menée.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens84

de quelques éléments au corpus. La publication japonaise avait permis d’isoler 112 graffiti de 
type chrétien dont 80 % proviennent du Wādī Mukattab, situé sur la portion de route reliant 
le Sud‑Sinaï à Suez, les autres étant localisés dans un réseau de wādī-s de la portion sont de 
la route reliant ʿAqaba. C’est également du Wādī Mukattab que sont extraits 55 des graffiti 
chrétiens publiés par le DLIC. Les fac-similés et photographies en ligne nous permettent 
d’accéder à des informations supplémentaires, qui nous ont permis de faire des relectures des 
fac-similés de Kawatoko. Sur les 113 graffiti provenant du Ǧabal Nāqūs, trois ont été identi-
fiés comme chrétiens et ont été ajoutés au corpus. Le nombre total de graffiti arabo-chrétiens 
étudiés se porte à 115 éléments provenant ainsi de Wādī Mukattab et Wādī Nisrīn, à l’ouest, 
du Riḍān Šukīʿa et du Wādī al-Ḥaǧǧāǧ, à l’est, ainsi que du Ǧabal Nāqūs, au sud-ouest.

         Fig. 1.  Carte du Sinaï (A. Lagaron).

	 Les graffiti chrétiens : une source inédite

La graffitologie en tant que branche de l’épigraphie arabe est une discipline qui étudie 
systématiquement le contenu des inscriptions gravées dans la roche, peintes ou tracées sur 
des revêtements divers. Ces graffiti sont certes de l’écriture, mais ils constituent également 
des objets matériels, et représentent à ce titre une source aussi utile pour l’histoire que pour 
l’archéologie. Véritables « textes archéologiques », les graffiti permettent en effet de reconstituer 
une certaine histoire plutôt privée. Il s’agit de témoignages populaires, fruits de motivations 
personnelles, qui forment des textes privés et originaux. Ils n’ont jamais été soumis à une recopie 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 85

ultérieure qui aurait pu altérer le texte initial tant sur le fond que sur la forme. Hormis une 
éventuelle autocensure que les lapicides ont pu s’imposer à eux-mêmes, ces textes n’ont jamais 
subi de censure linguistique, religieuse ou politique et constituent une source d’information 
importante sur la société arabe. Dans le cas de cette étude, l’étude des graffiti éclairera l’histoire 
des chrétiens de langue arabe qui ont parcouru ou peut-être même vécu dans le sud du Sinaï.

Les graffiti arabo-chrétiens de cette région sont principalement gravés dans des 
roches gréseuses qui bordent les nombreux wādī-s sillonnant le paysage du sud du Sinaï. 
Il s’agit essentiellement d’invocations religieuses (83 %) ou de mentions de passages (16 %). 
Les informations linguistiques, onomastiques et paléographiques qui peuvent être extraites de 
leur étude apportent un éclairage sur leurs provenances et leurs destinations, sur leurs origines 
et leurs objectifs. Ils se caractérisent de diverses façons : la plus explicite est bien évidemment 
la présence de croix qui viennent parfois « signer » des invocations ou de simple mention de 
passage. Ensuite, c’est essentiellement par l’étude du répertoire que l’on peut différencier une 
inscription chrétienne d’une inscription musulmane. L’étude des formulaires révèle, en effet, 
un vocabulaire et des invocations bien spécifiques et l’étude de l’onomastique permet aussi 
parfois de reconnaître des individus aux noms incontestablement chrétiens.

Le présent article propose d’observer le christianisme oriental au prisme de ces sources 
inédites que sont les graffiti arabo-chrétiens. Les chiffres et statistiques qui sont donnés dans 
cette étude sont le fruit d’un travail préliminaire effectué sur le corpus du sud du Sinaï dans 
l’état actuel des recherches 9. Cette étude se développera en trois temps. Le premier sera consacré 
à l’étude des sources du point de vue des formulaires, de l’onomastique et de la paléographie ; 
le second sera dédié à un extrait de corpus : quatre cas représentatifs des spécificités chrétiennes 
seront donnés ; le troisième sera réservé à une contextualisation épigraphique d’abord, puis, 
historique.

	 Étude des sources 

	 Étude du répertoire chrétien

	 Notion de péché et invocations des figures bibliques : des spécificités chrétiennes
Outre la présence épisodique de croix jouxtant certaines mentions de passages ou de 

simples signatures, la plupart des formulaires chrétiens comportent des invocations religieuses 
construites généralement sur un même modèle. Elles sont introduites par yā rabb « ô seigneur » 
suivit de l’un des trois impératifs : iġfir « pardonne », irḥam « aie pitié » ou uḏkur « souviens‑toi » 
ou parfois des termes iġfir et irḥam couplets. Sur les 95 invocations du corpus, 50 % sont 
dotées de l’expression : ʿabduka al‑ḫāṭī ou (au pluriel) ʿabīduka al‑ḫuṭāh « ton(tes) serviteur(s), 
le(s) pécheur(s) » suivi par le/les nom(s) du/des personnage(s) concerné(s). Il peut également 

9.  Ce corpus représente, pour l’heure, la plus grande concentration de graffiti chrétiens et il constitue une 
part conséquente de ma thèse de doctorat consacrée aux graffiti chrétiens d’Égypte et de Palestine à l’époque 
médiévale (viii-xive siècle), sous la direction de F. Imbert à l’université d’Aix-Marseille.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens86

y être fait demande de pardon des péchés et des fautes « al‑ḫaṭāyā, al‑ḏunūb ». La place des 
éléments est parfois interchangeable, l’invocation divine peut suivre l’impératif et le nom de 
la personne peut être inséré entre le terme serviteur et celui de pécheur mais elle se compose 
généralement de la sorte. C’est ce que l’on appelle la formule type.

Le terme rabb se trouve également au sein d’invocations islamiques anciennes notamment 
au Néguev ou dans la péninsule Arabique 10 mais celles du sud du Sinaï semblent réservées 
seulement aux chrétiens, ceci ayant été déterminé par l’onomastique, la présence de croix et 
le contexte de gravure. Mais ce qui en fait véritablement une formule type chrétienne, c’est la 
notion d’erreur et de péché par l’emploi des termes : al‑ḫāṭī « le pécheur », al‑ḫaṭiyya/al‑ḫaṭāyā 
« le(s) péché(s) ou le(s) erreur(s) ». En effet, ce terme semble majoritairement employé par les 
chrétiens, les musulmans préférant les termes : al‑muḏnib « le coupable », al‑ḏanb/al‑ḏunūb 
« le(s) péché(s) » ou « la/les faute(s) ».

Les invocations religieuses peuvent également être faites aux noms des figures bibliques. 
Celles‑ci sont plus rares mais deux cas sont à noter dans le corpus (voir exemple no 3 et no 4) : 
le premier fait appel au Messie Fils de Dieu (al‑Masīḥ ibn Allāh) et le second à la sainte mère du 
Messie, la Vierge (al‑sayyida umm al‑Masīḥ al‑batūl) et à l’ensemble des saints (ǧamīʿ al‑qiddīsīn). 
Le premier cas constitue un certain type d’expression renvoyant à une articulation dialectale 
des formules de bénédictions, tandis que dans le second cas, il s’agit d’une demande de pardon 
et de miséricorde demandée par l’intercession de la vierge et des saints avec l’emploi du terme 
spécifique : bi‑šafāʿat. Cette notion d’intercession est ancienne, elle est en effet issue de la bible 
et consiste à invoquer Dieu dans certaines circonstances en passant par un intermédiaire plus 
digne que soi afin d’être certain que la prière soit entendue 11. Enfin, lorsqu’il s’agit de demande 
de souvenir, la formule type est quelquefois complétée par les termes : fī-malakūtika « dans ton 
royaume » ou fī‑malakūt al‑samawāt « dans le royaume des cieux ».

	 Les formulaires communs : à la croisée des traditions
Les graffiti chrétiens attestent quelquefois de ce que l’on appelle « la contamination des 

répertoires », c’est-à-dire l’usage de formules typiquement islamiques dans les écrits chré-
tiens. Ce phénomène d’emprunt est principalement dû à la coexistence des communautés au 
sein d’une même société. Ainsi, on observe l’emploi d’expressions fréquentes du répertoire 
islamique telles que : Raḥima Allāh man qaraʾa wa-qāla Āmīn « Que Dieu fasse miséricorde 
à celui qui aura lu et dit Amen », cité à deux reprises (voir exemple no 1) et rabb al‑ʿālamīn 
« seigneur des Mondes », cité une fois dans le corpus (voir exemple no 4). On observe également 
des cas d’utilisation de l’interjection Allāhumma « ô Dieu » ou d’invocations formulées avec le 
terme taqabbal min « Accepte de » qui rappellent les demandes, de repentir ou de témoignages, 
très courantes dans les répertoires arabo-musulmans.

10.  Voir al-Rāšid, 1995, p. 162-163 ; Nevo, 2003, p. 368, 370, 372.
11.  Renard, 2008, p. 271.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 87

	 La datation : une affaire de lettrés
Le corpus compte onze inscriptions avec des dates mais seulement neuf sont lisibles. 

Elles sont datées entre la fin du iiie/ixe – début du xe siècle et le ve/xie siècle : 288/901, quatre en 
289/901‑902, 336/947‑948, 344/956‑957, 418/1027‑1028 et 466/1073‑1074. Toutes sont datées 
en années hégiriennes et quelques-unes comportent la mention du mois également issu du 
calendrier hégirien. La spécificité de la datation chrétienne est l’emploi éventuel de lettres 
grecques à valeurs numérales pour noter l’année. Ce système était très utilisé dans les papyrus 
par les populations chrétiennes d’Orient dont l’influence de la langue grecque était prédominante. 
Cela correspond aussi à une tradition ancienne consistant à noter la date dans une autre écriture 
comme en témoigne le graffiti arabe le plus ancien qui se trouve être un graffiti chrétien dont 
seul la date (470) est écrite en caractère nabatéen à valeur numérale 12. Ainsi, dans le corpus, 
cinq graffiti comportent une telle datation : quatre sont notés σπθ (voir exemple no 2) et une 
σπη (voir exemple no 1) soit 289 et 288 13.

	 L’onomastique

L’étude de l’onomastique arabo-chrétienne est relativement complexe. Il n’existe pas, en effet, 
d’indexation des noms chrétiens et ceux-ci sont parfois difficiles à identifier. D’une part, il semble 
que les chrétiens aient régulièrement eu recours aux noms issus d’un répertoire arabe ancien, 
islamique ou judéo-chrétien, communs à la société arabe : les noms apparaissant dans l’Ancien 
et le Nouveau Testament et que l’on retrouve souvent cités dans le Coran sont en effet très 
usités par les populations arabo-musulmanes. D’autre part, il y a l’utilisation de noms issus de 
langues étrangères (grec, copte, latin, syriaque) qui peuvent se référer aux apôtres, aux saints, 
aux anges ainsi qu’aux Pères de l’Église et dont l’arabisation complique d’avantage l’identification 
de leur origine. Le seul élément conservé est celui des terminaisons en ūs ou os suivant s’il s’agit 
du latin ou du grec 14. Aussi, sur le plan de la chaîne onomastique, celle‑ci semble différer de 
l’onomastique traditionnelle arabo-musulmane. Selon Eustache, les chrétiens, à l’inverse des 
musulmans, ne trouvent pas utile de faire remonter leurs généalogies au-delà du grand-père, 
il est donc rare de voir se succéder plus de deux nasab‑s. Les éléments les plus importants et 

12.  La Borie, 2014 ; Robin et al., 2014, p. 1089-1092.
13.  Il est important de signaler que la lecture donnée ici diffère de celle donnée dans les deux publications de 
référence. Dans Kawatoko et al., 2006, les datations sont notées de la sorte : φωθ et φωη, les faisant correspondre 
à 589 et 588. Certes, la notation de l’oméga pour la dizaine correspond plus à la forme manuscrite du pi, ce 
qui ne pose pas de problème puisqu’il fait bien correspondre à 80. Cependant, l’usage du phi pour la centaine 
semble erroné puisque d’une part ses fac-similés ne peuvent témoigner d’autre chose que d’un sigma ; et d’autre 
part dans son article intitulé « On the Use of Coptic Numerals in Egypt in the 16th Century » (1992, p. 71), 
il ne fait aucune référence au fait qu’un phi puisse avoir, à la forme manuscrite, une forme se rapprochant 
du sigma. En outre, selon les spécialistes Naïm Vanthieghem (CNRS) et Ruey‑Lin Chang (IKAnt) – que je 
tiens ici à remercier –, il ne peut s’agir que d’un sigma. Notons que dans Muṣṭafā, 2010, les lettres grecques 
ne sont pas retranscrites, seules les équivalences en années grégoriennes données par Kawatoko apparaissent. 
Aucun commentaire n’est fait sur ces datations.
14.  Eustache, 1958, p. 619-628.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens88

les plus stables sont donc les deux premiers : ism al‑mawlid « le nom de naissance » et le nasab 
« le patronyme » 15. Ainsi, pour l’analyse de l’onomastique du corpus, l’étude a été menée en 
trois temps : le premier a été axé sur les différents types de noms utilisés (ceux contenus dans 
les ism-s mawlid et ceux des nasab‑s) et leurs récurrences dans le corpus ; le second a concerné 
les généalogies et les différentes organisations du nom et le troisième s’est consacré aux nisba‑s 
afin d’étudier les différents qualificatifs des lapicides 16.

L’étude a permis d’isoler quatre catégories de noms dont les plus fréquents sont empruntés à 
un répertoire arabo‑musulman ou arabe préislamique qui représentent 48 % du corpus. Viennent 
ensuite les noms issus d’autres langues à 28 %, puis les noms issus du répertoire judéo‑chrétien 
à 22 % et enfin les noms théophores avec seulement 2 %. Les noms les plus récurrents de la 
première catégorie sont ʿAbbās (7) 17, Ḫalaf et ʿUmar (4). Ceux de la seconde sont Ǧurayǧ (5) 
« Grégoire ou Georges », Mīnā (4) « Menas » et Quzmān (3) « Cosmas ». Les autres noms ne sont 
cités qu’une seule fois. Ceux de la troisième catégorie sont : Sulayman (7) « Salomon », Dāwūd 
« David », Zakīr « Zaccharie » et Yaḥyā « Jean » (4) 18. Enfin, en quatrième catégorie, seulement 
deux des quatre noms théophores sont réellement révélateurs d’une « christianité ». Il s’agit 
de ʿAbd al‑Masīḥ « Serviteur du Messie » et Ḫristū « Christo » – peut-être le diminutif de 
Christodoulos « Serviteur du Christ » ou Christophoros « Porteur du Christ » 19. On remarque 
donc que la majorité des noms s’inscrivent dans un patrimoine arabe commun.

En ce qui concerne l’étude de l’organisation du nom et de la présence des généalogies, 
le corpus a révélé une organisation peu différente de celle attendue. En effet, il est vrai que 
l’organisation la plus fréquente est celle composée de l’ism suivi du nasab. Ce qui représente 
53 % de ces graffiti. On trouve ensuite 10 % des graffiti avec deux nasab-s, et seulement 2 % avec 
trois nasab‑s. Trois de ces occurrences mentionnent ainsi quatre générations et deux d’entre 
elles font référence à un même ancêtre : ʿIqāb qui apparaît à quatre reprises dans le corpus. 
La qualité des inscriptions qui lui sont relatives (voir exemple no 4) laisse penser qu’il pourrait 
s’agir d’une famille importante. Ensuite, l’étude de l’organisation des noms a également révélé 
la présence de 35 % de noms seuls sans nasab.

15.  Eustache, 1958, p. 619-628.
16.  Les marques d’onomastiques ont été comptabilisées afin d’en extraire des statistiques permettant de 
mieux appréhender les spécificités du corpus : sur les 115 graffiti du corpus, 103 contiennent des noms et l’on 
dénombre 244 occurrences. Pour mener à bien la première étude et ne pas fausser les statistiques, le corpus 
a été étudié de manière approfondie afin d’isoler les noms correspondant à une même personne (29), soit 
par répétition du nom au sein d’une même inscription ou d’une même généalogie, soit lors de répétition 
d’une même inscription. Les nisba-s (15) et les occurrences illisibles (22) ont également été écartées afin de 
ne conserver que les noms communs portant ainsi le nombre de noms étudiés à 178. Pour la seconde étude, 
les statistiques ont été faites sur les 133 occurrences de généalogies présentes dans les 103 graffiti porteurs 
d’onomastique. 
17.  Nombre d’occurrences dans le corpus.
18.  Les translittérations données sont celles qui sont les plus fréquentes. Ainsi l’on trouve plus de Sulayman 
que de Sulaymān et plus de Zakīr que de Zakariyyā.
19.  Vroonen, 1946, p. 19.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 89

Enfin, les quinze nisba‑s du corpus ont été analysées. On dénombre ainsi deux nisba-s 
référant à des localisations, en l’occurrence, la ville d’Ayla « ʿ Aqaba » et qui se trouvent dans 
des graffiti localisés sur la portion est de la route. On trouve ensuite cinq nisba-s relatives aux 
noms de professions : al‑qissīs « le prêtre », al‑šammās « le diacre », al‑ḥaddād « le forgeron », 
al‑ṣaydalānī « le pharmacien » et al‑ṣāʾiġ « l’orfèvre ». On note également trois nisba‑s de qualifica-
tion : al‑muttaʿiẓ « celui qui écoute bien les conseils », al‑faqīr « le pauvre » et al‑ḍaʿīf « le faible ». 
Les quatre nisba‑s restantes n’ont pas pu être clairement identifiées ou déchiffrées. Il est ainsi 
intéressant de constater que sur la centaine de graffiti localisés sur la portion ouest de la route, 
aucun graffiti n’indique nettement une localité égyptienne, seule l’une des nisba-s difficilement 
identifiables : al‑Sīsī peut faire référence à un petit village situé dans l’actuelle périphérie de la 
capitale égyptienne mais l’interprétation de ce terme est à prendre avec précaution 20. Les nisba‑s 
de professions révèlent un certain éclectisme et démontrent qu’il est parfois possible d’identifier 
un chrétien seulement par sa nisba.

	 La paléographie

	 Dāl-s et Kāf-s archaïques et caractères en biseaux : une datation approximative ?
Les graffiti du corpus d’étude sont inscrits dans une écriture dite « archaïque », mais il s’agit 

là d’un mode d’écriture hybride, entre coufique anguleux et tendances cursives. Les rāʾ et zāy 
descendent sous la ligne de base ; les alif-s n’ont presque plus de départs orthogonaux ; les ʿayn 
et ġayn se ferment en forme de triangles inversés. Les dāl et ḏāl se détachent peu à peu de leurs 
formes archaïques en kāf et le kāf final tend lui aussi vers sa forme actuelle, il se redresse, sa 
hampe s’allongeant en arc brisé. Néanmoins, ces différentes formes peuvent encore coexister 
dans une même inscription. C’est-à-dire qu’alternativement le lapicide choisit d’utiliser une 
forme plus cursive ou plus archaïque et anguleuse et ce, même dans les graffiti les plus anciens 
(voir exemples no 1 et no 2). Ces transformations et coexistences des caractères dès la fin du 
iiie/ixe siècle semblent persister dans ce corpus jusqu’au début du ve/xie siècle comme l’atteste 
un graffiti daté de 418/1027-1028 qui comporte dans son formulaire le dāl et le kāf dans leurs 
formes archaïques. Quelques points diacritiques sont également notables ; ils sont présents 
sporadiquement dans dix graffiti. Les lettres les plus fréquemment diacritées sont les bāʾ‑s (12), 
les yāʾ‑s (7) et les nūn‑s (6), viennent ensuite les ḫāʾ‑s (2), les ġayn‑s (2), le tāʾ (1) et le fāʾ (1).

On observe également un certain nombre de graffiti dont les extrémités des caractères 
prennent une forme de biseaux. Cette caractéristique apparaît essentiellement au cours de la 
fin du iie/viiie siècle et le début du iiie/ixe siècle 21 et représente d’ordinaire un bon indice de 
datation. Or une comparaison avec les inscriptions datées du Ǧabal Nāqūs permet de les situer 

20.  Al-Sīsī fait initialement référence au bardot (croisement d’un cheval et d’une ânesse) ou à un petit rat 
de la campagne égyptienne. Dans un autre attribut géographique, elle peut aussi référer à un village du 
Cappadoce. Voir al-Zubair, 1991, p. 873.
21.  Sourdel-Thomine, 1980, p. 213.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens90

plus généralement au milieu et à la fin du ive/xe siècle 22. La fourchette de datation comprise 
entre le iiie/ixe siècle et le ve/xie siècle est ainsi essentiellement due aux difficultés de data-
tions par la paléographie. En outre, aucun graffiti de l’ensemble des corpus des graffiti arabes 
du sud Sinaï n’est daté au-delà du ve/xie siècle et seulement deux graffiti sont datés de cette 
période. La date mentionnée la plus tardivement étant 466/1073‑1074. Cette rareté des graffiti 
correspond d’ailleurs à un phénomène qui apparaît plus généralement en Syrie, en Jordanie et 
dans la péninsule Arabique pendant le ve/xie siècle et le vie/xiie siècle, où l’on assiste à une 
véritable période d’affaiblissement de la production graffitologique, avant un regain d’activité 
épigraphique au cours des viie/xiiie et viiie/xive siècles 23.

	 Spécificité graphique : la croix
Lors de la collecte des graffiti par l’équipe japonaise, il est rapporté qu’une soixantaine 

de croix ont été relevées ainsi qu’une dizaine de dessins de cavaliers et de chameaux. Sur les 
fac-similés et photographies qui ont été étudiés, 56 croix ont pu être identifiées et l’on compte 
ainsi 32 % de graffiti « signés ». Ce sont des croix grecques caractérisées par leurs quatre bras 
égaux. Une quinzaine d’entre elles se démarquent avec leurs extrémités bifides, parfois agré-
mentées de points. La présence de croix grecques semble attester du passage de la communauté 
melkite 24 au sud du Sinaï. Toutefois, il ne faut pas négliger le fait que la croix grecque, dans sa 
forme simplifiée, a aussi été utilisée par les communautés monophysites d’Égypte 25. En voici 
quelques exemples (dessins d’après les fac-similés de Kawatoko et al., 2006) :

          Fig. 2.  Exemples de croix (d’après les fac-similés de Kawatoko et al., 2006).

22.  Voir p. 15. Sur contextualisation épigraphique.
23.  Imbert, 1998, p. 46 ; Kawatoko, Tokunaga, 2006, p. 225. 
24.  Les melkites désignaient les « royalistes » pro‑chalcédoniens et s’opposaient aux monophysites à la suite 
du concile de Chalcédoine en 451. Voir Leroy, 1979, p. 168.
25.  Bourguet, 1991, p. 2164.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 91

	 Extrait de corpus 

Afin d’illustrer au mieux les propos tenus dans la partie précédente, quatre exemples de 
graffiti ont été sélectionnés. Les deux premiers concernent les graffiti datés du début xe siècle 
en lettres grecques dont les formulaires sont particulièrement représentatifs des formulaires 
types chrétiens les plus courants. Les deux exemples suivants concernent les spécificités rela-
tives aux invocations des figures bibliques.

	 Exemples 1 et 2 : des formulaires types datés en lettres grecques

No 1
Il s’agit d’un graffiti de 5 lignes et une croix, gravé dans la roche. Il est inscrit en coufique 

archaïque à trait épais et se trouve dans un bon état de conservation.
Dimensions : Inconnues.
Date : šaʿbān 288/juillet 901.
Publications : Muṣṭafā, 2010, no 13, p. 280 ; Kawatoko et al., 2006 : MKTTB 057, p. 42.

 يا رب اذكر عبدك الخاطي .١
 واره سليس بن بطره السيسي رحم .٢

 االله من قراه وقال امين .٣
 وكتب في شعبان سنه .٤

σπη  .٥
1.	 Ô Seigneur ! Souviens-toi de ton serviteur, le pécheur,
2.	 Wārih Salīs b. Baṭra al-Sīsī, Que Dieu fasse miséricorde
3.	 à celui qui aura lu et dit Amen !
4.	 Cela a été écrit en šaʿbān de l’année
5.	 288/juillet 901

No 2
Ce graffiti de 5 lignes est gravé dans la roche. Il est inscrit en coufique archaïque à trait 

épais, dans un bon état de conservation.
Dimensions : 28 × 14 cm.
Date : 289/901-902.
Publications : Muṣṭafā, 2010, no 15, p. 281 ; Kawatoko et al., 2006 : MKTTB 003, p. 17.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens92

 يا رب ارحم عبدك الخاطي .١
 داود بن جريج واغفرله .٢

 خطيته واذكره في ملكوتك .٣
σπθ وكتب في سنه  .٤

 عمه .٥
1.	 Ô Seigneur ! Aie pitié de ton serviteur, le pécheur,
2.	 Dawūd b. Ǧurayǧ et pardonne-lui
3.	 ses péchés ; souviens-toi de lui dans ton royaume.
4.	 Cela a été écrit en l’année 289/901-2
5.	 (?)

Le graffiti no 1 donne un bon exemple des différents points évoqués dans la première partie. 
La première ligne est celle du formulaire type qui conserve dans le mot ʿabduka une forme 
archaïque du dāl et un kāf qui tend à se moderniser. La seconde ligne débute par le nom 
du lapicide, lequel se compose d’un ism et d’un nasab. Cet exemple de nom illustre bien la 
difficulté de déchiffrement des noms chrétiens : le premier nom, composé de deux termes 
(que j’ai choisi de translittérer Wārih Salīs), reste d’ailleurs énigmatique. Le second terme 
semble être celui de Baṭra 26 suivi de la nisba al‑Sīsī qui, comme nous l’avons mentionné précé-
demment, pourrait renvoyer à un village de la périphérie du Caire. À la fin de la deuxième ligne 
se trouve le verbe raḥima « miséricorde » correspondant au début de l’expression : « Que Dieu 
fasse miséricorde à celui qui aura lu et dit Amen ! », exemple type de la fusion des répertoires 
puisqu’il s’agit là d’une expression généralement employée dans les textes islamiques. La ligne 
quatre est réservée à la datation dont l’année est donnée en lettres grecques à la ligne suivante. 
Le mois de šaʿbān 288 correspondant au mois de juillet 901, notons qu’un autre graffiti du 
Ǧabal Nāqūs est porteur de cette même date 27. L’inscription se termine par une variante de 
croix grecque. À proximité de cette inscription, l’on trouve un autre graffiti comportant au 
moins six noms de personnes et mentionnant la tribu des banī ʿUmrān dont la datation est 
incomplète mais présente quelques caractéristiques communes. La dernière ligne se compose 
de la même façon : wa-kutiba fī šaʿbān sanat… ; et l’on note la présence d’une variante de croix 
grecque similaire à celle contenue dans l’exemple ci-dessus. 

Le deuxième exemple donne la formule complète de répertoire chrétien, on y trouve à 
la foi la demande de miséricorde, la demande d’expiation des péchés et de souvenir dans le 
royaume de Dieu. Il comporte également une datation en lettre grecque. L’onomastique est 
ici représentative des résultats obtenus sur l’ensemble du corpus : Dawūd « David » et Ǧurayǧ 
« Grégoire » étant deux des noms les plus usités dans ce corpus. Cette inscription est d’autant 
plus intéressante qu’elle appartient à un ensemble de sept inscriptions gravées à peu près dans 

26.  Grohmann, Arabic Papyri in the Egyptian Library, p. 242.
27.  Muṣṭafā, 2010, p. 225, no 4.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 93

le même lieu 28. Toutes présentent les mêmes caractéristiques paléographiques : trait épais, 
caractères larges et seul le dāl de ʿabduka conserve une forme réellement archaïque, les autres 
dāl et ḏāl ont une forme plus manuscrite et le kāf final tend à sa forme actuelle. Trois autres sont 
datées de 289/901‑902 en lettres grecques mais aucune ne signale le mois. Deux d’entre elles 
mentionnent le nom Ḥassān b. Dawūd, probablement le fils de Dawūd b. Ǧurayǧ. Deux autres 
reprennent le formulaire relatif au souvenir dans le royaume dont l’une avec la variante 
« dans le royaume du ciel ». Notons que c’est essentiellement dans ce groupe d’inscriptions 
que l’on retrouve ce type de formule, un seul autre cas est attesté (voir exemple no 3).

	 Exemples 3 et 4 : spécificités des formulaires des fils de ʿIqāb

No 3
Ce graffiti de 5 lignes, comportant un astérisque est gravé dans la roche et il est inscrit en 

coufique archaïque à trait épais. L’état de conservation est bon.
Dimensions : 24 × 17 cm.
Non daté.
Publications : Muṣṭafā, 2010, no 67, p. 219 ; Kawatoko et al., 2006 : MKTTB 069, p. 46.

<X>  .١
 المسيح بن االله .٢
 يذكر سعيد بن .٣

 خلف الشماس .٤
 في ملكوته .٥

1.	 [astérisque]
2.	 Que le Messie fils de Dieu
3.	 se souvienne de Saʿīd b.
4.	 Ḫalaf, le diacre
5.	 dans son royaume

No 4
Ce graffiti de 7 lignes, gravé dans la roche est inscrit en coufique archaïque à trait épais. 

Il est dans un bon état de conservation.
Dimension : 35 × 26 cm.
Non daté.
Publications : Muṣṭafā, 2010, no 35, p. 243 ; Kawatoko et al., 2006 : MKTTB 087, p. 55 ; 

Euting, Sinaïtishe Inschriften, no 581 ; Coutelle, Description de l’Égypte, p. 68, pl. 57.

28.  Kawatoko et al., 2006, p. 14-19. MKTTB 001, 002, 003, 004, 004a, b et c.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens94

 رب ارحم عبيدك الخطاه .١
 خلف واسحق ابني حكم .٢

 بن عقاب وارحم يا رب والديهما و ماولدا ولجميع امة .٣
 )ا(لنصرانية بشفاعة السيدة ام .٤

 )ا(لمسـح )sic( البتول وجميع القديسين .٥
)sic( رب العالمن  .٦

1.	 Seigneur ! Aie pitié de tes serviteurs, les pécheurs
2.	 Ḫalaf et Isḥaq fils de Ḥakam
3.	 b. ʿ Iqāb et aie pitié, ô Seigneur, de leurs parents et ce qu’ils ont enfantés et de l’ensemble 

de la communauté
4.	 des Nazaréens par l’intercession de la sainte mère
5.	 du Messie, la Vierge et de l’ensemble des saints
6.	 seigneur des mondes

	 Commentaire

Ces deux exemples présentent des spécificités peu communes au reste du corpus. Dans 
l’exemple no 3, le premier point à noter est celui de la présence d’un astérisque qui introduit 
les propos à suivre. Ensuite, il est intéressant d’observer l’articulation de cette formule. Celle-ci 
est exprimée à l’inaccompli : « le Messie fils de Dieu se souvient d’untel dans son royaume ». 
Ce type d’expression renvoie à une articulation dialectale des formules de bénédictions tra-
duisibles par un subjonctif présent : « Que le Messie se souvienne ». Cette formule présente 
en outre un élément particulier, celui de la filiation du Messie. On remarque qu’il s’agit d’une 
filiation corporelle induite par l’absence du alif du terme Ibn qui aurait marqué la distance de 
sainteté nécessaire pour ce type d’invocation. Ensuite, il convient de porter attention au per-
sonnage Saʿīd b. Ḫalaf qui est manifestement un membre du clergé, puisque le terme al-šammās 
« le diacre » désigne une personne ayant reçu le premier degré du sacrement de l’ordre religieux. 
Ce nom apparaît dans deux autres inscriptions inscrites par une même main. Dans l’une d’elle, 
sa généalogie est complétée par le nom b. ʿIqāb mais malgré cette généalogie plutôt complète, 
aucun personnage historique n’a pu être, pour l’heure, identifié.

L’inscription no 4, comporte elle aussi plusieurs points notables dont le principal est celui 
des invocations divines par l’intercession de la sainte vierge et des saints, qui a été précédem-
ment évoqué. Notons que le dernier terme al-qiddīssīn « les saints » est ici mis en résonance avec 
l’expression rabb al‑ʿālamīn « seigneur des mondes » qui est d’ordinaire réservée aux répertoires 
musulmans et rime avec le terme Āmīn, attestant ainsi d’une certaine appropriation du réper-
toire. Dans les premières lignes, l’on peut observer le formulaire type dans sa forme plurielle : 
l’invocation de miséricorde est d’abord faite pour les deux fils d’un certain Ḥakam b. ʿIqāb 
puis pour leurs parents et ceux qu’ils ont enfantés ainsi que pour la communauté Nazaréenne 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 95

qui désigne bien évidemment la communauté chrétienne et qui pourrait aussi être traduite en 
dialectal par « la communauté des chrétiens ».

Cette inscription se trouve en dessous d’une autre inscription de trois lignes qui porte la 
même généalogie finale Ḥakam b. ʿIqāb que l’épigraphiste Euting lors de son relevé en 1891 avait 
même copié comme une seule inscription de neuf lignes. L’ancêtre ʿ Iqāb apparaît à deux autres 
reprises dans le corpus, l’une dans un graffiti relatif à l’inscription no 3 présentée ci-dessus et 
l’autre dans un graffiti de belle qualité qui comporte de nombreuses lettres diacritées dont le 
bāʾ de ʿIqāb. La vocalisation du nom reste incertaine mais le ductus ʿayn/qāf/bāʾ est connu de 
l’onomastique arabe et pourrait être vocalisé : ʿUqāb, ʿAqāb/ʿAqqāb ou ʿIqāb. Cette dernière 
prononciation a été retenue car il semble que ce nom soit devenu un nom de famille courant 
en Égypte 29. La récurrence des noms qui apparaissent dans ces différentes inscriptions inter-
roge sur la possibilité d’une descendance commune qui pourrait suivre l’arbre généalogique 
ci-dessous. Néanmoins, si l’importance de cet ancêtre et de sa famille semble évidente, aucune 
relation avec des personnages connus n’a pu être établie.

          Fig. 3.  Généalogie des fils de ʿIqāb (A. Lagaron).

Ainsi, toutes les inscriptions en relation avec cet ancêtre, sept au total, semblent contenir 
des similarités. Certaines sont réalisées hâtivement et d’autres, précautionneusement, notam-
ment avec le développement des extrémités en biseaux pour deux d’entre elles. Pourtant, la 
forme des caractères reste la même : mīm-s internes anguleux, fāʾ-s finaux toujours sur la ligne 
de base et les dāl, ḏāl et kāf finaux conservent leurs formes archaïques. De fait, comme pour 
les exemples 1 et 2 qui présentent des spécificités paléographiques similaires et un environ-
nement épigraphique commun attestant probablement du fait que seuls quelques lapicides 
sont à l’origine de leurs gravures, la question de la présence de scribes s’est, de fait, posée. 

29.  al-Zubair, 1991, p. 1190.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens96

La répétition des généalogies est également un phénomène récurrent du Wādī Mukattab et 
semble attester du fait que les pèlerinages ou voyages s’effectuaient principalement en famille 
et en groupe.

	 Contextualisation

	 Contextualisation épigraphique

	 Un environnement épigraphique riche
La majorité des inscriptions étudiées se trouve dans le Wādī Mukattab, lieu qui compte 

à lui seul des centaines d’inscriptions dont plus de huit cents en nabatéen, une centaine en 
arabe, une cinquantaine en grec, quelques-unes en arménien (5), en géorgien (2), latin (2) et en 
syriaque (1), ainsi que plus de cent cinquante pétroglyphes dont une cinquantaine de croix 30. 
Ce wādī permettait initialement de relier l’oasis de Fayrān aux anciennes mines de cuivre et de 
turquoises du Wādī Maġāra et Sarābīṭ al‑Ḫādim ainsi que de déboucher sur les ports de la côte 
ouest du sud Sinaï 31. Emprunté pendant des siècles, cet itinéraire est resté inchangé au fil du 
temps, et les caravanes continuèrent de l’utiliser jusqu’au début du xixe siècle. J.‑M.J. Coutelle, 
membre de la commission des Sciences et des Arts et M. de Rozière, minéralogiste, l’ont em-
prunté lors de leur visite dans la péninsule. Ils rapportent que ce lieu se trouvait à une heure 
de marche de la vallée de Fayrān, sur une chaîne de montagnes d’environ 4,5 km entrecoupée 
de vallées et de ravins. La plupart de ces inscriptions se situaient dans la station du soir de la 
route du pèlerinage chrétien. Quelques-unes étaient visibles dans les haltes de jour et très peu 
le long de la route, hormis dans les angles qui sont sur les passages 32. Dans le carnet de note 
de Murray en 1873, il est également stipulé qu’un grand nombre d’entre elles étaint concen-
trées dans un espace d’environ 1,5 km à l’extrémité inférieure de ce wādī 33. Il s’agissait très 
certainement d’une station réservée aux pèlerins chrétiens puisque sur les cent douze graffiti 
arabes du wādī, seule une petite dizaine a pu être attribuée avec certitude à des musulmans 34.

La seconde partie des graffiti chrétiens se trouve sur la portion est de la route reliant le sud 
Sinaï à la Palestine. Il s’agit d’une voie antique dénommée Haila‑Phara sur la carte romaine 
dit de « Peutinger » 35. Elle permettait de relier l’ancienne Ayla, l’actuelle ʿAqaba à Pharan, 

30.  Voir The Rock inscription Project – recherche Wādī Mukattab. La localité ne compte qu’une vingtaine de 
graffiti arabes, nous avons donc ajouté les graffiti relevés dans nos sources de référence. Ceci laisse également 
présager que les chiffres pourraient être revus à la hausse, mais une étude préliminaire donne déjà une bonne 
idée de la densité épigraphique dans les sites.
31.  Starcky, 2003, p. 1994. 
32.  Coutelle, Description de l’Égypte, p. 294. Les inscriptions sont présentées dans la planche 57 (vol. V) de la 
Description de l’Égypte. 13 d’entre elles sont des graffiti arabes, elles sont intitulées « Différentes inscriptions 
recueillies sur la route du mont Sinaï ». Les informations de localisation sont données dans le volume VI de 
l’« État moderne II » (partie II). 
33.  Manley et al. (éd.), 2006, p. 109.
34.  Lagaron, 2013, p. 44.
35.  Rothenberg, 2003, p. 1987.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 97

l’actuelle oasis de Fayrān en longeant tout d’abord la côte occidentale de la mer Rouge avant 
de bifurquer vers l’oasis de ʿAyn Ḫuḍra (à mi-hauteur entre Nuwayba et Dahab) qui reliait 
la piste menant au Mont Sinaï d’abord, puis à Fayrān. Sur la portion de route menant de 
l’oasis au monastère, un grand nombre d’inscriptions a également été relevé dont la majorité se 
trouve dans le Wādī al‑Ḥaǧǧāǧ 36. L’on compte cette fois-ci seulement une centaine de graffiti 
nabatéens, mais plus de trois cents en grec, environ quatre‑vingts en arménien et une dizaine 
en géorgien. Un petit nombre en latin (6), syriaque (4) et en hébreux (4) ainsi que plus de 
trois cents pétroglyphes dont environ deux cents croix. Sur cette portion de route l’on compte 
quatre‑vingt‑quatre graffiti arabes dont une cinquantaine dans ce même wādī. Néanmoins, 
seule une petite vingtaine de ces graffiti ont pu être identifiés comme chrétiens.

L’étude du corpus a ainsi révélé des pôles de concentration de graffiti chrétiens : le principal se 
situe sur la portion ouest, qui atteste vraisemblablement d’une fréquentation importante de cette 
route, et l’autre, sur la portion est de l’antique route, plus diffuse et moins abondante, témoignant 
ainsi d’une fréquentation moins forte. À cela vient s’ajouter une localité plus méridionale, le 
Ǧabal Nāqūs, situé sur le golfe de Suez. Dans cette chaine de montagne, mille sept cents graffiti 
ont été relevés dont plus de neuf cent soixante en arabe, quatre cent trente en grec et soixante‑dix 
en latin et seulement huit en copte et un en nabatéen. On dénombre également plus de 
deux cents pétroglyphes dont quatre‑vingt‑dix croix 37. Comme cela a été mentionné précé-
demment, aucun ouvrage concernant ces relevés n’a été publié par l’équipe japonaise, et des 
cent treize graffiti mis en ligne par le DLIC, seulement trois ont pu être identifiés comme 
chrétiens. Une brève étude de l’ensemble de ce corpus a révélé une prédominance des graffiti 
arabo‑musulmans. Une cinquantaine comporte des professions de foi et atteste ainsi de la pré-
sence de pèlerins musulmans avec un pic de fréquentation se situant dans les années 350/950 38. 
La forte présence d’inscriptions grecques et latines et celle de croix renseignent cependant sur 
l’utilisation de ce débouché maritime par les pèlerins chrétiens et donc de la troisième voie d’accès 
au mont Sinaï depuis Qulzum que mentionnait al‑Maqrīzī au xive siècle 39.

	 Contexte géo-historique

	 Une géographie administrative et religieuse
Le Sinaï, situé aux confins de l’Égypte et la Palestine, était depuis l’antiquité géo‑adminis-

trativement scindé en deux grandes parties. Le nord était rattaché à la province d’Égypte et le 
sud à la Province de Palestine Troisième 40. La conquête de la région du sud du Sinaï par les 
troupes musulmanes a vraisemblablement été entreprise dès 634, en même temps que l’ensemble 

36.  Ce wādī est situé à l’entrée de la piste permettant de rallier l’oasis qui se trouve à environ 2 heure et demi 
de marche.
37.  Kawatoko, Tokunaga, 2006, p. 219.
38.  Sur les 113 inscriptions publiées, 23 comportent une date et 18 d’entre elles se situent entre les années 
330 et 390.
39.  Leroy, 1908, p. 204. 
40.  Mouton, 2000, p. 28.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens98

du district de Gaza comme le rapporte l’historien byzantin Théophane 41. Cette région fut 
ensuite reliée au ǧund Dimašq, lequel englobait la partie sud de la Palestine Troisième 42. Ce n’est 
qu’au tournant du xe siècle que le Sud‑Sinaï semble être définitivement rattaché au territoire 
égyptien, puisque c’est à cette époque que les témoignages des géographes s’accordent sur sa 
réunification à l’Égypte : dès 846, Ibn Ḫurdāḏbih signale que les districts de Qulzum (Suez), 
al‑Ṭūr et Ayla (ʿAqaba) font partie du territoire égyptien 43 ; et, dans la première moitié du 
xe siècle, lors d’un voyage au mont Sinaï, le géographe Ibn al‑Qāṣṣ (m. 947) mentionne que 
cette région est l’une des provinces égyptiennes 44.

Néanmoins, si en ce début de xe siècle, la région est administrativement reliée à l’Égypte, elle 
reste religieusement unie à la Palestine. En effet, durant tout le Moyen Âge, on observe au Sinaï 
le maintien de la géographie ecclésiastique de l’époque byzantine. Le nord reste dépendant du 
patriarcat d’Alexandrie tandis que le sud se rattache au patriarcat de Jérusalem 45. Ce patriarcat, 
créé lors du concile de Chalcédoine en 451, eut, en effet, en charge les trois « provinces » de 
Palestine 46 jusqu’en 1575 47. Avec la conquête musulmane, le nord de la péninsule subit un recul 
important du christianisme 48, tandis que le sud, presque exclusivement melkite, semble moins 
touché. Les principaux foyers du christianisme issus des premières implantations chrétiennes 
dans la péninsule subsistent : Qulzum est toujours attesté comme évêché jusqu’au xie siècle 49 
et le monastère de Raithou sur la mer Rouge perdure jusqu’au début du xiie siècle 50. Quant au 
monastère du Mont Sinaï, il prend de l’importance et devient le siège épiscopal de Fayrān entre 
la fin du viiie et le début du ixe siècle 51. Ce nouveau statut et la découverte des reliques de 
sainte Catherine au sommet de l’un des monts du Sinaï au début du ixe siècle donnent ainsi 
une nouvelle impulsion au complexe monastique qui, a contrario des autres sites, perdure de 
nos jours 52.

41.  Mayerson, 1964, p. 166 : « In this year, Abu-Bakr sent four commanders […] who came and took Heran 
[Ran or Eran] and the whole district of Gaza. […] » ; Philip Mayerson émet l’hypothèse que Heran fasse 
référence à l’ancienne Pharan, dont le nom complet en arabe était Fārān Hārūn.
42.  Le Strange, Palestine Under the Moslems, p. 32.
43.  Mouton, 2000, p. 29.
44.  Ducène, 2002, p. 320. 
45.  Mouton, 2000, p. 58.
46.  Vailhé, 1899, p. 53 et 57.
47.  Rabino, 1938, p. 82.
48.  Voir Mouton, 2000, p. 57-58.
49.  Mouton, 2000, p. 61.
50.  Kawatoko, 2005, p. 846. Ce monastère aurait servi de fort aux forces musulmanes durant les croisades 
avant de tomber en ruine, voir p. 849.
51.  Mouton, 2000, p. 61 ; Rabino, 1938, p. 80-81. Labib, 1961, p. 7 : « Fayrān, l’ancienne Pharan reste florissante 
jusqu’au viie siècle avant de tomber dans l’oubli au cours du Moyen Âge ».
52.  Labib, 1961, p. 29 : « L’on sait qu’en occident ce n’est au cours du ix-xe siècle que la ferveur pour 
Sainte Catherine commence à prendre de l’importance en occident auprès notamment des ducs de Normandie 
et sera amplifiée dans la première moitié du xie siècle avec le retour des pèlerins et l’arrivée de St-Siméon le 
Sinaïte porteur de reliques de la Sainte ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 99

	 Développements économiques et religieux dans la région
À cette même période, le Sud-Sinaï était une région importante pour le commerce interna-

tional. Une hausse d’activité est attestée au milieu du xe siècle, comme en témoignent les graffiti 
arabo‑musulmans du Ǧabal Nāqūs et les nombreux artéfacts découverts lors des campagnes 
archéologiques 53. Cela correspond à la période la plus florissante du port de Rāya al‑Ṭūr et 
atteste, de fait, d’une importante voie maritime est-ouest transitant par la mer Rouge et le Sinaï 
avant que la route du Golfe ne se développe dans la seconde moitié du xe siècle 54. Une partie 
des caravanes commerciales devait alors transiter sur la côte ouest du Sinaï pour rallier la côte 
méditerranéenne, tandis que d’autres transportant le blé en provenance d’Égypte et l’huile 
de Palestine descendaient vers le sud pour ravitailler les populations locales et monastiques. 
À ce transit commercial s’ajoutait la traversée des terres par les pèlerins qui, depuis la fin du 
ive siècle, convergeaient vers le mont Sinaï pour prier Dieu au sommet duquel il serait apparu 
à Moïse pour la première fois. Cet afflux de pèlerins eut certainement un impact positif sur 
l’économie de la région, engendré par les sommes dépensées sur les routes : salaires des guides, 
frais de nourriture et d’hébergement, achat de souvenirs, de reliques ainsi que les donations 55.

Ces pèlerins suivaient un parcours restituant les différentes étapes de leurs ancêtres bi-
bliques, telles qu’elles avaient été identifiées au cours du ive siècle 56. Plusieurs itinéraires 
étaient connus et l’on s’y rendait d’Égypte et de Palestine. De Jérusalem, l’itinéraire côtier 
reliait Qulzum en une quinzaine d’étapes. C’est là que se rejoignaient les routes en provenance 
d’Égypte. Les huit dernières étapes de ce circuit empruntaient ensuite l’antique route menant 
au Mont Sinaï en passant par le Wādī Mukattab. C’est sur cette portion de route que la plu-
part des étapes et campements des ancêtres israélites avaient été identifiés. Il s’agissait donc 
de l’itinéraire le plus fréquenté. Après le recul du Christianisme au nord de la péninsule, il 
semble que, pour les pèlerins venus de Jérusalem, cet itinéraire côtier ait été délaissé au profit 
de routes intérieures conduisant au sud en une petite vingtaine d’étapes. Les pèlerins traver-
saient alors le Néguev à partir de la ville de Nessana jusqu’à Ayla puis longeaient la côte vers 
le sud avant de bifurquer à l’ouest en passant par le Wādī al‑Ḥaǧǧāǧ 57.

Cependant, concernant les pèlerinages de cette période, peu de récits ont traversé le temps. 
Hormis le témoignage du pèlerinage expiatoire de Frotmond en 855, aucun autre témoi-
gnage direct concernant les pèlerinages des Occidentaux n’a été transmis avant le xiiie siècle 58. 

53.  La mission Japonaise du Middle Eastern Culture Center in Japan a fouillée dans la région de 1984 à 2004 
puis en 2005 et 2006 avec la première Mission nippono-koweïtienne. Voir Kawatoko, 2007. Les dernières 
campagnes archéologiques ont révélé la présence de verreries, de céramiques et poteries en provenance de 
Syrie, de Palestine, d’Irak, d’Égypte et même de Chine.
54.  Kawatoko, 2007, p. 24.
55.  Sodini, 1998, p. 124.
56.  Maraval, 1985, p. 66.
57.  Selon A. Negev, cet itinéraire a été emprunté de l’époque byzantine jusqu’au ixe siècle, puis de nouveau 
à partir du xie siècle. L’importance de la ville de Nessana comme point de départ pour le pèlerinage au 
Mont Sinaï y est d’ailleurs notée. Voir Negev, 1977, p. 78. 
58.  Labib, 1961, p. 23, 33 et 36.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens100

Néanmoins, la mention des sept-cents pèlerins suivant l’Abbé de Sainte Vannes 59 venus dans 
la première moitié du xie siècle en pèlerinage à Sainte Catherine, laisse penser qu’il y eut 
tout au long du Moyen Âge, plusieurs vagues de pèlerinages en provenance d’occident 60. 
En ce qui concerne les pèlerinages des Orientaux, et plus particulièrement des chrétiens arabes, 
il n’est, à notre connaissance, d’autre évidence que celle attestée par le foisonnement de graffiti 
arabo‑chrétiens présent dans certains lieux de haltes de ces itinéraires.

	 Conclusion

La période du iiie/ixe-ve/xie siècle est une époque de mouvement économique et religieux 
important pour le sud de la péninsule Sinaïtique et l’on peut penser que le rattachement admi-
nistratif à l’Égypte a pu jouer un certain rôle dans l’accroissement de ces activités. Pèlerins et 
voyageurs semblent alors suivre ces routes aux tracés immuables. Et si les sources littéraires sont 
discrètes sur l’histoire religieuse de cette période, les graffiti attestent, eux, de ces mouvements 
de populations chrétiennes. L’étude paléographique de certains graffiti a révélé la présence de 
groupes de personnes probablement accompagnés de scribes. La présence des dates 288/901 
et 289/901‑902 informe de la régularité du trafic en ce début de xe siècle. Pour la plupart 
des autres graffiti, il est difficile de les estimer au siècle près et d’évaluer ainsi la constance 
de pèlerinages. En effet, comme cela a été évoqué, la paléographie ne permet pas de faire une 
datation précise puisque les caractéristiques dites archaïques sont encore perceptibles dans 
une inscription datée de 418/1027. Toutefois, la présence de deux autres inscriptions datées 
de 336/947 et 344/955 comparées à celles du Ǧabal Nāqūs corrobore l’idée d’une période 
d’activité importante au milieu du ive/xe siècle, du moins du côté ouest de la péninsule, les 
dates les plus tardives étant situées sur le côté est (418/1027 et 466/1073).

L’étude de ces populations chrétiennes pourrait sembler évidente puisque les inscriptions 
jalonnant les routes qui convergent au Mont Sinaï et à son monastère, foyer du rite byzantin, 
pourraient être considérées comme étant le fait de communautés de même rite. Mais il est 
possible que le Mont Sinaï ait attiré des chrétiens d’autres rites. L’étude des formulaires chrétiens 
menée sur les corpus d’Égypte et de Palestine ne permet pas de différencier les communautés. 
Il est donc difficile d’affirmer qu’il s’agit de melkites, même si aux vues des contextes épigra-
phique et historique, cela reste le plus probable. La présence de monophysites en provenance 

59.  Labib, 1961, p. 33, 34. Richard II le Bon (993-1027) ne pouvant entreprendre le pèlerinage paya les 
dépenses pour le pèlerinage.
60.  Il est possible que les pèlerinages occidentaux reprennent après la disparition du calife al‑Hakim (1021) 
dont les exactions contre les chrétiens et les destructions des lieux de cultes, à l’instar du Saint Sépulcre 
en 1009, marquèrent les esprits tant en Orient qu’en Occident. Cette destruction en particulier constituera 
du reste l’un des éléments de propagande avancés pour justifier la première croisade.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 101

d’Égypte peut en revanche être écartée 61. En effet, l’étude du contexte épigraphique a démontré 
la sous-représentation du copte dans le sud de la péninsule 62. Or, les populations monophysites 
d’Égypte utilisaient encore largement le copte dans leurs graffiti tout au long du Moyen Âge 63. 
En outre, les ermitages n’ont gardé aucun nom de leurs occupants 64, ce qui contraste avec les 
habitudes coptes relevées sur d’autres sites, pour qui ces abris constituent au contraire des 
lieux pour exprimer leurs dévotions et laisser une trace de leurs passages 65.

L’étude linguistique a démontré l’utilisation de formules très usitées dans le répertoire 
islamique, témoignant d’une appropriation des formules. La présence de datations en lettres 
grecques démontre également un certain savoir et c’est d’ailleurs pour cela que la présence de 
scribes a été suggérée. Bien évidemment, tous ces graffiti ne sont pas le fait de professionnels : 
certains semblent plus hésitants que d’autres, et attestent d’entreprises personnelles. Cette étude 
permet également de rendre compte d’un développement de formules chrétiennes types, 
apparemment communes aux différentes communautés chrétiennes. Ceci soulève la question 
de l’arabisation des formules : s’agit-il de traductions de formules anciennes ou de créations 
pour l’arabe ? Il est également intéressant de noter leurs permanences dans le temps puisque 
la plupart de ces formules sont encore usitées aujourd’hui 66.

Enfin, par l’analyse de l’onomastique, il a été démontré que ces chrétiens qui ont traversé 
le Sinaï au Moyen Âge portaient à 70 % des noms issus de répertoires arabes anciens et 
judéo-chrétiens communs. Rares sont les noms à consonances islamiques, seuls quelques 
emplois du nom ʿ Alī ont été relevés, qui pourraient renseigner sur une présence musulmane aux 
côtés de chrétiens. Cette utilisation courante des noms arabes peut témoigner de la volonté de 
s’intégrer dans un patrimoine arabe commun, ou encore être le fait de familles peu préoccupées 
par la signification des noms 67. Il sera important de poursuivre cette étude onomastique dans 
les sources melkites et tenter ainsi d’identifier certains personnages, ce qui permettrait, de fait, 
de dater plus précisément les graffiti de ce corpus exceptionnel.

61.  Une brève étude du catalogue des manuscrits arabes présent au couvent de Sainte-Catherine a permis 
de mettre en évidence la rareté des écrits monophysites coptes. En effet, sur les 302 manuscrits qui ont été 
microfilmés et répertoriés, un seul manuscrit est classé dans la collection copte et il est daté du xiiie siècle. 
Voir Atiya, Phillips, 1955, p. xxii et p. 10, no 389 ; Kamil, 1970, p. 54.
62.  Il d’ailleurs à noter que les inscriptions coptes relevées par Lepsius dans le Wādī Mukattab ont été datées 
du ive siècle. Voir Lenormant, 1859, p. 200.
63.  Dekker, 2013, p. 132 ; Benazeth, 2013, p. 162 ; Ghica, 2013, p. 33.
64.  Beaux, 2010, p. 105.
65.  Ghica, 2008 ; Sauneron, 1972.
66.  Lors d’une visite au Dayr al‑Šuhadāʾ, monastère copte d’Esna au sud de l’Égypte, dont les nombreux 
graffiti ne sont pas antérieurs au xixe siècle (voir Sauneron, 1967, p. 413), j’ai en effet pu remarquer que 
l’expression Uḏkur yā rabb ʿabduka al‑ḫāṭī fī-malakūt al‑samawāt avait été gravée.
67.  Harrak, 1993, p. 289.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens102

Fig. 4.  Exemple nº 1 (d’après le fac-similé de Kawatoko et al., 2006, p. 42).

Fig. 5.  Exemple nº 2 (d’après une photographie du DLIC).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 103

Fig. 6.  Exemple nº 3 (d’après une photographie du DLIC).

Fig. 7.  Exemple nº 4 (d’après le fac-similé de Kawatoko et al., 2006, p. 55).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens104

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Atiya, Aziz S., The Coptic Encyclopedia, Macmillan, 
New York, Toronto, 1991.

Cross, Frank Leslie, The Oxford Dictionary of the 
Christian Church, Oxford University Press, 
Londres, 1958.

Dozy, Reinhart, Supplément aux dictionnaires arabes, 
Brill, Leyde, 1877.

EI2 = Encyclopédie de l’islam, 2e éd., 12 vol., Brill, Leyde, 
1960‑2007.

Hinds, Martin & Badawi, El-Said, A Dictionary of 
Egyptian Arabic: Arabic‑English, Librairie du 
Liban, Beyrouth, 1986.

The Digital Library of Inscriptions and 
Calligraphies, base de données en ligne, 
http://inscriptionslibrary.bibalex.
org/presentation/InscriptionsHome.

aspx?Lang=en&INS_ID=14, consulté 
le 1 juin 2017.

The Rock Inscriptions Project, base de données en ligne, 
http://rockinscriptions.huji.ac.il/, consulté 
le 2 juin 2017.

Thesaurus d’Épigraphie Islamique, base de données en 
ligne, http://www.epigraphie-islamique.org/, 
consulté le 20 mai 2017.

al-Zubair, Mohammad, Sultan Qaboos Encyclopedia of 
Arab Names, Sultan Qaboos University, Oman, 
1991.

	 Sources

Coutelle, Jean-Marie Joseph, Description de l’Égypte, 
vol. 5, Imprimerie Impériale, Paris, 1809.

Euting, Julius, Sinaïtishe Inschriften, G. Reimer, Berlin, 
1891.

Grohmann, Adolf, Arabic Papyri in the Egyptian 
Library, Egyptian Library Press, Le Caire, 
1934‑1936.

Lepsius, Richard, Denkmaeler aus Aegypten und 
Aethiopien, Nicolai, Berlin, 1849 et 1859.

Le Strange, Guy, Palestine Under the Moslems: 
A Description of Syria and the Holy Land, 
Alexander P. Watt for the Committee of PEF, 
Londres, 1890.

Lottin de Laval, Pierre Victorien, Voyage dans la 
péninsule Arabique du Sinaï et l’Égypte moyenne : 
histoire, géographie, épigraphie, Gide, Paris, 1855.

Pococke, Richard, A Description of the East and Some 
Other Countries. Volume the First. Observations 
on Egypt, W. Bowyer, Londres, 1743.

Stickel & Verworn, « Arabische Felseninschriften 
bei Tôr » in Zeitschrift der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft 50, 1, Deutsche 
Morgenlandischen Gesellschaft, Leipzig, 1896, 
p. 84‑96.

	 Études

Atiya, Aziz Suryal & Phillips, Wendell, The Arabic 
Manuscripts of Mount Sinai: A Hand-List of 
the Arabic Manuscripts and Scrolls Microfilmed 
at the Library of the Monastery of St. Catherine, 
Mount Sinai, American Foundation for the 
Study of Man, The Johns Hopkins Press, 
Baltimore, 1955.

Beaux, Nathalie, Moïse et le Christ : rencontre au Sinaï, 
Éditions du Cerf, Paris, 2010.

Bénazeth, Dominique, « Le bassin fatimide du 
Musée Copte, inv. 5919, et sa surprenante 
provenance de Baouit » in Boud’hors, Anne 
& Louis, Catherine, Étude copte XII, 
Quatorzième journée d’étude (Rome, 
11-13 juin 2009), CBC 18, Paris, 2013, p. 151-168.

Bourguet, Pierre du, The Coptic Encyclopedia, vol. 7, 
1991, p. 2164, s.v. « The Cross ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anna l agaron 105

Dekker, Renate, « An Updated Plan of the Church 
at Dayr Qubbat al-Hawa » in Gabra, Gawdat 
& Takla, Hany N. (éd.), Christianity and 
Monasticism in Aswan and Nubia, American 
University in Cairo Press, Le Caire, 2013, 
p. 117‑136.

Ducène, Jean-Charles, Une description arabe du 
4e/10e siècle du Mont Sinaï, AcOr (B) 55, 4, 2002, 
p. 319-326.

Eustache, Daniel, « Catalogue d’imprimés ou 
de manuscrits arabes. Onomastique 
ancienne », BBF 9, 1958, p. 619‑628, [En ligne] 
URL : http://bbf.enssib.fr/consulter/bbf-1958-
09-0619-002, consulté le 21 mai 2017.

Ghica, Victor, Marchand, Sylvie 
& Marangou-Lerat, Antigone, « Les Ermitages 
d’Abū Daraǧ revisités », BIFAO 108, Le Caire, 
2008, p. 115‑163.

Ghica, Victor, « Les graffites arabes de la nécropole 
d’al-Baǧawāt et de l’oasis d’al-Ḫāriǧa entre les 
époques fatimides et ottomanes », JCoptStud 15, 
2013, p. 29‑42.

Greenwood, Ned H., The Sinai: A Physical Geography, 
University of Texas Press, Austin, 1997.

Harak, Amir, « L’influence du syriaque sur 
l’onomastique arabe chrétienne », Parole de 
l’Orient (I-Revue) 18, 1993, p. 275‑289.

Hobbs, Joseph J., Mount Sinai, American University in 
Cairo Press, Le Caire, 1995.

Ifrah, Georges, Histoire universelle des chiffres : 
l’intelligence des hommes racontée par les nombres 
et le calcul, R. Laffont, Paris, 1994.

Imbert, Frédéric, « Inscriptions et graffiti de Jordanie : 
quelques réflexions sur l’établissement d’un 
récent corpus », QSA 16, 1998, p. 45‑58.

Imbert, Frédéric, « Réflexion sur les formes de l’écrits 
à l’aube de l’Islam », PSArabStud 42, 2012, 
p. 119‑128.

Imbert, Frédéric, « L’Islam des pierres : l’expression 
de la foi dans les graffiti arabes des premiers 
siècles », RMMM 129, juillet 2011, [En ligne], 
URL : http://remmm.revues.org/7067, 
consulté le 15 mai 2017.

Kamil, Murad, Catalogue of All Manuscripts in the 
Monastery of St. Catharine on Mount Sinai, 
Harrassowitz, Wiesbaden, 1970.

Kawatoko, Mutsuo, « One the Use of Coptic 
Numerals in Egypt in the 16th Century », 
Orient 28, 1992, p. 58‑74.

Kawatoko, Mutsuo, Archeological Survey of 
Rāya/al-Ṭūr Area on the Sinai Peninsula, 
CIAE-MECCJ, Tokyo, 2003.

Kawatoko, Mutsuo, « Multi-Disciplinary Approaches 
to the Islamic Period in Egypt and the Red Sea 
Coast », Antiquity 79, 306, 2005, p. 844‑857.

Kawatoko, Mutsuo, Archeological Survey of Rāya/
al-Ṭūr Area on the Sinai Peninsula, MECCJ, 
Tokyo ; NCCAL, Koweït, 2007.

Kawatoko, Mutsuo, Tokunaga, Risa & Lizuka, Masato, 
Ancient and Islamic Rock Inscriptions of 
South Sinai, ILCAA-GICAS, Tokyo, 2006.

Kawatoko, Mutsuo & Tokunaga, Risa, « Arabic Rock 
Inscriptions of South Sinai », PSArabStud 36, 
2006, p. 217‑227.

Labib, Mahfouz, Pèlerins et voyageurs au mont Sinaï, 
Ifao, Le Caire, 1961.

La Borie, Guillemette de, « En Arabie saoudite, une 
découverte archéologique majeure », La Croix, 
août 2014, [En ligne], URL : https://www.
la-croix.com/Culture/Actualite/En-Arabie-
saoudite-une-decouverte-archeologique-
majeure-2014-08-01-1186882, Consulté 
le 10 juillet 2017.

Lagaron, Anna, Graffiti arabes du Sud-Sinaï. Étude 
contextualisée du corpus établi par la mission 
archéologique Japonaise (2001‑2005), Mémoire de 
master 2, Université Aix‑Marseille, non publié, 
2013.

Lenormant, François, « Sur l’origine chrétienne des 
inscriptions sinaïtiques (suite) », JournAs 13, 
1859, p. 194‑214.

Leroy, Jules, « Les Églises Orientales » 
in Delumeau, Jean (éd.), Histoire vécue du 
peuple chrétien, vol. 1, Privat, Toulouse, 1979, 
p. 161‑195.

Leroy, Lucien, « Les couvents des Chrétiens, 
traduction de l’arabe d’al‑Makrizi », ROC 3, 
Paris, 1908, p. 192‑266.

Manley, Deborah, Abdel-Hakim, Sahar & Bartlett, 
William Henry (éd.), Traveling Through Sinai: 
From the Fourth to the Twenty-First Century, 
American University in Cairo Press, Le Caire, 
New York, 2006.

Maraval, Pierre, Lieux saints et pèlerinages d’Orient : 
histoire et géographie des origines à la conquête 
arabe, Éditions du Cerf, Paris, 1985.

Mayerson, Philip, « The first Muslim Attacks 
on Southern Palestine (A.D. 633‑634) », 
TPAPA 95, 1964, p. 155‑199.

Mayerson, Philip, « The Pilgrim Routes to 
Mount Sinai and the Armenians », IEJ 32, 1, 
1982, p. 44‑57.

Mouton, Jean-Michel, Le Sinaï médiéval : un espace 
stratégique de l’islam, PUF, Paris, 2000.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  christianisme oriental au sud du sinaï  vu au prisme des  graffiti  arabo -chrétiens106

Muṣṭafā, Muḥammad Ḥilmī, al-Nuqūš al‑kitābiyya 
al‑ʿarabiyya bi‑ǧanūb Saynāʾ fī al‑qurūn al‑sitta 
al‑ūlā li-l-hiǧra/min al-sābiʿ ḥattā al‑ṯānī ʿašar 
al-mīlādī (min ḫilāl maǧmūʿat muḫarbašāt 
manāṭiq Ǧabal al‑Nāqūs wa‑Wādī Mukattab – 
Dirāsa āṯariyya fanniyya), thèse de doctorat 
non-publiée, faculté des Lettres, Université de 
Helwan, Le Caire, 2010.

Negev, Avraham, The Inscriptions of Wadi Haggag, 
Sinai, Qedem 6, The Hebrew University of 
Jerusalem, Jerusalem, 1977.

Nevo, Yehuda & Koren, Judith, Crossroads to Islam: 
The Origins of the Arab Religion and the Arab 
State, Prometheus Books, Amherst, New York, 
2003.

Rabino, Hyacinth Louis, Le monastère de 
Sainte-Catherine du Mont Sinaï, Royal 
Automobile Club d’Égypte, Le Caire, 1938.

al-Rāšid, S., Kitābāt islāmiyya min Makka 
al‑Mukarrama. Dirāsa wa‑taḥqīq, Maṭbuʿāt 
Maktabat al-Malik Fahd al‑Waṭaniyya, Riyad, 
1995.

Renard, Xavier, Les mots de la religion chrétienne, Belin, 
Paris, 2008.

Robin, Christian, al-Ghabbān, ʿAlī & al‑Saʿīd, Saʿīd, 
« Inscriptions antiques de la région de Najrān 
(Arabie Séoudite Méridionale) : Nouveaux 
jalons pour l’histoire de l’écriture, de la 
langue et du calendrier arabes », CRAI 3 
(juillet‑octobre), Paris, 2014, p. 1033‑1128.

Rothenberg, Beno, « L’exploration du Sinaï » in Briend, 
Jacques (éd.), La Terre sainte. Cinquante ans 
d’archéologie, Bayard Compact, Paris, 2003, 
p. 1976‑1989.

Sauneron, Serge, « Fouilles d’Esna (Haute Égypte) : 
Monastères et ermitages », CRAIBL 3, 
IIIe année, 1967, p. 411‑418.

Sauneron, Serge, Jacquet, Jean et al. (éd.), Les ermitages 
chrétiens du désert d’Esna, I. Archéologie et 
inscriptions, FIFAO 29, 1, Ifao, Le Caire, 1972.

Sodini, J.-P., « Les routes de pèlerinage au 
Nord-Sinaï et au Négev » in Bonnet, Charles 
& Valbelle, Dominique, Le Sinaï durant 
l’Antiquité et le Moyen Âge : 4000 ans d’histoire 
pour un désert. Acte du colloque « Sinaï » qui 
s’est tenu à l’Unesco du 19 au 21 septembre 1997, 
Errance, Paris, 1998, p. 119‑127.

Sourdel-Thomine, Janine, EI2, IV, 1978, p. 1144‑1154, 
s.v. « Khaṭṭ ».

Sourdel-Thomine, Janine, EI2, V, 1980, p. 208‑213, 
s.v. « Kitābāt ».

Starcky, Jean, « Les inscriptions Nabatéennes du 
Sinaï » in Briend, Jacques (éd.), La Terre sainte. 
Cinquante ans d’archéologie, Bayard Compact, 
Paris, 2003, p. 1991‑1999.

Vroonen, Eugène, Les noms de personnes en Orient 
et spécialement en Égypte. Noms musulmans, 
arabes, turcs. Noms chrétiens, arméniens, coptes, 
grecs, libanais et syriens, maltais. Noms israélites, 
Le Scribe Égyptien, Le Caire, 1946.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 81-106    Anna Lagaron
Le christianisme oriental au sud du Sinaï vu au prisme des graffiti arabo-chrétiens (IXe-XIe siècle)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

