
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 45-80

Mathilde Boudier

L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon
d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  52   −   2018

•   résumé
Cet article présente un dossier inédit de documents concernant les chrétiens de Damas à la 

fin du ixe siècle. Conservés au moyen de leur copie dans deux manuscrits tous deux datables 
approximativement du xe-xie siècle, ces neuf documents rédigés en arabe ont été produits à 
l’occasion d’un conflit au sein de l’Église melkite de Syrie en 277/890‑891. Il ressort de l’analyse 
que David, évêque métropolitain de Damas, a lui-même réuni ces documents à charge contre 
son adversaire Siméon, patriarche d’Antioche. La plainte de David de Damas aux deux autres 
patriarches, Élie de Jérusalem et Michel d’Alexandrie, contre Siméon d’Antioche, est éditée 
et traduite en français en annexe de l’article. 

La plainte de l’évêque, les réponses et avis juridiques émis par les deux patriarches, la 
lettre des habitants d’Antioche (ahl Anṭākiya) et, enfin, un jugement antérieur du patriarche 
Théodose d’Antioche, apportent de précieuses informations sur la hiérarchie ecclésiastique 
melkite contemporaine et donnent un aperçu du fonctionnement de la justice ecclésiastique 
et de l’utilisation du droit canonique. Le conflit implique aussi des laïcs chrétiens et musul-
mans de Damas, autour de l’administration des revenus et des propriétés de l’Église, dont 
une boulangerie (furn al‑kanīsa). Le pouvoir toulounide figure en arrière-plan d’un conflit 
essentiellement géré par les autorités ecclésiastiques de l’espace syro‑égyptien.

Mots-clés : Alexandrie, Antioche, autorités ecclésiastiques, chrétiens, Damas, droit, ixe siècle, 
Jérusalem, justice, melkites, monastères, Syrie, Toulounides

Apports d’un dossier documentaire inédit

L’Église melkite au ixe siècle à travers le conflit entre  
David de Damas et Siméon d’Antioche

Mathilde Boudier*

 *  Mathilde Boudier, Doctorante, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, mathilde.boudier@sfr.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…46

•   abstract
This paper presents an unpublished dossier of documents related to the Christians of 

Damascus in the late 9th century. Preserved through their copy in two manuscripts datable 
to the 10th or 11th century, these nine documents written in Arabic were issued on the 
occasion of a conflict that happened among the Melkite Church in Syria in 277/890‑891. 
The documents prove to have been gathered by David the metropolitan bishop of Damascus, 
against his adversary Simeon the patriarch of Antioch. The complaint of David of Damascus 
against Simeon of Antioch, addressed to the two other patriarchs, Elias of Jerusalem and 
Michael of Alexandria, is edited and translated into French as an appendix to this article.

The complaint of the bishop, the answers and legal opinions expressed by the two patri-
archs, along with the letter of the people of Antioch (ahl Anṭākiya) and an earlier sentence 
of the patriarch Theodosius of Antioch, shed light on the Melkite ecclesiastical hierarchy of 
the time and give new insights into how the ecclesiastical justice was working and the canon 
law was used. The conflict also implies Christian and Muslim laymen of Damascus about the 
administration of the Church income and properties, among which a bakery ( furn al-kanīsa). 
The Tulunid power remains in the background of a conflict which is mainly handled by the 
ecclesiastical authorities of the Syro‑Egyptian area.

Keywords: Alexandria, Antioch, ecclesiastical authorities, Christians, Damascus, law, ninth 
century, Jerusalem, justice, Melkites, monasteries, Syria, Tulunids

*  *  *

Les sources sur le fonctionnement des institutions ecclésiastiques des chrétiens  
	 melkites en Syrie‑Palestine sont rares, en l’absence de conservation des archives  
	 des patriarcats d’Antioche et de Jérusalem remontant aux premiers siècles de l’Islam 1. 

Un épisode de conflit, survenu à Damas entre le métropolite de la cité, David, et le patriarche 
Siméon d’Antioche, en 277/890‑891, a néanmoins suscité la rédaction et la préservation 
d’un dossier de neuf documents encore inédits. Ce dossier fournit non seulement des noms 
de personnes et de lieux qui viennent enrichir notre connaissance de la hiérarchie et de la 
géographie ecclésiastiques melkites, mais aussi un éclairage précieux sur l’Église melkite en 
tant qu’institution 2. Ces documents constituent ainsi une source nouvelle à exploiter pour une 
histoire sociale de Damas et de la Syrie incluant les chrétiens.

1.  Les indices sur le fonctionnement des institutions ecclésiastiques sont dispersés dans des sources littéraires 
(chroniques, correspondances, traités, hagiographie) et documentaires (épigraphie, rares sceaux, quelques 
papyrus découverts à Nessana).
2.  Le terme « melkite » est employé ici pour qualifier l’Église suivant l’orthodoxie byzantine définie au 
concile de Chalcédoine, située dans les patriarcats d’Antioche, de Jérusalem et d’Alexandrie, c’est‑à‑dire dans 
l’empire islamique. Sur l’histoire des melkites, voir Dick, 1994 ; Troupeau, 1993 ; Nasrallah, 1979 ; 1996 ; 2016 ; 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 47

	 Un dossier de documents identifié dans deux témoins manuscrits

Deux témoins manuscrits contenant la copie (nusḫa) de cette série de documents nous sont 
parvenus. Le manuscrit Milan, Biblioteca Ambrosiana X 201 sup. (ci‑après M) était, jusqu’à 
une date récente, le seul témoin connu de ce qui était décrit dans le catalogue du fonds de la 
Biblioteca Ambrosiana comme une correspondance ecclésiastique 3. C’est sur la base de ce ma-
nuscrit que John C. Lamoreaux consacra au dossier « David de Damas » une notice dans laquelle 
il annonçait en préparer une édition et traduction anglaise 4. Le manuscrit M est un recueil com-
posite, sans date. Les basmala-s trinitaires et autres invocations au Christ et à la Vierge indiquent 
qu’il a été constitué en milieu chrétien. Plusieurs types de papiers et d’écritures s’y succèdent. Le 
dossier des lettres et documents concernant le conflit (fol. 94‑137vo) se situe dans un ensemble 
de textes de nature variée (fol. 76‑206) copiés dans le même style d’écriture et sans doute par 
une même main. Il est immédiatement suivi par une autre lettre, adressée par le patriarche 
Agapios d’Antioche au patriarche Élie d’Alexandrie (fol. 138‑143vo), qui s’avère identique – à 
quelques variantes textuelles près – à celle insérée par Yaḥyā b. Saʿīd d’Antioche dans son Histoire 
et datée du 7 décembre (367/978) 5. Si la lettre d’Agapios d’Antioche à Élie d’Alexandrie a bien 
été copiée à la même époque que le dossier de David de Damas, elle fournit le terminus post quem 
de 978 pour la copie de l’ensemble, qui a sans doute été réalisée au tournant du xe et du xie siècle.

Deux indices permettent de supposer que le manuscrit M provient de la bibliothèque 
du monastère du Sinaï 6. D’une part, le début et la fin des cahiers du manuscrit portent des 
signatures géorgiennes caractéristiques de l’activité des relieurs géorgiens au monastère du Sinaï 
aux xe et xie siècles, sur des manuscrits géorgiens mais aussi arabes ou syriaques 7. Cela ne 
préjuge pas du lieu de copie des textes, le manuscrit ayant pu rejoindre le Sinaï après avoir 
été copié ailleurs, par exemple dans un monastère palestinien tel que Mār Sābā. D’autre part, 
une provenance sinaïtique serait cohérente avec l’histoire récente du codex, acquis à Munich 
en 1910 pour la Biblioteca Ambrosiana, avec d’autres manuscrits arabes chrétiens dont l’un au 
moins (Milan, Biblioteca Ambrosiana X 198 sup.) faisait à l’origine partie de la bibliothèque du 
monastère Sainte‑Catherine du Sinaï, selon l’hypothèse de Joseph‑Marie Sauget 8.

Todt, 2006 ; Griffith, 2006 ; Noble, Treiger, 2014. Les patriarches cités dans le dossier sont connus par ailleurs 
dans la hiérarchie melkite : le conflit se produit donc assurément dans cette Église, qui n’est toutefois désignée 
dans les présents documents que comme « l’Église de Dieu » (kanīsat Allāh), les autres Églises présentes à 
Damas (syro‑orthodoxe et syro‑orientale) demeurant parfaitement invisibles dans le dossier.
3.  Le ms M est décrit dans le catalogue de Löfgren, Traini, 1975, p. 33-35.
4.  Lamoreaux, 2010, p. 79-82. Klaus-Peter Todt avait déjà appelé à l’édition de ce texte important et intégré 
le nom de David à la liste des évêques de Damas, cf. Todt, 2006, p. 69.
5.  Yaḥyā b. Saʿīd, Histoire, PO 23, p. 380‑389. L’année se déduit de la date à laquelle Agapios accéda au 
patriarcat, le 22 janvier 367/978 (PO 23, p. 377).
6.  Ces éléments m’ont été indiqués par André Binggeli, que je remercie vivement d’avoir attiré mon attention 
sur ce texte, commandé une reproduction des folios correspondants du manuscrit M à l’Irht et discuté de 
l’avancée de mon travail.
7.  Géhin, 1998, p. 158-159 ; Pataridze, 2012. 
8.  Fumagalli, 2000, p. 55-56, 61.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…48

Une seconde copie du dossier de documents a été identifiée récemment par Alexander Treiger 
dans l’écriture supérieure du palimpseste dit Apostolic Constitutions palimpsest (ci‑après C), 
conservé au Westminster College de Cambridge sous la cote WGL 9/2 et issu de la collection 
d’Agnes Smith Lewis et de Margaret Dunlop Gibson 9. Le manuscrit C a perdu sa reliure et 
compte dans son état actuel environ 80 folios numérotés dans le désordre, dont certains sont 
fragmentaires 10. L’écriture inférieure du palimpseste, en grec, a été identifiée comme un lec-
tionnaire de l’Ancien Testament ou prophetologion, remontant peut-être au viiie siècle 11. C’est 
l’écriture supérieure en arabe qui préserve, entre autres, les documents relatifs à David de Damas, 
dans une copie qui daterait du xe siècle environ 12. Malgré des parties manquantes ou illisibles 
du fait de l’état de conservation du manuscrit, le recueil contenait à l’origine le dossier complet 
des neuf documents. Ces derniers ont été intégrés dans une collection canonique en arabe plus 
vaste que les seules « Constitutions apostoliques » qui ont donné leur nom au palimpseste 13. 
En effet, la collection comprend d’une part le texte complet des canons de certains conciles 14, 
d’autre part des florilèges composés de canons tirés de différents conciles 15. La nature juridique 
du dossier concernant David de Damas, et en particulier le recours fréquent aux « saints canons » 
(al‑qawānīn al‑muqaddasa) dans les documents qui le composent, explique qu’il ait été copié 
au sein d’un recueil de textes canoniques ou à sa suite.

Les relations entre les deux manuscrits sont difficiles à déterminer, mais il semble assuré 
qu’aucun des deux n’a été directement copié sur l’autre 16. Le travail d’édition s’appuie sur le 
manuscrit M du fait de son meilleur état de conservation, mais les passages lisibles dans C per-
mettent souvent de corriger M ou de confirmer des lectures douteuses. L’édition et la traduction 
française annotée du premier document du dossier se trouvent en annexe du présent article.

9.  Treiger, 2016b, p. 10, n. 8. Je remercie chaleureusement Alexander Treiger pour sa relecture attentive 
d’une version antérieure de cet article, qui a permis de le corriger et de l’enrichir en plus d’un point.
10.  J’ai pu consulter l’ensemble du manuscrit grâce aux photographies aimablement fournies par Helen Weller, 
archiviste du Westminster College, que je remercie. D’après ses mesures, la dimension des feuillets est 
d’environ 195‑200 × 145‑150 mm ; la surface d’écriture du texte arabe mesure 170 × 120 mm.
11.  Le texte grec est en cours d’étude par Sysse Engberg, à qui je dois cette information, Engberg, 2018 
(à paraître).
12.  Cf. Figure 1. La copie est antérieure à 1050 et se trouvait à cette époque au Sinaï, d’après la note du fol. 1vo, 
de la main de Ṣāliḥ b. Saʿīd al-Masīḥī, Engberg, 2018, d’après Alexander Treiger.
13.  Les Canons des apôtres, qui font partie des Constitutions apostoliques mais circulaient aussi séparément, 
ouvrent en effet le manuscrit : canons 1 à 7 sur le fragment « 3 » ro‑vo, canons 8 à 80 aux fol. 2ro‑8vo, 
suivis des canons sur le sacerdoce aux fol. 9ro-16vo. Sur les Constitutions apostoliques, voir Metzger, 
Les constitutions apostoliques.
14.  Nous avons identifié, en rétablissant l’ordre original probable de la collection, les canons des conciles de 
Nicée (fol. 29ro-33vo), d’Ancyre (fol. 34ro-36vo puis 17ro-18vo), de [Néocésarée] (fol. 19ro-20vo), de Gangres 
(fol. 21ro-23vo et 27ro-vo) et d’Antioche (fol. 24ro‑vo puis fol. 37ro-41vo).
15.  Ainsi aux fol. 42ro‑vo suivis du fol. 28ro‑vo et, peut-être, du fol. 25 vo‑ro (douze canons dits de Justinien 
à Épiphane, suivis d’autres canons) ; aux fol. 64ro à 68vo.
16.  La présence dans C d’une ligne entière de texte omise dans M exclut que C ait été copié sur M. Quant 
au ms M, quoique l’argument soit moins décisif, on remarque qu’il ne reprend pas la forme de la basmala 
adoptée dans C (cf. annexe), qui est pourtant employée par le même copiste dans le texte suivant le dossier 
« David de Damas » (M, fol. 138ro).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 49

	 Composition du dossier et contenu des documents

Le dossier contient la copie d’une série de neuf lettres et documents en langue arabe échangés 
entre des membres de l’Église melkite de Syrie, de Palestine et d’Égypte. Le premier document est 
une plainte de l’évêque métropolitain de Damas, David, formulée contre le patriarche d’Antioche, 
Siméon, et adressée aux patriarches Michel d’Alexandrie et Élie de Jérusalem. Les documents 2 
à 7, en réponse à la plainte initiale, procèdent à l’examen des griefs de David de Damas, et sta-
tuent sur le conflit survenu à Damas en faveur de David et contre Siméon, en s’appuyant sur le 
droit canonique, sur des références scripturaires et sur des jugements antérieurs. Le huitième 
document est, quant à lui, une lettre de requête des habitants d’Antioche (ahl Anṭākiya) 
à Siméon. Le neuvième et dernier document est la copie d’un jugement (qaḍiyya) plus ancien 
auquel il est fait référence à plusieurs reprises dans les documents précédents.

 17

17.  Il s’agit de l’ère identifiée et baptisée par A. Treiger « ère alexandrine de l’Incarnation » pour la distinguer 
de l’« ère byzantine de l’Incarnation » employée par les melkites entre le xie et le xive siècle et basée sur un 
calcul différent de la date de la création du monde. Il faut ajouter 8 ans pour obtenir l’ère chrétienne courante, 
sauf entre le 25 et le 31 décembre (ajout de 7 ans). Šbāṭ 883 équivaut donc bien à février 891. Treiger, 2016b, 
p. 10-11.

Ordre Auteur Destinataire Teneur  
du document

Date Signataires M C

Doc. 1 David Élie et 
Michel

plainte/
récit des 
événements

sans  
(entre Pâques  
et novembre 890)

  fol.  
94ro-100ro

fol. 43ro-46vo

Doc. 2 Michel David réponse à la 
plainte de 
David et avis

raǧab 277  
(octobre- 
novembre 890)

fol. 
100ro-102ro

fol. 
46vo-48ro

Doc. 3 Élie non précisé avis sur les 
griefs de 
David, ratifié 
par quatre 
évêques

signée en raǧab 277  
(octobre- 
novembre 890)  
et šaʿbān 277  
[novembre- 
décembre 890]

4 évêques :  
al-Fusṭāṭ, 
al-Faramā,  
Gaza, 
Nafǧa (?)

fol. 
102ro-115ro

fol.  
48ro-54vo ; 
fol. 26vo  
puis 26ro

Doc. 4 Michel sans, mais 
écrit sur 
demande 
de David

avis contre 
les sanctions 
de Siméon  
envers David

ramaḍān 277  
(décembre 890 – 
janvier 891)

fol. 
115ro-116vo

fol. 59vo-59ro

Doc. 5 Élie sans, mais 
écrit sur 
demande 
de David

avis similaire 
à la lettre 4

šbāṭ 883  
de l’Incarnation17  
= šawwāl 277  
(février 891)

  fol. 
116vo-117vo

fol. 59ro ;  
fol. 58vo-58ro

  Tableau récapitulatif : composition du dossier de documents.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…50

 18La plainte de David de Damas (document 1) contient la narration des épisodes du conflit. 
Celui-ci éclata lors de la visite de Siméon d’Antioche à Damas : le patriarche refusa de séjour-
ner chez l’évêque de la métropole, réunit des habitants de Damas opposés à David, intervint 
dans la hiérarchie et dans les affaires économiques de l’Église de Damas sans tenir compte de 
l’évêque, allant jusqu’à s’adresser au secrétaire du souverain local. Le patriarche et le métropolite 
passèrent chacun le Carême dans un monastère différent des environs de Damas, puis David 
décida de quitter Damas pour Jérusalem, où il se plaignit au patriarche Élie de Jérusalem.

Grâce aux dates de certains documents et à des indices internes, il est possible de reconstituer 
la succession des événements et la chronologie du conflit. Quatre documents – à partir du 
deuxième – sont datés, en ère hégirienne, de raǧab à šawwāl 277/novembre 890 à février 891. 

18.  Le destinataire de la lettre est précisé dans les lignes de transition entre les lettres 7 et 8, mais les 
deux manuscrits ne concordent pas. Il doit donc être déduit d’indices internes à la lettre 8 : plusieurs 
occurrences de l’expression yā abānā (« notre père ») conviennent bien au patriarche Siméon, tandis que la 
désignation de David à la troisième personne exclut ce dernier.

Ordre Auteur Destinataire Teneur  
du document

Date Signataires M C

Doc. 6 Michel Siméon lettre 
d’exhortation 
à la 
réconciliation 
avec David

sans   fol. 
117vo-123ro

fol. 58ro 
puis  
fol. 55ro-57vo

Doc. 7 Élie Siméon lettre 
d’exhortation 
à la 
réconciliation 
avec David

sans   fol. 
123ro-126ro

fol. 57vo 
(début) ; 
deux pages 
manquantes ; 
fol. 74ro (fin)

Doc. 8 habitants 
d’Antioche

[Siméon]18 requête 
en faveur 
de David

sans   fol. 
126ro-128vo

fol. 74ro-vo 
puis  
fol. 80vo

Doc. 9 Théodose 
d’Antioche, 
avec 
Théodose 
de 
Jérusalem

non précisé jugement 
concernant 
l’Église de 
Damas

iyyār 1187 de l’ère 
d’Alexandre  
[mai 876]

4 évêques : 
Césarée,  
al-Ramla, 
Gaza,  
Bayt Ǧibrīl ; 
le scribe, 
syncelle 
de Jérusalem. 
Suivi d’une 
souscription 
de Siméon.

fol. 
128vo-137vo

fol. 80ro  
(début)

  Tableau récapitulatif : composition du dossier de documents (suite).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 51

La mention du jeûne du Carême et de la fête de Pâques dans le document 1 permet de faire remonter 
le début du conflit entre le métropolite David de Damas et le patriarche Siméon d’Antioche 
à la veille du Carême 890. C’est donc peu avant Pâques 890 que David part de Damas pour 
se rendre à Jérusalem auprès du patriarche du lieu, Élie, et que ce dernier écrit à Siméon pour 
l’admonester 19.

David passe la fête de Pâques à Jérusalem. Il y apprend que Siméon s’est octroyé d’autres pré-
rogatives épiscopales à Damas et cherche à contrôler son clergé et ses fidèles (fin du document 1). 
Depuis Jérusalem, David décide de se rendre auprès de Michel, patriarche d’Alexandrie 20, à un 
moment indéterminé mais avant octobre‑novembre 890 : le document 2, écrit par Michel à 
cette date et peut-être remis en main propre à David, mentionne cette venue 21. Plus de six mois 
se sont donc écoulés depuis le départ de David de sa ville. Après être allé voir le patriarche 
Michel, David retourne à Jérusalem auprès du patriarche Élie à une date non précisée, mais 
avant février 891, date du document 5 qui fait mention de ce retour 22. Le document 5, dernière 
lettre datée, est donc rédigé presque un an après le début du conflit.

Le conflit entre David et Siméon n’est en réalité qu’un épisode d’un affrontement récurrent 
depuis plusieurs décennies entre différents partis, ayant pour enjeu le contrôle des biens de 
l’Église à Damas. Le jugement du patriarche Théodose d’Antioche conservé dans le document 9 
daté de iyyār 1187 de l’ère d’Alexandre (ou ère des Séleucides), ce qui équivaut à 876 de notre ère, 
a ainsi pour principal objet la gestion des biens des églises et des monastères de Damas ; il fait 
lui-même référence à un jugement sur le même sujet du patriarche Job d’Antioche dont la date 
est à situer entre les années 821 et 839 23.

David de Damas paraît avoir lui-même réuni et agencé les pièces du dossier. En effet, 
deux passages opérant chacun la transition d’un document à un autre et rédigés à la première 
personne ne peuvent avoir pour auteur que le métropolite de Damas. Dans le premier passage, 
situé après le document 4 24, David rapporte avoir montré à Élie la lettre de Michel et lui en 
avoir demandé une semblable, ce qui annonce le document 5 et explique les fortes similitudes 
entre les documents 4 et 5. Dans le second passage, David résume la suite donnée aux lettres 6 
et 7 et introduit la lettre 8 25. La composition du dossier par David lui-même explique sans doute 
la sélection des documents. Au fil des pages en effet, il est fait référence à d’autres écrits qui ne 

19.  M, fol. 98vo. Les références au document 1 (M, fol. 94ro‑100ro) sont données uniquement pour le ms M 
et peuvent être consultées dans l’édition et la traduction du texte en annexe.
20.  M, fol. 98vo, première ligne.
21.  M, fol. 100vo ; C, fol. 46vo.
22.  M, fol. 117ro; C, fol. 58vo.
23.  Cet intervalle chronologique se déduit des dates des patriarcats de Job d’Antioche (v. 799‑838 ou 839) 
et de Basile de Jérusalem (821-839), tous deux présents lors de l’élaboration du jugement.
24.  M, fol. 116vo ; C, fol. 59ro.
25.  M, fol. 125vo-126ro ; C, fol. 74ro. Texte arabe infra, n. 74.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…52

sont pas préservés dans le dossier 26, en particulier les lettres envoyées par Siméon d’Antioche 27 
– dont le seul texte conservé est sa souscription au bas du jugement du patriarche Théodose, 
en approbation aux décisions de son prédécesseur sur le siège d’Antioche 28. L’absence de tout 
document émis par Siméon est frappante : cette série de pièces favorables à David s’apparente 
à un dossier à charge contre son adversaire.

Au-delà de la volonté personnelle de David de Damas de préserver les écrits attestant le 
soutien qu’il obtint auprès des évêques et des patriarches de Jérusalem et d’Alexandrie face 
aux accusations de Siméon d’Antioche, la copie de ce dossier peut s’expliquer par la nature 
juridique des documents. Ceux-ci gardent la mémoire d’un conflit survenu au sein de l’Église, 
mais aussi de la jurisprudence qui s’est élaborée à cette occasion, sous l’égide des patriarches 29.

	 Apports pour l’histoire de l’Église melkite et de la Syrie

La présente analyse s’appuie principalement sur la plainte de David de Damas (document 1) 
en la confrontant à l’ensemble du corpus, non pour en faire un commentaire exhaustif, mais 
de manière à mettre en évidence ses principaux apports au renouvellement de l’histoire de 
l’Église melkite, en particulier dans le Bilād al‑Šām.

	 La hiérarchie ecclésiastique melkite

Dans son étude du Patriarcat d’Antioche depuis la paix de l’Église jusqu’à la conquête 
arabe, Robert Devreesse concluait à la disparition dès 640 de toute hiérarchie ecclésiastique 
grecque, c’est‑à‑dire des cadres de l’Église impériale byzantine, dans les limites du patriarcat 30. 
Depuis soixante‑dix ans, la prise en compte de nouvelles sources archéologiques, épigraphiques 
et manuscrites a permis de nuancer fortement cette représentation 31. Les lettres issues du 

26.  Dans les lettres 6 et 7, Michel et Élie mentionnent chacun une première lettre envoyée à Siméon, non 
conservée. Il ne peut s’agir des documents 4 et 5, qui ne lui sont pas adressées ; cependant, leur contenu en 
était sans doute proche.
27.  Plusieurs textes de Siméon sont évoqués par David, Michel et Élie. Le premier d’entre eux est la ruqʿa 
dont le contenu est rapporté dans la plainte de David (M, fol. 96vo). Les autres documents auxquels il est 
fait allusion sont : une suspense appelée ribāṭ (document 4) ou ʿaqd (documents 5 et 7) de Siméon contre 
David ; un écrit excommuniant David pour son refus de la suppression du jugement de Théodose d’Antioche 
(document 4) ; une accusation (qaṭiġuryās, du grec katègoria) évoquée dans la transition entre les documents 7 
et 8 ; une lettre convoquant un synode parvenue à l’évêque Anastase (lettre 8).
28.  M, fol. 137vo.
29.  Un souci comparable est visible dans la composition de sa chronique par Michel le Syrien, qui y insère 
des documents d’archives (lettres, professions de foi, encycliques) se rapportant aux conflits et débats au sein 
de l’Église syro-orthodoxe et à leur règlement, reprenant une tradition d’insertion d’extraits et de citations 
dans le fil de la chronique initiée par Eusèbe de Césarée.
30.  Devreesse, 1945, p. 107.
31.  Cf. par exemple la mise à jour des listes épiscopales proposée à partir de ces nouvelles sources par 
Piccirillo, 2006.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 53

conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche contribuent à combler les lacunes de 
la hiérarchie ecclésiastique melkite, pour qui les sources n’ont pas conservé de listes épiscopales 
comparables à celles transmises dans l’Église syro‑orthodoxe/jacobite 32.

Les trois patriarches contemporains Siméon d’Antioche, Élie de Jérusalem et 
Michel d’Alexandrie sont connus par ailleurs, mais par des mentions succinctes 33. Le dossier 
permet en premier lieu de corriger la date d’accession de Siméon au patriarcat d’Antioche. 
Celle-ci est nécessairement antérieure à Pâques 890, au lieu de 892, année postulée jusqu’alors 
en s’appuyant sur les Annales d’Eutychios d’Alexandrie qui font débuter le patriarcat de Siméon 
la première année du règne d’al‑Muʿtaḍid (279‑289/892‑902) 34.

En croisant plusieurs sources, il est en outre possible de reconstituer de manière hypothé-
tique la carrière de Siméon d’Antioche. Le patriarche est probablement originaire de Damas : 
David, se plaignant du refus de Siméon de séjourner dans la résidence de l’évêque, indique que 
celui-ci se rendit dans sa maison (ṣāra ilā manzilihi) 35, avant de rapporter que Siméon installa 
dans sa maison une église (aʿadda lahu fī manzilihi kanīsa yuqaddis fīhā) 36. Par ailleurs, on sait 
par les Annales d’Eutychios que le nom complet du patriarche était Simʿān b. Zarnāq 37. Or dans 
la liste des églises de Damas transmise dans la Description de la ville par Ibn ʿAsākir (m. 1176), 
l’une des quinze églises chrétiennes recensées est décrite ainsi : « Une église à côté de la mai-
son d’Ibn Zarnāq (kanīsa bi-ḥaḍrat dār ibn Zarnāq) » 38. Si l’on identifie cet édifice à l’église 
qu’aurait aménagée Siméon dans sa maison, probablement familiale, en 890, la demeure et 
l’église devaient, à en juger par ce qu’en dit Ibn ʿAsākir, se trouver près de Bāb Tūmā 39.

On ne sait précisément quand Siméon naquit. Cependant, dans les Miracles de saint Eustrate 
de Mār Chariton, collection hagiographique composée vers 860, le quatrième miracle fait men-
tion d’un moine Siméon, originaire de Damas (raǧul yuqāl lahu Simiyūn al‑Dimašqī), que les 
envoyés du patriarche Job d’Antioche (m. v. 839) viennent chercher pour le faire évêque d’Alep 

32.  Les listes épiscopales syro‑orthodoxes ont été conservées dans la Chronique de Michel le Syrien, III, 
p. 448 sq.
33.  Eutychios, Annales, p. 69, 73‑75.
34.  Eutychios, Annales, p. 73 ; Grumel, 1958, p. 447. La vacance supposée par Grumel entre Théodose 
d’Antioche (870‑890) et Siméon d’Antioche (892‑907) peut donc être supprimée. Les dates fournies par 
Eutychios pour les règnes des patriarches sont problématiques, mais dans la majorité des cas les sources 
manquent pour les corriger : c’est le cas pour Théodose d’Antioche, dont le présent dossier atteste seulement 
qu’il exerçait ses fonctions patriarcales en 876, date du document 9.
35.  M, fol. 95ro.
36.  M, fol. 100ro.
37.  Eutychios, Annales, p. 73-74. Le prénom de Siméon se trouve sous la forme Simiyūn, et non Simʿān, 
dans le dossier de documents.
38.  Ibn ʿAsākir, Tārīḫ madīnat Dimašq, p. 130 ; La description de Damas, p. 220.
39.  « L’église qui se trouve près de la maison d’Ibn Zarnāq. Elle est connue aujourd’hui sous le nom d’église 
jacobite, à côté de Bāb Tūmā, entre la place de Ḫālid b. Usayd b. Abī al‑ʿĀṣ et la rue de Ṭalḥa b. ʿAmr 
b. Murrat al‑Ǧuhanī », Ibn ʿAsākir, La description de Damas, p. 224. Élisséeff note à propos d’Ibn Zarnāq 
(n. 1, p. 224) : « personnage non identifié par nous ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…54

mais qui se cache pour leur échapper, selon le topos de l’humilité monastique 40. L’identification 
de cet homme avec le futur patriarche Siméon d’Antioche n’a rien d’assuré, mais n’est pas 
incompatible avec la chronologie des événements 41. Si l’on accepte l’idée que le Siméon en 
question est bien le futur patriarche, notre personnage issu d’une famille damascène serait donc 
devenu moine avant 839 au monastère de Mār Chariton dans le désert de Judée. On ne sait si, 
après avoir été pressenti comme évêque sous le patriarcat de Job d’Antioche, il exerça ou non 
des fonctions épiscopales. La suite de sa carrière ecclésiastique est obscure, mais il serait devenu 
à un âge avancé, au plus tard en 890, patriarche d’Antioche après la mort de son prédécesseur 
Théodose. Sa qualité de patriarche lui vaut d’être cité par les Annales d’Eutychios d’Alexandrie, 
qui ne parle pas de son conflit avec le métropolite de Damas. Eutychios fait durer douze ans 
son patriarcat, ce qui conduirait à placer sa mort en 901‑902, mais fait aussi figurer Siméon 
parmi les destinataires de la lettre de l’empereur Léon VI aux patriarches orientaux, ce qui 
supposerait qu’il était encore vivant en 906 42.

Le dossier apporte aussi des informations sur des évêques qui n’étaient pas connus par 
d’autres sources, à commencer par David, métropolite de Damas. David occupait déjà le siège 
de Damas du temps du patriarche Théodose d’Antioche (avant 876‑890 ?). En effet, il évoque 
dans sa lettre de plainte initiale la coutume qu’il observait avec les prédécesseurs de Siméon 43 ; 
il fait en outre partie des douze évêques réunis par Théodose d’Antioche et mentionnés dans 
le document 9, daté de 876 44. Son nom vient donc s’ajouter à ceux d’Agap(ios) et de Michel 
relevés par Irénée Hausherr et Samir K. Samir pour la seconde moitié du ixe siècle 45. Si l’on 
suit I. Hausherr qui place la date de mort de l’évêque Michel « peu avant 880 » 46, David est 
probablement le successeur direct de Michel sur le siège épiscopal de Damas. Il exerça la fonction 
de métropolite de Damas entre l’année 876 au plus tard et l’année 277/890‑891, date à laquelle 

40.  Treiger, 2016a, p. 13 (texte arabe) et 15 (traduction anglaise). A. Treiger y postulait l’appartenance 
d’Eustrate au monastère de Mār Sābā, corrigée par l’auteur au profit de Mār Chariton dans Treiger, 2018.
41.  Elle est proposée par Treiger, 2016a, p. 10, n. 8. En supposant que Siméon de Damas ait été âgé d’au moins 
20 ans lorsqu’il était moine à la fin des années 830, Siméon d’Antioche aurait au moins 75 ans en 890‑891. 
Si son patriarcat a duré douze ans comme indiqué par Eutychios, il serait mort au plus tard en 289/901‑902, 
à 85 ans ou davantage. S’il était encore patriarche en 906, il serait mort à plus de 90 ans.
42.  En 906, Léon VI chercha le soutien de Rome et des patriarches orientaux contre le patriarche Nicolas de 
Constantinople, qui s’opposait à son quatrième mariage ; selon Eutychios, l’empereur écrivit « au patriarche 
de Rome, à Mīḫāʾīl patriarche d’Alexandrie, à Ilīyā b. Manṣūr patriarche de Jérusalem et à Simʿān b. Zarnāq, 
patriarche d’Antioche », Eutychios, Annales, p. 73‑74.
43.  M, fol. 95ro.
44.  M, fol. 130ro.
45.  Samir, 1987, p. 439-441. Le ms Vatican Borgia géorgien 7 (fol. 47ro) mentionne ces deux évêques de Damas ; 
les mss Sinaï arabe 400 et 401 fournissent deux attestations supplémentaires du nom de Michel. Un Michel, 
archevêque de Damas (raʾīs asāqifat Dimašq), est le rédacteur d’un discours sur l’entrée en Carême dans le 
ms Mingana ar. chr. 83, fol. 19vo-24vo, cf. Graf, 1947, II, p. 71 ; Mingana, 1936, no 44.
46.  Hypothèse étayée sur « l’étude des autres noms mentionnés » dans le document liturgique du Vatican 
Borgia géorgien 7, cf. Samir, 1987, p. 439.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 55

il fut déposé par le patriarche d’Antioche. Le dossier ne nous apprend pas si le soutien des 
deux patriarches d’Alexandrie et de Jérusalem suffit à lui permettre de revenir sur son siège.

Dans la plainte de David contre Siméon, plusieurs sièges épiscopaux sont mentionnés à 
l’occasion de l’intervention du patriarche dans les affaires du clergé de Damas. Ayant absous 
deux diacres qui avaient été suspendus ou excommuniés par David, Siméon conféra à l’un 
d’eux l’ordination comme métropolite de Manbiǧ 47. Manbiǧ (Hiérapolis/Mabbūg) est une 
métropole ecclésiastique pour laquelle la succession des métropolites melkites est mal connue, 
en dehors des noms du chroniqueur Agapios de Manbiǧ et de Jean de Manbiǧ au milieu du 
xie siècle 48, à la différence de la hiérarchie syro‑orthodoxe de la cité. De la plainte de David, 
il se déduit qu’à Pâques 890 ce siège était vacant, mais qu’un métropolite fut nommé peu après 
pour l’administrer. Le même passage rapporte que Siméon prescrivit à un autre métropolite 
d’ordonner évêque l’un des prêtres de David. Ni le nom ni le siège du prêtre devenu évêque 
ne sont précisés ; le métropolite chargé de lui conférer l’ordination pourrait être celui de Buṣrā, 
métropole de la province d’Arabie (Transjordanie), en postulant une erreur de copiste dans 
la graphie du toponyme (ىسرى au lieu de بصرى, abstraction faite des points diacritiques) 49. 
Un troisième évêque anonyme est évoqué, celui d’Alep (usquf Ḥalab), à qui Siméon donne le 
« pouvoir d’ordonner et d’interdire » à Damas, c’est‑à‑dire l’équivalent de l’autorité épiscopale, 
après avoir suspendu David en l’absence de ce dernier, réfugié à Jérusalem 50. Selon l’ordre 
hiérarchique exposé dans la Notitia Antiochena du vie siècle, Alep était le premier des évêques 
de la province de Syrie Ie, dont la métropole n’était autre qu’Antioche. Si la préséance du siège 
d’Alep a perduré dans les siècles suivants, des considérations hiérarchiques sont susceptibles 
d’avoir favorisé le choix par le patriarche de l’évêque d’Alep pour exercer, au moins temporai-
rement, les fonctions épiscopales à Damas.

Seuls ces trois évêques sont mentionnés dans la plainte de David de Damas. Les docu-
ments suivants préservent des noms d’évêques en plus grand nombre : quatre signataires 
du document 3, un évêque évoqué dans la lettre 8, douze évêques réunis à Damas autour 
de Théodose d’Antioche en 876 évoqués dans le document 9, ainsi que quatre évêques et un 

47.  M, fol. 98vo-99ro.
48.  Cf. « Hierapolis » dans Todt, Vest, 2014, p. 1273 et 1275 ; Treiger, 2011, p. 90. Deux noms d’évêques de 
Hierapolis, Michel et Nicolas, apparaissent dans les listes du concile de Nicée II (787), mais il s’agit de cités 
homonymes situées en Phrygie. Voir Fedalto, 1988, p. 782 ; Acta Conciliorum Oecumenicorum, III-3, p. 1121. 
Ces noms sont donc à supprimer de la liste épiscopale de Manbiǧ/Hierapolis.
49.  Cette hypothèse semble corroborée par le document 9, qui cite les noms des deux métropolites de 
Damas et de Busrā (?) (Aṯanās, muṭrān Y‑s‑r‑y), puis huit évêques majoritairement issus des deux provinces 
de Phénicie libanaise (métropole Damas) et d’Arabie (métropole Buṣrā), sous réserve de l’identification 
correcte des toponymes (M, fol. 130ro‑vo).
50.  M, fol. 99ro. Deux autres évêques d’Alep sont connus pour le ixe siècle : un « évêque chalcédonien » 
mentionné pour l’année 838 par Michel le Syrien, Chronique, III, p. 96, et sans doute identifiable avec Nicétas, 
nommé évêque d’Alep par Job d’Antioche et ayant régné deux ans, sans doute entre 837 et 839, Treiger, 2016a, 
p. 13, 16 ; son successeur Job, moine de Mār Chariton (et non de Mār Sābā) originaire de Ḥoms, devenu 
évêque d’Alep après la mort de Job d’Antioche en 839, Treiger, 2016a, p. 10, 12-13, 15, corrigé par l’auteur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…56

syncelle du patriarcat de Jérusalem signataires du même document 51. Ces noms promettent un 
renouvellement important de l’état des listes épiscopales melkites au ixe siècle, en particulier 
pour les patriarcats d’Antioche et de Jérusalem ; mais la signification de ces mentions doit 
être discutée. Ces noms sont-ils ceux d’évêques administrant réellement leur territoire depuis 
leur cité ? Ou les signataires portent-ils le titre d’évêque tout en résidant auprès du patriarche, 
ce qui rendrait d’autant plus aisée l’apposition de leur signature au bas de certaines lettres ? 52

Le dossier apporte une vision dynamique de cette hiérarchie ecclésiastique, en évoquant les 
circulations entre les différents pôles de l’Église melkite à l’échelle locale et régionale, à travers 
les échanges de lettres et les voyages des protagonistes. La narration des événements commence 
par la venue de Siméon d’Antioche à Damas. La visite du patriarche d’Antioche à Damas, 
métropole de son ressort patriarcal, où il est accueilli par le métropolite du lieu, apparaît 
comme un usage traditionnel. David évoque en effet les visites à Damas des prédécesseurs 
de Siméon 53. Dans le document 3, Élie rappelle cependant qu’un évêque, fût‑il patriarche, ne 
peut entrer dans une ville sans l’autorisation de l’évêque du lieu 54. Un cas similaire de visite 
patriarcale motivée par un conflit avec l’évêque de la ville est rapporté par Michel le Syrien 
pour l’Église syro‑orthodoxe, vers 795 : le patriarche syriaque d’Antioche, face à l’opposition 
de l’évêque Sévère de Samosate, « se dirigea vers son diocèse, pour y corriger les erreurs qui 
s’y étaient introduites par la négligence de Sévère » 55.

Toutefois, l’échelle de règlement du conflit devient rapidement celle des trois patriarcats 
orientaux puisque David, pris dans un conflit avec le patriarche d’Antioche dont dépend sa 
province ecclésiastique (la Phénicie libanaise), fait appel aux deux patriarches de Jérusalem et 
d’Alexandrie. David ne se contente pas de l’envoi de lettres, mais se déplace auprès de chacun 
des patriarches. Sortir du territoire sous juridiction antiochienne lui permet de trouver refuge 
auprès d’instances non soumises à Siméon d’Antioche. La connaissance interpersonnelle entre 
ces membres du haut clergé melkite joue un rôle important 56. Le contexte politique, à savoir le 
contrôle de la Syrie, de l’Égypte et de la Ǧazīra par le pouvoir autonome toulounide, favorise 
probablement les circulations au sein du domaine syro-égyptien 57.

51.  L’analyse de ces noms et l’identification des toponymes sera proposée dans ma thèse de doctorat 
en préparation, intitulée « De Byzance à l’Islam : les chrétiens melkites et leur Église en Syrie‑Palestine 
(viie‑xe siècle) ».
52.  M. Levy-Rubin met ainsi en évidence une réorganisation du patriarcat de Jérusalem qui aurait abouti 
au maintien de nombreux évêchés titulaires n’ayant plus de réelle fonction pastorale, Levy-Rubin, 2003.
53.  M, fol. 95ro.
54.  M, fol. 104ro ; C, fol. 49ro.
55.  Michel le Syrien, Chronique, III, p. 11‑12.
56.  Cette interconnaissance est soulignée indirectement par Élie de Jérusalem pour qui la prescription 
canonique obligeant l’évêque en voyage à se munir de lettres de recommandation pour être à même de 
prouver sa qualité d’évêque ne s’applique pas à David, puisque celui-ci « est connu, et non anonyme, et que 
ceci ne s’impose qu’à un étranger qui n’est pas connu, afin qu’il ne prétende pas être évêque alors que cette 
prétention est un mensonge » (M, fol. 110ro).
57.  Bianquis, Tillier, 2012, p. 207‑210.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 57

À l’échelle locale comme à l’échelle régionale, les monastères apparaissent comme des lieux de 
séjour privilégiés dans les déplacements des évêques. Avant même le séjour de David de Damas 
« dans l’un des monastères » de Jérusalem, deux monastères des environs de Damas sont évoqués 
comme lieux de résidence : Dayr Zakkā, où se rend Siméon d’Antioche, et un monastère de 
Murrān, où se retire David de Damas 58. Dayr Murrān est un lieu célèbre, non seulement mo-
nastique mais palatial : après qu’il eut servi de résidence aux califes omeyyades, l’émir toulounide 
Ḫumārawayh y fit construire un palais où il résida lors de son séjour en Syrie et il y fut tué 
en 282/896 59. La narration de David de Damas, qui évoque « l’un des monastères de Murrān 
(baʿḍ diyārāt Murrān) », permet de supposer que des monastères y fonctionnaient toujours à 
la même époque, vers 890. Jusqu’alors seul le monastère de Saint‑Théodore (de Nayrab ou de 
Dayr Murrān) y était connu 60. La retraite de l’évêque et du patriarche dans des monastères 
proches de Damas fournit un cas intéressant de relations entre la ville et la campagne environ-
nante. Le parallèle entre la retraite de ces ecclésiastiques dans des monastères extra-urbains 
et l’usage de résidences situées dans la Ġūṭa par les souverains successifs de Damas serait à 
approfondir.

	 Le fonctionnement de la justice ecclésiastique

L’abondance du lexique juridique constitue un trait frappant de la plainte (šakwā) de 
David de Damas. L’insistance sur la justice des autorités auxquelles il recourt évoque celle 
des pétitions d’époque toulounide ou fatimide retrouvées sur des papyrus égyptiens. Cette 
insistance passe par l’accumulation de termes synonymes tels que ʿadl (justice), inṣāf (équité) 
et ḥaqq (vérité, bon droit, justice) 61. Plus généralement, la structure et le formulaire de la 
plainte présentent des analogies avec ceux d’une pétition adressée à une autorité civile : l’eulogie 
aṭāla allāh baqāʾahuma wa-adāma saʿādatahuma (« que Dieu prolonge leur existence et fasse 
durer leur prospérité ») employée ici pour les patriarches d’Alexandrie et de Jérusalem est si-
milaire aux formules utilisées pour les gouvernants dans les pétitions 62. La plainte de l’évêque 
suit en outre la séquence allant de la narratio (exposition des injustices subies) à la precatio 
(demande d’intervention du destinataire pour réparer ces injustices) mise en évidence dans 
les pétitions sur papyrus, bien que sa structure soit plus complexe 63.

58.  Cf. infra n. 206 et 207 pour leur localisation (M, fol. 97vo).
59.  D’après Eutychios, Annales, p. 72.
60.  Binggeli, 2010, p. 101-102. La présence d’un monastère de Saint‑Théodore à Nayrab et à Dayr Murrān et 
les similitudes de localisation entre les deux toponymes ont conduit A. Binggeli à y voir un seul et même lieu.
61.  Cf. Vanthieghem, 2016, p. 189, l. 15 pour un exemple de ce lexique dans une pétition d’époque toulounide.
62.  Parallèle dans Vanthieghem, 2016, p. 189, l. 2.
63.  En effet, le fait que la plainte de David de Damas évoque sa venue auprès d’Élie de Jérusalem et des 
faits postérieurs suppose qu’elle a été rédigée après une première demande directe d’intervention faite en 
personne. La dimension narrative de la plainte en est renforcée. Sur les parties qui composent une pétition, 
cf. Vanthieghem, 2016, p. 185‑186.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…58

Cependant, au fil de la plainte, des références sont faites à la tradition proprement ecclésiastique. 
Une série de termes renvoie aux canons et à la tradition générale de l’Église : la « tradition » 
(sunna), les « saints canons » (al‑qawānīn al‑muqaddasa), les « règles de l’Église de Dieu » 
(rusūm kanīsat Allāh), dans une opposition entre le permis (al‑wāǧib wa‑l‑ǧāʾiz) et l’inter-
dit (lā yaǧib). D’autres termes renvoient davantage aux coutumes ou règlements particuliers. 
Ainsi, le comportement des patriarches antérieurs à Siméon constitue un usage (rasm). 
La décision de Théodose d’Antioche en ce qui concerne Damas est qualifiée de jugement 
(qaḍiyya) et s’appuie sur des fondements plus généraux pour faire elle-même autorité : les Canons 
des apôtres (qawānīn al‑salīḥīn), les règles de l’Église, ou simplement « les canons et les lois » 
(al-qawānīn wa-l-nawāmīs). Il se dessine ainsi une jurisprudence propre à Damas, s’articulant 
avec les canons à portée « œcuménique » des conciles.

La plainte de David de Damas emprunte donc certaines normes de rédaction en vigueur dans 
les pétitions contemporaines adressées à un représentant du pouvoir islamique. Faisant appel 
aux autorités ecclésiastiques, elle s’inscrit dans le même temps dans la continuité de la tradition 
ecclésiastique grecque dont elle constitue un prolongement en langue arabe. La récurrence du 
lexique juridique montre que le droit fournit une légitimité au plaignant. Dans ce contexte, le 
choix par David du terme de ruqʿa, désignant à partir du ixe siècle une « petite lettre » (et de là 
une pétition) 64, pour qualifier le document émis par Siméon, peut être un moyen de discréditer 
son adversaire, par contraste avec la qaḍiyya (jugement) de Théodose.

Les documents qui répondent à la plainte initiale adoptent comme critère central de jugement 
le respect ou la transgression des canons de l’Église. L’argumentation juridique, développée en 
particulier par Élie de Jérusalem dans le document 3, a ainsi pour source principale les canons des 
conciles, systématiquement cités et commentés en regard de chacun des griefs exposés par David 
dans sa plainte et examinés un à un par le patriarche de Jérusalem 65. Les citations des canons 
conciliaires préservées en arabe dans ces lettres sont précieuses pour l’histoire du droit canonique 
des melkites, encore mal connu 66. Ces citations, intégrées aux documents en 277/890‑891, sont 
en effet antérieures au plus ancien manuscrit connu contenant une collection canonique melkite 
en arabe (British Library oriental 5008, daté de nīsān 305/avril 918) 67. Les canons des apôtres et 
les canons des premiers conciles locaux ou œcuméniques, de Nicée à Chalcédoine, sont seuls 
cités dans le dossier, à l’exclusion des conciles postérieurs réunis entre le vie et le viiie siècle. 

64.  Khan, 1993, p. 306.
65.  Élie conclut ainsi la lettre 3 : « Voici mon opinion et mon propos sur ce dont s’est plaint Anbā David le 
métropolite, et ce n’est pas une chose que j’ai forgée ni inventée. Je n’ai fait qu’y suivre les saints canons, je 
les ai cités dans la présente lettre, et j’ai établi dans chaque section ce qui lui correspond d’après les canons de 
l’Église, qui sont la vérité qui illumine, le droit légitime le plus solide et ce que Dieu a mis dans les bouches de 
ses saints et de ses élus parmi les apôtres et le reste des Pères purs, pour convaincre ainsi ceux qui l’écoutent », 
etc. (M, fol. 114ro ; C, fol. 26vo).
66.  Sur les renouvellements apportés par les recherches récentes pour une période postérieure, voir Pahlitzsch, 
2016.
67.  Kaufhold, 2012, p. 226. La comparaison ponctuelle de deux citations de canons du document 3 
(M, fol. 106ro) avec le ms British Library oriental 5008 montre que le texte des citations diffère de celui de la 
collection canonique.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 59

Cette observation tend à confirmer l’idée avancée par Hubert Kaufhold selon laquelle les col-
lections canoniques melkites en arabe ont été traduites dans cette langue à partir de collections 
grecques anciennes qui ne contenaient pas les décisions des conciles les plus récents 68.

Malgré l’abondance du lexique et des références juridiques, la procédure observée lors du 
conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche ne se laisse pas aisément reconstituer. 
Le recours de l’évêque métropolitain aux deux autres patriarches contre le troisième, auquel 
il est hiérarchiquement soumis, ne semble pas répondre à une norme ecclésiastique connue. 
Selon les canons des conciles, lorsqu’un évêque est mis en cause, il doit être jugé par un synode, 
avec une possibilité d’appel 69. La procédure semble ici plus complexe, même si elle aboutit à la 
convocation d’un synode. Pour la comprendre, il faut distinguer deux conflits : le premier entre 
David et ses accusateurs à Damas, suscitant l’intervention du patriarche Siméon ; le second 
entre Siméon et David, ce dernier refusant les décisions prises par le patriarche, ce qui pro-
voque une série de conséquences.

Le premier conflit est relaté dans la première partie de la plainte de David : malgré son parti 
pris contre Siméon, le métropolite laisse entendre que les critiques d’une partie des habitants 
de Damas contre lui ont suscité l’intervention du patriarche d’Antioche, qui a écouté ces accusa-
tions dans son assemblée (maǧlis) et les a jugées recevables. Cette intervention patriarcale initiale 
paraît se rapprocher à la fois de la visite pastorale et du redressement des torts. David évoque 
à cette occasion les différends qui surviennent couramment entre les évêques et leurs ouailles, 
du fait des jugements et du droit rendu aux opprimés par les évêques 70. Le maǧlis convoqué par 
Siméon pourrait dès lors être assimilé à une instance judiciaire : les Damascènes mécontents de 
jugements rendus par leur évêque y feraient appel de la justice épiscopale auprès du patriarche 71. 
À la suite de cette « audience patriarcale », Siméon d’Antioche prend plusieurs mesures écono-
miques visant à limiter le pouvoir du métropolite (consignées dans une petite lettre ou ruqʿa), 
tout en intervenant dans les affaires ecclésiastiques de Damas et auprès du secrétaire de l’émir. 
Le document 2, émis par Michel d’Alexandrie, répond à David au sujet de ces premiers griefs 

– peut-être David lui avait-il fait parvenir une première lettre de plainte, non conservée.
Or David refuse de se soumettre aux mesures prises par Siméon et part pour Jérusalem. 

Cette contestation par David de Damas des décisions du patriarche Siméon ouvre un second 
conflit, qui fait l’objet des documents du dossier. Le refus de David est visiblement interprété 
par Siméon comme un acte d’indiscipline du métropolite. Dès lors, le patriarche décide de 
suspendre David, interdisant au clergé et au peuple de Damas de reconnaître l’autorité de celui‑ci. 

68.  Kaufhold, 2012, part. p. 231.
69.  Canon 74 des apôtres : Metzger, Les constitutions apostoliques, p. 302-303 ; canons 12 et 14 du synode 
d’Antioche : Joannou, Discipline générale, p. 114 ; canon 6 du concile de Constantinople I : Alberigo, Les conciles, 
p. 92‑93.
70.  M, fol. 95ro.
71.  La justice épiscopale aux premiers siècles de l’Islam est l’un des aspects de la justice ecclésiastique 
étudiés par M. Tillier pour les Églises syro-orthodoxe (jacobite) et syro‑orientale (nestorienne), Tillier, 2017, 
p. 468 sq. ; une telle étude n’existe pas, à notre connaissance, pour l’Église melkite.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…60

C’est à ce stade du conflit que David, informé de son éviction depuis Jérusalem, rédige la lettre 
de plainte conservée (document 1). Le document 3, émis par Élie de Jérusalem, répond point 
par point à l’ensemble des griefs qui y sont exposés par une argumentation plus développée que 
dans les autres documents. Il est signé et approuvé par quatre évêques, mais l’échelonnement 
sur deux mois des dates des signatures fait penser à un avis patriarcal ratifié après coup par 
les évêques plutôt qu’à la réunion d’un synode. De cette même étape du conflit doivent dater 
les deux premières lettres envoyées respectivement par Élie de Jérusalem (avant Pâques 890) 
et Michel d’Alexandrie à Siméon d’Antioche, non conservées 72. Leurs interventions auprès 
du patriarche d’Antioche par l’envoi d’une lettre peuvent être comprises comme une tentative 
de médiation pour régler le conflit par la conciliation, à l’instar de l’arbitrage souvent rendu 
en guise de jugement par les évêques de l’Antiquité tardive 73.

Malgré le soutien apporté par les deux patriarches d’Alexandrie et de Jérusalem à David 
(documents 4 et 5) et les premières lettres qu’ils envoyèrent au patriarche d’Antioche, il semble 
clair que Siméon continua à contrôler l’Église de Damas. En effet, dans les documents 6 et 7, 
Michel d’Alexandrie puis Élie de Jérusalem évoquent l’obstination de Siméon et l’exhortent 
à se réconcilier avec David.

Siméon d’Antioche se trouve dès lors en butte au soutien des deux autres patriarches à 
David, en plus de l’opposition d’une partie du peuple de Damas à son autorité (d’après la fin 
du document 1). L’appendice rédigé à la suite du document 7 par David lui‑même permet de 
comprendre qu’à la réception des lettres 6 et 7, Siméon ouvrit une procédure canonique de 
justice ecclésiastique en décidant de convoquer un synode pour juger le cas de David 74. Selon 
David, Siméon forgea une fausse accusation, l’attribua à une requête présentée à lui par les 
habitants de Damas et l’appela katègoria (qaṭiġuryās) : ce dernier terme est celui qu’emploient les 
canons des conciles pour désigner l’accusation portée devant un synode 75. Face aux résistances 
que rencontrait Siméon, la convocation d’un synode lui permettrait d’appuyer ses décisions 
contre le métropolite sur l’autorité collégiale des évêques. David précise que Siméon joignit 
cette katègoria à ses lettres aux deux patriarches et à d’autres, ce qui renvoie probablement aux 
lettres qu’il envoya aux évêques afin de les convoquer au synode.

Un écho de cette convocation se lit en effet dans la lettre 8 envoyée par les habitants 
d’Antioche à leur patriarche Siméon. Les Antiochiens écrivent qu’ils ont appris le désaccord 
survenu avec David, qui a fait passer Siméon de la sollicitude à l’hostilité envers lui. Ils étaient 

72.  La lettre du patriarche de Jérusalem à Siméon est mentionnée par David dans sa plainte (M, fol. 98vo).
73.  Rapp, 2005, p. 245 ; Tillier, 2017, p. 414‑417. 
74.  Le texte arabe de cet appendice est le suivant (M, fol. 125vo-126ro ; partiellement C, fol. 74ro) : 
فَ أن يلفق معايباً ويتحرّض لموجها  تَكَلَّ إذ كان على غير حقّ،  فِعْلَهُ ولا قبلا رباطه،  أنّما قد خاطباه ولم يجيزا  إليه، وعَلِمَ  الكتب  فلمّ وصلت هذه 
ويتقوّل كذباً عليه وينسبه إلى أهل دمشق أنهم رفعوا ذلك إليه، فسمّها قطيغورياس، وأنفذها في آخر كتابه إلى البطريركين وغيرها كتبه، فلمّ أن وردت 
هذه الكتب وفهمناها عَلِمْنَا أنّ الرجل قد خرج من حدّ الديانة وبلغ الغيط إلى ترك الإنصاف، وآيَسْتُ من رجوعه إلى شيء ترجع إليه أهل المعرفة 
البطريرك ويحضر معهما من أبرشيتهما  إيليا  أنبا  البطريرك أسله الجنوب معي ليجتمع مع  أنبا ميخائيل  والدين، تكلّفتُ الخروج إلى مصر قاصداً إلى 
ع سوندس  من الرؤساء لينظروا فيما بيني وبين مَن قد أَخْرَجَه هواه إلى ما قد أَخْرَجَه مِن أمري. فلمّ أَن اتّصل خبري بأَهل أَنطاكية وحَرْمُه لي، على جَْ

الكرسّي، كتبوا الي )م(/ اليه )ك( كتاباً هذه هي نُسْخَتُه.
75.  Cf. par exemple le canon 6 du concile de Constantinople I, Alberigo, Les conciles, p. 90‑93.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 61

restés incertains de la véracité de cette nouvelle, jusqu’à ce qu’elle leur fût confirmée par une 
lettre de Siméon parvenue à l’évêque Anastase contenant sa décision de réunir un synode pour 
examiner l’affaire 76. Les habitants d’Antioche prennent parti en faveur de David de Damas, 
raison pour laquelle leur lettre est intégrée au dossier.

L’appendice au document 7 révèle enfin que David, perdant espoir dans un retour de Siméon 
à la justice, décida de partir pour l’Égypte auprès du patriarche Michel, à qui il demanda de 
se réunir avec le patriarche Élie, en présence d’évêques de leurs deux éparchies (ici synonymes 
de patriarcats), pour examiner l’affaire. Tandis que Siméon convoque le synode d’Antioche, 
David de Damas demande donc la réunion du synode d’Alexandrie et de Jérusalem. Le dossier 
ne va pas au-delà de ce point du conflit : la tenue effective du ou des synodes et leur issue nous 
sont inconnues.

La plainte (document 1) précise que le jugement de Théodose d’Antioche daté de 876 avait 
été fait au « synode des deux éparchies » 77, qui désigne cette fois les patriarcats d’Antioche et de 
Jérusalem. Effectivement, la copie du jugement (document 9) contient la liste des douze évêques 
réunis à Damas autour des deux patriarches Théodose d’Antioche et Théodose de Jérusalem, 
témoignant d’une décision synodale collégiale des évêques du patriarcat d’Antioche 78 ; au bas du 
jugement figure l’approbation de cette décision par quatre évêques et un syncelle du patriarcat 
de Jérusalem. Ce « synode des deux éparchies » remonte probablement à une tradition ancienne, 
car il fait écho au canon 14 du synode d’Antioche (341) qui prévoit la convocation d’évêques de 
la province voisine pour trancher un jugement incertain 79. Qu’il s’agisse du fonctionnement de 
la justice ecclésiastique ou des circulations des membres de la hiérarchie ecclésiastique melkite, 
les frontières administratives entre patriarcats paraissent ainsi atténuées par la pratique.

Outre la procédure interne à l’institution ecclésiastique, Siméon d’Antioche s’adresse par deux 
fois aux autorités civiles islamiques. D’après le document 1, Siméon se rend en premier lieu auprès du 
secrétaire de l’émir du pays (kātib amīr al-balad) pour discréditer à ses yeux le métropolite David 80 ; 
après le départ de David de la ville, il fait comparaître devant le souverain (sulṭān) et emprisonner 
certains de ses opposants 81. Ces deux personnages ne sont pas nommés. Damas faisant alors partie 
du domaine toulounide, le terme de sulṭān peut désigner l’émir Ḫumārawayh (270‑282/884‑896), 
fils d’Aḥmad b. Ṭūlūn, ou l’un de ses représentants locaux. On ne peut exclure l’éventualité que 
son secrétaire ait été chrétien. Le titre d’amīr al‑balad présente, lui, une connotation locale : il peut 
être celui d’un émir toulounide, mais aussi celui d’un chef local de la cité, à l’instar du raʾīs al-balad 

76.  M, fol. 126vo : « ce que nous avons appris dans ta lettre adressée à l’évêque Anbā Anastase (Anasṭāsī) – 
que Dieu le protège – sur ta détermination à réunir un synode pour qu’il considère attentivement son cas »

)ما وقفنا عليه من كتابك الوارد على أَنبا أَنسطاسي الأسُقف، أَسعده الله، من اعتزامك على جَْع سوندس يُنعم النظّر في قضيّته(.
77.  M, fol. 96ro.
78.  Sous réserve de l’identification de certains des toponymes de la liste de douze évêques avec des sièges 
épiscopaux connus du patriarcat d’Antioche.
79.  Canon 14 : Joannou, Discipline générale, p. 115-116 ; Flusin, 1998, p. 510.
80.  M, fol. 97vo.
81.  M, fol. 100ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…62

amené à jouer un rôle politique de premier plan à Damas à partir de la seconde moitié du xe siècle 
au côté des aḥdāṯ, « jeunes gens » organisés en milices 82. Or Siméon d’Antioche compte parmi ses 
partisans des aḥdāṯ 83. L’identification d’un pouvoir urbain derrière cette unique occurrence d’un 
amīr al‑balad reste toutefois très hypothétique. Malgré ces deux recours de Siméon d’Antioche, la 
présence des autorités islamiques demeure notablement discrète au fil du dossier, alors même que 
Damas occupait une place importante dans l’entité politique toulounide 84 : dans ce cas de conflit 
entre clercs, la justice ecclésiastique paraît organisée indépendamment du pouvoir civil.

	 Des enjeux économiques

Le conflit naît d’abord, à en croire les griefs de David de Damas, de la remise en cause par 
Siméon d’Antioche du pouvoir de l’évêque dans sa propre cité. Pourtant, ce conflit politique 
et hiérarchique se double d’enjeux économiques. Ces derniers occupent déjà une place centrale 
dans le jugement daté de 876 (document 9), qui discute de l’administration des revenus de 
l’Église (tadbīr mustaġallāt al‑kanīsa), motif récurrent de conflits à Damas 85.

Dans sa plainte, David reproche d’abord au patriarche Siméon d’agir contrairement aux 
canons et au jugement de Théodose d’Antioche en choisissant lui-même des économes (aqānima) 
parmi les laïcs 86. Le jugement de Théodose (document 9) stipulait en effet que le choix des 
économes devait être opéré au sein du clergé et par le métropolite 87. David se plaint ensuite 
de plusieurs mesures prises par Siméon qui tendent à l’écarter de la gestion économique de 
son Église : la suppression de son nom des documents et contrats concernant les biens et les 
domaines de l’Église, pour les mettre au nom des économes ; l’allocation qui lui est faite d’un 
salaire ou traitement, associée à l’interdiction d’être accompagné de plus de trois disciples 
et de deux montures – ce qui peut être interprété comme une mesure somptuaire visant à 
limiter le train de vie épiscopal ; la remise en cause du statut et du fonctionnement du four 
ou boulangerie (furn) de l’Église, en supprimant la redevance (qabāla) que ce four rapportait.

La plainte de David présente donc en filigrane un évêque très impliqué dans les affaires 
économiques de sa métropole et dont la politique a rencontré des résistances, au point que 
derrière l’antagonisme entre Siméon et David, un conflit entre l’évêque et les laïcs de Damas 
se laisse deviner 88. Il n’est pas impossible que ce que David dénonce comme une ingérence du 

82.  Havemann, 1989, p. 233 et 235.
83.  M, fol. 95ro.
84.  C’est à Damas qu’Aḥmad b. Ṭūlūn ordonna la réunion d’un congrès de notables musulmans en 883, que 
Ḫumārawayh entra à la suite de son général Saʿd al-Aysar après la bataille des Moulins (hiver 885) et qu’il 
fut assassiné en 896. Voir Bianquis, Tillier, 2012, p. 207-210 ; Hasan, 1933, p. 113.
85.  Un passage d’Ibn ʿ Asākir pourrait aussi faire référence à un conflit à propos des églises à Damas, mais le 
contexte n’en est pas explicité, Ibn ʿ Asākir, Tārīḫ madīnat Dimašq, p. 127 ; La description de Damas, p. 216-217.
86.  L’économe (oikonomos) était un clerc, habituellement un prêtre, chargé de l’administration des propriétés, 
des revenus et des dépenses du siège épiscopal. The Oxford Dictionary of Byzantium, s.v. « Oikonomos », p. 1517.
87.  M, fol. 133vo-134ro ; même prescription dans le jugement antérieur de Job d’Antioche, auquel Théodose 
fait référence fol. 132vo.
88.  Cf. supra.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 63

patriarche dans les affaires de son siège épiscopal soit la conséquence d’un mécontentement 
de certains laïcs face à la mainmise du métropolite sur l’administration économique de l’Église. 
Une allusion unique aux « musulmans » auxquels David de Damas retira la gestion du four de 
l’Église pour la confier à des chrétiens permet de supposer que des musulmans pouvaient faire 
partie, aux côtés des chrétiens, des habitants de Damas faisant appel à Siméon d’Antioche 89. 
La décision de choisir des économes parmi les laïcs serait alors un moyen pour Siméon de 
contrebalancer le poids du métropolite. Schématiquement, les deux camps en présence seraient 
d’une part le patriarche et son assemblée attentifs à un « groupe d’habitants et de jeunes gens 
(aḥdāṯ) de Damas », d’autre part le métropolite soutenu par un « groupe de notables de la ville » 90. 
Cette division contraste avec les factions évoquées dans le jugement de 876, qui s’opposaient 
en fonction de leur lieu de culte, les fidèles de Saint‑Cyprien (Mār Qibryān) contre ceux de 
Sainte‑Marie (Mart Maryam) en particulier 91.

Les enjeux économiques du conflit sont particulièrement soumis à la tension entre norme 
et pratique. Au regard de la norme édictée par les canons des conciles et les canons des apôtres, 
c’est bien à l’évêque de la cité que revient la gestion des biens de son Église 92, pour laquelle 
il est chargé de nommer un économe parmi les clercs 93. Cette norme générale est redoublée 
par la norme locale issue du jugement de Théodose, qui précise les modalités du choix des 
économes et leurs attributions à Damas 94. Enfin, David souligne que l’intervention des laïcs 
dans les questions économiques est contraire à l’usage 95.

L’ensemble du dossier témoigne d’une certaine puissance économique de l’Église melkite 
à Damas à la fin du ixe siècle : aux églises et aux bâtiments attenants (la résidence ou qilliyya 
du métropolite) s’ajoute une boulangerie génératrice de revenus, des propriétés (ḍiyāʿ), des 
monastères hors de la ville, et les trésors des églises 96. La boulangerie ou « four de l’Église » 
bénéficie d’une autonomie de fonctionnement, apparemment réglée par la coutume, par rapport 
au marché local, du moins quant au prix de vente du pain 97. Elle fournit du pain à la fois pour 
les besoins liturgiques (consécration de pains levés) et pour la vente à un prix inférieur à celui 
du marché. Selon David de Damas, les revenus rapportés à l’Église par ce four se sont consi-
dérablement accrus grâce à son action, au moyen de ce qui se comprend comme le passage 
d’une redevance annuelle fixe à une redevance variable, équivalant au versement à l’Église de 
l’ensemble des bénéfices réalisés (al‑faḍl, littéralement le « surplus »). L’aménagement par Siméon 
d’une église dans sa maison pose la question de l’existence d’églises ou de chapelles familiales, à 
laquelle Théodose d’Antioche faisait probablement allusion dans le jugement de 876 lorsqu’il 

89.  M, fol. 96vo-97ro.
90.  M, fol. 95ro-vo.
91.  Document 9, M, fol. 131ro.
92.  Canons des apôtres 38 et 41 (cités dans le document 3) : Metzger, Les constitutions apostoliques, p. 286-289.
93.  Canon 26 du concile de Chalcédoine (cité dans le document 9) : Alberigo, Les conciles, p. 224-225.
94.  M, fol. 133vo-134vo.
95.  M, fol. 95vo.
96.  Les églises et leurs trésors (vases sacrés) sont évoqués dans la lettre 9, M, fol. 134ro.
97.  M, fol. 97ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…64

déplorait que « certains rappellent qu’ils possèdent les églises de Dieu comme héritage de 
leurs pères » 98. Ces passages peuvent faire référence aux fondations privées d’églises ou d’ora-
toires, phénomène majeur dans le christianisme byzantin à partir du vie siècle 99. Le contrôle 
des grandes familles damascènes sur les églises est une piste de recherche à approfondir.

	 Conclusion

Hiérarchie ecclésiastique, justice et économie : les trois domaines explorés à partir de ce 
dossier inédit, et en premier lieu de la plainte initiale du métropolite de Damas, documentent 
chacun un aspect de la place de l’Église melkite en tant qu’institution dans la société du ixe siècle, 
notamment à Damas. Le dossier de David de Damas et de Siméon d’Antioche apporte des 
éléments biographiques et géographiques à notre connaissance lacunaire de la hiérarchie 
ecclésiastique melkite. Il illustre l’existence de modalités de règlement des conflits au sein de 
l’Église melkite à l’échelle des trois patriarcats d’Antioche, de Jérusalem et d’Alexandrie, au sein 
de l’aire alors soumise à la souveraineté toulounide. La plainte initiale est suivie de réponses 
et d’avis juridiques qui témoignent d’un processus d’élaboration continue du droit, en même 
temps que de la centralité des canons des conciles comme référence juridique. Le règlement 
de ce conflit ecclésiastique apparaît largement indépendant du pouvoir civil, auquel il n’est fait 
recours que marginalement. Sous la rhétorique juridique et religieuse apparaît enfin l’enjeu 
des ressources économiques, dont le contrôle oppose les habitants de Damas tout au long du 
ixe siècle.

L’édition de l’intégralité du dossier « David de Damas » permettra d’affiner l’analyse des 
nombreux échos d’une lettre à l’autre, et donc la compréhension d’ensemble de cette série de 
documents. L’exploitation des données historiques de ces textes n’est qu’amorcée ici et doit 
se poursuivre non seulement pour leur apport à l’histoire de l’Église melkite, mais pour leur 
éclairage inédit sur l’histoire économique, sociale et religieuse de la Syrie au ixe siècle.

	 Édition et traduction du document 1 : plainte de David de Damas 100

	 Règles d’édition et de traduction

	 Manuscrits et folios
Le texte et la traduction comportent les numéros de folios des deux manuscrits, indiqués 

entre crochets, en romain pour M, en italique pour C.

98.  Document 9, M, fol. 130vo.
99.  Flusin, 1998, p. 491-493.
100.  Je remercie Mtanos Awwad (université de Balamand), qui m’a apporté à distance une aide précieuse 
pour améliorer l’édition du texte arabe du document 1, mais aussi pour déchiffrer et transcrire le texte des 
huit autres documents du dossier. Je n’aurais pu mener à bien cette étude sans sa collaboration efficace et sa 
compétence. Mes remerciements vont également à Anne-Marie Eddé et Mathieu Tillier qui ont relu avec 
attention ma traduction et ont contribué à la corriger et à l’améliorer sur bien des points.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 65

Milan, Biblioteca 
Ambrosiana X 201 sup.

Cambridge, Westminster College, 
Apostolic Constitutions palimpsest, 

WGL 9/2

Folio M Folio C

Édition م ك
[94ro] [43 vo]

Traduction M C

	 Notes du texte arabe
Les notes du texte arabe portent uniquement sur l’édition. La lettre م (M) y désigne le 

manuscrit de Milan qui a servi de base à l'édition ; la lettre ك (C) le palimpseste de Cambridge. 
Lorsque l’édition a retenu une leçon du manuscrit C qui semblait meilleure, il est précisé en 
note : التصحيح من ك.

	 Langue, graphie et orthographe
Le but est de restituer le texte le plus lisible possible, tout en respectant les particularités de 

la langue originale. Quand un mot n’est pas conforme à la grammaire ou à la syntaxe classique, 
il est laissé tel quel dans le texte et corrigé en note : كذا في م وك، والصواب.

Toutefois, en cas d’erreur de copie manifeste, c’est l’inverse qui est fait et la leçon du manus-
crit est donnée en note : )في الأصل )م ou في م وك. Exemple : انطاكة (M) est corrigé en أنطاكية (édition).

Les points diacritiques étant parfois manquants, l’édition les supplée, avec une indica-
tion en note en cas de lecture incertaine. Les manuscrits ne comportent aucune vocalisation, 
ni šadda. Celles-ci sont indiquées dans l’édition lorsqu’elles évitent une ambiguïté de lecture 
ou facilitent cette dernière.

La hamza, totalement absente des manuscrits, est systématiquement restituée dans l’édition, 
dans le souci de faciliter la lecture. Exemple : الرؤساء (édition) pour الروسا (M, C). Lorsqu’elle est 
notée par un yāʾ dans les manuscrits, la hamza est également restituée : مائة (édition) pour ماية 
(M, C).

La modernisation de l’écriture du alif (alif maqsūra) est systématique pour la finale des 
verbes, sans indication en note : استدعى (édition) pour استدعا (M, C). Elle est précisée en note 
dans les autres cas : الشكوى (édition) pour الشكوا (M, C).

	 Ponctuation
Le manuscrit porte des signes de ponctuation (point dans un cercle ou quatre petits traits), 

mais ceux-ci ne correspondent pas toujours à la ponctuation de la phrase. La ponctuation 
(points et virgules) est donc ajoutée dans l’édition.

	 Règles et notes de la traduction française
[ ] : mots ajoutés pour la compréhension du texte.
( ) : transcription arabe ou grecque de certains mots.
Les notes de la traduction française sont à teneur explicative et fournissent des éléments 

de commentaire, lexical en particulier.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…66

	 Texte

]شكوى أنبا داويد مطربليط دمشق[
100r o – 94r o في مخطوط ميلانو )م(

46v o – 43r o في مخطوط كمبريج )ك(

]43ro[ ]94r o[ بسم الآب والابن وروح 10  القدس إلاه 10  واحد 10 .
إيليا  أنبا  وإلى  الإسكندرية  بطريرك  ميخايل  أنبا  إلى  دمشق  مطربليط  داويد  أنبا  اشتكاه  الذي  الشكوى 10   نسخة 

بطريرك بيت المقدس مِنْ فِعْل أنبا سميون بطريرك أنطاكية، وما حكما به في ذلك وأثبتا خطوطهما فيه.
للأنبين الفاضلين المباركين، أنبا ميخايل بطريرك الإسكندرية وأنبا إيليا بطريرك بيت المقدس، أطال االله بقاءهما 
 ]94v o[  10 لَ لكرسي خدمة القدّيس ماري حنانيا السليح وأدام سعادتهما 10 ، من أنبا داويد المذنب الذي برحمة االله أُهِّ

بمدينة دمشق.
به وارتكبه من  أنطاكية 10  وما عاملني  أنبا سميون بطريرك  نالني من  ما  أكرمكما االله، أشتكي  إليكما،  إنّي صرت 
ـنَّة والقوانين، وأسألكما 10  تقضيا 10  النظر في ذلك والحُكْمَ لي وعليّ في ذلك بما يجب الله 11   أمري مـمّا يخالف السُّ

عليكما في ذلك من إيثار الحقّ 11  والقول بالعدل والإنصاف وما يوافق رسوم كنيسة االله وقوانينها.
والذي أشتكيه أنّ أنبا سميون بطريرك أنطاكية عاملني به وارتكبه من أمري، مـمّا لم أر 11  له واجباً ولا جائزاً 11 ، 
أنّه لمّا قَدِمَ إلى مدينة دمشق، التي هي كرسيّ 11 ، لم يستعمل السـنّة الواجبة على كلّ ]95r o[ رئيس يريد الدخول إلى 

م بلا استئذان 11  في ذلك، واستعمل الجفاء والتغافل عن الواجب. مدينة من مدن الرؤساء، وتقدَّ

 في م: رو. .101
 كذا في م، والصواب: إله. .102

 من »بسم الآب« إلى »واحد«: وردت هذه الجملة في ك: بسم الله الرحمن الرحيم. .103
 في م وك: الشكوا. .104

 في م: سعادهما، والتصحيح من ك. .105
 السليح: كلمة مكرّرة في م في بداية الصفحة التالية. .106

 في م: أنطاكة. .107
 في م: واسلكاما، ك: اسلكما. .108

 في م: تقصيا، ك: بقضى. .109
 في م: الله، والتصحيح من ك. .110

 في ك: للحق. .111
 في م: ارى، ك: اراه. .112

 في م: جايز، والتصحيح من ك. .113
 في م وك: كرسيي. .114

 في ك: ويتقدم بالاستيذان. .115

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 67

ه وجلالتَه 11 ، وسألتُه  ]43v o[ فعاملتُه بما يحسن ولم أقابله بفعله، وخرجتُ بجماعة معي فاستقبلته وأظهرت برَّ
دْتُ ممّن تقدّمه من البطاركة أَن أَفعله به. فامتنع من ذلك، فصار إلى منزله، وأَعَدَّ  النزول عندي على الرسم الذي عُوِّ
له مجلساً واستدعى إليه قوم 11  من أهل دمشق وأحداثهم، ممّن 11  جرت بيني وبينهم أسباب 11  قد دعتْهم إلى منافرتي 
الرؤساء وبين رعاياهم من أحكام يحكمونها عليهم وحقٍّ يستخرجونه  بين  يزال يجري  والانحراف عنّي، مثل ما لا 
الرئيس ينجو 12    ]95v o[ من ظالمهم لمظلومهم وأردت يلزمونهم بجرير ما يكون منهم، وغير ذلك ممّا 12  لا يكاد

منه فيما بينه وبين رعيته.
وإنّه بسط هذا الصنف 12  مجلسه وقرّبهم إليه، وأصغى إلى قولهم وسمعهم على عنادي ومقاومتي، وأَطلق لهم 
بسط ألسنتهم في مجلسه ومطالبين بما لا يجب ولا يجوز أن يُطالَب به الرؤساء ولا يُذكَر ولا يمتثله ولا يطلق لأحد 

ة كنيسة ونفقات وأشباه ذلك. من الرعية الانبساط به 12  مِن ذِكْر غلَّ
يتقوّل عليّ  بما عليه ممّن  بما 12  ظهر من هذا الأمر منكرين  إليه مستعظمين  المدينة صاروا  وإنّ قوماً من وجوه 
ويبسط لسانه بما يبسطه مناكرين بجشع أفعالي وإيثاري. فأنكر ذلك عليهم واستخفّ ببعضهم وأَسمعه المكروه، وأَحْرَمَ 
ده وتواعَده بحرمه وإشهاره، وأَمَرَ بإخراج بعضهم من مجلسه بالعنف والاستخفاف والضرب. بعضهم ]44r o[ وتهدَّ
وعمد إلى قضية أنبا ]96ro[ تدوسة 12  البطريرك كان قَبْلَهُ على أنطاكية، رحمه االله 12 ، قضا بـها على أهل دمشق 
موافقةً لقوانين السليحين ورسوم الكنيسة، وقد جَوّد فيها المقالة والسلامة بينهم وزال عنهم ما كانوا عليه من التحارب 
من  معهما  حضر  ومَن  عنه،  االله  رضي  المقدس،  بيت  بطريرك  تدوسة  أنبا  بحضرة  القضية  هذه  وكانت  والانشقاق. 
سنودس 12  الأبرشيتين واستصوبوها 12  وارتضو 12  بها وأثبتوا خطوطهما فيها بالحروم واللعن المؤكّد على كلّ من 
في  يده  خطّ  كتب  الكرسيّ،  هذا  بَطْرَكَة  سميون 13   أنبا  تقدّم 13   ولمّا  منها.  شيء 13   أو  يغيّرها  أو  يفسخها  أو  نَقَضَها 

 في ك: واجلالته. .116
 كذا في م وك، والصواب: قوماً. .117

 في ك: ومن قد. .118
 في م: السيات، والتصحيح من ك. .119

 في م: ما، والتصحيح من ك. .120
 في م وك: ينجوا. .121

 في م: الكنف، والتصحيح من ك. .122
 من »ولا يطلق« إلى »به«: ساقط من م. .123

 في ك: لما. .124
 في ك: ثدوسة. .125

 الله: ساقط من م. .126
 في ك: سوندس. .127

 في م: واصتصوبوها، والتصحيح من ك. .128
 كذا في م وك، والصواب: ارتضوا. .129

 كذا في م وك، والصواب: شيئاً. .130
 في ك: تقلد. .131

 في م: سيمون. .132

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…68

كلّ  أَيضاً  وأَحْرَمَ ولعن  الكنيسة 13 ،  للقوانين ونواميس  أنها موافقة  لها وشهادته عليها  إيّاها وإجازته  بتصويبه  أسفلها 
من نقضها أو غيّر شيء منها.

يشاء وكيف  بما  القضية متى 13  شاء ويحكم  تفتيح  له  أنّ   ]96v o[ الوقت وتغييرها وذكر  نَقْضَها في هذا  فحاول 
مِنْ تصييره 13  أقانمة  بآنيّة قانون زمانه، وكتب رقعة أشرط فيها شروطاً مخالفة لهذه القضيّة والقوانين،  شاء. وادّعى 
من العلمانين 13  على الكنيسة خلافاً  ]44v o[ لما تأمر به القوانين والقضية التي كتب خطّه فيها، وأن يخرج اسمي من 
وثائق الكنيسة وقبالات مستغلاتها وضياعها وأن يكون ذلك جائز 13  له وباسم الأقانمة دوني. وقدّر لي دِيارِيَّة على 
سبيل الأجرة مِنْ مال 13  كنيستي، واشترط عليّ أن لا يكون معي إلّ ثلاثة 13  تلاميذ ودابّتين، ولا أتجاوز ذلك. وحدّد 

عليّ في هذا ما لم يُشترَط في قانون ولا قضية ولا يجب أن يُشترَط على أحد من الرؤساء مثله.
المسلمين  يدي  في  الفرن  هذا  كان  وقد  قبالة.  بغير  الكنيسة ساحاً  فُرْنُ  يكون  أن  الرقعة  في هذه 14   أيضاً  وشَرَطَ 
القربان وبيعه فيه ]97r o[ ويؤدّون قبالته في كلّ سنة أربعين ديناراً، وكان الشرط لهم فيه أن يبيعون 14   يتولّون عمل 
الابرسفرا على سُـنّة لم تزل معروفة بدمشق قديماً وحديثاً، وهو أن يباع الابرسفرا على ثلثي ما يسعّر السلطان، أعزّه االله، 

السلجن الذي يباع في السوق.
فعنيت 14  بإخراج هذا الفرن عن يدي المسلمين وصيّرته إلى ثقة مَن 14  مِن النصارى ويتولون 14  عمله وتنظيفه 
جيّد 14  وصيانته ممّا كان عليه ممن لا أحب ذكره. ولم يتهيّأ لي ذلك إلّ بعد مشقّة وكثرة غمّ وعناء ومقاومة مَن كنت 
أكره مقاومتهم. ]45r o[ فأثبَتُّ الشرط فيه على ما لم يزل عليه جارياً من السعر على ثلثي السلجن، فصار ما يفضل 
مة للكنيسة. فرأى  رة مسلَّ الكنيسة، فبلغ فضله على هذا الشرط مائتين وثلثين ديناراً خالصة موفَّ إلى  بعد ذلك رجعاً 

أنبا سميون 14  البطريرك أن يخسّر الكنيسة هذا المقدار ]97v o[ ويعطّل 14  رسماً 14  لم يزل لهذا الفرن.

 الكنيسة: ساقط من م. .133
 في م وك: متا. .134
 في ك: تصيره. .135

 كذا في م وك، والصواب: العلمانيين. .136
 كذا في م وك، والصواب: جايزاً. .137

 في الأصل )م(: ما. .138
 في ك: ثلث، وفي م: ثلثة. .139

 هذه: ساقط من م. .140
 كذا في م وك، والصواب: يبيعوا. .141

 إضافة في م: ان. .142
 من: ساقط من م. .143

 في م: ويتلون، ك: يتولوا. .144
 جيد: ساقط من ك. .145

 في م: سيمون. .146
 في م: تعطل، وك: ىعطل. .147

 في م: رسم، والتصحيح من ك. .148

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 69

وإنّه مع هذا أجاز لنفسه الرباط والحلّ لمن أحبّ من أهل الكنيسة بدمشق، وكذلك تولية وعزل من رأى. وأظهر 
إلى  صار  حتى  مثله  بهذا  يكتب  ولم  عامل،  أو  له  وكيل  بمنزلة  وأنّي  دوني،  به  والأولى 15   الموضع  صاحب  أنّه 14  

كاتب 15  أمير البلد، أعزّه االله، فبرّه وألطفه وأغراه 15  بي وحمله على مكروهي 15 .
ى ليصوم فيه 15 . وعزمت على المصير 15  إلى  ير المعروف 15  بزَكَّ ثم حضر وقت 15  الصوم المبارك فخرج إلى الدَّ
ن أَسْمَالُهم البغي والنميمة والكذب والتزيّد في القول والسماعات  بعض ديارات مُرّان فكثر اضطراب الكنيسة وظهر ممَّ
للباطل. فكرهتُ أن يشتعل الشرّ ويكثر، فآثرتُ الخروج إلى بيت المقدس والمقام في بعض دياراتها وترك القوم إلى 
أن يراجع االله بهم ويعودوا إلى ما كانوا عليه من الهدوء 15  والسلامة، ]98r o[ وأملت أن يكون في ذلك صلاحا 15  

وقطعٌ لما قد جرى، فخرجت وقد ربطت شمّاسين لهفوات كانت لهما ]45v o[ وأسباب استوجبت ذلك عليهما.
بعد أن صرت إلى أنبا سميون البطريرك بدير زَكّى أريد تعريفه ذلك وما عزمت عليه ودبّرته، واحتجب عنّي ولم 
يؤذن لي بالوصول إليه. فخرجت حينئذ ذلك الوقت 16  قاصداً 16  إلى بيت المقدس مؤثراً 16  للبعد 16  من السجس، 

ومتخوّفاً مِن وقوع الانشقاق بين أهل الكنيسة أن يجري بحضرتي.
فقبل أن أصل إلى بيت المقدس وردتْ عليّ كُتُب أهل دمشق يعلموني بأنّه قد حلّ الشمّاسين، وكتب إلى جماعة 
أنّه ليس لي على أحد منهم 16  رباط، وأنّ كلّ من يقبل مني رباط 16  أو يقرأ لي كتاباً 16  أو يمتنع  الإقليرس يعلمهم 

من دخول الشمّاسين إلى المذبح معهم 16  فهو مربوط.

 في ك: بانه. .149
 في م وك: الاولا. .150

 إضافة في م: الامير. .151
 في م: عراه، والتصحيح من ك. .152

 في م وك: خطر وهي. .153
 وقت: ساقط من م. .154

 في ك إضافة في الحاشية: بدير ماري. .155
 فيه: كلمة مكرّرة في م. .156

 كذا في م وك، والصواب: المسير. .157
 في م وك: الهدوا. .158

 كذا في م وك، والصواب: صلاحٌ. .159
 ذلك الوقت: ساقط من ك. .160 

 في م: قاصد، والتصحيح من ك. .161
 في م: موثر، والتصحيح من ك. .162

 في م: للعيد، والتصحيح من ك. .163
 في ك: منهما. .164

 كذا في م وك، والصواب: رباطاً. .165
 في م: كتاب، والتصحيح من ك. .166

 من »دخول« إلى »معهم«: وردت هذه الجملة كذا في ك: »دخول المذبح مع الشماسين المربوطين«. .167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…70

]98v o[ وعزمتُ على  فِعْلَه هذا  االله،  أسعدَه  المقدس،  بيت  بطريرك  إيليا  أنبا  إلى  فلمّا صحّ ذلك عندي شكوت 
الشخوص إلى أنبا ميخايل بطريرك الإسكندرية، عمّرَه االله 16 ، لأعرّفه 16  أيضاً ما عاملني 17  به هذا البطريرك.

فسألني البطريرك أنبا إيليا، عمّرَه االله وأكرمَه، المقام قبله، إلى أن يكتب إلى أنبا سميون 17  البطريرك، أَصلحَه االله، 
كتاباً يعرّفه ظلمه وتعدّيه فيما فعله ويردّه إلى ما توجبه 17  القوانين ورسوم الكنيسة. وكتب إليه في هذا ممّا 17  يجب. 

وإلى أن يصل الكتاب ويعود الجواب حضر عيد الفصح المبارك.
من  معه  حضر  ومَن  وتوسّطها  فنزلها  القاثوليقي  بكنيسة  قليتي  إلى  جاء  البطريرك   ]46r o[   17 سميون أنبا  وإنّ 
الميرون 17 ، وجلس في  المبارك، وقدّس  الفصح  أبواب كانت أعلى 17  في علّيتها، وعيّد عيد  بفتح  أسبابه 17 ، وأمر 

السنثرنن الذي هو مخصوص لرئيس كلّ مدينة ولا يجوز لغيره الجلوس عليه.
وعمد إلى أحد الشمّاسين المحرومين فأعطاه شرطونية 17  على مذبح دمشق وصيّره مطربليط على مدينة منبج. 
وأمر لمطربليط ]99r o[ يسرى أنْ يُعطي قسّ 17  من قسوسي شرطونية 18  على بعض كراسي نواحيه 18  من غير علمي 
ولا إذني. وأحضر معه أسقف حلب في هذا العيد ووسطه 18  مذبحي وأطلق له الأمر والنهي في مدينتي والصعود 18  

على الأنبل 18  بكنيستي والخطبة على الناس والدعاء لمن أحبّ من الرؤساء والإكفا 18  عن ذكري.
وإنّ الرعية أنكرت ذلك وتداخلتهم فيه الحمية، وأعلنوا أصواتهم بإنكار ما ظهر لهم من هذا الغيّار، واغتمامهم بما 
ألجأنا إلى الغربة والغيبة عنهم، وغلظوا له في القول فحمله ذلك إلى أن صعد وأصعد معه أسقف حلب فوق الأنبل 18  

 الله: ساقط من م. .168
 في ك: لااعرفه. .169
 في ك: يحاملني. .170
 في م: اسميون. .171

 في ك: يوجبه. .172
 في ك: بما. .173

 في م: سيمون. .174
 كذا في م وك، والصواب: أنسبائه. .175

 في م وك: اعلا. .176 
 في ك: المورن. .177

 في ك: شروطنية. .178
 في ك: لقس. .179

 في ك: شروطنية. .180
 في ك: نوا. .181

 في م: وسطه، والتصحيح من ك. .182
 في ك: والسعود. .183

 في ك: الأنبن. .184
 كذا في م وك، والصواب: الكفّ أو الانكفاء. .185

 في ك: الأنبن. .186 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 71

ومعه سَطْل فيه رماد، وأحرم ولعن كلّ مَن أعلن صوته فأنكر عليه فعله وقصد منزله. ثمّ ذرّ على رؤوس الناس الرماد 
]46v o[ امتعاضاً وإنكاراً، وخرجوا 18  الناس من الكنيسة ولم يستحلّوا أخذ قربان جرى عليه ]100r o[ مثل 18  هذا.

ولم يكتفي 18  بذلك، حتّى أنّه عرض قوم 19  منهم إلى السلطان، أعزّه االله، فحُبسِوا وضُرِبوا، وغرّم الكنيسة مالًا 
افتكاكَ مَن حُبسَِ منهم.

وأَعَدَّ له في منزله كنيسة يقدّس فيها، وأحضر معه مَن أحبّ للصلوة فيها من غير إذني ولا يذكر اسمي وغير ذلك 
وتضريب كَهَنَتي عليّ وتشجيعهم على عنادي ومقاومتي.

واالله المستعان وهو حسـبـي وكفى.
ق، وتحكما فيه بما قد أوجبه االله عليكما من الحقّ  وقد صرت إليكما، أكرمَكما االله، لترايا 19  في ذلك رأيكما الموفَّ

والقول والصواب والإنصاف وبما تأمر به القوانين في كنيسة االله المقدّسة.
تمّت الرسالة والله الشكر كثيراً.

	 Traduction

[94ro] [43ro] Au nom du Père et du Fils et du Saint‑Esprit, un seul Dieu 192.
Copie de la plainte qu’adressa Anbā Dāwīd (David), métropolite de Damas, à Anbā Mīḫāʾil 

(Michel), patriarche d’Alexandrie, et à Anbā Īliyā (Élie), patriarche de Jérusalem, au sujet de 
l’action d’Anbā Simiyūn (Siméon), patriarche d’Antioche, et [copie] de ce qu’eux deux sta-
tuèrent en cette affaire, sur lequel ils apposèrent leur signature.

Aux deux pères vertueux et bénis Anbā Mīḫāʾil, patriarche d’Alexandrie, et Anbā Īliyā, 
patriarche de Jérusalem – que Dieu prolonge leur existence et fasse durer leur prospérité 

– de la part d’Anbā Dāwīd le pécheur, qui par la miséricorde de Dieu a été jugé digne du siège 
au service de saint Mar Ananie (Mārī Ḥanāniyā) l’apôtre [94vo] de la ville de Damas.

Je me suis rendu auprès de vous deux – que Dieu vous honore – pour me plaindre de ce 
qui m’est arrivé du fait de Siméon, patriarche d’Antioche, et de la manière dont il m’a traité et 
a agi dans mes affaires, qui contrevient à la tradition (sunna) et aux canons (qawānīn). Je vous 
demande de livrer de cela un examen et un jugement en ma faveur ou contre moi, conformément 
à ce qui vous incombe devant Dieu : préférer la vérité, parler avec justice et équité, en accord 
avec les règles (rusūm) et les canons de l’Église de Dieu.

 كذا في م وك، والصواب: خرج. .187
 في م: مثله، والتصحيح من ك. .188 
 كذا في م، والصواب: يكتفِ. .189 

 كذا في م وك، والصواب: قوماً. .190

يَا.  كذا في م وك، والصواب: لتََ .191
192.  Remplacé dans C par : « Au nom de Dieu, le clément, le miséricordieux ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…72

Ce dont je me plains, c’est qu’Anbā Simiyūn, patriarche d’Antioche, m’a traité et est 
intervenu dans mes affaires d’une manière que je ne considère ni convenable, ni [même] 
permise : quand il arriva dans la ville de Damas, qui est mon siège, il ne respecta pas la tradition 
qui s’impose à tout [95ro] hiérarque (raʾīs) 193 voulant entrer dans l’une des cités épiscopales 
(mudun al‑ruʾasāʾ). Il se présenta sans en avoir obtenu l’autorisation, fit preuve de dureté et 
négligea ses obligations.
[43vo] Je le traitai comme il convient et ne m’opposai pas à son action. Je sortis, accompagné 

d’un cortège, et je le reçus. J’exaltai sa bienfaisance et sa majesté, et lui demandai de séjourner 
chez moi selon la coutume que j’ai été habitué à suivre avec les patriarches qui l’ont précédé. 
Mais il se refusa à cela, se rendit à sa [propre] résidence, se constitua une assemblée (maǧlis) et 
convoqua auprès de lui un groupe d’habitants et de jeunes gens (aḥdāṯ) de Damas. Entre ceux-ci 
et moi avaient surgi des problèmes qui les avaient poussés à me désapprouver et à se détourner 
de moi, comme cela ne cesse d’arriver entre les hiérarques et leurs ouailles lorsqu’ils rendent 
des jugements contre elles et rétablissent le droit (ḥaqq) des opprimés contre leurs oppresseurs 

– et je voulus que [les hiérarques] obligent [les oppresseurs] 194 à supporter les conséquences 195 
de leurs actes –, et dans bien d’autres cas auxquels le hiérarque ne peut [95vo] échapper dans 
les relations qu’il entretient avec ses ouailles.

Il ouvrit à cette catégorie son audience et les rapprocha de lui, prêta l’oreille à ce qu’ils 
disaient et entendit leur entêtement et leur résistance envers moi. Il les laissa dire du mal 
dans son assemblée, alors qu’ils réclamaient ce qu’il n’est ni convenable ni permis d’exiger des 
hiérarques, dont il n’existe nulle mention ni exemple, sur lequel aucun des fidèles n’a le droit 
de s’étendre, en ce qui regarde le revenu de l’Église, les dépenses et autres choses semblables.

Un groupe de notables de la ville se rendit auprès de lui, stupéfaits qu’ils étaient de la 
tournure que prenait cette affaire. Ils contestaient les propos de ceux qui médisaient contre 
moi et disaient du mal de moi en condamnant la cupidité de mes actes et de mes choix. 
Il leur donna tort, montra du mépris envers l’un d’eux en lui tenant des propos détestables ; 
il excommunia un autre [44ro] et le menaça en lui promettant de faire connaître publiquement 
son excommunication 196 ; il ordonna que l’on fasse sortir un [troisième] de son assemblée de 
force, dans le mépris et sous les coups.

Il se tourna vers un jugement (qaḍiyya) d’Anbā [96ro] Tadūsa (Théodose), le patriarche 
qui l’avait précédé sur le siège d’Antioche – que Dieu lui soit miséricordieux –, que celui-ci 
avait prononcé au sujet des habitants de Damas, en accord avec les canons des apôtres et les 
règles de l’Église. Par ce jugement, il avait assurément amélioré l’entente et la paix (al‑maqāla 
wa‑l‑salāma) entre eux et avait fait cesser leurs querelles et leurs divisions. Ce jugement fut rendu 
en présence d’Anbā Tadūsa (Théodose), patriarche de Jérusalem – que Dieu soit satisfait de lui – 

193.  Raʾīs (pl. ruʾasāʾ) est le terme générique employé dans l’ensemble du dossier documentaire pour désigner 
l’évêque. Il est traduit par « hiérarque » pour le distinguer du terme usquf, également utilisé.
194.  Littéralement : « je voulus qu’ils les obligent ». La construction de la phrase demeure obscure.
195.  Bi-ǧarīr : terme dialectal, de جرر : « entraîner, amener à sa suite », Barthélemy, 1935-1969.
196.  Littéralement : « Il le menaça et lui promit de l’excommunier (ḥarm) et de le faire connaître publiquement 
(išhār) ». La phrase s’appliquerait alors à une personne différente de celle précédemment excommuniée.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 73

et des membres du synode (sunūdus) des deux éparchies. [Les deux patriarches] approuvèrent 
le jugement, y consentirent et y apposèrent leur signature, en décrétant l’excommunication 
(ḥurūm) et l’anathème (laʿn) ferme contre quiconque abrogerait, supprimerait ou changerait tout 
ou partie de ce jugement. Lorsqu’Anbā Simiyūn accéda au patriarcat de ce siège [d’Antioche], 
il écrivit une ligne de sa main au bas du jugement, manifestant son approbation et son autori-
sation et témoignant que ce jugement était en accord avec les canons et les lois (nawāmīs) de 
l’Église ; il excommunia et anathématisa également quiconque l’abrogerait ou en changerait 
quelque chose 197.

Et [pourtant], il chercha, ces derniers temps, à l’abroger et à le modifier en rappelant [96vo] 
qu’il pouvait rouvrir l’affaire (taftīḥ al‑qaḍiyya) quand il le voulait et juger ce qu’il voulait comme 
il le voulait. Il allégua la péremption du canon [datant] de l’époque de [Théodose] et écrivit 
un document (ruqʿa) dans lequel il édictait des prescriptions contraires à ce jugement et aux 
canons, en choisissant des économes (aqānima) pour l’Église parmi les laïcs, contrairement 
[44vo] à ce qu’ordonnent les canons et le jugement qu’il avait signé. [Il prescrivait aussi] que 
mon nom soit retiré des documents de l’Église et des contrats d’exploitation (qabālāt) 198 de ses 
revenus et de ses propriétés, pour s’en attribuer le droit à lui-même et au nom des économes, 
sans moi. Il m’alloua des subsides (diyāriyya) 199 sur le mode d’un salaire pris sur les biens de 
mon Église, et me prescrivit de n’avoir avec moi que trois disciples et deux montures et de ne 
pas dépasser cela. Il me fixa à ce sujet ce qui n’a été prescrit dans aucun canon ni jugement et 
qui ne devrait être prescrit à aucun hiérarque.

Il prescrivit aussi dans son document que le four de l’Église soit libre de redevance (an yakūn 
furn al‑kanīsa sāḥan bi-ġayr qabāla) 200. En effet, ce four avait été en possession des musulmans 
qui y prenaient en charge la fabrication du pain eucharistique (qurbān) et sa vente [97ro] contre 
une redevance de quarante dinars chaque année, à condition qu’ils vendent les prosphora 201 selon 
une tradition connue à Damas hier comme aujourd’hui qui consiste à ce que les prosphora 
soient vendus deux tiers du prix fixé par le souverain (sulṭān) – que Dieu le fortifie – pour le 
pain blanc (silǧin) 202 vendu sur le marché.

197.  Cette souscription de Siméon est préservée à la suite de la copie du jugement (document 9, M, fol. 137vo).
198.  Qabāla : « contrat par lequel on permet à quelqu’un d’exploiter une terre, moyennant une taxe, une 
redevance, que le dernier s’engage à payer annuellement en argent ou en nature », Dozy, 1881, II, p. 305. 
Le terme peut aussi désigner la redevance elle-même, cf. ci-dessous à propos du four de l’Église.
199.  La diyāriyya désigne, d’après le contexte, une somme d’argent ou des biens alloués à l’évêque pour ses 
dépenses personnelles. Elle était peut-être tirée du revenu d’un monastère (dayr), d’où serait dérivé le terme 
de diyāriyya qui ne semble pas attesté ailleurs (note d’après Mtanos Awwad).
200.  Le sens du terme sāḥ n’est pas clair.
201.  Prosphora (πρόσφορα) : transcrit du grec sous la forme ibrusfurā, ce terme désigne le pain blanc levé 
utilisé pour la consécration eucharistique (le pain consacré lui-même étant appelé qurbān). Tous les pains 
produits dans le four de l’Église sont ici désignés comme des prosphora.
202.  La forme silǧin est la transcription arabe du terme grec silignion (σιλίγνιον), qui désigne un pain blanc 
fait d’une fine farine de froment, Lampe, 1961, p. 1233 ; d’après ce passage, le silǧin était le type de pain utilisé 
pour la fabrication des prosphora, mais se trouvait également en vente sur le marché.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…74

Toutefois, je m’étais préoccupé de retirer ce four des mains des musulmans et je l’avais 
confié à certains chrétiens afin qu’ils le fassent fonctionner, le nettoient bien et le protègent 
de tout ce qui pesait sur lui de la part de ceux que je ne souhaite pas mentionner. Je ne pus le 
faire qu’après bien de la peine, beaucoup de souci, de fatigue et de résistance à l’égard de ceux 
auxquels je détestais résister. [45ro] J’avais alors fixé la même condition de prix que ce qui avait 
cours jusque-là, c’est‑à‑dire deux tiers du [prix du] pain blanc (silǧin) ; après cela, le surplus 
revenait désormais à l’Église. Dans ces conditions, le surplus atteignit deux cent trente dinars 
purs mis de côté et versés à l’Église. Le patriarche Anbā Simiyūn trouva bon de priver l’Église 
de cette somme [97vo] et de détruire une coutume toujours en usage regardant ce four.

En outre, il s’attribua le pouvoir de suspendre et d’absoudre (al‑ribāṭ wa‑l‑ḥall) 203 tous 
les membres du clergé de Damas qu’il voulait et, de même, d’investir ou de destituer qui il 
voulait ; il se montra comme le maître du lieu et son dirigeant, sans tenir compte de moi, me 
[reléguant] dans la position d’un intendant ou d’un exécutant ; et à peine eut‑il écrit en ce 
sens qu’il se rendit chez le secrétaire de l’émir du pays 204 – que Dieu le renforce –, l’honora, 
le flatta, l’excita contre moi et le poussa à me détester.

Ensuite, lorsqu’arriva le temps du Jeûne béni 205, il partit pour le monastère connu sous le 
nom de Zakkā 206 pour y jeûner ; je résolus [quant à moi] de me rendre dans l’un des monas-
tères de Murrān 207. L’agitation grandit au sein de l’Église. Se manifestèrent alors ceux dont 
les oripeaux 208 sont l’insolence, la calomnie, le mensonge, l’excès de paroles et l’accueil de ce 
qui est faux. Répugnant à ce que le mal s’allume et grandisse, je préférai partir pour Jérusalem 
et séjourner dans l’un de ses monastères en laissant ces gens-là jusqu’à ce que Dieu les ramène 
et qu’ils retournent à la tranquillité et à la sécurité desquelles ils s’étaient [éloignés]. [98ro] 
J’espérai qu’ainsi le bon ordre serait rétabli et que cesserait ce qui s’était passé. Je partis donc, 
après avoir suspendu deux diacres (šammās) pour les erreurs qu’ils avaient commises [45vo] 
et pour des motifs qui justifiaient cette [décision] à leur égard.

203.  Al-ribāṭ wa-l-ḥall : littéralement, le pouvoir de lier et de délier ; l’expression désigne ici le pouvoir de 
suspendre (ou interdire) un clerc et de l’absoudre (ou le réintégrer).
204.  Damas fait alors partie du domaine toulounide, sous l’autorité de Ḫumārawayh (884-896), successeur 
d’Aḥmad b. Ṭūlūn.
205.  Le « Jeûne béni » désigne le Carême.
206.  Dayr Zakkā : village de la Ġūṭa de Damas selon Yāqūt, Muʿǧam al-buldān, II, no 5063, p. 581-582.
207.  Murrān : village proche de Damas, mentionné sous l’entrée Dayr Murrān, décrit comme un grand 
monastère comptant de nombreux moines, selon Yaqūt, Muʿǧam al-buldān V, no 11058, p. 112 et II, no 5136, 
p. 603. Dayr Murrān est évoqué dans Eutychios, Annales, p. 72, à l’occasion de la construction par Ḫumārawayh 
b. Aḥmad b. Ṭūlūn d’un palais « en dehors de Damas, sous Dayr Murrān, sur la rivière Ṯawrā ». La situation 
de Dayr Murrān ainsi évoquée correspond parfaitement à la description de Nayrab par Ibn ʿAsākir, qui 
distingue un haut et un bas Nayrab, à proximité de la Ṯawrā (branche du Baradā qui traverse Damas) et 
confirme ainsi l’identité entre les deux lieux. On peut donc situer les « monastères de Murrān » à Nayrab, 
sur les pentes du mont Qāsyūn au nord-ouest de Damas, à la suite d’A. Binggeli qui identifiait comme un 
seul lieu le monastère de Saint-Théodore de Nayrab et celui de Dayr Murrān, Binggeli, 2010, p. 101-102. 
208.  Asmāl : littéralement, « habits usés ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 75

Alors que je m’étais rendu auprès du patriarche Anbā Simiyūn à Dayr Zakkā, pour l’informer 
de ce que j’avais résolu et décidé, il se déroba et je ne fus pas autorisé à entrer auprès de lui. 
Je partis alors vers Jérusalem, préférant m’éloigner des troubles et craignant que ma présence 
ne divise le clergé.

Mais avant d’arriver à Jérusalem, je reçus des lettres des habitants de Damas qui m’infor-
maient que [Siméon] avait déjà absous les deux diacres et écrit à l’assemblée du clergé (iqlīrus) 
pour les informer du fait que je n’avais plus le pouvoir de suspendre (ribāṭ) aucun d’entre eux 
et que quiconque accepterait de moi une suspense, lirait pour mon compte un écrit 209 ou 
interdirait aux deux diacres d’entrer à l’autel 210 avec lui, serait suspendu (marbūṭ).

Quand je fus sûr que c’était vrai, je me plaignis des agissements d’Anbā Simiyūn à Anbā Īliyā, 
patriarche de Jérusalem – que Dieu le comble de bonheur. [98vo] Je résolus aussi de me dé-
placer auprès d’Anbā Mīḫāʾil, patriarche d’Alexandrie – que Dieu le conserve en vie – pour 
lui apprendre comment ce patriarche m’avait traité.

Le patriarche Anbā Īliyā – que Dieu le garde en vie et l’honore – me demanda de rester 
auprès de lui jusqu’à ce qu’il écrivît au patriarche Anbā Simiyūn – que Dieu le corrige – une 
lettre qui lui fît connaître l’injustice et l’iniquité de ses actions et qui le fît revenir à ce que lui 
imposaient les canons et les règles de l’Église. Il lui écrivit à ce propos ce qu’il fallait ; mais 
avant que la lettre ne fût arrivée et que la réponse ne revînt, eut lieu la fête bénie de Pâques.

[Pendant ce temps] le patriarche Anbā Simiyūn [46ro] se rendit dans ma résidence (qilliyya) 211 
à l’église catholique (kanīsat al‑qāṯūlīqī) 212. Il s’y installa et se tint au centre avec ceux de ses 
proches 213 qui l’avaient accompagné. Il ordonna d’ouvrir les portes qui étaient les plus élevées 
dans la salle haute. Il célébra la fête bénie de Pâques, consacra le chrême (myrrhon), et s’assit 
dans le synthronon 214 qui est réservé au hiérarque de chaque cité et sur lequel personne d’autre 
n’a la permission de s’asseoir.

Il se rendit auprès de l’un des deux diacres excommuniés (maḥrūm), lui conféra l’ordination 
(cheirotonia) 215 sur l’autel de Damas et le fit métropolite de la ville de Manbiǧ. Il ordonna au 

209.  Yaqrāʾ lī kitāban : le contexte de cette lecture n’est pas précisé. L’expression pourrait viser le fait de 
mentionner le nom de David pendant la liturgie ou de faire la lecture pendant une liturgie célébrée par David.
210.  L’autel (maḏbaḥ) peut désigner l’ensemble du sanctuaire ou chœur de l’église, à l’instar du terme 
madbaḥ/madbḥō en syriaque.
211.  Qiliyya ou qillāya : du grec κελλία ou du syriaque ܩܠܝܬܐ , peut avoir le sens de « maison épiscopale » ou, 
ailleurs, de « cellule » de moine, Dozy, 1881, II, p. 401 ; Graf, 1954, p. 92. Mais la suite du passage semble se 
dérouler à l’intérieur de l’église. Il pouvait s’agir d’un complexe épiscopal regroupant église et résidence de 
l’évêque.
212.  Sainte-Marie la catholique, cathédrale de Damas, se trouvait sur l’emplacement de l’actuel patriarcat 
grec-orthodoxe : appelée « église de Marie » (kanīsat Maryam) et qualifiée de plus grande des églises par 
Ibn ʿAsākir, Tārīḫ madīnat Dimašq, p. 131 ; La description de Damas, p. 222 ; appelée kanīsat mart-Maryam 
al-kāṯūlīkī dans un texte anonyme sur la destruction de la cathédrale, Treiger, 2014, p. 25. L’appellation 
d’« église catholique » est courante en grec pour désigner l’église épiscopale, Flusin, 1998, p. 491.
213.  La forme asbābihi, employée dans les deux manuscrits, est sans doute une erreur de copiste pour 
ansibāʾihi, de nasīb, pl. ansibāʾ (selon une suggestion de Dmitry Morozov).
214.  Synthronon : terme transcrit du grec sous la forme sunṯrunun, désignant la cathèdre, le trône de l’évêque.
215.  Cheirotonia : dans le texte, forme arabisée šarṭūniya.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…76

métropolite [99ro] de Y‑s‑r‑y 216 de conférer à l’un de mes prêtres l’ordination [épiscopale] 
pour l’un des sièges de son ressort, à mon insu et sans mon autorisation. Il fit assister avec 
lui l’évêque d’Alep à cette fête et le plaça au centre de mon sanctuaire. Il lui donna le pouvoir 
d’ordonner et d’interdire dans ma ville et de monter à l’ambon (ʿalā al‑anbal) 217 dans mon église, 
de prêcher aux fidèles, de prier pour les hiérarques qu’il voulait et de renoncer à me mentionner.

Mais les fidèles désapprouvèrent cela, la fièvre s’empara d’eux et ils élevèrent publiquement 
leur voix pour désapprouver ce qui leur était apparu de la part de ce jaloux et leur affliction 
face à ce qui nous avait contraint à nous exiler loin d’eux. Ils eurent des mots durs à son égard. 
Ceci l’amena à monter à l’ambon et à y faire monter avec lui l’évêque d’Alep, portant une cou-
pelle remplie de cendre, et à excommunier et anathématiser tous ceux qui avaient élevé leur 
voix pour désapprouver son action et avaient marché sur sa maison. Ensuite il répandit de la 
cendre sur la tête des gens [46vo] en signe de contrariété et de désapprobation ; les fidèles sor-
tirent de l’église et ne considérèrent pas licite de communier [100ro] 218 dans de telles conditions.

Il ne se contenta pas de cela, mais fit même comparaître certains d’entre eux devant 
le souverain – que Dieu le renforce. Ceux‑ci furent emprisonnés et frappés, puis il obligea 
l’Église à acquitter la somme [exigée] pour leur libération.

Il aménagea dans sa demeure une église dans laquelle il célébrait la liturgie. Il invita à y 
assister ceux qui voulaient y prier, sans mon autorisation et sans mentionner mon nom, et fit 
d’autres choses encore. Il excita mon clergé contre moi et les encouragea à me tenir tête et à 
me résister.

Dieu est notre seul secours ! Il est mon garant et Il me suffit.
Je suis venu auprès de vous deux – que Dieu vous honore – pour que vous donniez votre 

avis éclairé en cette affaire et que vous la jugiez selon ce que Dieu vous a assurément imposé 
en matière de vérité, de parole, de justice, d’équité, et conformément à ce qu’ordonnent les 
canons dans la sainte Église de Dieu.

Fin de la lettre – à Dieu grande action de grâce !

216.  Y-s-r-y (يسرى) : toponyme non identifié, résultant peut-être d’une erreur de copiste. Il pourrait s’agir 
de Buṣrā (بصرى), qui était effectivement un siège métropolitain. Le village actuel de Besri (بسري) au sud du 
Liban, dans l’arrière-pays de Ṣaydā, a pour nom un « vocable très ancien », Dussaud, 1927, p. 49 ; mais il 
n’est pas connu comme siège d’un métropolite, ni même d’un évêque.
217.  Les deux formes anbal (M) et anbun (C), du grec ἄμβων, sont attestées en arabe chrétien, Graf, 1954, p. 14.
218.  [99vo] : Page vierge.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 77

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Barthélemy, Adrien, Dictionnaire arabe‑français : 
dialectes de Syrie, Alep, Damas, Liban, Jérusalem, 
Geuthner, Paris, 1935‑1969.

Dozy, Reinhart, Supplément aux dictionnaires arabes, 
2 vol., Brill, Leyde, 1881.

Dussaud, René, Topographie historique de la Syrie 
antique et médiévale, Librairie orientaliste 
Paul Geuthner, Paris, 1927.

Graf, Georg, Verzeichnis arabischer kirchlicher Termini, 
Imprimerie Orientaliste L. Durbecq, Louvain, 
1954.

Grumel, Venance, Traité d’études byzantines, I. 
La chronologie, Presses universitaires de France, 
Paris, 1958.

Lampe, Geoffrey W.H., A Patristic Greek Lexicon, 
Clarendon Press, Oxford, 1961.

Löfgren, Oscar & Traini, Renato, Catalogue of 
the Arabic Manuscripts in the Bibliotheca 
Ambrosiana, I. Fondo antico and Medio fondo, 
Neri Pozza Editore, Vicence, 1975.

Mingana, Alphonse, Catalogue of the Mingana 
Collection of Manuscripts, II. Christian Arabic 
Manuscripts and Additionnal Syriac Manuscripts, 
W. Heffer and Sons, Cambridge, 1936.

The Oxford Dictionary of Byzantium, 1991, p. 1517, 
s.v. « Oikonomos ».

Todt, Klaus-Peter & Vest, Bernd Andreas, 
Tabula Imperii Byzantini 15, Syria 
(Syria Prote, Syria Deutera, Syria Euphratesia), 
Verlag der Österreichischen Akademie der 
Wissenschaften, Vienne, 2014.

	 Sources

Acta Conciliorum Oecumenicorum, Series secunda, 
vol. III‑3: Concilium universale Nicaenum 
secundum, E. Lamberz (éd.), De Gruyter, 
Berlin, 2016.

Alberigo, Giuseppe (dir.), Les conciles œcuméniques – 
Les décrets, t. II‑1, édition et traduction 
française, Cerf, Paris, 1994.

Eutychios d’Alexandrie, Eutychii Patriarchae 
Alexandrini Annales, Pars posterior, L. Cheikho, 
B. Carra de Vaux et H. Zayyat (éd.), 
Typographie catholique, Beyrouth, 1909.

Ibn ʿAsākir, La description de Damas d’Ibn ʿAsākir : 
historien mort à Damas en 571/1176, N. Elisséeff 
(trad.), Imprimerie catholique, Damas, 1959.

Ibn ʿAsākir, Tārīḫ madīnat Dimašq : ḫiṭaṭ Dimašq, 
Ṣalāḥ al‑Dīn al‑Munaǧǧid (éd.), Ifpo, Damas, 
2008.

Joannou, Périclès-Pierre, Discipline générale antique 
(ive‑xe s.), I.2. Les canons des synodes particuliers, 
Tipografia italo‑orientale, Grottaferrata, 1962.

Metzger, Marcel (éd. et trad.), Les constitutions 
apostoliques, Sources chrétiennes 320, 329, 336, 
Cerf, Paris, 1985-1987.

Michel le Syrien, Chronique de Michel le Syrien 
patriarche jacobite d’Antioche (1166‑1199), éditée 
pour la première fois et traduite en français, 
J.-B. Chabot (éd. et trad. fr.), Ernest Leroux, 
Paris, 1899-1924.

Yaḥyā b. Saʿīd al‑Anṭākī, Histoire de Yahya-ibn-Saʿïd 
d’Antioche, continuateur de Saʿïd-ibn-Bitriq, 
I. Kratchkovsky et A. Vasiliev (éd. et trad. fr.), 
Patrologia orientalis 18, 5, 1924, p. 401‑833 ; 23, 3, 
1932, p. 349‑520.

Yāqūt, Muʿǧam al-buldān, 7 vol., Dār al-Kutub 
al‑ʿIlmiyya, Beyrouth, 1990.

	 Études

Bianquis, Thierry & Tillier, Mathieu, 
« L’espace arabisé : les Qarmates et la nouvelle 
centralité égyptienne » in Bianquis, Thierry, 
Guichard, Pierre & Tillier, Mathieu (dir.), 
Les débuts du monde musulman (viie-xe siècle). 
De Muhammad aux dynasties autonomes, PUF, 
Paris, 2012, p. 205‑218.

Devreesse, Robert, Le patriarcat d’Antioche depuis 
la paix de l’Église jusqu’à la conquête arabe, 
J. Gabalda et Cie, Paris, 1945.

Dick, Ignace, Les melkites, Brepols, Turnhout, 1994.
Engberg, Sysse, « An Early Greek Lectionary 

Recovered : The Palimpsest MS Cambridge 
Westminster College WGL 9/2 », Bollettino 
della Badia Greca di Grottaferrata III serie n. 15, 
2018 (à paraître).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’é g li se  m elkite  au ix e   s iècle…78

Fedalto, Giorgio, Hierarchia Ecclesiastica 
Orientalis : Series Episcoporum Ecclesiarum 
Christianarum Orientalium, II. Patriarchatus 
Alexandrinus, Antiochenus, Hierosolymitanus, 
Edizioni Messaggero, Padoue, 1988.

Flusin, Bernard, « Évêques et patriarches – 
Les structures de l’Église impériale » 
in Pietri, Luce (dir.), Histoire du 
Christianisme III, Desclée, Paris, 1998, 
p. 485‑543.

Fumagalli, Pier Francesco, « The Arabic 
Manuscripts of the Ambrosiana and 
the “Homiliarium” Ambr. X 198 sup. » 
in Fumagalli, Pier Francesco  (éd.), Arabic 
Homilies on the Nativity, Veneranda Biblioteca 
Ambrosiana, Milan, 2000, p. 53‑74.

Géhin, Paul, « La bibliothèque de Sainte‑Catherine 
du Sinaï. Fonds ancien et nouvelles 
découvertes » in Valbelle, Dominique 
& Bonnet, Charles (éd.), Le Sinaï durant 
l’Antiquité et le Moyen Âge. 4000 ans d’Histoire 
pour un désert, Errance, Paris, 1998, p. 157‑164.

Graf, Georg, Geschichte der christlichen arabischen 
Literatur, 5 vol., Bibliotheca Apostolica 
Vaticana, Vatican, 1944‑1953.

Griffith, Sidney H., « The Church of Jerusalem 
and the “Melkites”: The Making of 
an “Arab Orthodox” Christian Identity 
in the World of Islam (750-1050 CE) » 
in O. Limor & G. Stroumsa (éd.), Christians 
and Christianity in the Holy Land, Brepols, 
Turnhout, 2006, p. 175‑204.

Hasan, Zaki Muhammad, Les Tulunides. Étude de 
l’Égypte musulmane à la fin du ixe siècle, 868‑905, 
Busson, Paris, 1933.

Havemann, Axel, « The Vizier and the Raʾīs in 
Saljuq Syria : The Struggle for Urban 
Self-Representation », International Journal of 
Middle East Studies 21, 1989, p. 233‑242.

Kaufhold, Hubert, « Sources of Canon Law in the 
Eastern Churches » in Hartmann, Wilfried 
& Pennington, Kenneth (éd.), The History 
of Byzantine and Eastern Canon Law to 1500, 
CUA Press, Washington D.C., 2012, p. 215‑342.

Khan, Geoffrey, Arabic Legal and Administrative 
Documents in the Cambridge Genizah Collections, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1993.

Lamoreaux, John C., « David of Damascus » 
in Thomas, David & Mallett, Alex (éd.), 
Christian‑Muslim Relations, A Bibliographical 
History, vol. 2 (900‑1050), Brill, Leyde, Boston, 
2010, p. 79‑82.

Levy-Rubin, Milka, « The Reorganisation of the 
Patriarchate of Jerusalem During the Early 
Muslim Period », Aram 15, 2003, p. 197‑226.

Nasrallah, Joseph, Histoire du mouvement littéraire 
dans l’Église melchite du ve au xxe siècle, 
vol. II‑1 à IV‑1, Peeters, Louvain, 1979‑1989 ; 
Institut français de Damas, Damas, 1996.

Nasrallah, Joseph & Haddad, Rachid, Histoire du 
mouvement littéraire dans l’Église melchite du 
ve au xixe siècle. Vol. 1 – Période byzantine 
451‑634, Cerpoc‑Ifpo, Damas‑Beyrouth, 2016.

Noble, Samuel & Treiger, Alexander (éd.), 
The Orthodox Church in the Arab World 
700‑1700. An Anthology of Sources, Northern 
Illinois University Press, DeKalb, 2014.

Pahlitzsch, Johannes, « The Melkites and Their 
Law: Between Autonomy and Assimilation » 
in Echevarria, Ana, Monferrer‑Sala, Juan Pedro, 
Tolan, John V. (éd.), Law and Religious 
Minorities in Medieval Societies: Between Theory 
and Praxis, Brepols, Turnhout, 2016, p. 35‑46.

Pataridze, Tamara, « Les signatures des cahiers 
unilingues et bilingues dans les manuscrits 
sinaïtiques (géorgiens, arabes et syriaques) », 
Manuscripta Orientalia 18, 1, 2012, p. 15‑35.

Piccirillo, Michele, « Aggiornamento delle liste 
episcopali delle diocese in territorio 
transgiordanico » in Canivet, Pierre 
& Rey‑Coquais, Jean‑Paul (éd.), Mémorial 
Monseigneur Joseph Nasrallah, Ifpo, Damas, 
2006, p. 91‑105.

Rapp, Claudia, Holy Bishops in Late Antiquity. 
The Nature of Christian Leadership in an Age 
of Transition, University of California Press, 
Berkeley, 2005.

Samir, Samir Khalil, « Michel évêque melkite 
de Damas au 9e siècle. À propos de 
Bišr Ibn al‑Sirrī », Orientalia Christiana 
Periodica 53, 1987, p. 439‑441.

Tillier, Mathieu, L’invention du cadi. La justice des 
musulmans, des juifs et des chrétiens aux premiers 
siècles de l’Islam, Publications de la Sorbonne, 
Paris, 2017.

Todt, Klaus-Peter, « Griechisch-orthodoxe 
(melkitische) Christen im zentralen und 
südlichen Syrien. Die Periode von der 
arabischen Eroberung bis zur Verlegung 
der Patriarchenresidenz nach Damaskus 
(635‑1365) », Le Muséon 119, 2006, p. 33‑88.

Treiger, Alexander, « ʿ Abdallāh ibn al-Faḍl 
al‑Anṭākī » in Thomas, David & Mallett, Alex, 
Christian‑Muslim Relations, A Bibliographical 
History, vol. 3 (1050‑1200), Brill, Leyde, Boston, 
2011, p. 89‑113.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathilde  boudier 79

Treiger, Alexander, « Unpublished Texts from the 
Arab Orthodox Tradition, 1. On the Origins 
of the Term “Melkite” and On the Destruction 
of the Maryamiyya Cathedral in Damascus », 
Chronos, Revue d’histoire de l’université de 
Balamand 29, 2014, p. 7‑37.

Treiger, Alexander, « Unpublished Texts from the 
Arab Orthodox Tradition, 2. Miracles of 
St. Eustratius of Mar Saba (written ca. 860) », 
Chronos, Revue d’histoire de l’université de 
Balamand 33, 2016a, p. 7‑20.

Treiger, Alexander, « New Works by Theodore 
Abū Qurra, Preserved under the Name 
of Thaddeus of Edessa », Journal of Eastern 
Christian Studies 68, 1‑2, 2016b, p. 1‑51.

Treiger, Alexander, « Unpublished Texts from the 
Arab Orthodox Tradition (3) : The Paterikon 
of the Palestinian Lavra of Mar Chariton », 
Chronos, Revue d’histoire de l’université de 
Balamand 38, 2018, p. 7-46.

Troupeau, Gérard, « Églises et chrétiens dans 
l’Orient musulman » in Mayeur, Jean‑Marie 
& Pietri, Luce (éd.), Histoire du christianisme 
des origines à nos jours, IV, Desclée, Paris, 1993, 
p. 375‑456.

Vanthieghem, Naïm, « Violences et extorsions contre 
des moines dans la région d’Assiout. Réédition 
de P. Ryl. Arab. II 11 », Journal of Coptic 
Studies 18, 2016, p. 185‑196.

Fig. 1.  Photographie du manuscrit C (Cambridge, Westminster College, WGL 9/2, dit « Apostolic Constitutions 
Palimpsest »), fol. 43v o et 44r o. 
Reproduit avec l’aimable autorisation du Westminster College (Helen Weller).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 45-80    Mathilde Boudier
L’Église melkite au IXe siècle à travers le conflit entre David de Damas et Siméon d’Antioche. Apports d’un dossier documentaire inédit
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

