
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 11-44

Simon Pierre

Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme
standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē, Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à
l’âge marwanide

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  52   −   2018

•   résumé
Lorsque la littérature syro‑occidentale désigne des Arabes chrétiens (ṭayyōyē krisṭyōnē), 

elle emploie souvent une expression ternaire à l’ordre variable : « les Tanūkōyē, ʿAqūlōyē et 
Ṭūʿōyē ». Ces populations (ʿammē) ont joué un rôle important lors de la IIe guerre civile 
(60‑72/680-692) au sein de l’Église syro‑orthodoxe alors que celle-ci commence à envisager 
l’altérité musulmane. C’est à ce moment qu’un évêché homonyme est attesté, notamment 
sous l’autorité de Georges (m. 105/724), un des principaux intellectuels de son temps. Ces 
peuples semblent avoir résidé en « Occident » (le ǧund de Qinnasrīn en formation) et dans la 
partie post-romaine de la Haute-Mésopotamie (la Ǧazīra) à l’époque omeyyade. Si les Tanūḫ 
(Tanūkōyē) sont bien identifiés comme une collectivité irakienne partiellement installée en Syrie 
du Nord, la période de cette migration, traditionnellement placée à l’époque proto‑byzantine, 
reste indéterminée. Les deux autres termes sont plus obscurs : les ʿAqūlōyē se rapportent aux 
habitants du ressort d’al‑Kūfa, l’expression étant presque assurément post-hégirienne, tandis 
que les Ṭūʿōyē correspondraient à d’ancien groupes de la même région. Nous faisons l’hypothèse 
que le déplacement de ces ʿammē irakiens désignés par cet ethnonyme ternaire standardisé 
(qui ne sont pas des tribus au sens du nasab arabe) vers l’espace syrien découle d’une politique 

Les Tanūkōyē, Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē ** à l’âge marwanide

Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident » 
Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé  

pour les tribus arabes chrétiennes

Simon PIERRE*

 *  Simon Pierre, Doctorant, Sorbonne Université, sim.pierre85@gmail.com
 **  La lecture syro‑occidentale en « ō » est ici privilégiée pour les textes de traditions miaphysites et/ou 
syro‑occidentales ; pour les textes syro‑orientaux ou les textes d’une datation pré‑hégirienne assurée, la 
vocalisation en « ā » est préservée. Aucun spirantisme n’est translittéré.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de transferts sous le califat de Muʿāwiya (m. 60/680). C’est sans doute dans ce contexte qu’ils 
auraient été affiliés à la nomenclature épiscopale miaphysite, à une époque où il était possible 
de participer au mouvement des croyants tout en s’intégrant à l’Église d’Antioche.

Mots-clés : Arabes chrétiens, Ǧazīra, Haute‑Mésopotamie, Irak, Jacques d’Édesse, Kūfa, 
marwanides, migrations, Muʿāwiya, Omeyyades, syriaque, Syrie, syro‑orthodoxe, tribus

•   abstract
When Western Syriac literature designates the Christian Arabs (ṭayyōyē krisṭyōnē), it is 

often through a ternary expression, the « Tanūkōyē, Aʿqūlōyē and Ṭū ōʿyē », in variable order. 
These people (ʿ ammē) played a very significant role during the second civil war (60‑72/680-692) 
within the Syriac Orthodox Church, as it is starting to consider the Muslim alterity. At this 
specific time, a homonym bishopric is attested, especially under Georges’ authority (d. 105/724), 
one of the main intellectuals of this time. These populations seem to have lived in « the Occident » 
(then forming the ǧund of Qinnasrīn) and in the post-Roman Upper Mesopotamia (the Ǧazīra) 
during the Umayyad period. The Tanūḫ (Tanūkōyē) are defined as an Iraqi community par‑
tially settled in northern Syria, but the period of this migration, traditionally dated to the 
proto-Byzantine era, is still indeterminate. The two other words are less clear: the Aʿqūlōyē 
are related to the people of al‑Kūfa (the expression is almost certainly post‑Hiǧra) while the 
Ṭū ōʿyē would correspond to ancient groups from the same area. Our hypothesis is that the 
moving of these Iraqi ʿammē, designated by this ternary standardized ethnonym (they are not 
tribes in the sense of arabic nasab) to the Syrian space results from a transfer policy under 
Muʿāwiya (d. 60/680). It is most likely in this context that they might have been affiliated to 
the episcopal miaphysit nomenclature, at a time where it was possible to participate in the 
Believers’ movement while including one’s self in the Antiochene Church.

Keywords: Christian Arabs, Ǧazīra, Northern-Mesopotamia, Iraq, Jacob of Edessa, Kūfa, 
marwanids, migrations, Muʿāwiya, Umayyads, syriac, Syria, syro‑orthodoxe, tribes

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…12

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Introduction

Les milieux ecclésiastiques s’intéressent peu aux populations rurales, aux pagani, qui sont 
à la marge de l’ordre monastique et citadin tardo‑antique. Les groupes pastoraux et barbares 1, 
opposés à la romanité, au christianisme et à la civilité antique, sont plus encore étrangers. Si les 
auteurs soulignent avec sympathie l’attirance de certains pour les stylites ou d’autres figures 
patronales, les nomades incarnent aussi régulièrement l’ennemi réel et fantasmé du moine et 
de l’ermite 2. Les Arabes sont aussi, dans l’histoire politique, une figure constante de traître et 
de déserteur, égoïste et déloyal 3. Le regard que porte le patriarche Sophronius de Jérusalem 
(m. 17/638) sur les Sarakènoi 4 de Palestine au moment des conquêtes 5 ou le jugement déplo‑
rable livré par le Coran sur les Aʿrāb 6 sont tous deux empreints de ces principes rhétoriques 
et mentaux.

Pourtant, à plusieurs reprises depuis le ive siècle apr. J.‑C. jusqu’au iiie/ixe siècle, des 
groupes allogènes bédouins sont associés à l’ordre syro‑chrétien, et donc valorisés. Les auteurs 
syriaques emploient les topoi habituels sur la sauvagerie du nomade pour que le christianisme 
de certains, par contraste, apparaisse comme une métamorphose. C’est ainsi que procède l’au‑
teur de la Vie d’Aḥūdemmeh dans sa première partie consacrée à l’évangélisation des Arabes 
des environs de Ninive, qualifiés préalablement de barbarōyē 7.

Cette hagiographie syro‑orthodoxe relate le parcours et le martyre, en 575 EC, d’un person‑
nage par ailleurs méconnu, considéré par l’historiographie syriaque tardive comme le fondateur 
de la métropole de l’Orient 8 : l’ancien espace perse sassanide. Le texte, maintes fois cité pour 
illustrer la conversion des Arabes au vie siècle, n’a cependant jamais fait l’objet d’une étude 
propre à même de dater son contexte de rédaction dont nous pouvons fixer le terminus ante 
quem en 324/935‑936 lors de la copie de la seule version préservée 9. Nous nous intéresserons 
ici à un indice de datation particulier : parmi les nouveaux chrétiens de Haute‑Mésopotamie 

1.  Fowden, 1999, p. 63‑68 ; voir aussi Kaegi, 1969, p. 140‑145.
2.  Le recensement très riche de Segal (1984) est sans doute incontournable. Lire l’interprétation récente 
(et très discutée) de Ward, 2014. Il est aussi intéressant de se reporter à l’image des Saracènes dans les 
hagiographies grecques du viie siècle étudiées par Papaconstantinou (2012, p. 324) qui rappelle : « To be 
sure, Saracen attacks and raids had been part of the picture in the region since at least the fourth century, 
and formed a topos in Roman literature. »
3.  Lire à ce sujet Millar, 2010 et Whittow, 2015, qui suggère qu’à l’instar des Maures, les Saracènes sont 
« barbarisés » précisément parce qu’intrinsèquement parmi les plus romanisés, ils menacent l’élite grécophone. 
Il invite en outre et très justement à procéder enfin à une étude complète des stéréotypes sur les nomades 
du limes dans les sources antiques. 
4.  L’expression grecque désignant depuis le ive siècle apr. J.‑C. les nomades du désert syro‑irakien et de la 
péninsule Arabique.
5.  Hoyland, 1997, p. 67‑73 ; Kaegi, 1969, p. 139‑141.
6.  Athamina, 1987, surtout p. 7 ; le terme désignerait les « bédouins », selon l’exégèse classique.
7.  Nau, « Histoire de Saint Mar Aḥūdemmeh », p. 20‑33, « barbares », p. 22.
8.  Bar Hebraeus, Ecclesiasticum, III, col. 99‑100.
9.  Wright, 1872, III, p. 1111‑1116, ms BL Add. 14 645. 

simon pierre 13

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


orientale convertis par l’apôtre jacobite qualifiés par trois fois de Ṭayyōyē 10 l’auteur semble valo‑
riser « surtout 11 les peuples (ʿammē, sg. ʿamō) […] des ʿ Aqūlōyē, des Tanūkōyē et des Ṭūʿōyē » 12.

Comment et dans quelles circonstances ces trois groupes furent-ils agglomérés et qualifiés 
dans la littérature syriaque ? De quels types de collectivités s’agit-il et dans quelles régions 
ont‑elles successivement vécu ?

Ces trois ethnonymes 13 apparaissent réunis dans plusieurs textes syro-occidentaux datant 
de l’époque marwanide (64‑132/684‑750). Nous disposons en premier lieu d’une lettre, proba‑
blement apocryphe, du patriarche syro‑orthodoxe Jean Sedrā/le Syncelle (m. 28/649) relatant 
son « colloque » avec un « émir des mhaggrōyē » 14. Cette expression figure également dans une 
correspondance rapportée par Michel le Syrien (m. 595/1199) et dans l’intitulé d’un évêché 
spécifique des « tribus », confié au principal intellectuel de son temps, Georges des ʿammē 
(m. 106/724) 15. Ces groupes semblent cantonnées à la Syrie (Šām) du nord (ǧund de Qinnasrīn) 
et à la Haute‑Mésopotamie occidentale (Ǧazīra), dans la partie anciennement romaine du 
Moyen‑Orient omeyyade. Pourtant, nous tenterons de montrer que les trois termes de ʿ Aqūlōyē, 
Ṭūʿōyē et Tanūkōyē renvoient intimement à l’Irak, dans son acception géographique abbassi‑
de : en aval d’al‑Anbār sur l’Euphrate et de Takrīt sur le Tigre. En tout état de cause, seule la 
Vie d’Aḥūdemmeh place ces populations en Haute‑Mésopotamie orientale, dans la région de 
Mossoul, une province préalablement sassanide.

La genèse, la fixation et l’usage de cette formule ternaire concerne aussi bien l’histoire des 
populations arabes à une époque de migration et de recompositions tribales que celle de la 
consolidation de l’Église syro‑occidentale à la fin du ier siècle de l’hégire. Ces deux questions 

10.  Nau, « Histoire de Saint Mar Aḥūdemmeh », p. 23, 29, 37 : ʿ ammē (d‑)ṭayyōyē : le terme syriaque Ṭayyōyē 
renvoie, depuis au moins le début du ve siècle apr. J.-C., aux groupes désignés dans les sources grecs comme 
sarak/ḫènoi et qui correspondent aux arabo-bédouins aux marges du croissant fertile araméophone.
11.  François Nau traduit īdīʿōyīt, qui signifie « particulièrement, expressément », par « surtout », mais, dans 
l’édition, il transcrit yadʿōyīt qui signifie « sagement, habilement », ou bien « nommément », voir note suivante.
12.  Nau, « Histoire de Saint Mar Aḥūdemmeh », p. 28. Nous n’envisageons pas ici de nous livrer à la nécessaire 
analyse approfondie de la Vie d’Aḥūdemmeh, de son personnage historique et de la construction de son culte. 
Il s’agit ici simplement de faire le point sur une expression datée et datable, entre autres indices contextuels. 
Les chercheurs l’ont presque systématiquement utilisée afin d’illustrer la conversion d’Arabes ayant immigré 
en Ǧazīra avant l’hégire. Cependant, toute hagiographie, plus encore qu’une chronique, doit être étudiée dans 
son contexte de rédaction, car elle révèle bien plus d’informations sur le milieu et l’imaginaire des auteurs 
et lecteurs/auditeurs que sur l’époque qui sert de cadre au récit. C’est la méthode que proposent Fowden, 
1999, p. 17‑29 à propos de la Vie de St Serge ; Binggeli, 2010, p. 77‑83 pour la construction progressive de 
Rawḥ al‑Qurāšī. Le lecteur se reportera utilement, entre autres, aux études de Sizgorich, 2015 et Griffith, 1998.
13.  Nous définissons l’ethnonyme comme le nom par lequel un groupe de population (ʿamō en syriaque) une 
ethnie, est désigné. Cela n’implique nullement l’auto-identification des populations concernées ni l’existence 
d’une d’ethnogénèse excluante ou exclusive.
14.   Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec l’Émir des Agaréens », p. 248‑256 (Txt), p. 257‑267 (Trad.). 
Le terme mhaggr(ōy)ō n’est attesté pour la première fois qu’au milieu du viie siècle et semble désigner, parmi 
les Ṭayyōyē et leurs alliés, ceux qui correspondent aux muslimūn des sources arabo‑musulmanes d’époque 
abbasside. Il pourrait en outre correspondre à l’appelation m(ō)agarita assez commune dans les papyri 
greco‑égyptiens de la même période.
15.  Voir 1.1, 2.2.2, 3.2.3 et note 38.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…14

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


s’insèrent nécessairement dans la problématique plus globale de la construction de l’État et 
de la doctrine islamique et de ses rapports aux non-musulmans. L’évêché des ʿammē semble 
avoir été pleinement actif durant cette période de reconfiguration culturelle et confessionnelle.

Nous chercherons à identifier chacune de ces trois collectivités, entre Irak et Qinnasrīn, 
dans les sources arabes et syriaques. Nous espérons ici contribuer au décloisonnement des 
deux littératures et disciplines en les abordant de front. Il faudra tenir compte des influences 
réciproques et des co‑constructions entre les deux traditions d’un même Moyen‑Orient entre 
Antiquité Tardive et début de l’époque abbasside. Il conviendra donc d’éviter de considérer 
l’une comme externe ou comme preuve de véracité pour confirmer l’autre. Notre méthode 
consistera également à déterminer de manière diachronique les moments de focalisation et 
de rédaction en croisant les contextes ecclésiastiques syro‑occidentaux et l’histoire politique 
des débuts de l’Islam.

1.	 Les ʿammē du Christ

1.1.	 Les « amis du Christ » du Bēt Rūmōyē

L’auteur anonyme de la Vie d’Aḥūdemmeh loue spécifiquement les ʿ ammē des « ʿAqūlōyē, des 
Tanūkōyē et des Ṭūʿōyē » pour leur soutien zélé à « l’église du Christ » : ils sont « choisis/élus 
(gabōyē) et nombreux (rūrbē) » 16. Ce groupe nominal devait être compris comme un collectif 
caractérisant des ʿammē (d‑)Ṭayyōyē 17 (Arabes) spécifiquement chrétiens.

Une expression identique apparaît avec un sens similaire dans le « Colloque du Patiarche Jean 
avec l’Émir des Agaréens » 18. Dans la conclusion de la lettre du patriarche, alors qu’il fait état de 
l’ordre donné par l’émir aux chrétiens de prouver que leur Loi (namūsō) est issue de l’Évangile, 
une incise décrit la nature de l’assistance. Il y avait : « Les nobles des mhaggrōyē, les gouverneurs 
des villes et des peuples (ʿammē) croyants (mhaymnē) et amis du Christ (raḥmay la‑Mšīḥō) : 
les Tanūkōyē w‑Ṭūʿōyē w‑ʿAqūlōyē » 19. Il y a, d’emblée, trois éléments redondants avec les 
expressions employées dans la Vie d’Aḥūdemmeh. Ces groupes sont des ʿ ammē, c’est‑à‑dire des 
tribus, des nations, des gentils 20. Ensuite, des adjectifs flatteurs leur sont accolés. Enfin, l’ordre 
des trois ethnonymes n’est pas figé. La lettre de Jean le Syncelle n’est guère plus facilement 
datable que la Vie ; elle relate un évènement, qui, en tenant compte des indices internes, pourrait 
renvoyer à l’année 23/644 21. Existe‑t‑il d’autres éléments de datation pour cette expression ?

16.  Nau, « Histoire de Saint Mar Aḥūdemmeh », p. 28.
17.  Voir note 10.
18.  Sur la lettre, le colloque et les débats sur son contenu et sa datation, voir la synthèse de Roggema, 2010. 
19.  Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec l’Émir des Agaréens », p. 251‑252 (Txt), p. 261‑262 (Trad.). 
20.  ʿAmmē semble être le calque du terme grec ethnÓs, qui apparait à de nombreuses reprises dans les Actes 
du Concile de Chalcédoine en 451 apr. J.‑C. dans l’expression « nation des Saracènes » pour désigner les 
ouailles d’Auxilaus et Jean, évêques de Palestine I et surtout celles d’Eusthate, de Phénicie Libanaise, Price, 
Gaddis, 2005, I, p. 128, 361 ; II, p. 7, 9, 88, 109, 123, 125, 230, 235.
21.  Lammens, 1919, p. 98 ; Hoyland, 1997, p. 464 ; Tannous, 2009, p. 711.

simon pierre 15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Elle est attestée dans deux courriers écrits par des évêques au moment du schisme et du 
synode de Rēš‑ʿAynā en 64/684 22. Ces lettres de prélats « occidentaux » 23 ont été copiées, si l’on 
en croit Michel le Syrien, par le grand intellectuel Jacques d’Édesse (m. 89/708) en personne 
« à la demande des évêques » 24, peu avant qu’il ne soit lui-même consacré. Ils tentent de 
réconcilier un groupe de dissidents retirés aux confins de la Mésopotamie qui contestent la 
succession promue par les partisans du patriarche Sévère (m. v. 63‑64/683‑684) 25 et refusent 
de se soumettre à son successeur Athanase de Balad (m. 67‑68/687‑688). Ces rebelles, menés 
par Serge Zakūnōyō et le couvent de Qarṭmīn « voulaient eux-mêmes ordonner les évêques 
pour la Gzīrtō » 26.

Les évêques favorables à la conciliation affirment avoir restauré la concorde, respectivement, 
« dans tout le pays d’Occident (ātrō d‑maʿrbō), des ʿ ammē d‑Tanūkōyē w‑Ṭūʿōyē w‑ʿAqūlōyē, en 
Ǧazīra (w‑ba‑Gzīrūtō) et à Édesse » 27. La seconde lettre est plus précise, elle reprend la même 
idée de pacification de « la Terre à l’Occident de l’Euphrate (maʿrbay‑Prat), les cités et les cou‑
vents (mdīnōtō w‑ʿūmrē) et de tous les villages (qūrōyē) et les peuples (ʿammē) amis du Christ 
(raḥmay‑la‑Mšīḥō) des Tanūkōyē, des Ṭūʿōyē et des ʿAqūlōyē et [du] reste des orthodoxes qui 
sont en Occident et en Ǧazīra » 28. Il semble que ʿamō (pl. ʿammē) est une entité taxinomique 
comparable mais distincte de la « cité » (épiscopale), du « monastère » et du « village » et arrive 
en dernier dans la hiérarchie des valeurs. Il est frappant de constater que l’expression valorisante 
de raḥmay‑la‑Mšīḥō 29 est identique à celle qui caractérise les mêmes ʿ ammē dans le Colloque du 
patriarche Jean le Syncelle 30. Les trois groupes ressortissent de « l’Occident et [de] la Ǧazīra ».

Il existe à cette époque un « évêque des ʿammē » qui signe Nūnō (Nonnos) 31, aux côtés 
d’autres évêques occidentaux, attestant de leur réconciliation avec le nouveau métropolite de 
l’Orient, Jean Sābā (m. v. 68/688). Dans une encyclique, ce partisan de Sévère mentionne 
une seconde fois Nonnos comme partie prenante des négociations avec ces mêmes évêques 
occidentaux 32. Finalement, ce dernier signe avec ceux‑là un courrier reconnaissant l’élection 
d’Athanase de Balad au patriarcat où ils se désignent collectivement comme « évêques du 
Bēt Rūmōyē » 33, la partie post‑romaine du Moyen‑Orient. Il est très probable que les ʿammē 

22.  En 995 de l’ère héllénistique en usage chez les Syriaques.
23.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 462 ; IV, p. 440.
24.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 468 ; IV, p. 444.
25.  Denys de Tell-Maḥrē semble savoir qu’il avait l’appui du pouvoir sufyanide : Michel le Syrien, Chronique, II, 
p. 456 ; IV, p. 436.
26.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 456 ; IV, p. 437 ; cet épisode est ici outrageusement résumé, pour une 
chronologie critique et détaillée des années 680 à 688, on se reportera à Schrier, 1991. 
27.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 462 ; IV, p. 441.
28.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 466-467 ; IV, p. 443.
29.  Comme me l’a aimablement fait remarquer mon évaluateur, il s’agit d’un calque de Philoḫristos : « dévôt » 
selon le Dictionnaire de Patristique Grecque de Lampe, 1961, p. 1485.
30.  Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec l’Émir des Agaréens », p. 251‑252 (Txt), p. 261‑262 (Trad.). 
31.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 459 ; IV, p. 438.
32.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 461 ; IV, p. 440.
33.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 464 ; IV, p. 442.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…16

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


dont Nonnos porte la mitre soient identiques à ceux de l’expression ternaire. L’effet de ré‑
pétition laisse supposer un rôle symbolique fort, et, pourquoi pas, une dimension politique. 
Les « nations » sont explicitement situées dans l’ancien espace romain : l’Occident, c’est‑à‑dire 
la Syrie (al‑Šām) et la Ǧazīra, l’ancienne Osrhoène 34.

Après la réconciliation, si l’on en croit les sources de Michel le Syrien, Athanase aurait 
ordonné Jacques pour Édesse tandis que Serge Zakūnōyō, conserverait le titre de « chef des 
évêques » 35. D’après les chroniqueurs syro‑occidentaux, par une pieuse filiation sans doute 
reconstruite 36, Serge est alors chargé de nommer Georges « évêque des ʿ ammē ṭayyōyē (Arabes) » 
sur ordre posthume d’Athanase 37. Cet évêque et grand intellectuel signe en tout cas deux des 
onze responsa conservés pour les années 714‑718 en tant qu’« évêque des Tanūkōyē, Ṭūʿōyē et 

ʿAqūlōyē » 38.
Le contexte d’apparition de cette expression ternaire correspond à l’éclatement du 

Proche‑Orient suite à la bataille Marǧ Rāhiṭ (64‑65/684) 39 où les Sulaym partisans 
d’Ibn al‑Zubayr sont battus par les Kalb et Yamān de Homs 40 et se replient en Ǧazīra. 
Les vainqueurs s’attaquent alors aux alides de Mésopotamie et les écrasent à ʿAyn al‑Warda 
(65/685) 41 c’est‑à‑dire Rēš‑ʿAynā où s’est tenu le synode de réconciliation 42 dont les ʿammē 
sont parties prenantes. Les synchronismes entre la mort de Sévère et la chute des Sufyanides 
tout comme entre le concile et la bataille sont frappants, tous deux aux portes de l’Orient 
contrôlé par Ibn al‑Aštar. Pendant ce temps, la littérature syro‑occidentale nous informe 
que le réseau du monastère de Qennešrē, apparemment mené par Jacques d’Édesse, soutient 
Athanase de Balad et son épreuve de force pour réunir les deux rives de l’Euphrate. Il n’est 
pas impossible que la double victoire marwanide contre les Qays pro‑zubayrides, puis contre 
les ʿAlides de Ǧazīra, ait facilité la réconciliation des rebelles avec l’autorité syro‑occidentale. 
De même, il faut s’interroger sur le rôle joué par ces ʿ ammē irakiens du nord syro‑mésopotamien, 
entre leur soutien au camp omeyyade et leur présence dans la correspondance de Rēš-ʿAynā.

34.  Les deux signataires les plus orientaux sont évêques à Ḥābūrā/Qirqesiōn (Circessium, Qarqisiyā) et à 
Rēš‑ʿAynā (Raʾs al‑ʿAyn), aux confins de l’ancien empire romain : Michel le Syrien, Chronique, II, p. 459, 
464 ; IV, p. 438, 442.
35.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 474 ; IV, p. 447.
36.  Il n’est pas ici lieu de traiter des querelles d’obédiences des différents hiérarques de l’Eglise d’Antioche 
et de leurs revendications et harmonisations mémorielles.
37.  En 998 de l’ère hellénistique.
38.  Georges des Arabes, Lettres, V, p. 44 et 79 ; je renvoie au long raisonnement très argumenté de Tannous, 
2009, p. 708‑716 ; Fowden, 2013, p. 409‑410. Dans la copie de 837 de son complément de l’Hexaemeron de 
Jacques d’Édesse (p. 347, Txt ; p. 296, Trad.), il est présenté avec l’expression unique d’« évêque des Ṭayyōyē, 
des Ṭūʿōyē et des ʿ Aqūlōyē », Segal, 1984, p. 104 ; tandis que Ryssel (qui suit le manuscrit tardif de Leyde de 1183) 
a omis, dans sa traduction, le vocable « Ṭūʿōyē », Georges des Arabes, Lettres, p. 130, n. 3.
39.  C’est l’époque où Salīḥ et Tanūḫ sont intégrés dans la généalogie des Quḍāʿa (Kalb), lesquels sont 
rattachés aux Yamān ; Borrut, 2011, p. 69.
40.  Wellhausen, 1927, p. 201-203.
41.  Rotter, 1982, p. 187-189.
42.  Réd., EI2, I, 1958, p. 812, s.v. « ʿ Ayn al‑Warda ».

simon pierre 17

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1.2.	 Le rôle des ʿammē dans l’apologétique anti‑musulmane 	
du début du viiie siècle

Si le courrier des évêques de 64/684 ainsi que les intitulés des responsa de Georges sont 
aisément datables, le récit du martyre d’Aḥūdemmeh et le « Colloque du Patiarche Jean avec 
l’Émir des Agaréens » le sont moins.

L’entrevue de « Jean avec l’Émir » fut résumée dans une source commune à Michel le 
Syrien et à la Chronique de 1234, probablement Denys de Tell Maḥrē (m. 230/845). Les trois 
groupes chrétiens furent invoqués comme traducteurs des Évangiles en arabe. Quant à l’émir, 
il fut appelé (en syriaque) ʿAmrū b. Saʿd qui correspond sans doute à ʿUmayr b. Saʿd, une 
figure associée dans les sources arabo-musulmanes, d’une part à la ṣadaqa des chrétiens Taġlib, 
et, on va le voir, à des conflits militaires entre musulmans et Arabes alliés des Romains 43. 
Cet auteur a sans doute été convaincu par l’« effet de réalité » 44 du document, lequel semble 
avoir aussi bien fonctionné avec les chercheurs contemporains qui supposèrent longtemps la 
lettre authentique 45. Au début des années 1990, Gerrit Reinink fut le premier à proposer une 
datation marwanide 46 et à enjoindre de cesser de chercher l’identité réelle de l’Émir qui n’est 
pas mentionnée dans le document 47.

Ce Colloque a été conservé dans un « volume (penqītō) de démonstrations, collections et 
lettres » copié ou compilé en 260/874 48. Jacques d’Édesse est beaucoup mis à contribution 
et c’est la copie de son argumentaire « contre les hommes impies et transgresseurs de la loi 
de Dieu où il montre [… que] le christianisme […] est antérieur aux autres religions » 49, 
qui résonne le plus explicitement avec le reste des préoccupations de l’évêque d’Édesse face 
au mouvement des Croyants 50. Trois petits traités accolés confirment la tonalité générale du 
manuscrit. Une reprise d’une ancienne controverse anti‑judaïque 51 recherche « les passages 

43.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 431‑432 ; IV, p. 421‑422 ; Chabot, Chronicon ad‑1234, p. 263‑264 (Txt), 
p. 205‑206 (Trad.) ; à comparer avec al‑Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 164, 182‑183 (Txt), p. 254, 284‑286 
(Trad.).
44.  Penn, 2015, p. 126. ; Griffith, 1985, p. 166, a étudié cette supposée traduction et l’a considéré comme 
hautement improbable.
45.  Par exemple Lammens, 1919, p. 98 ; Samir, 1987 ; Griffith, 1985, p. 135‑137 ; Roggema, 2007 et de manière 
plus affirmée Roggema (2016, p. 263‑269) s’appuie sur les éléments juridiques contenus dans la controverse, 
et l’ancienneté de ces sujets dans les débuts de l’Islam, comme les questions sur l’héritage, pour proposer 
une datation haute.
46.  Reinink, 1993, p. 171‑187.
47.  Reinink, 1993, p. 172‑173 ; Griffith, 2008, p. 36, accepte désormais cette hypothèse. 
48.  Wright, 1871, II, p. 989‑1002 : Manuscrit BL Add 17,193.
49.  Wright, 1871, II, p. 996‑997, fol. 58‑61.
50.  Jacques n’y mentionne pas explicitement la nouvelle religion, même si Penn (2012, p. 180‑182), qui en 
a fait l’édition et la traduction, place ce besoin de définition dans son contexte islamique. Jacques d’Édesse 
témoigne dans plusieurs lettres de l’irruption de la religion des mhaggrōyē, comme l’illustre Penn, 2015, 
p. 66‑69, 145‑147 ; je fais équivaloir ces mhraggrōyē aux muʾminūn des conceptions de Donner, 2002‑2003.
51.  Debié, 2015, p. 110.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…18

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de l’ancien testament annonçant le fils de Dieu incarné » 52. Les deux autres condamnent 
« ceux qui renient 53 et disent que le Messie n’est point Dieu » et défendent la nature divine de 
celui qui a été crucifié. Ces argumentaires semblent spécifiquement tournés contre l’émergence 
du dogme islamique et se focalisent sur les conceptions sociales et religieuses de l’islam naissant. 
Le codex consiste avant tout en des règlements canoniques et des mises au point théologiques 
qui par certains aspects induisent une volonté de délimiter les contours de ce qui relève de 
l’Église par rapport à ce qui lui est extérieur 54.

Ce manuscrit comprend également des documents historiques aussi fameux que la 
« liste des rois arabes de Muḥammad à al‑Walīd », qui s’achève en 97/715 et observe une chrono‑
logie très proche de celle de Jacques d’Édesse 55. Il s’y trouve également la Chronique des calamités 
des années 94‑97/713‑716 56 qui suit immédiatement la lettre du patriarche Jean Sedra le Syncelle 
(m. 28/649) 57. Cette courte annalistique se réfère en particulier à « l’empire des fils d’Ismaël », 
au calife al‑Walīd Ier (r. 86‑96/705‑715) et à la politique fiscale de son successeur et frère 
Sulaymān (m. 99/717) 58. La teneur apocalyptique de la chronique suggère différents types 
d’arguments contre les mhaggrōyē et trouve naturellement sa place dans ce « volume » de 
fragments polémiques tournés vers ceux qui sont tentés d’abjurer. Muriel Debié a suggéré 
que l’ensemble de ce manuscrit a pu correspondre à un travail préparatoire pour un traité de 
controverse qui devait avoir une certaine dimension historiographique 59.

Il s’agit donc très probablement d’une polémique visant à décourager ceux qui seraient 
tentés de rallier la nouvelle foi monothéiste, au tournant des ier‑iie siècles de l’hégire 60. 
Selon Michael Penn, il est alors apparu nécessaire de construire des résumés de colloques de 
ce genre 61. Les questions rhétoriques de l’émir sont évidemment des formules, une « one‑sided 
conversation » pour développer et prouver le dogme chrétien 62. Elles présupposent que la 
haymōnūtō (croyance) des mhaggrōyē – peuple (ʿamō) présentée au milieu d’une liste d’autres 
religions – est différente 63.

L’irruption du témoignage des « amis de Dieu, les Tanūkōyē, Ṭūʿōyē et ʿ Aqūlōyē » assistants 
au colloque aux côtés des chefs des mhaggrōyē et des « gouverneurs des villes » 64 n’y est sans 

52.  Wright, 1871, II, p. 999, fol. 84.
53.  Wright, 1871, II, p. 999, fol. 88‑90 : « qui renient » : d‑kōfrīn : au participe actif.
54.  Wright, 1871, II, p. 989‑1000, respectivement fol. 2, 6, 7-8, 10, 12, 32, 36, 72, 73, 84, 88, 99, 95.
55.  Wright, 1871, II, p. 992, fol. 17a ; Debié, 2015, p. 552.
56.  Wright, 1871, II, p. 998, fol. 75b-76a ; Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec l’Émir des Agaréens », 
p. 253‑256 (Txt), p. 264‑267 (Trad.), les années 1024‑1027 de l’ère hélénistique.
57.  Wright, 1871, II, p. 998, fol. 73a-75a ; Griffith, 1985, p. 135-137, a souligné cette proximité pour démontrer 
une période de datation du début du viiie siècle.
58.  Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec l’Émir des Agaréens », p. 256 (Txt), p. 267 (Trad.).
59.  Debié, 2015, p. 109.
60.  Penn, 2015, p. 128.
61.  Penn, 2015, p. 70.
62.  Penn, 2015, p. 126.
63.  Penn, 2015, p. 71.
64.  Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec l’Émir des Agaréens », p. 251‑252 (Txt), p. 261‑262 (Trad.).

simon pierre 19

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


doute pas anodine. On peut suivre Jack Tannous lorsqu’il affirme qu’« un auteur du dé‑
but du viiie siècle a trouvé naturel de placer des membres de ces tribus à une telle dispute 

– peut-être précisément parce que des membres de ces tribus étaient engagés dans de telles 
interactions avec des Musulmans » et que leur présence « était en accord avec les besoins de 
vraisemblance » 65. Pour résumer, cette entrevue a sans doute été produite dans le contexte 
marwanide, probablement à l’époque et dans le milieu de Jacques d’Édesse et/ou de son jeune 
collègue Georges, évêque des Tanūkōyē, Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē. Elle avait comme dessein de réfuter 
le dogme islamique émergent.

L’auteur craignait sans doute l’irruption de la nouvelle théologie des « mhaggrōyē, qui 
dominent actuellement » 66, dans un contexte qui suivait de peu l’édification du Dôme du Rocher 
(72/692) où la figure prophétique de Muḥammad devenait un pilier de l’idéologie omeyyade. 
Il est probable qu’il souhaitait éviter que le nouveau dogme de l’émirat des Croyants n’entame 
les certitudes de ces ʿammē « amis du Christ/de Dieu », ou ne tende à effacer les contours de 
l’orthodoxie syro‑occidentale 67. L’intérêt de l’Église pour ces « peuples », réel mais limité, sug‑
gère une forme de topos ethnique commun pour une population dont l’importance s’est accrue 
subitement. Ils espéraient également peut‑être un soutien politico‑militaire dans le contexte 
troublé de la IIe fitna puis de l’expansion marwanide en Ǧazīra.

Il est à peu près assuré qu’existait, entre la mort de Muʿāwiya (60/680) et le début du règne de 
Hišām (105/724), un « évêché des ʿ ammē » 68. En revanche, le qualificatif d‑ṭayyōyē (des Arabes) 
ne semble pas avoir figuré à cette époque dans la titulature des évêques. En attestent à la fois 
le titre employé par Georges (m. 106/724) dans sa correspondance (des Tanūkōyē, Ṭūʿōyē et 
ʿAqūlōyē) 69 et les autres mentions datables des iie/viiie siècles le concernant (des ʿammē) 70. 
Par conséquent, il est possible de suggérer que, durant la première période marwanide, ces 
trois groupes n’étaient pas nécessairement ou prioritairement réduits ou assimilés à des Ṭayyōyē. 
Ils paraissent toutefois avoir été fondus, avec leur évêché, dans une expression standardisée re‑
couvrant des « peuples » de la partie occidentale (post‑romaine) de l’espace syro‑mésopotamien.

65.  Tannous, 2009, p. 712 : « An early eight century author thought it natural to place members of these 
tribes at such a dispute perhaps precisely because members of these tribes were engaged in such interactions 
with Muslims […] Furthermore […] portraying them as in an intermediary role between the Syriac-speaking 
Christians of Syria and the new Arabic-speaking Muslims seemed natural and was in keeping with the 
demands of verisimilitude ».
66.  C’est en ces termes qu’un copiste désigne les ḥanpē (païens) visés par un fameux canon d’Athanase de Balad, 
dont il a été question au sous-point 1, qui interdisait de partager leurs repas et incitait leurs épouses chrétiennes 
à faire baptiser leurs enfants. Athanase de Balad, « Lettre d’Athanase », p. 128‑130.
67.  Voir note 50. 
68.  Selon Michel le Syrien, Chronique, II, p. 453 ; IV, p. 433, il y avait aussi un évêque des ʿammē appelé 
Trōkōs au milieu du ier siècle EH mais il n’en dit rien de plus.
69.  Georges des Arabes, Lettres, V : p. 44 et 79. 
70.  Chabot, Chronicon ad 819, p. 9 (Txt), p. 13 (Trad.) ; Brooks, Chronicon ad 846, p. 175 (Txt), p. 232 (Trad.) ; 
« A Syriac Chronicle of the year 846 », p. 580 : « d-ʿammē », ces deux attestations relèvent de strates 
historiographiques probablement rédigées vers 109/728 ; Borrut, 2011, p. 248‑249 ; Debié, 2015, p. 202.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…20

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Il est désormais nécessaire de définir chacun des termes qui ont été agrégés quelque temps 
avant l’époque marwanide pour former cette structure ternaire à la fin du premier siècle de 
l’hégire.

2.	 Les Tanūḫ et Qinnasrīn

2.1.	 Qui sont/Où sont les Tanūḫ ?

Le terme Tanūkōyē est transparent : c’est une syriacisation de Tanūḫ, une tribu (qabīla) à 
l’origine controversée et méconnue mais intégrée à la généalogie (nasab) des Arabes à l’époque 
abbasside.

2.1.1.	 Des Tanūḫ en Syrie avant l’hégire ?
Irfan Shahid a consacré une partie importante du premier opus de sa série Byzantium and 

the Arabs à ceux qu’il appelle les « Tanukhids » 71. Il reconnaît à juste titre que « les sources 
arabes se réfèrent à ces tribus dans des zones où elles étaient installées au viie siècle » et que 
« se pose la question de savoir si elles étaient dans ces zones ou localités au ive » 72. Pourtant, 
il considère que, puisque l’épigraphie nabatéenne prouve l’existence de certains personnages 
légendaires du nasab abbasside 73, les informations traditionnelles arabes sur les Tanūḫ sont 
vraisemblables 74.

Ces derniers auraient, « sans aucun doute dirigé la Syrie durant le ive siècle comme le pre‑
mier peuple de foederati » 75. Ces auxiliaires romains auraient « émigré » depuis la Mésopotamie 
sassanide pour former une confédération christianisée 76 au nord du Diocèse d’Orient 77 
(la Syrie-Palestine romaine). Il situe donc ce groupe en Chalcidique et Euphratésie, là où ils 
apparaissent dans les récits de conquêtes islamiques 78 et leur attribue aussi le ḥāḍir (installation, 
campement) d’Arabes évoqué par al‑Balāḏurī (m. 302/892) à proximité de Callinicon/al‑Raqqa 79.

Irfan Shahid s’appuie essentiellement sur une liste des « rois du Šām » d’al‑Masʿūdī 
(m. 345/956) pour mêler un passage perdu du père de la généalogie, Ibn al‑Kalbī (m. 206/821), 

71.  Shahid, 1984, surtout les p. 349‑460.
72.  Shahid, 1984, p. 386 : « The location of the other tribes is a matter of inference. The Arabic sources on 
these tribes refer to them in areas in which they were settled in the seventh century; so the question arises 
of whether or not they had been in those areas or locations in the fourth. »
73.  En fait une seule attestation est assurée, à Umm al‑Ǧimāl dans le sud du Šām, voir 2.1.3.
74.  Shahid, 1984, p. 373.
75.  Shahid, 1984, p. 375 : « Il n’y a aucun doute que les Tanukhides dirigèrent la Syrie au ive siècle en tant 
que premier groupe d’Arabes foederati au service de Byzance. »
76.  Shahid, 1984, p. 371‑372.
77.  Shahid, 1984, p. 367‑370.
78.  Shahid, 1984, p. 401‑407.
79.  Shahid, 1984, p. 406‑407. Je n’ai pas été en mesure de vérifier l’édition qu’il utilise, je pense qu’il fait 
référence à al‑Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 173 (Txt), p. 270 (Trad.) : « ḥāḍir kāna ḥawlahā al‑ʿarab ». Il n’y 
figure aucune précision concernant la tribu.

simon pierre 21

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


avec la « grande histoire » de Palmyre et Ḥaṭrā 80. De fait, les auteurs du ive/xe siècle ont ten‑
dance à « arabiser » ce genre de figures antiques mais l’historicité de telles affirmations est sujette 
à caution 81. Les sources abbassides font aussi état de la migration de/vers la Haute‑Mésopotamie 
d’un autre collectif, parfois intégrés aux Tanūḫ : les Iyād 82. Or les déplacements de cette tribu 
constituent un motif historiographique également prégnant dans les légendes de Futūḥāt qui 
mériterait une étude propre. Il n’y a malheureusement aucune attestation textuelle certaine 
de la présence de Tanūḫ en Syrie du Nord avant son apparition dans les sources syriaques 
d’époque marwanide, au sein de l’expression standardisée que nous étudions ici.

2.1.2.	 Des Tanūḫ en Irak ?
La tradition arabe privilégie paradoxalement une localisation irakienne 83 et dépeint les 

Tanūḫ comme un ancien conglomérat (ǧimāʿ/ǧummāʿ) 84 de petits nomades de steppe, en marge 
de la cité d’al‑Ḥīra, dont ils formeraient le « tiers » 85 et serviraient dans la milice 86. Al‑Ṭabarī 
(m. 310/923) spécifie leur villégiature au long des rives de l’Euphrate au nord de la ville 87.

Chez les généalogistes, à l’instar de la célèbre collectivité Ġassān de Syrie méridionale, elle 
aussi réputée chrétienne, Tanūḫ a la particularité de ne pas avoir d’ancêtre éponyme 88. La tribu 
est présentée comme une alliance (ḥilf ) d’Iyād (venus du Tihāma mekkois) de Quḍāʿa, de Laḫm 
et d’al‑Azd 89 qui se seraient « tenus ensemble » (tanaḫa). Isabel Toral Niehoff compare cette 
légende avec celle transmise par le juriste et traditionniste al‑Zuhrī (m. 124/741‑742) où des 
Quḍāʿa, installés à Haǧar dans le Baḥrayn, s’associèrent aux al‑Azd pour former des Tanūḫ 
avant de s’établir à al‑Ḥīra puis d’être déportés à Ḥaṭrā par Šapūr II (m. 379 EC) 90.

80.  Shahid, 1984, p. 373 ; al‑Masʿūdī, Murūǧ, III, p. 215‑216 (Meynard) ; en fait, al-Masʿūdī parle un peu 
d’émigration, mais uniquement à propos des Iyād sous Šāpūr, II, p. 175‑176 qui fuient chez les Romains et 
reviennent se mêler aux Bakr/Rabīʿa après sa mort, il traite d’al‑Ḥaḍr, par contre, au IV, p. 81-86, à propos 
d’un raid de Šāpūr et mentionne rapidement les Iyād et les Tanūḫ. al‑Yaʿqūbī, Ta’rīḫ, I, p. 234‑236 liste 
Tanūḫ parmi les « mulūk al‑Šām ».
81.  Toral-Niehoff, 2014, p. 45 ; Bernbeck (1996, p. 402) n’a trouvé aucune trace d’occupation pastorale ou 
autre dans la vallée semi‑aride du ʿAǧīǧ entre le ive et le viie siècle. On pourra se reporter à Webb, 2016, 
p. 115‑116, 207‑209 et 215‑222 à propos de l’exemple de « l’arabisation » abbasside tardive des ʿ Ād et Ṯamūd ; et 
p. 250‑254 à propos de cette production d’antiquités arabes adossées à l’histoire classique, au iiie‑ive/ixe‑xe s.
82.  Trimingham, 1979, p. 150-153, date la migration des Iyād vers la Mésopotamie de Šāpūr II (m. 379 EC), 
se fondant sur les auteurs classiques al‑Yaʿqūbī, Ḥamza al‑Iṣfahānī et al‑Ṭabarī ; il a été peu après repris 
par Morony, 1984, p. 215‑216.
83.  Al‑Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 612 ; Toral‑Niehoff, 2014, p. 46.
84.  Robin, 2015, p. 83‑85.
85.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 822 ; il cite Ibn al-Kalbī ; Toral-Niehoff, 2010, p. 326 ; 2014, p. 49.
86.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 853.
87.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 746-749, cité par Hoyland, 2009, p. 388.
88.  Robin, 2015, p. 83‑85 ; Robin démontre que Ġassān pourrait correspondre, au ive siècle EC, à la région 
de Yaṯrīb.
89.  Toral-Niehoff, 2014, p. 43‑44.
90.  Toral-Niehoff, 2014, p. 44‑45 ; al‑Iṣfahānī, XIII, p. 53‑54.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…22

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Aucun des clans composant l’association (chrétienne ?) des ʿ ibād citadins d’al‑Ḥīra n’est issu 
de Tanūḫ, qui semble donc avoir un rôle politique mineur aux vie-ier/viie siècles. Toral‑Niehoff 
constate aussi que les Tanūḫ sont le plus souvent décrits comme peu hostiles aux Perses, 
contrairement aux groupes Bakr et Taġlib 91 et Fred‑Donner a supposé que leur rareté dans 
les sources indique un mode de vie de « grands nomades » 92. Il faut garder à l’esprit que ces 
récits sont rassemblés au iie/viiie siècle et nous éclairent bien plus sur la situation marwanide 
et primo‑abbasside que sur l’univers pré‑hégirien légendaire qu’ils sont censés décrire.

En définitive, s’il est impossible de certifier ces hypothèses, il faut reconnaître qu’il n’y a 
aucune preuve d’une quelconque christianisation pré‑hégirienne si on excepte leur association 
à un monastère des environs, le Dayr Ḥannā, dans le tardif dictionnaire géographique de 
Yāqūt (m. 626/1229) 93.

2.1.3.	 Tanūḫ dans l’épigraphie sud‑arabique
Quelques sources épigraphiques semblent confirmer une origine irakienne. Une inscrip‑

tion ḥimyarite atteste pour 300‑315 qu’un ambassadeur a été envoyé auprès du roi d’al‑Asd 
(al‑Azd) qui aurait poussé aussi loin que Ctésiphon et « le pays de Tanūḫ 94 » tandis qu’une se‑
conde semble confirmer une localisation de « Tanūḫ » au nord de « Muḍar » et du « Yamāma » 95. 
Selon Christian Robin, la version Geʿez du Martyre d’Azqir de Naǧrān traduit à deux reprises 
Ḥīrtā d‑Nūʿmān (al-Ḥīra) par « Tōnāḥ » 96, ce qui pourrait confirmer qu’il s’agit d’un pays et 
d’une capitale homonymes 97. Enfin, l’épitaphe bilingue gréco‑nabatéenne du précepteur de 
Ǧaḏīmat, « Roi de Tanūḫ » retrouvée à Umm al‑Ǧimāl (Syrie du Sud) confirme le titre porté 
par ce chef proto‑arabe traditionnellement surnommé al‑Abraš 98. Tanūḫ semble détenir une 
position dominante dans le nord-est de la péninsule Arabique 99, mentionnée notamment chez 
Ptolémée 100 jusqu’à une série de défaites contre Ḥimyar entre 445 et 525 101. C’est lors de la 
résurgence, au début du vie siècle EC, du royaume d’al‑Ḥīra que la ville est réellement attestée 
et que « sources externes et traditions islamiques se recoupent de nouveau » 102.

Tanūḫ pourrait donc être le nom ancien du royaume irakien (au ive siècle) devenu le fief au 
vie siècle de la famille naṣride. Les détails apparaissent plus cohérents que ceux des supposés 
foederati de Syrie du Nord. Selon Robin, au moment de la rédaction des traités de généalogie, 

91.  Toral-Niehoff, 2010, p. 328.
92.  Donner, 1981, p. 170.
93.  Toral‑Niehoff, 2014, p. 48 ; Yāqūt al-Ḥamawī, Muʿǧam al‑Buldān, II, p. 507.
94.  Sharaf 31, Müller, 1974.
95.  al-ʿIrāfa, Gajda, 2004.
96.  Robin, 2010, p. 95 ; Hoyland, 2009, p. 377.
97.  Robin, 2008, p. 190.
98.  Robin, 2010, p. 95 ; Robin, 2008, p. 181, F.038.02 : « Ceci est la stèle funéraire de Fihr, fils de Shullay, 
précepteur de Gadhīmat, roi de Tanūkh (Ṯanouènoi) » ; Hoyland, 2009, p. 377.
99.  Robin, 2008, p. 177.
100.  Ptolémée, Geographia, p. 103, VI.7.23 : « Ṯanoueitai ». 
101.  Robin, 2008, p. 190.
102.  Robin, 2008, p. 182.

simon pierre 23

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


« Tanūḫ n’était plus qu’un nom dont se réclamaient des groupes dispersés » 103. Au ier/viie siècle, 
il s’agissait peut-être d’une référence quelque peu obsolète pour des populations irakiennes pas 
spécifiquement chrétiennes ou urbaines, mais qui portait encore sans doute une forte charge 
sémantique dans les imaginaires arabes et syro‑araméens 104. Dans ces conditions, comment 
expliquer leur identification subite, à la fin du viie siècle, en milieu syro‑orthodoxe dans le 
nord du Šām et en Ǧazīra occidentale ?

2.2.	 Le ǧund de Qinnasrīn et les Tanūkōyē

On a vu que l’usage syro‑orthodoxe de Tanūkōyē suggère une localisation « occidentale » 
(Syrie du nord et Ǧazīra/Osrhoène). C’est également dans cette région que les Tanūḫ sont 
localisés par le discours historico-juridique et géographique d’al‑Balāḏurī dans le Kitāb futūḥ 
al‑buldān.

2.2.1.	 Qinnasrīn, al‑Ḥāḍir et les Tanūḫ
Abū ʿ Ubayda b. al‑Ǧarrāḥ (m. 18/639), principal responsable de la conquête arabo‑musulmane 

de la Syrie, aurait exigé la « conversion » des habitants du Ḥāḍir Qinnasrīn, une aggloméra‑
tion qui « était à Tanūḫ depuis qu’ils se réunirent (tanaḫū) au Šām et s’y installèrent dans des 
tentes de poils. Ils y construisirent plus tard leurs maisons » 105. L’historien abbasside rapporte 
qu’une partie de la population se convertit/se soumit (aslama) sauf « les Banū Salīḥ b. Ḥulwān 
b. […] Quḍāʿa qui restèrent chrétiens (aqāma ʿalā al‑naṣrāniyya) » 106.

Il décrit également une seconde implantation « à proximité de la cité d’Alep » où « se dressait 
un ḥāḍir appelé Ḥāḍir Ḥalab dans lequel vivaient différentes tribus arabes, y compris des 
Tanūḫ ». Abū ʿUbayda « statua avec eux qu’ils paieraient la ǧizya » 107. Cette « installation » 
n’est pas identifiée, mais Denys de Tell Maḥrē (m. 230/845) rapporte que « les Tanūkōyē […] 
campaient le long du fleuve Quwayq, qui est près d’Alep, et s’y étaient fait une ville ; elle n’avait 
point de murs à cause de sa grandeur et de son étendue, mais elle était très riche par la mul‑
titude de ses ressources et de ses marchands » 108.

Toujours est-il que la numismatique atteste l’existence, parmi les huit lieux de frappes de 
fulūs marwanides du district de Qinnasrīn (ǧund 109), d’un atelier monétaire du nom de « Tanūḫ », 
et distinct de « Qinnasrīn 110 ». Donald Whitcomb a mené des sondages sur le site d’al‑Ḥāḍir, 
à proximité de l’antique cité de Chalcis et a postulé un modèle théorique de formation d’une 

103.  Robin, 2008, p. 190.
104.  Lire utilement Hoyland, 2009, surtout les p. 388‑389 et 395.
105.  Al-Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 144‑145 (Txt), p. 223‑224 (Trad.).
106.  Al-Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 145 (Txt), p. 223 (Ttrad.).
107.  Al-Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 145 (Txt), p. 224 (Trad.). Et pas la ṣadaqa, qui est imposée du double 
aux Banū Taġlib selon les traités fiscaux abbassides.
108.  Michel le Syrien, Chronique, III, p. 31 ; IV, p. 497.
109.  Selon Hoyland (2010, p. 84), le terme n’apparait qu’au ixe siècle.
110.  Schulze, 2010, p. 332.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…24

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ville nouvelle 111 à partir d’une « installation péri‑urbaine » 112. Ce campement serait ainsi deve‑
nu la « capitale d’un ǧund » sous Yazīd Ier (m. 64/683) 113. Marie‑Odile Rousset a récemment 
contesté le lien entre « fondation d’un ǧund » et construction d’une seconde structure urbaine 114. 
Elle considère par ailleurs que si aucune fondation de miṣr n’est mentionnée pour la Syrie, c’est 
parce qu’il en existait déjà à l’époque byzantine 115.

Rousset décrit une prospère région agricole omeyyade et un important effort de canalisation 116. 
Il n’est donc pas du tout exclu que la plupart des implantations de la région de Qinnasrīn, et 
a fortiori les ḥāḍir‑s associés à Chalcis et Alep, découlent en fait d’investissements agricoles 
omeyyades. Les fouilles du site moderne d’al‑Ḥāḍir montrent qu’après une première phase 
quasiment muette (quelques monnaies) au ier/viie siècle, émerge à l’époque marwanide ce 
qui ressemble à la résidence d’un gros exploitant foncier, une villa, avec citerne et canaux 117. 
La densification du site n’interviendrait finalement qu’au tournant des iie/viiie‑iiie/ixe siècles.

L’historien d’Alep, Ibn al‑ʿAdīm (m. 660/1262) semble confirmer cette évolution lorsqu’il 
décrit la « seconde Qinnasrīn/Qinnasrīn II », c’est-à-dire, selon lui, le Ḥiyār des Banī al‑Qaʿqāʿ 
(un site clairement distinct du Ḥāḍir Qinnasrīn) 118. Il aurait en effet été alloué par ʿ Abd al‑Malik 
à un puissant seigneur (šarīf) de Ḫanāṣir, al‑Qaʿqāʿ b. Ḫulayd al‑ʿAbsī qui était aussi son 
beau‑frère et l’oncle d’al‑Walīd Ier 119. Al‑Yaʿqūbī (m. v. 287/900) rapporte de son côté que la 
veuve d’un des fils de ʿAbd al-Malik, divorcée d’al‑Ḥaǧǧāǧ b. Yūsuf, vivait dans une résidence 
aristocratique Ṭā’y dans le ḥāḍir de Qinnasrīn (99/717) 120.

Le site pose cependant un problème de taille : il ne porte aucun vestige datable des 
ve et vie siècles EC. Ainsi, selon Rousset, « si al‑Hadir était le hâdir historique de Chalcis, 
il devrait y avoir des niveaux archéologiques depuis le ive siècle ; or ce n’est pas le cas : les niveaux 
archéologiques à al‑Hadir ne sont pas antérieurs au milieu du viie siècle » 121. Elle en conclut 
qu’il ne s’agit pas de l’implantation tanoukhite antique 122. Afin de combler ce paradoxe, elle 
suggère que le véritable Ḥāḍir Qinnasrīn/Ṭā’y 123, serait en fait le site de Tall Zaytān, au nord 

111.  Whitcomb, 1998, p. 12, 28 ; 1999, p. 203‑209.
112.  Whitcomb, 2009, p. 242.
113.  Whitcomb, 1999, p. 207 ; 1998, p. 9, 14.
114.  Rousset, 2012, p. 11, 17.
115.  Haldon, 1995, p. 414‑418 ; Rousset, p. 14.
116.  Rousset, 2012, p. 17, (123/1000 sites occupés).
117.  Rousset, 2012, p. 70.
118.  Ibn al‑ʿAdīm, Buġyat, I, p. 70, 72, il cite al‑Yaʿqūbī ; selon Rousset, 2012, p. 13, n. 14, il s’agirait 
d’al‑Andarīn. 
119.  Al-Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 146 (Txt), p. 225‑226 (Trad.) ; Ibn al‑ʿAdīm, Buġyat, I, p. 125. Ce dernier 
introduit toutefois son propos en décrivant une « installation » tribale de « Banū al‑Qaʿqāʿ ». Sur cette figure 
et sa descendance à Qinnasrīn, consulter Crone, 1980, p. 105‑106.
120.  Al-Yaʿqūbī, Tārīḫ, II, p. 329. Ibn al‑ʿAdīm rapporte un cas similaire pour la famille abbasside 
en 103/721‑722.
121.  Rousset, 2012, p. 16.
122.  Rousset, 2012, p. 69.
123.  Qu’elle fusionne comme Ibn al‑ʿAdīm, Buġyat, I, p. 137 ; alors qu’ils sont bien distincts chez al‑Balāḏurī.

simon pierre 25

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de Chalcis, en bordure du Quwayq 124. Ce dernier dispose également de matériau post‑hégirien 
et a pu être densément occupé à l’époque marwanide. Le camp aurait ensuite été déplacé vers 
le nouveau site d’al‑Ḥāḍir, peut-être au moment de la IVe fitna (196‑204/812‑820).

Peut-on envisager, en suivant les conclusions des fouilles, que le campement des Tanūḫ n’a 
simplement jamais existé avant l’hégire, qu’il s’est développé en marge de l’exploitation agricole 
omeyyade pour culminer en une ville nouvelle à l’époque primo-abbasside ?

2.2.2.	 Qinnasrīn, Qennešrē et la circulation syro‑arabe au sujet des Tanūḫ
Quoi qu’il en soit, les Tanūḫ/Tanūkōyē sont très présents dans cette région qui devient 

une province de Qinnasrīn autonome au cours de la IIe fitna (60‑72/680‑692). Ils constituent 
aussi un motif littéraire récurrent des historiens abbassides syro-occidentaux et arabes sur la 
conquête de cette région (désormais) frontalière de l’empire Romain.

Selon al‑Saraḫsī (m. 286/899) cité par Ibn al‑ʿAdīm, la ville même de Chalcis, la « première » 
Qinnasrīn, appartenait en 71/691 à un certain al‑Fuṣayṣ al‑Tanūḫī 125 tandis que le Ḥiyār 
des Banī al‑Qaʿqāʿ et Maʿrrat al‑Nuʿmān étaient habités de Tanūḫ 126. Quant à al‑Balāḏurī 
et Denys de Tell‑Maḥrē, ils affirment tous deux que les Tanūḫ du ḥāḍir d’Alep migrèrent 
« à Qinnasrīn/Qennešrīn » 127. Ces toponymes peuvent également être rapprochés au monastère 
de Qennešrē/īn 128 (« Le nid d’aigle » 129), probablement situé en surplomb de l’Euphrate en 
face de Ǧirbās (Ǧarāblus) 130, du côté de la Ǧazīra. Durant la première moitié du ier siècle de 
l’hégire, ce couvent abrita un des pères intellectuels de l’église syro‑orthodoxe, Sévère Sebōkt 
(m. 47/667) 131. Un réseau lettré s’y est développé avec Athanase de Balad et Jacques d’Édesse 132 
qui ont fréquenté Nonnos, évêque des ʿammē en 64/684, et Georges, lui‑même évêque 

124.  Ibn al‑ʿAdīm, Buġyat, I, p. 137.
125.  Rousset, 2012, p. 15 ; Ibn al‑ʿAdīm, Buġyat, I, p. 74, 137. 
126.  Ibn al‑ʿAdīm, Buġyat, I, p. 125, 128. 
127.  Al-Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 146 (Txt), p. 225 (Trad.) ; Michel le Syrien, Chronique, III, 
p. 31 ; IV, p. 497.
128.  Il est généralement admis une distinction entre Qennešrē (état emphatique) qui serait spécifique au 
monastère et Qennešrīn (état absolu) qui correspondrait exclusivement au ǧund et/ou à la cité de Chalcis. 
Cependant, une rapide recension des attestations du couvent dans la chronique de Michel le Syrien laisse 
apparaitre que chaque forme est employée aussi régulièrement que l’autre (environ 10 fois chacune).
129.  Debié, 2010, p. 125, n. 12 indique cette étymologie ; elle fonctionne en syriaque comme en arabe (et désigne 
même Berchtensgaden en hébreu moderne !) Elle a été proposée par les sources arabes d’Ibn al-ʿAdīm, 
Buġyat, I, p. 69‑70.
130.  Yāqūt al-Ḥamawī, Muʿǧam al‑Buldān, II (Dār Ṣādir), p. 529 ; (Brockhaus), II, p. 688‑689 ; des fouilles 
ont été entreprises au lieu-dit Naqiṭa/Balūna, en bordure du plateau calcaire (36.82 N/38.04 E), qui ont 
révélé des canalisations, des cellules et une salle commune à mosaïque : al‑Ḍābṭī, 2007, p. 95 ; voir Brock et al., 
2011, p. 345‑346.
131.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 443 ; IV, p. 422 ; Chabot, Chronique de Denys de Tell‑Mahré, p. 8 (Txt), 
p. 8 (Trad.).
132.  Sur le réseau de Qennešrē, lire avec profit l’article de Tannous, 2013, surtout p. 94‑95, 100‑101.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…26

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des Tanūkōyē, Ṭūʿōyē et ʿAqūlōyē, etc 133. Il existe donc un lien syro-occidental, monastique, 
ecclésiastique et en tout cas fondamentalement chrétien entre la province de Qinnasrīn, les 
Tanūḫ et l’évêché en question.

Les sources d’al-Balāḏurī et de Denys de Tell‑Maḥrē se recoupent aussi largement au sujet 
des légendes de la conquête (futūḥāt). Le premier rapporte que des membres de cette tribu – 
coalisée avec des Iyād et des Ġassān, présentés comme mustaʿriba 134 – affrontèrent, en renfort 
de l’armée romaine, un officier d’Abū ʿUbayda, Maysara b. Masrūq al‑ʿAbsī 135, alors qu’ils 
« essayaient de suivre Héraclius » au niveau des cols du Taurus 136. Certains informateurs abbas‑
sides semblent au contraire attribuer ce haut fait à ʿ Amr/ʿUmayr b. Saʿd al‑Anṣārī, dont le rôle 
au contact des Tanūkōyē, ʿAqūlōyē et Ṭūʿōyē dans les sources de Michel et de 1234 a été évoqué. 
Celui‑ci est aussi connecté à une affaire où le Ǧafnide Ǧabala b. al‑Ayham exige de rester dans le 
Arḍ al‑Rūm, avant que ʿ Umayr ne s’empare de Ḥimār en Anatolie 137. Il est surprenant de consta‑
ter que Denys note la venue d’un Arabe chrétien (nōš men Ṭayyōyē Krisṭyōnē) à Antioche pour 
apporter la nouvelle de la défaite du Yarmūk tandis que le mystérieux al‑Azdī al‑Baṣrī (m. fin 
iie siècle AH) précise qu’il était de Tanūḫ 138. De leur côté, Abū ʿUṯmān (Yazīd al‑Ġassānī 139 ?) 
et Ǧāriya, les informateurs de Sayf b. ʿUmar, recopié par al‑Ṭabarī, rapportent que des « gens 
qui vivaient autour de Qinnasrīn » se sont plaints à Ḫālid b. al‑Walīd d’avoir été recrutés de 
force par les Romains mais qui, parce qu’Arabes, n’avaient jamais voulu le combattre 140.

On constate que les légendes de conquêtes, a fortiori lorsqu’elles concernent des « tribus » 
chrétiennes et la zone de Qinnasrīn, reconstituent des groupes de Tanūḫ et leur assignent 
un rôle comme allié des Romains, des Arabes, ou d’un subtil arrangement entre les deux. 
Elles semblent également le produit d’une circulation interculturelle complexe qui mériterait 
d’être décortiquée.

3.	 Des Irakiens à Qinnasrīn ?

On ne peut pas tout à fait exclure l’hypothèse d’un peuplement de Tanūḫ en Syrie depuis 
le Bas‑Empire. Néanmoins, l’absence de traces archéologiques et épigraphiques permet de 
s’inscrire dans un autre postulat : une origine irakienne. Or ces derniers sont attestés dans les 
légendes de conquêtes, les sources syriaques marwanides et les épisodes abbassides comme des 
composantes essentielles de Qinnasrīn. Cependant, ils ne sont pas les seuls ʿ ammē « d’Occident 
et de Ǧazīra » à se référer au Sawād : c’est aussi le cas des Ṭūʿōyē et des ʿAqūlōyē.

133.  Tannous, 2009, p. 674 ; Debié, 2015, p. 196.
134.  Bien que ce qualificatif fût attribué au iiie/ixe siècle aux seuls Nizār (nord‑Arabes).
135.  Il pourrait s’agir d’un contribule d’al-Qaʿqāʿ, tous deux issus de la fédération Ġaṭafān, de Muḍar, selon 
Ibn al‑ʿAdīm, Buġyat, I, p. 69‑70, il serait un Qaysī, et c’est lui qui aurait nommé Qinnasrīn le « nid d’aigle ».
136.  Al‑Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 164 (Txt), p. 254 (Trad.).
137.  Al-Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 136‑137 (Txt), p. 209‑210 (Trad.).
138.  Chabot, Chronicon ad 1234, p. 251 (Txt), p. 196 (Trad.) ; Shoshan, 2016, p. 101.
139.  Shoshan, 2016, p. 95, n. 90.
140.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2393.

simon pierre 27

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.1.	 ʿAqūlāyē et ahl al‑ʿ irāq

3.1.1.	 ʿAqūlā
« ʿ Aqūlā » est généralement considéré comme l’équivalent syriaque d’al-Kūfa, le miṣr 

islamique par excellence. Or, c’est encore sous le nom de Ḥīrtō (al-Ḥīra), l’ancienne cité arabe 
pré-islamique, que l’auteur de la chronique syro-occidentale « maronite » (achevée vers 43/664) 
désigne la capitale de ʿAlī b. Abī Ṭālib 141. ʿAqūlā n’est en fait employé pour la première fois, 
à ma connaissance, à trois reprises, que par le ou les auteurs anonymes de la Chronique du 
Ḫuzistan 142, un texte syro‑oriental du ier siècle de l’hégire 143. Ce récit comprend plusieurs 
strates distinctes 144.

Les premières pages consistent en un agencement civil et ecclésiastique de la fin du vie siècle 
apr. J.‑C. jusqu’à la victoire d’Héraclius (m. 20/641) contre Ḫosrō II (m. 6/628) et l’avènement 
du catholicos Išōʿ‑Yahb II (7/629-24/645) 145. Ce long passage ne comporte aucune mention 
de ʿAqūlā. La seconde strate est une continuation complexe des années 660 où sont résumés 
les catholicossats d’Išōʿ-Yahb II et de son successeur Emmeh (m. 28/649), avec la conquête 
« ismaélienne » comme toile de fond politique 146. C’est ici qu’apparaît ʿAqūlā comme la cité 
où sont transportées les portes royales de Ctésiphon 147, évènement qui fait écho à un passage 
rapporté par Sayf b. ʿUmar (m. 180/796) 148. ʿAqūlā Mdī(n)tā est aussi le centre politique en 
mesure de réprimer une révolte messianique juive à Pallūgtā (al‑Fallūǧa) 149. La troisième strate, 
bien informée du détail des futūḥ et de la géographie sacrée des Ṭayyāyē comporte le récit de 
la conquête arabe du Ḫūzistān et incorpore un résumé de la fondation de ʿAqūlā Mdī(n)tā 
par Saʿd b. Abī Waqqāṣ 150 et pourrait dater de la seconde moitié du ier siècle.

141.  Brooks (éd.), Chabot (trad.), « Chronicum Maroniticum », p. 69-70 (Txt), p. 54 (Trad.), p. 30 
(Trad. Angl.).
142.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 15‑39 (Txt), p. 13‑32 (Trad.) ; Jullien (trad. Fr.), « La Chronique 
du Ḫūzistān », p. 162‑184.
143.  Wood, 2013, p. 230-231 ; Debié, 2015, p. 105‑106 : il figure dans le dernier tome du « manuscrit d’Alqoš » 
(ve/xie), apparemment compilé au iiie/ixe siècle.
144.  Wood, 2013, p. 183 ; Penn, 2015, p. 29‑30 ; Debié, 2015, p. 611‑612 décrivent tous deux strates. Je propose 
ici de découper la seconde en deux sous‑groupes.
145.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 29 (Txt), p. 25 (Trad.).
146.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 34‑35 (Txt), p. 28‑29 (Trad.). Ce passage comprend également 
une référence à la conquête de l’Āfriqyā, peut-être simplement le sac de Sbeitla.
147.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 31 (Txt), p. 26 (Trad.) : « Īšōʿ‑Yaḥb était alors Catholique, voyant 
Maḥōzē (Ctésiphon) dévastée par les Ṭayyāyē, ses portes arrachées à ʿAqūlā, et qu’ils attendaient qu’ils y 
soient tourmentés par la faim, il alla résider dans le Bēṯ Garmay dans la cité de Karkā ».
148.  Al‑Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2497.
149.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 33 (Txt), p. 28 (Trad.). C’est‑à‑dire la cité talmudique de Pumbeditā, 
à proximité d’al‑Anbār, l’ancienne Pērōz‑Šābūr.
150.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 36 (Txt), p. 30 (Trad.).

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…28

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le toponyme ʿAqūlā est clairement distinct de Ḥīrtā (al‑Ḥīra), l’ancienne capitale du 
royaume naṣride, mentionnée à neuf reprises dans la chronique 151. Le rédacteur de la dernière 
strate de la Chronique du Ḫuzistan connaît le terme d’al‑Kūfa qui ne coïncide pas non‑plus 
avec ʿAqūlā et pose problème à l’auteur.

Celui-ci propose l’étymologie araméenne des « Kpīfwātā (méandres) de l’Euphrate » 152. 
De manière surprenante, l’idée de courbure du fleuve est également présente dans les aḫbār 
(informations historiques) relatés par Sayf b. ʿUmar (m. 180/796). Il situe en effet la bataille 
du pont, généralement admise pour avoir eu lieu près de Kūfa, à « al‑Marwara, où se trouvent 
la tour et le méandre (al‑ʿāqūl) sur le fleuve » 153. Ici ce serait le schème syriaque (pāʿūl‑) d’une 
racine ʿ Q L 154 qui aurait signifié « méandre » en arabe 155. Par ailleurs, l’historien irakien met 
également en valeur les excellents « terrains de pâturage qui sont entre l’Euphrate et la région 
à construire d’al-Kūfa, le long du méandre (ʿĀqūl) » 156. Ceci indique que ces deux termes 
différents, dans deux langues différentes participent pourtant d’un même champ sémantique 
renvoyant à la sinuosité fluviale. Cette coïncidence mériterait de plus amples recherches.

Si ʿAqūlā était un toponyme pré-hégirien, il ne semble pas avoir été jamais utilisé dans les 
sources qui nous sont parvenues. Il était en revanche connu et compris, à la fin du ier siècle, 
comme l’équivalent de Kūfa. Il semble par ailleurs désigner, au-delà du miṣr proprement dit, 
l’ensemble du Sawād de cette ville, sa zone agricole avoisinante. Le terme apparaît en outre 
dans la Vie de Marūtā (m. 28/649), qui date selon toute vraisemblance du ier/viie siècle et 
raconte l’histoire du premier métropolite syro‑orthodoxe de Takrīt 157. Dans la description 
géographique du monastère Saint‑Serge que fonde le saint au milieu de la Gzīrtō (Ǧazīra) 158, 
ʿAqūlā est une destination de voyage importante pour « ceux qui traversent le désert » 159 depuis 
Takrīt ; lesquels vont aussi généralement vers les « castra (qasṭris) qui sont au milieu de 

151.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 17, 31, 32, 34, 37‑38 (Txt), p. 16, 26‑28, 32 (Trad.) (Ḥīrtā Mdī(n)tā) ; 
p. 17, 29 (Txt), p. 16, 25 (Trad.) (Ḥīrtā d‑Ṭayyāyē) ; p. 17, 32 (Txt), p. 16, 27 (Trad.) (Ḥīrtā). Rien ne permet 
d’expliquer pourquoi les syriancophones du ier/viie siècle préfèrent appeler la nouvelle cité bâtie par les 
Arabes du nom de ʿAqūlā. 
152.  Guidi, « Chronicon anonymum », p. 36 (Txt), p. 30 (Trad.) ; Jullien (trad. Fr.), « La Chronique du 
Ḫūzistān », p. 182.
153.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2175 ; des éclaireurs y trouvent trois monastères chrétiens, ce qui a conduit 
Morony, 1984, p. 239, à supposer que le site était connu comme un centre monastique, pourtant, le seul 
Dayr al-Āqūl attesté se situe près d’al‑Madāʾin, voir al‑Ṭabarī, Tārīḫ, III, p. 1002, 1011, Année 201/815‑816 ; 
Yāqūt al‑Ḥamawī, Muʿǧam al‑Buldān, II, p. 520‑521.
154.  Il faudrait peut-être envisager une vocalisation en ʿĀqūlā.
155.  Sayf aussi s’est interrogé sur l’origine du toponyme : « Al‑Kūfa était de gravillons mêlés de sable 
rouge […], un type de terre appelé Kūfa », al‑Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2483.
156.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2504.
157.  Nau, « Histoire de Marūtā », p. 52-96 ; l’auteur serait Denḥā, le successeur (immédiat ?) du saint 
(m. 29/659 ?), c’est ce que comprend en tout cas Bar Hebraeus, Ecclesiasticum, III, col. 129‑132.
158.  François Nau a rectifié Gzartō, même si rien ne permet de certifier qu’il s’agissait bien de l’orthographe 
du mot avant que le texte ne soit recopié en 324/935-936 ; je garde donc l’orthographe du manuscrit.
159.  Nau, « Histoire de Marūtā », p. 86.

simon pierre 29

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’Euphrate » 160 (ʿĀna, Hīt, al‑Fallūja, al-Anbār…). Ākūlā (en pahlavī) constitue également un 
centre provincial de frappe de certaines drachmes zubayrides, parmi les premières à mentionner 
la šahāda, en 70/689‑690 161. Plus tard, lorsque vers 87/705‑706, le métropolite Denḥā II de 
Takrīt (m. 106/724) est déposé par le patriarche Julien II (m. 89/708), il est remplacé par un 
certain Bacchus, « évêque de ʿAqūlā » 162, dont le siège et le ressort sont inconnus par ailleurs.

Est‑il possible que ce diocèse et le toponyme de ʿAqūlā aient pu correspondre avec la 
province ecclésiastique du Bēt Aramāyē syro‑oriental, l’Irak hors Baṣra et Maysān 163, comme 
Qinnasrīn désignait l’ensemble de l’espace Nord‑Syrien ? Il semble que les auteurs syriaques 
associaient en tout cas les ʿAqūlāyē aux Irakiens.

3.1.2.	 ʿAqūlāyē
La forme déclinée ʿ Aqūlāyē est logiquement postérieure au toponyme et est attestée à partir 

de la IIe fitna, à trois reprises dans la chronique de Jean b. Penkayē (v. 68/688) 164. Les ʿAqūlāyē 
y sont soit une partie, soit une métonymie du groupe plus large des « orientaux » (madnḥāyē) 
qui équivalent aux ahl al‑ʿIrāq et au parti ʿ alide koufien d’al‑Muḫtār b. Abī ʿ Ubayd (m. 67/686) 
et de son allié Ibrāhīm b. al‑Aštar. Ils affrontent les « occidentaux » (Maʿrbāyē), les Ahl al‑Šām 
des sources arabes, qui suivent le sufyanide ʿAbd al‑Raḥmān b. Ziyād 165. Jean se focalise sur 
les causes locales d’un conflit qu’il perçoit comme une dispute pour le contrôle de Nisibe. 
Chaque parti utilise l’argument historique : les « Occidentaux » (ahl al‑Šām) revendiquent la 
cité comme sujette de l’empire romain (šūlṭānā‑(h)ī d‑R(h)ūmāyē), tandis que les Irakiens 
considèrent qu’elle relève de l’empire Perse (šūlṭānā‑(h)ī d‑Pursāyē) 166. Cette source confirme 
la théorie de Patricia Crone : les formations politiques omeyyades commencent sur des bases 
« régionalistes » avant de passer progressivement à des factions tribales intra- et interrégionales 167.

Deux générations plus tard, l’anonyme de Zuqnīn mentionne encore les ʿ Aqūlōyē comme un 
peuple distinct des Ṭayyayē au même titre que les Perses et les Turcs 168. Quant à Michel le Syrien, 
reprenant peut-être un souci pédagogique de sa source Denys de Tell‑Maḥrē (m. 230/845), 

160.  Nau, « Histoire de Marūtā », p. 87. Comprendre probablement : l’Euphrate Moyen, même si ʿĀna est 
bel et bien une île.
161.  Ilisch, 2007, le modèle de drachme de ʿAqūlā semble avoir été exporté à Damas, Ḥimṣ et sans doute 
dans le ǧund de Qinnasrīn et à Ḥarrān lors de la conquête marwanide. À la même époque, les localités de 
frappes sont parfois des villes, parfois des provinces comme le Kirmān ou le Siǧistān. ʿAqūlā est encore 
mentionnée en 73‑75/692‑695 sous le gouvernorat de Bišr b. Marwān.
162.  Bar Hebraeus, Ecclesiasticum, III, 147 ; cité par Fiey, 1968, p. 208 ; 1974, p. 369.
163.  À l’exception de Baṣra et Maysān qui sont généralement plus connectés avec le Ḫuzistan.
164.  Bar Penkayé, Chronique, p. 156‑157 (Txt), p. 184‑185 (Trad.) (ʿAbd al‑Raḥmān). Lire à ce sujet 
l’introduction et la traduction de Brock, 1987, p. 51‑75.
165.  Bar Penkayé, Chronique, p. 155 (Txt), p. 183 (Trad.).
166.  Bar Penkayé, Chronique, p. 156 (Txt), p. 184 (Trad.). Pour trancher le débat, Nisibe était romaine 
jusqu’aux victoires de Šāpūr et à la cession de 364 avant de devenir un poste avancé sassanide jusqu’en 628.
167.  Crone, 1994b, p. 42‑43.
168.  Chabot, Chronique de Denys de Tell‑Mahré, p. 85 (Txt), p. 72 (Trad.).

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…30

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


il explique à ses lecteurs que les ʿ Aqūlōyē du milieu du viie siècle correspondent aux Bagdadōyē 
de son temps (iiie/ixe siècle) 169. Ceci tend à confirmer une association, au moins à l’époque 
abbasside, entre Irakiens au sens large, Koufiens et Aqouliens.

3.2.	 Le mystère des Ṭūʿōyē

Le terme « Ṭūʿōyē » est sans doute le plus obscur puisqu’il ne rappelle aucun lieu ni nasab 
arabe, sa seule occurrence réputée le relie à l’Irak.

3.2.1.	 Les Ṭūʿāyē d’Irak aux v e‑vi e siècles
En 484 EC, des Ṭūʿāyē « serviteurs » (ʿabdē) des Perses commettent des razzias et pillages 

« même dans la terre des Romains ». C’est Bar Ṣawmā, métropolite de Nisibe (m. 491 EC), 
principale autorité de l’Église de Perse en Haute-Mésopotamie et hostile au concile d’Ephèse, 
qui rapporte l’affaire à son supérieur le Catholicos Acacius (m. 497 EC).

Dans sa lettre, les Ṭūʿāyē sont distincts des Ṭayyāyē, dont certains sont « vassaux » 
(mšaʿbdīn) des Romains, et ont pillé l’Adiabène en retour. D’autres, comme le « roi des Ṭayyāyē » 
(possiblement al‑Aswad b. al‑Munḏir de Ḥīra, m. 497 EC) sont clairement des vassaux des 
Perses. Il est convié à la conférence avec les généraux romains pour délimiter la frontière et 
négocier les restitutions aux côtés du Marzbān (Dux) du Bēt Aramāyē (Irak). Cela suppose 
que les Ṭūʿāyē sont liés d’une manière ou d’une autre à ces deux autorités 170. Bar Ṣawmā 
explique à son supérieur que pendant la réunion au sommet, « 400 cavaliers » de ces mêmes 
Ṭūʿāyē organisent une nouvelle expédition « contre les villages inférieurs » du territoire romain 
(peut‑être l’Euphrate moyen, vers Circessium/Ḥabūrā), ce qui provoque la rupture des négo‑
ciations, et l’ire des exécutifs militaires des deux empires contre l’Église de Nisibe 171.

Le métropolite ne dit jamais que tous les Ṭūʿāyē vivent en zone sassanide, ni qu’ils sont 
– ou ne sont pas – des Ṭayyāyē (au sens large), comme cela a souvent interprété. Nous savons 
simplement qu’ils font partie des « populations méridionales » (šarbātā taymnāyātā) qui ont fui 
la sécheresse pour migrer et « dévaster les villages de la plaine et de la montagne » 172. Ils ne sont 
pas non plus décrits comme indigènes de la Haute‑Mésopotamie et il convient d’exclure tout 
sens tribal strict. Il s’agit probablement d’une expression ancienne, peu ou prou associée au 
monde irakien, comme Tanūḫ et ʿ Aqūlā, et qui s’est ainsi faite une place dans le regroupement 
pseudo‑tribal des ʿammē.

169.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 445 ; IV, p. 429 ; cité par Tannous, 2009, p. 710 ; Nau, 1933, p. 106.
170.  Chabot, Synodicon Orientale, p. 526‑527 (Txt), p. 532‑534 (Seconde lettre).
171.  Chabot, Synodicon Orientale, p. 527 (Txt), p. 533 (Trad.).
172.  Chabot, Synodicon Orientale, p. 526 (Txt), p. 532 (Trad.).

simon pierre 31

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.2.2	 Des Ṭayyāʿā aux Ṭūʿōyē ?
Henri Lammens 173, François Nau 174 et John S. Trimingham 175 étaient convaincus d’une 

correspondance avec la « tribu » des Ṭayy tandis qu’Irfan Shahid a préféré y voir une variante 
orthographique pour le terme générique des Ṭayyāyē 176. De son côté, Michael Morony avance 
l’hypothèse intéressante d’un « terme générique », mais y « englobe les Bakr, ʿIǧl, Namir et 
Taġlib » sans avancer de preuve 177. Plus récemment Chase Robinson a privilégié à son tour 
l’idée d’un concept para‑tribal 178.

Jan Retsö a proposé de rechercher l’origine de Ṭūʿāyē dans les parties amoraïques du 
Talmud de Babylone (iiie‑ve s. EC). Les Ṭayyāʿā sont des groupes ou individus armés, éleveurs 
de chèvres et montant à chameau, qui entrent en interaction cultuelle avec les juifs d’Irak 179. 
La racine araméenne Ṭ W ʿ  inclurait le champ sémantique de l’errance et du vagabondage. 
Ce serait donc un terme générique forgé dans l’Irak, à la même époque que Sarakènos en grec 
et Ṭayyāyā en syriaque, pour désigner une population de commerçants et de nomades. Cette 
hypothèse séduisante donne ainsi beaucoup plus de sens à l’évènement relaté par Bar Ṣawmā.

3.2.3.	 Un prêtre Ṭūʿōyō au début du viii e siècle
Le terme apparaît une seconde et dernière fois au début du viiie siècle apr. J.‑C. comme 

qualificatif ethnique et/ou régional d’un certain « Daniel, prêtre (Qašīšō) [le] Ṭūʿōyō » 180. 
Ce clerc avait au préalable posé une question à un Stylite appelé Jean de Lītārbā (m. 119/737), 
dont le responsum a été préservé 181. On connaît mal cet auteur à part qu’il a aussi rédigé une 
chronique consultée par Michel le Syrien 182. Il est en général assimilé à Jean le Stylite de 
Mār Zʿūrā, disciple de Jacques d’Édesse et un de ses principaux correspondants 183.

Cette lettre fut copiée à l’époque primo-abbasside 184 au monastère de Skètè (Dayr Suryānī) 
en Égypte, au même endroit où sera reproduite la Vie d’Aḥūdemmeh. Le manuscrit Add 12 154 
est consacré à une défense du monophysisme 185 et à de nombreux extraits des Pères de 
l’Église illustrant le point de vue syro‑miaphysite. Le copiste y intégra le fameux discours de 

173.  Lammens, 1919, p. 102.
174.  Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec l’Émir des Agaréens », p. 261 ; 1933, p. 106‑107 : « Ces lignages 
se seraient fondus “dans la masse des musulmans” ».
175.  Trimingham, 1979, p. 225. Sa démarche générale consiste à produire une description complète à partir 
des conclusions de ses prédécesseurs.
176.  Shahid, 1984, p. 421, n. 17 ; 1989, p. 117.
177.  Morony, 1984, p. 374. Ceci a été repris par Fisher, Wood, 2015, p. 355.
178.  Robinson, 1996, p. 433‑434 ; il suggère aussi une équivalence des ʿAqūlāyē aux ʿIbād d’al‑Ḥīra ce qui 
est loin d’être prouvé.
179.  Retsö, 2003, p. 520‑521.
180.  Wright, 1871, II, p. 988 ; Debié, 2015, p. 199‑200.
181.  Jack Tannous prépare actuellement son édition.
182.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 357-358, 500 ; IV, p. 377‑378, 461.
183.  Suermann, 2010 ; Brock et al., 2011, p. 445‑446.
184.  viiie-ixe siècle apr. J.‑C. selon les critères paléographiques de Wright, 1871, II, p. 976.
185.  Wright, 1871, II, p. 976-979, fol. 1‑28.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…32

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Jacques d’Édesse sur les transgresseurs et sur le christianisme présenté comme la plus ancienne 
religion 186. Ensuite furent couchés un traité théologique de Georges lui‑même 187 et des exemples 
de l’Ancien Testament « contre les Juifs et incroyants », similaires à ceux du manuscrit du 
colloque 188. Finalement, la collection la plus exhaustive des lettres de Georges y fut jointe 189. 
La tonalité est ici particulièrement marquée par la controverse contre les Juifs, et ignore 
apparemment les problématiques muḥammadiennes. Elle s’inscrit toutefois dans un contexte 
apologétique particulier que l’on retrouve dans une controverse mettant aux prises le même 
Stylite avec un contradicteur judaïsant non-défini mais dont l’éditeur fait un « musulman » 190.

Le responsum traite ainsi de l’accomplissement de la prophétie du patriarche Jacob sur la 
fin de l’autorité politique de Juda à travers l’avènement du Christ 191. Il cite différents traités 
de pères de l’Église contre les Juifs 192, un discours sur le même sujet du maître historique de 
l’école, « Sévère Sebōkt de Qennešrīn », une lettre de Jacques d’Édesse. Finalement, il men‑
tionne un responsum de Georges des Tribus, décédé peut-être peu de temps auparavant, avec 
qui Jean Mār Zʿūrā correspondait et qui partageait son origine qennešrienne. Il y est présenté 
comme « notre père/abbé […] et votre évêque » 193.

Il est donc envisageable que Jean de Lītarbā était au courant de l’affectation spécifique de 
Georges des Tribus auprès des Ṭūʿōyē. La communauté de Daniel était peut‑être tiraillée 
par les questions de prophétie biblique, entre judaïsme et christianisme, dans un contexte 
apocalyptique prolifique 194.

3.3.	 Mu āʿwiya et le transfert des Tanūḫ Irakiens ?

On a vu au point 1 d’une part que les plus anciennes attestations datables des Tanūkōyē, 
ʿAqūlōyē et Ṭūʿōyē sont postérieures à la mort du principal dirigeant du Šām de la première 
moitié du ier siècle hégirien, Muʿāwiya b. Abī Sufyān (m. 60/680) et que d’autre part les 
Tanūḫ/Tanūkōyē, sont étroitement liés à Qinnasrīn. En outre, certaines informations s’ac‑
cordent à attacher ce super‑phylarque d’un nouveau genre 195 à la formation du ǧund de Homs, 
puis à celui de Qinnasrīn.

Chez Denys de Tell Maḥrē, Muʿāwiya ravage la cité d’Euchaita dans le « pays des Romains » 
grâce à la méprise des habitants qui « pensaient qu’il s’agissait d’Arabes chrétiens […] de 

186.  Wright, 1871, II, p. 984, fol. 164‑184.
187.  Wright, 1871, II, p. 985, fol. 184‑191.
188.  Wright, 1871, II, p. 986.
189.  Wright, 1871, II, p. 986‑988, fol. 201‑289.
190.  Suermann, 1988‑1989, p. 198.
191.  Wright, 1871, II, p. 988, fol. 291‑294. Je suis reconnaissant à Jack Tannous pour m’avoir communiqué 
son édition et sa traduction de travail.
192.  Wright, 1871, II, p. 988, fol. 291.
193.  Wright, 1871, II, p. 988‑989, fol. 293 : « Mōr(ī) Gēōrgī Ābō dīlan […] w‑Ēpīsqōpō dīlkūn ».
194.  Robinson, 2000, p. 48‑50 ; lire à ce sujet Bashear, 1991 ; Reinink, 1992.
195.  Humphreys, 2006, p. 93, parle de « tribal sheikh ».

simon pierre 33

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ceux qui sont alliés 196 avec les Romains » 197. Il est difficile de ne pas penser au rôle des Tanūḫ 
dans les légendes de conquêtes envisagées plus haut. Il existe également des notices arabes 
qui tendent à rapprocher les Tanūḫ du premier calife dynastique de l’Islam. Ainsi l’historien 
Ibn Aʿṯam al‑Kūfī (iiie/ixe siècle ?), rapporte une longue anecdote dans laquelle un de ses 
officiers tanūḫī se rend en Ǧazīra pour recruter des troupes et parvient à rallier une tribu, elle 
aussi réputée chrétienne, les Banū Taġlib 198. Al‑Masʿūdī (m. 345/956) le confirme en disant : 
« Muʿāwiya opposa aux ʿ Alides les Banū Tanūḫ, les Banū Bahrāʾ et d’autres tribus du Šām 199. »

Au début de l’époque marwanide, la Ǧazīra occidentale dépend encore probablement 
de la Syrie du Nord comme peut l’induire la localisation des ʿammē et de leur évêché dans 
la correspondance de 63‑64/683‑684. Il n’y a donc rien d’étonnant à ce que des groupes de 
Qinnasrīn interviennent au-delà de l’Euphrate.

Un ḫabar de Sayf b. ʿUmar (m. v. 175/791), sur la formation de Qinnasrīn a été identifié par 
Khalil Athamina dans son étude sur les Muhājirūn 200, plus tard repris par Patricia Crone 201 :

C’était juste un district rural de Ḥimṣ jusqu’à ce que Muʿāwiya en fît un miṣr et un ǧund pour ceux 
qui avaient fui al‑Kūfa et al‑Baṣra à cette époque et il prit pour eux, comme leur portion pour la 
conquête de l’Iraq, de l’Azerbaijan, de Mossoul, et d’al‑Bāb, et les réunit tous ensemble.

Sayf tente d’expliquer cette information en soutenant que l’Azerbayjan, la Ǧazīra et Mossoul 
dépendaient d’une conquête koufienne 202. Muʿāwiya s’appuie à la fois sur les nomades locaux 
des Kalb/Quḍāʿa, les immigrants sud‑arabiques citadins, comme les Kinda dans la ville forte 
de Homs, et les Tanūḫ. Par la suite, ces derniers se seraient détachés dans leur propre ǧund 
qinnasro‑ǧazīrien sous son fils Yazīd Ier 203. Il ajoute 204 :

196.  Nqīfīn : participe passif.
197.  Chabot, Chronicon ad 1234, p. 259 (Txt), p. 202‑203 (Trad.). Michel n’a semble‑t‑il pas cru bon reprendre 
ces deux détails. Michel le Syrien, Chronique, II, p. 431 ; IV, p. 423 pour la notice sur Euchaita. Cette cité du 
nord de l’Anatolie est liée au culte du martyr militaire Théodore et selon les Miracles de Théodore de Tirôn, 
rédigée à la fin du iie/viiie, elle aurait été sauvée de l’abandon au milieu du siècle ; lire à ce sujet Haldon, 
1990, p. 94‑95, 109.
198.  Ibn Aʿṯam, al‑Futūḥ, IV, p. 224‑226.
199.  Al-Masʿūdī, Murūǧ, IV, p. 352 et 365. Les Bahrāʾ aussi sont réputés chrétiens. Les Taġlib ne sont 
d’ailleurs pas absent de Qinnasrīn dans l’historiographie abbasside. Ainsi, le dictionnaire des transmetteurs 
d’al‑Mizzī (viiie/xive s.), Tahḏīb, XXIV, p. 5‑6, rapporte la présence d’un important personnage, un certain 
Qays b. Bišr, b. Qays al‑Taġlibi, habitant du Hāḍir Qinnasrin, qui apparaît lié aux al‑Namir chrétiens de 
Raʾs al‑ʿAyn.
200.  Athamina, 1987, p. 25.
201.  Crone, 1994a, p. 360 ; al‑Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2673. 
202.  Ce qui est probablement inexact puisque Qinnasrīn et la Ǧazīra dépendaient du Šām.
203.  Al-Balāḏurī, Futūḥ al‑Buldān, p. 132 (Txt), p. 202 (Trad.).
204.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2674.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…34

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Lorsque Muʿāwiya devint wālī [gouverneur], tout ceci fut transféré à ceux qui s’étaient déplacés 
vers le Šām du temps de ʿAlī et à ceux par qui la Ǧazīra et Mossoul furent peuplées, parmi ceux 
qui n’avaient pas émigré du temps de ʿAlī.

Sayf rapporte également que « Muʿāwiya b. Abī Sufyān fit de Qinnasrīn un miṣr pour les 
ahl al‑ʿIrāqayn qui l’avaient rallié 205 ». Ainsi, Parmi ces peuples qui fuyaient le régime de Kūfa et 
cherchaient une allocation militaire (ʿaṭā’) figuraient des « gens des deux Irak », donc (au moins 
en partie) des ʿAqūlōyē. Certains semblent avoir commencé par occuper la Ǧazīra et d’autres 
se sont immédiatement installés dans le ǧund. Parmi ces groupes figurent probablement des 
Tanūḫ, lesquels sont explicitement réunis à la Ǧazīra et à Qinnasrīn dans le récit légendaire de 
Sayf à propos de la conquête de Homs 206. Une information préservée dans la colonne des alia 
de Michel le Syrien rapporte en outre, pour les années du gouvernement de Muʿāwiya au Šām, 
de 25/646 à 33/654, (958-965 de l’ère hellénistique), le « passage » des ʿAqūlōyē de Ḥarrān à 
Mabbūg/Manbiǧ , c’est-à-dire de la Ǧazīra vers Qinnasrīn (avant qu’ils s’installent à Ḥamā) 207.

D’autres groupes arabes associés au christianisme et à Muʿāwiya semblent avoir été déplacés 
en sens inverse. Ainsi, l’ex-prophétesse Saǧāḥ aurait vécu dans la campagne parmi « ces peuples 
du Šām […] et de Ǧazīra » avant d’être installée, avec ceux-là même « qui furent les plus vé‑
héments pour sa propre cause, […] qu’on appelle dans les amṣār les nawāqil (transférés) » 208. 
Inversement, la même notice nous apprend que 209 :

Muʿāwiya entreprit d’expulser de Kūfa ceux qui avaient été les plus véhéments dans la cause de ʿAlī.

Ce qui suppose que des groupes de ʿAqūlōyē ont au contraire été repoussés vers la bādiya. 
Jusqu’alors, si on en croit les précisions apportées par Sayf 210 :

La population d’al‑Ǧazīra wa‑l‑Mawṣil était mouvante, mêlée de tous ceux des deux régions qui 
n’avaient pas émigré.

Il semble vouloir dire qu’il s’agissait de groupes qui avaient négligé leur devoir d’installation 
dans un miṣr, soient qu’ils aient renoncé à celui de Kūfa, soit qu’ils ne se soient pas encore 
installés à Qinnasrīn ou dans ses dépendances de Mésopotamie occidentale.

205.  « Les gens des deux Iraks », al‑Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2866.
206.  Al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2501‑2503. Le ralliement des Tanūḫ n’est malheureusement par l’objet de cette 
étude.
207.  Michel le Syrien, Chronique, II, p. 445 ; IV, p. 429-430 ; cité par Tannous, 2009, p. 710 ; Nau, 1933, p. 106.
208.  Al‑Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 1920.
209.  Id., il s’agit apparemment de Tamīm qui sont remplacés par des groupes alliés du Šām mais il ne donne 
pas plus de détails. Le plus intéressant est que ce n’est qu’à l’occasion de son installation à Kūfa que Saǧāḥ, 
issue selon les versions de lignages Taġlib et Tamīm, serait devenue muslima.
210.  Al‑Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 2673‑2674.

simon pierre 35

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ceci pourrait suggérer une politique sufyanide constante et cohérente de déplacements des 
populations de l’Irak vers le nord du Šām et la Ǧazīra 211. Cette politique de transferts, coutumière 
dans l’empire romain 212, semble avoir également touché des bataillons slaves vaincus ou ralliés 
dans la décennie 40/660. Installés en Anatolie par Constant II (m. 48/668), ils seraient, à en 
croire Théophane, passés au service du pro‑sufyanide ʿ Abd al‑Raḥmān b. Ḫālid (m. 47/667) et 
installés près d’Apamée 213, dans le ressort de Qinnasrīn. Plus tard, c’est Muḥammad b. Marwān 
qui aurait rallié un bataillon de 20 000 Slaves en 73/692‑693 214.

Les Tanūkōyē, ʿ Aqūlōyē et Ṭūʿōyē semblent avoir fait partie de collectivités qui, en participant 
à l’effort militaire et agraire de la Qinnasrīn‑Ǧazīra omeyyade ont été mis en contact avec le 
christianisme syro‑orthodoxe dominant dans la région de « Qennešrīn/ē » et en « Gzīrtō ». Ces 
groupes d’« Occident et de Ǧazīra » se seraient alors agrégés à divers groupes sub‑irakiens, qui, 
en suivant la composition des généalogistes abbassides, incluraient des Iyād, des Kalb, et des 
Salīḥ, des Ṭayy, et se seraient peut-être alliés au cours de la IIe fitna avec les al‑Azd 215. Il est alors 
probable qu’à l’instar de bien d’autres mouvements de population du ier/viie siècle, al‑Masʿūdī 
et certaines de ses sources aient cherché à trouver une origine antique à un phénomène de la 
période islamique.

	 Conclusion

Ces Tanūkōyē, ʿ Aqūlōyē et Ṭūʿōyē semblent toutes avoir habité l’Irak avant l’hégire. Dans un 
second temps, elles apparaissent dans la région de Qinnasrīn et de Ǧazīra occidentale et c’est 
sans doute là qu’elles fusionnent dans l’entité taxinomique des ʿ ammē avec ses trois composantes 
standardisées. Les Tanūḫ, les ahl al‑ʿIrāq et les mystérieux Ṭūʿōyē auraient aggloméré (tanaḫa) 
des immigrants et des transférés venus du Bēt Aramāyē et qui sait, peut-être également des 
groupes autochtones du Nord-Syrien, pendant leur installation en Syrie du Nord au cours 
du ier siècle. Ils furent installés par les Omeyyades comme auxiliaires militaires et/ou colons 
agricoles à Qinnasrīn et en Ǧazīra.

Cette formule ternaire témoigne peut-être ainsi d’une époque où le factionnalisme lignager 
ne structurait pas encore la vie politique arabe et omeyyade, tandis que prédominaient encore 
les logiques régionales (syrienne, irakienne, yéménite…). Les trois composantes des ʿammē ne 
sont donc pas des noms de tribus au sens du nasab abbasside. L’expression stéréotypée des 
Tanūkōyē, ʿAqūlōyē, Ṭūʿōyē atteste le peu d’intérêt des ecclésiastiques syriaques, et peut-être 
de ces groupes eux-mêmes, pour la forme d’affiliation tribale et généalogique. Il faut aussi 
insister sur le fait que jamais les sources du début de l’époque marwanide ne les désignent 

211.  Athamina, 1987, p. 25 ; Crone, 1994a, p. 360. Au même moment, plusieurs sources laissent supposer 
des expulsions d’Irakiens pro‑alides et des installations de populations rurales de l’Euphrate dans les amṣār : 
al-Ṭabarī, Tārīḫ, I, p. 1920 à propos de l’installation de Saǧāḥ.
212.  Et également dans l’empire sassanide comme en témoigne la brillante synthèse de Kettenhofen, 1994.
213.  Théophane, Chronographia, p. 348 (Txt), p. 48 (Trad.) ; cité par Haldon, 1990, p. 56‑57.
214.  Théophane, Chronographia, p. 366 (Txt), p. 64 (Trad.) ; cité par Haldon, 1990, p. 72.
215.  Voir 2.1.2.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…36

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


non plus comme des Arabes (Ṭayyōyē). En effet, les populations impliquées dans le processus 
politique dans le Nord syro‑mésopotamien à l’époque tardo‑antique et omeyyade ne peuvent 
être réduites aux catégories d’Arabes, de chrétien et de musulmans qui ne se figent que pro‑
gressivement, selon des logiques encore mal comprises.

Les savants du réseau intellectuel de Qennešrē se sont sans doute montrés de plus en 
plus préoccupés par l’influence des mhaggrōyē (musulmans) et par la délimitation des règles 
communautaires afin de garder ces groupes proches de l’Église 216. En même temps, le poids 
et l’implication politico-militaire de ces ouailles spéciales dans les conflits de la IIe fitna et de 
la première époque marwanide devaient être précieuses pour la hiérarchie syro‑orthodoxe. 
Ils auraient alors institué un diocèse spécifique et un discours valorisant à l’égard de ces « élus » 
et « amis du Christ ». Ceci permet de mieux concevoir pourquoi cet évêché des Tanūkōyē, 
ʿAqūlōyē, Ṭūʿōyē fut confié à Georges, un des principaux intellectuels du temps. Les ʿammē 
sont ainsi devenus, à la fin du ier siècle, une désignation ethnique, officialisée et standardisée 
par la nomenclature diocésaine, instituée au sein de la Qinnasrīn‑Ǧazīra omeyyade et sacralisée 
par les autorités du collège jacobite de Qennešrē.

Dès lors, comment expliquer la présence des même trois ʿ ammē dans la Vie d’Aḥūdemmeh 217 
alors que son action se déroule à Takrīt 218 et surtout dans le Bēt ʿArbōyē 219, la steppe entre 
Nisibe et le Tigre 220 ? La Vie d’Aḥūdemmeh pourrait‑elle aussi avoir été rédigée à l’époque 
omeyyade 221 ? Pourquoi, si c’est le cas, l’expression standardisée est‑elle explicitement associée 
aux Arabes (Ṭayyōyē) alors que ce n’est jamais le cas dans ses autres attestations ? Comment 
cette expression a‑t‑elle pu passer dans le ressort de la métropole miaphysite d’Orient ?

La réponse à ces questions se trouve sans doute pour partie dans l’histoire de la forma‑
tion tribale et politique de la nouvelle cité de Mossoul, à l’époque de Muḥammad b. Marwān 
(67‑72/687‑691) 222. Il faudrait s’intéresser en détail à sa fusion progressive avec la Ǧazīra 
occidentale et post-romaine, jusqu’alors dépendance de Qinnasrīn, à partir de la seconde fitna. 
La formation de cette nouvelle unité politique, au cours du viiie siècle apr. J.‑C. eut également 
lieu parallèlement au développement de la métropole syro‑orthodoxe de l’Orient (centrée sur 
Takrīt et de Mār Mattay près de Mossoul). L’entité politico‑militaire et l’entité ecclésiastique 
s’appuyaient toutes les deux sur certaines tribus mésopotamiennes chrétiennes, comme les 
Banū Taġlib. C’est peut‑être ce qui put favoriser le transfert de l’expression en Orient.

216.  Penn, 2015, p. 144‑166.
217.  Nau, « Histoire de Saint Mar Aḥūdemmeh », p. 28. Il n’est pas ici question de faire l’étude du processus 
de formation du culte d’Aḥūdemmeh et de la construction du récit de sa Vie, qui manque encore notre 
bibliographie.
218.  Nau, « Histoire de Saint Mar Aḥūdemmeh », p. 48‑50.
219.  Nau, « Histoire de Saint Mar Aḥūdemmeh », p. 19, 20, 35 : Le Bēt ʿArbōyē, entre le Tigre et Nisibe.
220.  Selon la formule de la Vie syro‑orientale de Sābā : Vie de Sābā, p. 222‑223.
221.  Les hagiographies et leurs néo‑martyrs d’époques hégirienne ont commencé à être étudiés par Binggeli, 
2010 ; Sahner, 2014, notamment p. 109.
222.  Rotter, 1982, p. 190‑212 ; Wellhausen, 1927, p. 204‑209 ; Robinson (2000, p. 38‑39) décrit ce phénomène 
comme une conquête syrienne de Mossoul.

simon pierre 37

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Appendice :  
Ǧazīra et Qinnasrīn : contexte régional (vie‑viiie s. EC)

E neCyr

AntiocheBéroée/ alab

Chalcis

LaodicéeApamée

Emèse

Manbi

arr n

Édesse

Samosate

R  Ayn

Mard n

D r

Circession

r Abd n

Takr t

Kark

ArbelMossoul Ninive
Qinnasr n

im

Sergiopolis
Ru f

Ctésiphon

P r z- p r-
al-Anb rDamas

Qenne r

Al-Raqqa 
Callinice

Balad
isn

Maslama

H t

An t

Mayferq tAmidGermaniceia/

Ma ra

Adiabène

B. Garmay

B. Arb y

Osrhoène

Diy r Rab a

Diyâr Mudar

A urbay n

B t Nahr n

R m

Ayn al-Tamr

A

ar r

Nisibe

Al-NAMIR

TA
LIB

Ham

B. Ar m y
K fa/ Aqūlā

Al- ra

M. Mattay

Arménie

Al- az ra

AL- M

AL-IRĀQ

b r

Bal

Euphrate

Euphrate

Tigre

Tigre

G. Zab

P. Zab

Agriculture pluviale (< 250 mm)

Fondation au VII° s.

Cité syro-romaine
Cité syro-sassanide

Bourg (VI°-VIII° s.)

TAN Groupe de « ayy y »

Frontière romano-sassanide (VIe-VIIe)

B. Garmay Province syriaque

Commagène

Tadm r/Palmyre

Sura

Sar g

Malatya

Steppes et déserts pastoraux

Monastère

KALB-QUDÂ‘A

SULAYM

Tell

Rab

Sin r

Al-Andar n
( iy r des B. Qa q )

an ir

Tall Zayt n
Al- ir

B lis

N

Ayn Gag

Ayn Qen y

TAURUS

ZAGROS

TAN

Tall
Magdal

	 Bibliographie

	 Sources

Athanase de Balad, « Lettre d’Athanase » in 
Nau, François, Littérature canonique syriaque 
inédite, ROC 14, 1909, p. 128‑130.

al-Balāḏurī, Aḥmad, Ansāb al-ašrāf, vol. VII, 
Suhayl Zakkār & Riyāḍ Zarklī (éd.), 
Dār al‑Fikr, Beyrouth, 1996.

al-Balāḏurī, Aḥmad, Kitāb Futūḥ al‑Buldān, 
Michael Jan De Goeje (éd.), Brill, Leyde, 
1866 ; The Origins of the Islamic State, 
Philipp Khuri Hitti (trad.), New York, 1916.

Bar Hebraeus, Abū al-Faraǧ, Gregorii Barhebraei 
Chronicon Ecclesiasticum quod e codice 
Musei Britannici descriptum conjuncta opera 
ediderunt, latinitate donarunt annotationibusque 
theologicis, historicis, geographicis et archeologicis 
illustrarunt, vol. 3, Jean‑Baptiste Abbeloos 
& Thomas‑Joseph Lamy (éd. & trad.), Peeters, 
Louvain, 1877.

Bar Penkayé, Jean, Chronique, Sources Syriaques, 
Alphonse Mingana (éd. & trad.), 
O. Harrassowitz, Leipzig, 1908.

©
 S

im
on

 P
ie

rr
e

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…38

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Brooks, Edmund Wright (éd. & trad.), Chronicon ad 
annum Domini 846 pertinens. Chronica Minora, 
O. Harrassowitz, Leipzig, 1903‑1904.

Brooks, Edmund Wright (éd.), 
Chabot, Jean‑Baptiste (trad.), 
« Chronicum Maroniticum » in Chronica 
Minora, CSCO 2‑3, Paris, 1904, p. 43‑74 (Txt), 
p. 35‑57 (Trad.).

Brooks, Edmund Wright, « A Syriac Chronicle of the 
year 846 », ZDMG 51, 4, 1897, p. 569‑588.

Chabot, Jean-Baptiste (éd. & trad.), Chronicon ad 
annum Christi 1234 pertinens. Chronicon 
anonymum ad A.D. 819, Gabalda, Paris, 
1916-1920.

Chabot, Jean-baptiste (éd. & trad.), Chronique de 
Denys de Tell-Mahré : quatrième partie, Bouillon, 
Paris, 1895.

Chabot, Jean-Baptiste (éd. & trad.), Synodicon 
Orientale ou recueil de synodes nestoriens, 
Imprimerie Nationale, Paris, 1902.

Georges des Arabes, Georgs, des Araberbischofs, 
Gedichte und Briefe. Aus dem Syrischen übersetzt 
und erläutert, Victor Ryssel (trad.), Hirzel, 
Leipzig, 1891.

Guidi, Ignazio (éd. & trad.), « Chronicon anonymum » 
in Chronica Minora, CSCO I, Paris, 1903, 
p. 15-39 (Txt), p. 13-32 (Trad.).

Harrak, Amir, The Chronicle of Zuqnin, parts III 
and IV, Pontifical Institute of Mediaeval 
Studies, Toronto, 1999.

Ibn al-ʿAdīm, Buġyat al-Ṭalab fī Tārīḫ Ḥalab, vol. I, 
Suhayl Zakkār (éd.), Dār al‑Fikr, Beyrouth, 
1989.

Ibn Aʿṯam al-Kūfī, al-Futūḥ, vol. IV, ʿAlī Šīrī (éd.), 
Dār al‑Aḍwāʾ, Beyrouth, 1991.

Jullien, Florence, « La Chronique du Ḫūzistān. Une 
page d’histoire sassanide » in Gignoux, Philippe, 
Jullien, Christelle & Jullien, Florence (éd.), 
Trésors d’Orient. Mélanges offerts à Rika Gyselen, 
Studia Iranica 42, Peeters, Paris, 2009, 
p. 159‑186.

al-Masʿūdī, Abū al-Ḥasan, Murūǧ al-Ḏahab, 
Charles Barbier de Meynard (éd. & trad.), 
Les Prairies d’or, vol. II et IV, Imprimerie 
Nationale, Paris, 1863‑1865.

Michel le Syrien, Chronique de 
Michel le Syrien, patriarche jacobite 
d’Antioche (1166-1199), Jean-Baptiste Chabot, 
(éd. et trad.), volumes II‑III (Traduction), 
volume IV (Texte syriaque), Leroux, Paris, 
1901‑1924.

al-Mizzī, Abū al‑Ḥaǧǧāǧ, Tahḏib al-Kamāl fī 
Asmāʾ al-Riǧāl, Bašār ʿAwwād Maʿrūf (éd.), 
volume XXIV, Muʾasasat al-Risāla, Beyrouth, 
1983‑1992.

Nau, François (éd. & trad.), « Histoire de Marūtā » 
in Histoires d’Ahoudemmeh et de Marouta, 
métropolitains jacobites de Tagrit et de tout 
l’Orient : suivies du traité d’Ahoudemmeh sur 
l’homme, PO 3, Firmin‑Didot, Paris, 1909, 
p. 52‑96.

Nau, François (éd. & trad.), « Histoire de 
Saint Mar Aḥūdemmeh » in Histoires 
d’Ahoudemmeh et de Marouta, métropolitains 
jacobites de Tagrit et de tout l’Orient : suivies 
du traité d’Ahoudemmeh sur l’homme, PO 3, 
Firmin-Didot, Paris, 1909, p. 15‑51.

Nau, François (éd.), « Un colloque du Patiarche Jean 
avec l’Émir des Agaréens et faits divers des 
années 712 à 716 d’après le Ms. du British 
Museum Add. 17193 », JournAs 5, 1915, 
p. 225-279 (Texte : p. 248-256, Traduction : 
p. 257‑267).

Palmer, Andrew (trad.), The Seventh Century in 
West-Syrian Chronicles, Liverpool University 
Press, Liverpool, 1993, p. 111‑221.

Ptolémée, Claude, Geographia, 
Carl Friedrich Augustus Nobbe (éd.), tome II, 
Sumptibus et typis Caroli Tauchnitii, Leipzig, 
1845.

al-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar, Tārīḫ al-Rusul wa-l-Mulūk, 
Michael Jan De Goeje (éd.), vol. I‑III, Brill, 
Leyde, 1879‑1901.

Théophane le Confesseur, Theophanis Chronographia, 
Carl De Boor (éd.), Leipzig, 1883.

Turtledove, Harry (trad.), The Chronicle of 
Theophanes : Anni mundi, 6095‑6305 
(A.D. 602‑813), University of Pennsylvania 
Press, Philadelphie, 1982.

al-Yaʿqūbī, Aḥmad, Tārīḫ al‑Yaʿqūbī, 
Michael Jan De Goeje (éd.), vol. I‑II, Brill, 
Leyde, 1883.

Yāqūt al-Ḥamawī, Muʿǧam al-Buldān, Wustenfeld, 
Ferdinand (éd.), Brockhaus, Leipzig, 1867 ; 
Dār Ṣādir, Beyrouth, 1977.

simon pierre 39

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Études

Athamina, Khalil, « Aʿrāb and muhājirūn in the 
Environment of the amṣār », StudIsl 66, 1987, 
p. 5‑25.

Bashear, Suliman, « Apocalyptic and Other Materials 
on Early Muslim-Byzantine Wars: A Review 
of Arabic Sources », JRAS 1, 2, 1991, p. 173‑207.

Binggeli, André, « Converting the Caliph : A Legendary 
Motif in Christian Hagiography and 
Historiography of the Early Islamic Period » 
in Debié, Muriel, Papaconstantinou, Arietta 
& Kennedy, Hugh (éd.), Writing “True Stories”: 
Historians and Hagiographers in the 
Late Antique and Medieval Near East, Brepols, 
Turnhout, 2010, p. 77‑103.

Borrut, Antoine, Entre mémoire et pouvoir. L’espace 
syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers 
Abbassides (v. 72‑193/692‑809), Brill, Leyde, 2011.

Brock, Sebastian, « North Mesopotamia in the 
Late Seventh Century, Book‑XV of 
John Bar Penkāyē’s Riš Millē », JSAI 9, 1987, 
p. 51‑75.

Brock, Sebastian et al., Gorgias Encyclopedic Dictionary 
of the Syriac Heritage, Gorgias Press, 
Piscataway, 2011.

Crone, Patricia, Slaves on Horses: The Evolution of the 
Islamic Polity, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1980.

Crone, Patricia, « The First-Century Concept of hiǧra », 
Arabica 41, 1994a, p. 352‑387.

Crone, Patricia, « Were the Qays and Yemen of 
the Umayyad Period Political Parties ? », 
Der Islam 71, 1, 1994b, p. 1‑57.

al-Ḍābṭī, Yūsuf, « Iktišāf dayr Qinnasrīn, Monastery of 
Qinnisre », Mahd al‑Hadarat 2, 2007, p. 83‑99.

Debié, Muriel, « Livres et monastères en 
Syrie-Mésopotamie d’après les sources 
syriaques » in Jullien, Florence, (éd.), 
Le monachisme syriaque, Études Syriaques 7, 
Paris, 2010, p. 123‑168.

Debié, Muriel, L’écriture de l’histoire en syriaque. 
Transmissions interculturelles et constructions 
identitaires entre hellénisme et islam […], Peeters, 
Louvain, 2015.

Donner, Fred M., The Early Islamic Conquests, 
Princeton University Press, Princeton, 1981.

Donner, Fred M., « From Believers to Muslims : 
Confessional Self‑Identity in the Early Islamic 
Community », Al‑Abḥāth 50‑51, 2002‑2003, 
p. 9‑53.

Fiey, Jean-Maurice, Assyrie chrétienne III, 
Bét Garmaï, Bét Aramâyé et Maisân nestoriens, 
Dār al‑Mašriq, Beyrouth, 1968.

Fiey, Jean-Maurice, « Les diocèses du “Maphrianat” 
syrien, 629‑1860, III », Parole de l’Orient 5, 2, 
1974, p. 331‑393.

Fowden, Elizabeth K., The Barbarian Plain: 
Saint Sergius Between Rome and Iran, 
University of California Press, Berkeley, 1999.

Fowden, Elizabeth K., « Des églises pour 
les Arabes, pour les nomades ? » 
in Briquel‑Chatonnet, Françoise, Les églises en 
monde syriaque, Études syriaques 10, Geuthner, 
Paris, 2013, p. 391‑420.

Fisher, Greg & Wood, Philip, « Arabs and 
Christianity » in Fisher, Greg (éd.), Arabs and 
Empires Before Islam, Oxford University Press, 
Oxford, 2015, p. 276‑372.

Gajda, Iwona, « Ḥimyar en Arabie centrale – 
un nouveau document », Arabia 2, 2004, 
p. 87-98.

Gilliot, Claude, « Tabari et les chrétiens taghlibites », 
ADLA, Beyrouth, 1996, p. 145‑159.

Griffith, Sidney H., « The Gospel in Arabic: 
An Inquiry into its Appearance in the 
First Abbasid Century », Oriens Christianus 69, 
1985, p. 126-167.

Griffith, Sidney H., « Christians, Muslims, 
and Neo-Martyrs: Saints’ Lives and 
Holy Land History » in Kofsky, Arieh 
& Stroumsa, Guy G. (éd.), Sharing the 
Sacred: Religious Contacts and Conflicts in 
the Holy Land. First Fifteenth Centuries C.E., 
Yad Izhak Ben Zvi, Jerusalem, 1998, p. 162-207.

Griffith, Sidney H., The Church in the Shadow of the 
Mosque: Christians and Muslims in the World 
of Islam, Princeton University Press, Princeton, 
2008.

Haldon, John. F., Byzantium in the Seventh Century. 
The Transformation of a Culture, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1990.

Haldon, John. F., « Seventh-Century Continuities: 
The Ajnad and the “Thematic Myth” » 
in Cameron, Averil (éd.), The Byzantine and 
Early Islamic Near East III, Darwin Press, 
Princeton, 1995, p. 379‑423.

Hoyland, Robert G., Seeing Islam as Others Saw It: 
A Survey and Evaluation of Christian, Jewish 
and Zoroastrian Writings on Early Islam, 
Darwin Press, Princeton, 1997.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…40

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Hoyland, Robert G., « Arab Kings, Arab Tribes 
and the Beginnings of Arab Historical 
Memory in Late Roman Epigraphy » 
in Cotton, Hannah et al. (éd.), From Hellenism 
to Islam, Cultural and Linguistic Change in the 
Roman Near East, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2009, p. 374‑400.

Hoyland, Robert G., « Numismatics and the History 
of Early Islamic Syria » in Oddy, Andrew (éd.), 
Coinage and History in the Seventh Century 
Near East 2, Archetype, Londres, 2010, p. 81‑93.

Humphreys, R. Stephen, Muʿāwiyah ibn Abī Sufyān : 
From Arabia to Empire, Oneworld, Oxford, 
2006.

Humphreys, R.S., « Christian Communities 
in Early Islamic Syria and Northern 
Jazira: The Dynamics of Adaptation » 
in Haldon, John (éd.), Money, Power and 
Politics in Early Islamic Syria, Ashgate, 
Farnham, 2010, p. 47‑57.

Ilisch, Lutz, « The Muhammad-Drachms and Their 
Relation to Umayyad Syria and Northern 
Mesopotamia », Supplement of the Journal of the 
Oriental Numismatic Society 193, 2007, p. 17‑24.

Kaegi, Walter E., « Initial Byzantine Reactions to the 
Arab Conquest », Church History 38, 2, 1969, 
p. 139‑149.

Kettenhofen, Erich, « Deportation in the Parthian and 
Sasanian Periods », Encyclopaedia Iranica VII, 3, 
1994, p. 297‑312.

Lammens, Henri, « À propos d’un colloque entre le 
patriarche jacobite Jean Ier et ʿAmr ibn al‑ʿAṣi », 
JournAs 11, 1919, p. 97‑110.

Lecker, Michael, « xi. Tribes in Pre- and Early 
Islamic Arabia: “Taghlib (EI2, X, 89‑93)” » 
in Lecker, Michael (éd.), People, Tribes and 
Society in Arabia around the Time of Muḥammad, 
Ashgate, Burlington, 2005, p. 34‑47.

Millar, Fergus, « Rome’s “Arab” Allies in 
Late Antiquity. Conceptions and 
Representations from Within the 
Frontiers of the Empire » in Börm, Hening 
& Wiesehöfer, Josef (éd.), Commutatio et 
Contentio. Studies in the Late Roman, Sasanian, 
and Early Islamic Near East, Wellem, 
Düsseldorf, 2010, p. 199‑226.

Müller, Walter W., « Eine sabäische Gesandtscaft 
in Ktesiphon und Seleukeia » in Degen, R., 
Müller, W.W. & Röllig, W., Neue Ephemeris 
für Semitischen Epigraphik, 2, Wiesbaden, 
Harrassowitz, 1974, p. 155-165.

Morony, Michael G., Iraq After the Muslim Conquest, 
Gorgias Press, Princeton, 1984.

Nau, François, Les Arabes chrétiens de Mésopotamie 
et de Syrie du vii e au viii e siècle, CSA, 
Imprimerie Nationale, Paris, 1933.

Papaconstantinou, Arietta, « Saints and Saracens: 
On some Miracle Accounts of the Early 
Arab Period » in Sullivan, D. et al. (éd.), 
Byzantine Religious Culture, Studies in Honor 
of Alice-Mary Talbot, Brill, Leyde‑Boston, 2012, 
p. 323‑338.

Penn, Michael, « Jacob of Edessa’s Defining Christianity, 
Introduction, Edition, and Translation », 
JECS 64, 3‑4, 2012, p. 175‑199.

Penn, Michael, Envisioning Islam: Syriac Christians 
and early Muslim World, University of 
Pennsylvania Press, Philadelphie, 2015.

Price, Richard & Gaddis, Michael, The Acts of the 
Council of Chalcedon, Liverpool University 
Press, Liverpool, 2005.

Reinink, Gerrit J., « Pseudo-Methodius: A Concept 
of History in Response to the Rise of 
Islam » in Cameron, A. & Conrad, L.I. (éd.), 
The Byzantine and Early Islamic Near East I: 
Problems in the Literary Source Material, 
Darwin, Princeton, 1992, p. 149‑187.

Reinink, Gerrit J., « The Beginning of Syriac 
Apologetic Literature in Response to Islam », 
OrChr 77, 1993, p. 165‑187.

Retsö, Jan, The Arabs in Antiquity: Their History from 
the Assyrians to the Umayyads, Routledge, 
Londres, 2003.

Roggema, Barbara, « The Debate Between 
Patriarch John and an Emir of the 
Mhaggrāyē: A Reconsideration of the 
Earliest Christian‑Muslim Debate » 
in Tamcke, M. (éd.), Christians and Muslims in 
Dialogue in the Islamic Orient of the Middle Ages, 
Orient Institut, Beyrouth, 2007, p. 21‑39.

Roggema, Barbara, « Egartā d‑Mār(y) Yoḥannan 
paṭr iyarkā meṭṭu l mamllā d‑mallel ʿam 
amirā da‑Mhaggrāyē » in Thomas, D. (éd.), 
Christian‑Muslim Relations 600‑1500, Brill, 
Leyde, 2010, en ligne : http://dx.doi.
org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_24293

Roggema, Barbara, « Pour une lecture des dialogues 
islamo‑chrétiens en syriaque à la lumière 
des controverses internes à l’islam » in 
Ruani, Fl. (éd.), Les controverses religieuses en 
syriaque, Geuthner, Paris, 2016, p. 261‑293.

Robin, Christian J., « Les Arabes de Ḥimyar, des 
“Romains” et des Perses (iiie‑vie siècles de 
l’ère chrétienne) », Semitica et Classica 1, 2008, 
p. 167‑202.

simon pierre 41

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Robin, Christian J., « Naǧrān vers 
l’époque du massacre : notes sur 
l’histoire politique, économique et 
institutionnelle et sur l’introduction 
du christianisme (avec un réexamen du 
Martyre d’Azqīr) » in Beaucamp, Joëlle, 
Briquel‑Chatonnet, Françoise 
& Robin, Christian J. (éd.), Le massacre 
de Najrân. Regards croisés sur les sources, 
Association des amis du Centre d’histoire et 
civilisation de Byzance, Paris, 2010, p. 39‑106.

Robin, Christian J., « Ghassān en Arabie » 
in Genequand, Denis 
& Robin, Christian J. (éd.), Les Jafnides. 
Des rois arabes au service de Byzance, 
De Boccard, Paris, 2015, p. 79‑120.

Robinson, Chase F., « Tribes and Nomads in 
Early Islamic Northern Mesopotamia » 
in Bartl, Karin & Hauser, Stefan R. (éd.), 
Continuity and Change in Northern 
Mesopotamia from the Hellenistic to the Early 
Islamic Period, Reimer‑Verlag, Berlin, 1996, 
p. 429‑452.

Robinson, Chase F., Empire and Elites after the Muslim 
Conquest: The Transformation of Northern 
Mesopotamia, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2000.

Rotter, Gernot, Die Umayyaden und der 
Zweite Bürgerkrieg (680‑692), Deutsche 
Morgenländische Gesellschaft, Mayence; 
Steiner, Wiesbaden, 1982.

Rousset, Marie-Odile, Al-Hadir. Étude archéologique 
d’un hameau de Qinnasrin (Syrie du Nord, 
vii e‑xii e siècles), Maison de l’Orient et de la 
Méditerranée, Lyon, 2012.

Samir, Khalil S., « Qui est l’interlocuteur musulman 
du patriarche syrien Jean III (631‑648) » 
in Drijvers, Hendrik J.W. et al. (éd.), Literary 
Genres in Syriac Literature. IV Symposium 
Syriacum, 1984, Pont. Institutum Studiorum 
Orientalium, Rome, 1987, p. 387‑400.

Segal, Judah B., « Arabs in Syriac Literature Before the 
Rise of Islam », JSAI 4, 1984, p. 89-124.

Schrier, Omert J., « Chronological Problems 
Concerning the Lives of Severus Bar Mašqā, 
Athanasius of Balad, Julianus Romāyā, 
Yohannān Sābā, George of the Arabs and 
Jacob of Edessa », OrChr 75, 1991, p. 62-90.

Schulze Ingrid & Wolfgang, « The Standing Caliph 
Coins of al‑Jazīra: Some Problems and 
Suggestions », The Numismatic chronicle 170, 
2010, p. 331‑353.

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the 
Fourth century, Dumbarton Oaks, Washington, 
1984.

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Fifth 
century, Dumbarton Oaks, Washington, 1989.

Shoshan, Boaz, The Arabic Historical Tradition and the 
Early Islamic Conquests: Folklore, Tribal Lore, 
Holy War, Routledge, Londres, 2016.

Sizgorich, Thomas, « Mind the Gap: Accidental 
Conversion and the Hagiographic 
Imaginary in the First Centuries A.H » 
in McLynn, Neil, Papaconstantinou, Arietta 
& Schwartz, Daniel L. (éd.), Conversion in 
Late Antiquity: Christianity, Islam and Beyond, 
Ashgate, Farnham, 2015, p. 163-174.

Suermann, Harald, « Une controverse de Johannan de 
Līṯārb », ParOr 15, 1988‑1989, p. 197‑213.

Suermann, Harald, « Ist Johannes, der Stylit 
von Līṯārb (al‑Aṯāreb), Johannes, der 
Stylit von Mār Zeʿōrā bei Sarug? » 
in Voigt, Rainer (éd.), Akten des 5. Symposiums 
zur Sprache, Geschichte, Theologie und 
Gegenwartslage der syrischen Kirchen, 
Semitica et Semitohamitica Berolinensia 9, 
Shaker Verlag, Aix‑la‑Chapelle, 2010, 
p. 225‑234.

Tannous, Jack, Between Christology and Kalām? 
The Life and Letters of George Bishop of the Arab 
Tribes, Analecta Bollandiana 128, Gorgias Press, 
Piscataway, 2009.

Tannous, Jack, « You Are What You Read, 
Qenneshre and the Miaphysite Church in the 
Seventh Century » in Wood, Ph. (éd.), History 
and Identity in the Late Antique Near East, 
Oxford University Press, Oxford, 2013, 
p. 83‑102.

Toral-Niehoff, Isabel, « The ʿIbād of al‑Ḥīra: An Arab 
Christian Community in Late Antique 
Iraq » in Neuwirth, Angelika, Sinai, Nicolai 
& Marx, Michael (éd.), The Qurʾān in Context: 
Historical and Literary Investigations into the 
Qurʾānic Milieu, Brill, Leyde, 2010, p. 323‑347.

Toral-Niehoff, Isabel, Al‑Ḥīra, eine arabische 
Kulturmetropole im spätantiken Kontext, Brill, 
Leyde‑Boston, 2014.

Trimingham, John, S., Christianity Among the Arabs 
in Pre‑Islamic Times, Stacey Publishing, 
Londres, 1979.

Ward, Walter D., The Mirage of the Saracen, Christians 
and Nomads in the Sinai Peninsula Through 
the Early Seventh Century C.E., University of 
California Press, Oakland, 2014.

l e s  ʿammē  «  en  Ǧazīra et  en o ccident »…42

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


simon pierre 43

Webb, Peter, Imagining the Arabs: Arab Identity and 
the Rise of Islam, Edinburgh University Press, 
Edimbourg, 2016.

Wellhausen, Julius, Das arabische Reich und 
qein Sturz, Reimer G., Berlin, 1902 ; 
Graham Weir, Margaret (trad.), The Arab 
Kingdom and its Fall, University of Calcutta, 
Calcutta, 1927.

Whitcomb, Donald, « Archaelogical Research 
in Hadir Qinnasrin », ArchIsl 10, 1998, p. 7‑28.

Whitcomb, Donald, « Notes on Qinnasrin and Aleppo 
in the Early Islamic Period », AAAS 44, 1999, 
p. 203‑209.

Whitcomb, Donald, « From Pastoral Peasantry 
to Tribal Urbanites: Arab Tribes and the 
Foundation of the Islamic State in Syria » 
in Szuchman, Jeffrey (éd.), Nomads, Tribes, and 
the State in the Ancient Near East, The Oriental 
Institute of the University of Chicago, Chicago, 
2009, p. 241‑259.

Whittow, Mark, « Re‑Thinking the Jafnids: 
New Approaches to Rome’s Arab Allies » 
in Genequand, Denys & Robin, Chistian 
(éd.), Les Jafnides. Des rois arabes au service de 
Byzance, De Boccard, Paris, 2015, p. 11‑36.

Wood, Philip, The Chronicle of Seert, Historical 
Imagination in Late Antique Iraq, Oxford 
University Press, Oxford, 2013.

Wright, William, Catalogue of Syriac Manuscripts 
in the British Museum Acquired Since the 
Year 1838, vol. II‑III, British Museum, Londres, 
1871‑1872.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 11-44    Simon Pierre
Les ʿammē « en Ǧazīra et en Occident ». Genèse et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanūkōyē,
Ṭūʿōyē, ʿAqūlōyē à l’âge marwanide
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

