MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 52 (2019), p. 11-44
Simon Pierre

Les ‘ammé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme
standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanukoyée, Tu‘oye, ‘Aquloyé a
I’dge marwanide

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE*

Les ‘ammé « en Gazira et en Occident »
Genése et fixation d’'un ethnonyme standardisé
pour les tribus arabes chrétiennes

Les Tanakoye, Ta‘oye, ‘Aqaloyé™ a1'dge marwanide

RESUME

Lorsque la littérature syro-occidentale désigne des Arabes chrétiens (tayyoye kristyoné),
elle emploie souvent une expression ternaire a l'ordre variable: «les Tandakoyé, ‘Aqaloyé et
T 6yé ». Ces populations (‘ammé) ont joué un réle important lors de la II¢ guerre civile
(60-72/680-692) au sein de I'Eglise syro-orthodoxe alors que celle-ci commence 4 envisager
l'altérité musulmane. Cest 3 ce moment qu'un évéché homonyme est attesté, notamment
sous l'autorité de Georges (m. 105/724), un des principaux intellectuels de son temps. Ces
peuples semblent avoir résidé en « Occident » (le gund de Qinnasrin en formation) et dans la
partie post-romaine de la Haute-Mésopotamie (la Gazira) 4 I'époque omeyyade. Siles Tanih
(Tanakoyé) sont bien identifiés comme une collectivité irakienne partiellement installée en Syrie
du Nord, la période de cette migration, traditionnellement placée 3 I'époque proto-byzantine,
reste indéterminée. Les deux autres termes sont plus obscurs: les ‘Aqaloyé se rapportent aux
habitants du ressort d’al-Kafa, 'expression étant presque assurément post-hégirienne, tandis
que les T4 6yé correspondraient 4 d'ancien groupes de la méme région. Nous faisons 'hypothése
que le déplacement de ces ‘ammeé irakiens désignés par cet ethnonyme ternaire standardisé
(qui ne sont pas des tribus au sens du nasab arabe) vers 'espace syrien découle d'une politique

* Simon Pierre, Doctorant, Sorbonne Université, sim.pierre85@gmail.com

** La lecture syro-occidentale en « 6 » est ici privilégiée pour les textes de traditions miaphysites et/ou
syro-occidentales; pour les textes syro-orientaux ou les textes d'une datation pré-hégirienne assurée, la
vocalisation en « 2 » est préservée. Aucun spirantisme n’est translittéré,

) ) ANNALES ISLAMOLOGIQUES 52 — 2018
Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre
Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 ° LES “AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »..,

de transferts sous le califat de Mu‘awiya (m. 60/680). C'est sans doute dans ce contexte qu'ils
auraient été affiliés 4 la nomenclature épiscopale miaphysite, 3 une époque ot il était possible
de participer au mouvement des croyants tout en s'intégrant 4 'Eglise d’Antioche.

Mots-clés: Arabes chrétiens, Gazira, Haute-Mésopotamie, Irak, Jacques d’Edesse, Kufa,
marwanides, migrations, Mu‘awiya, Omeyyades, syriaque, Syrie, syro-orthodoxe, tribus

ABSTRACT

When Western Syriac literature designates the Christian Arabs (tayyoyé kristyoné), it is
often through a ternary expression, the « Tanakaoye, ‘Aqaloyé and Tu‘Gyé », in variable order.
These people (‘amme) played a very significant role during the second civil war (60-72/680-692)
within the Syriac Orthodox Church, as it is starting to consider the Muslim alterity. At this
specific time, a homonym bishopric is attested, especially under Georges authority (d. 105/724),
one of the main intellectuals of this time. These populations seem to have lived in « the Occident »
(then forming the gund of Qinnasrin) and in the post-Roman Upper Mesopotamia (the Gazira)
during the Umayyad period. The Tanth (Tanakoyé) are defined as an Iragi community par-
tially settled in northern Syria, but the period of this migration, traditionally dated to the
proto-Byzantine era, is still indeterminate. The two other words are less clear: the ‘Aqaloye
are related to the people of al-Kifa (the expression is almost certainly post-Higra) while the
Tu‘oyé would correspond to ancient groups from the same area. Our hypothesis is that the
moving of these Iraqi ‘ammé, designated by this ternary standardized ethnonym (they are not
tribes in the sense of arabic nasab) to the Syrian space results from a transfer policy under
Mu‘awiya (d. 60/680). It is most likely in this context that they might have been affiliated to
the episcopal miaphysit nomenclature, at a time where it was possible to participate in the
Believers’ movement while including one’s self in the Antiochene Church.

Keywords: Christian Arabs, Gazira, Northern-Mesopotamia, Iraq, Jacob of Edessa, Kifa,

marwanids, migrations, Mu‘awiya, Umayyads, syriac, Syria, syro-orthodoxe, tribes

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 13

Introduction

Les milieux ecclésiastiques s'intéressent peu aux populations rurales, aux pagani, qui sont
ala marge de I'ordre monastique et citadin tardo-antique. Les groupes pastoraux et barbares’,
opposés  la romanité, au christianisme et 4 la civilité antique, sont plus encore étrangers. Si les
auteurs soulignent avec sympathie l'attirance de certains pour les stylites ou d'autres figures
patronales, les nomades incarnent aussi régulierement 'ennemi réel et fantasmé du moine et
de l'ermite®. Les Arabes sont aussi, dans l'histoire politique, une figure constante de traitre et
de déserteur, égoiste et déloyal?. Le regard que porte le patriarche Sophronius de Jérusalem
(m. 17/638) sur les Sarakénoi* de Palestine au moment des conquétes’® ou le jugement déplo-
rable livré par le Coran sur les Arab® sont tous deux empreints de ces principes rhétoriques
et mentaux.

Pourtant, 4 plusieurs reprises depuis le 1v© siecle apr. J.-C. jusqu'au 111¢/1x° siécle, des
groupes allogénes bédouins sont associés 3 'ordre syro-chrétien, et donc valorisés. Les auteurs
syriaques emploient les topoi habituels sur la sauvagerie du nomade pour que le christianisme
de certains, par contraste, apparaisse comme une métamorphose. C'est ainsi que procéde I'au-
teur de la Vie d’Abademmeb dans sa premiére partie consacrée a I'évangélisation des Arabes
des environs de Ninive, qualifiés préalablement de barbaroyé”.

Cette hagiographie syro-orthodoxe relate le parcours et le martyre, en 575 EC, d'un person-
nage par ailleurs méconnu, considéré par I'historiographie syriaque tardive comme le fondateur
de la métropole de 'Orient®: 'ancien espace perse sassanide. Le texte, maintes fois cité pour
illustrer la conversion des Arabes au vi°siécle, n'a cependant jamais fait I'objet d'une étude
propre 3 méme de dater son contexte de rédaction dont nous pouvons fixer le terminus ante
quem en 324/935-936 lors de la copie de la seule version préservée®. Nous nous intéresserons
ici 4 un indice de datation particulier : parmi les nouveaux chrétiens de Haute-Mésopotamie

1. Fowden, 1999, p. 63-68; voir aussi Kaegi, 1969, p. 140-145.

2. Le recensement trés riche de Segal (1984) est sans doute incontournable. Lire l'interprétation récente
(et trés discutée) de Ward, 2014. Il est aussi intéressant de se reporter a I'image des Saracénes dans les
hagiographies grecques du vii° siécle étudiées par Papaconstantinou (2012, p. 324) qui rappelle: « To be
sure, Saracen attacks and raids had been part of the picture in the region since at least the fourth century,
and formed a topos in Roman literature. »

3. Lire a ce sujet Millar, 2010 et Whittow, 2015, qui suggére qu’a I'instar des Maures, les Saracénes sont
« barbarisés » précisément parce qu'intrinséquement parmi les plus romanisés, ils menacent I'élite grécophone.
Il invite en outre et trés justement 4 procéder enfin 4 une étude compléte des stéréotypes sur les nomades
du limes dans les sources antiques.

4. L’expression grecque désignant depuis le 1v® siécle apr. J.-C. les nomades du désert syro-irakien et de la
péninsule Arabique.

5. Hoyland, 1997, p. 67-73; Kaegi, 1969, p. 139-141.

6. Athamina, 1987, surtout p. 7; le terme désignerait les « bédouins », selon 'exégése classique.

7. Nau, « Histoire de Saint Mar Ahtidemmeh », p. 20-33, « barbares », p. 22.

8. Bar Hebraeus, Ecclesiasticum, 111, col. 99-100.

9. Wright, 1872, I1I, p. 1111-1116, ms BL Add. 14 645.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14 © LES “AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »..,

orientale convertis par I'apdtre jacobite qualifiés par trois fois de Tayyoye™ I'auteur semble valo-
riser « surtout" les peuples (‘amme, sg. ‘amo) [...] des ‘Aquloyeé, des Tanakoyé et des T oyé »™.

Comment et dans quelles circonstances ces trois groupes furent-ils agglomérés et qualifiés
dans la littérature syriaque? De quels types de collectivités s'agit-il et dans quelles régions
ont-elles successivement vécu ?

Ces trois ethnonymes™ apparaissent réunis dans plusieurs textes syro-occidentaux datant
de I'époque marwanide (64-132/684-750). Nous disposons en premier lieu d'une lettre, proba-
blement apocryphe, du patriarche syro-orthodoxe Jean Sedra/le Syncelle (m. 28/649) relatant
son « colloque » avec un « émir des mhaggroyé »'#. Cette expression figure également dans une
correspondance rapportée par Michel le Syrien (m. 595/1199) et dans l'intitulé d'un évéché
spécifique des «tribus», confié au principal intellectuel de son temps, Georges des ‘ammé
(m. 106/724) . Ces groupes semblent cantonnées 4 la Syrie (Sim) du nord (§und de Qinnastin)
et 3 la Haute-Mésopotamie occidentale (Gazira), dans la partie anciennement romaine du
Moyen-Orient omeyyade. Pourtant, nous tenterons de montrer que les trois termes de ‘Aquloye,
Tu‘6yé et Tanukoyé renvoient intimement a I'Trak, dans son acception géographique abbassi-
de: en aval d'al-Anbar sur 'Euphrate et de Takrit sur le Tigre. En tout état de cause, seule la
Vie d’Abademmeb place ces populations en Haute-Mésopotamie orientale, dans la région de
Mossoul, une province préalablement sassanide.

La genése, la fixation et 'usage de cette formule ternaire concerne aussi bien I'histoire des
populations arabes 4 une époque de migration et de recompositions tribales que celle de la
consolidation de I'Eglise syro-occidentale 4 la fin du 1 siécle de I'hégire. Ces deux questions

10. Nau, « Histoire de Saint Mar Ahtidemmeh », p. 23, 29, 37: ‘ammé (d-)tayyoyé: le terme syriaque Tayyoyé

renvoie, depuis au moins le début du v® siécle apr. J.-C., aux groupes désignés dans les sources grecs comme

sarak/bénoi et qui correspondent aux arabo-bédouins aux marges du croissant fertile araméophone.

11. Francois Nau traduit idi‘6yit, qui signifie « particuliérement, expressément », par « surtout », mais, dans

I'édition, il transcrit yad6yit qui signifie « sagement, habilement », ou bien « nommément », voir note suivante.
12, Nau, « Histoire de Saint Mar Ahiidemmeh », p. 28. Nous n’envisageons pasici de nous livrer 4 1a nécessaire
analyse approfondie de la Vie d’Abademmebh, de son personnage historique et de la construction de son culte.
Il s’agit ici simplement de faire le point sur une expression datée et datable, entre autres indices contextuels.
Les chercheurs 'ont presque systématiquement utilisée afin d'illustrer la conversion d’Arabes ayant immigré
en Gazira avant I'hégire. Cependant, toute hagiographie, plus encore qu’'une chronique, doit étre étudiée dans
son contexte de rédaction, car elle révéle bien plus d'informations sur le milieu et I'imaginaire des auteurs
et lecteurs/auditeurs que sur I'époque qui sert de cadre au récit. C'est la méthode que proposent Fowden,
1999, p. 17-29 4 propos de la Vie de St Serge; Binggeli, 2010, p. 77-83 pour la construction progressive de

Rawh al-Qurasi. Le lecteur se reportera utilement, entre autres, aux études de Sizgorich, 2015 et Griffith, 1998.
13. Nous définissons'ethnonyme comme le nom par lequel un groupe de population (‘amé en syriaque) une

ethnie, est désigné. Cela n'implique nullement I'auto-identification des populations concernées nil'existence

d’'une d’ethnogénése excluante ou exclusive.

14. Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec I'Emir des Agaréens », p. 248-256 (Txt), p. 257-267 (Trad.).
Le terme mhaggr(6y)o n’est attesté pour la premiére fois qu'au milieu du vi1® siécle et semble désigner, parmi
les Tayydyé et leurs alliés, ceux qui correspondent aux musliman des sources arabo-musulmanes d’époque
abbasside. Il pourrait en outre correspondre i l'appelation m(6)agarita assez commune dans les papyri
greco-égyptiens de la méme période.

15. Voir 1.1, 2.2.2, 3.2.3 et note 38.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 15

s'insérent nécessairement dans la problématique plus globale de la construction de I'Etat et
de la doctrine islamique et de ses rapports aux non-musulmans. L'évéché des ‘ammé semble
avoir été pleinement actif durant cette période de reconfiguration culturelle et confessionnelle.

Nous chercherons A identifier chacune de ces trois collectivités, entre Irak et Qinnasrin,
dans les sources arabes et syriaques. Nous espérons ici contribuer au décloisonnement des
deux littératures et disciplines en les abordant de front. Il faudra tenir compte des influences
réciproques et des co-constructions entre les deux traditions d'un méme Moyen-Orient entre
Antiquité Tardive et début de I'époque abbasside. Il conviendra donc d'éviter de considérer
I'une comme externe ou comme preuve de véracité pour confirmer l'autre. Notre méthode
consistera également A déterminer de maniére diachronique les moments de focalisation et
de rédaction en croisant les contextes ecclésiastiques syro-occidentaux et I'histoire politique

des débuts de I'Tslam.

1. Les ‘ammé du Christ

1. Les «amis du Christ» du Béet Ramoyeé

L'auteur anonyme de la Vie d’Abademmeb loue spécifiquement les ‘ammé des « “Aqaloye, des
Tanakoyé et des T oyé » pour leur soutien z€lé A «I'église du Christ » : ils sont « choisis/élus
(gaboye) et nombreux (rarbe) »™, Ce groupe nominal devait étre compris comme un collectif
caractérisant des ‘amme (d-) Tayyoyé'” (Arabes) spécifiquement chrétiens.

Une expression identique apparait avec un sens similaire dans le « Colloque du Patiarche Jean
avec 'Emir des Agaréens »*®. Dans la conclusion de la lettre du patriarche, alors qu'il fait état de
l'ordre donné par I'émir aux chrétiens de prouver que leur Loi (namiisd) est issue de 'Evangile,
une incise décrit la nature de I'assistance. Il y avait : « Les nobles des mhaggroye, les gouverneurs
des villes et des peuples (‘amme) croyants (mhaymneé) et amis du Christ (rabmay la-Msiho) :
les Tanuakoye w-Tu6ye w-‘Aqaloyé»™. Il y a, d'emblée, trois éléments redondants avec les
expressions employées dans la Vie d’Abademmeh. Ces groupes sont des ‘amme, c'est-a-dire des
tribus, des nations, des gentils*°. Ensuite, des adjectifs flatteurs leur sont accolés. Enfin, I'ordre
des trois ethnonymes n'est pas figé. La lettre de Jean le Syncelle n'est guere plus facilement
datable que la Vie; elle relate un événement, qui, en tenant compte des indices internes, pourrait
renvoyer a I'année 23/644°". Existe-t-il d'autres éléments de datation pour cette expression ?

16. Nau, « Histoire de Saint Mar Ahtidemmeh », p. 28.

17. Voir note 10.

18. Sur lalettre, le colloque et les débats sur son contenu et sa datation, voir la synthése de Roggema, 2010.
19. Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec 'Emir des Agaréens », p. 251-252 (Txt), p. 261-262 (Trad.).
20. ‘“Ammeé semble étre le calque du terme grec ethnds, qui apparait 4 de nombreuses reprises dans les Actes
du Concile de Chalcédoine en 451 apr. J.-C. dans l'expression «nation des Saracénes» pour désigner les
ouailles d’Auxilaus et Jean, évéques de Palestine I et surtout celles d’Eusthate, de Phénicie Libanaise, Price,
Gaddis, 2005, I, p. 128, 361; 11, p. 7, 9, 88, 109, 123, 125, 230, 235.

2I. Lammens, 1919, p. 98; Hoyland, 1997, p. 464; Tannous, 2009, p. 711.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16 © LES ‘AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

Elle est attestée dans deux courriers écrits par des évéques au moment du schisme et du
synode de Rés-‘Ayna en 64/684>* Ces lettres de prélats « occidentaux » > ont été copiées, sil'on
en croit Michel le Syrien, par le grand intellectuel Jacques d'Edesse (m. 89/708) en personne
«a la demande des évéques »>#, peu avant qu'il ne soit lui-méme consacré. Ils tentent de
réconcilier un groupe de dissidents retirés aux confins de la Mésopotamie qui contestent la
succession promue par les partisans du patriarche Sévére (m. v. 63-64/683-684) et refusent
de se soumettre A son successeur Athanase de Balad (m. 67-68/687-688). Ces rebelles, menés
par Serge Zakunoyo et le couvent de Qartmin «voulaient eux-mémes ordonner les évéques
pour la Gzirts »2°.

Les évéques favorables 4 la conciliation affirment avoir restauré la concorde, respectivement,
«dans tout le pays d'Occident (atré d-ma‘rbo), des ‘amme d-Tanukoye w-Ta 6yé w-“Aqaloye, en
Gazira (w-ba-Gzirato) et A Edesse »*7. La seconde lettre est plus précise, elle reprend la méme
idée de pacification de «la Terre 3 'Occident de 'Euphrate (ma‘rbay-Prat), les cités et les cou-
vents (mdinoto w-‘amré) et de tous les villages (qaroye) et les peuples (‘amme) amis du Christ
(rabmay-la-Msiho) des Tanakoyé, des Tuoyé et des “Agaloyé et [du] reste des orthodoxes qui
sont en Occident et en Gazira»23. Il semble que ‘amé (pl. ‘ammé) est une entité taxinomique
comparable mais distincte de la « cité » (épiscopale), du « monastére » et du « village » et arrive
en dernier dans la hiérarchie des valeurs. Il est frappant de constater que I'expression valorisante
de rabmay-la-Msiho> est identique A celle qui caractérise les mémes ‘ammé dans le Colloque du
patriarche Jean le Syncelle3°. Les trois groupes ressortissent de «'Occident et [de] la Gazira».

Il existe A cette époque un «évéque des ‘ammeé» qui signe Nund (Nonnos)?, aux cotés
d’'autres évéques occidentaux, attestant de leur réconciliation avec le nouveau métropolite de
'Orient, Jean Saba (m. v. 68/688). Dans une encyclique, ce partisan de Sévére mentionne
une seconde fois Nonnos comme partie prenante des négociations avec ces mémes évéques
occidentaux??. Finalement, ce dernier signe avec ceux-la un courrier reconnaissant I'élection
d’Athanase de Balad au patriarcat ot ils se désignent collectivement comme «évéques du
Bét Ramayé », la partie post-romaine du Moyen-Orient. Il est trés probable que les ‘amme

22. En 995 de I'¢re héllénistique en usage chez les Syriaques.

23. Michel le Syrien, Chronique, I, p. 462; IV, p. 440.

24. Michel le Syrien, Chronique, II, p. 468; IV, p. 444.

25. Denys de Tell-Mahré semble savoir qu'il avait'appui du pouvoir sufyanide : Michel le Syrien, Chronique, II,
p- 456; IV, p. 436.

26. Michelle Syrien, Chronique, II, p. 456 ; IV, p. 437; cet épisode est ici outrageusement résumé, pour une
chronologie critique et détaillée des années 680 4 688, on se reportera i Schrier, 1991.

27. Michel le Syrien, Chronique, II, p. 462; IV, p. 441.

28. Michel le Syrien, Chronique, II, p. 466-467; IV, p. 443.

29. Comme mel'aaimablement fait remarquer mon évaluateur, il s’agit d'un calque de Philobristos: « dévdt »
selon le Dictionnaire de Patristique Grecque de Lampe, 1961, p. 1485.

30. Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec 'Emir des Agaréens », p. 251-252 (Txt), p. 261-262 (Trad.).
31. Michelle Syrien, Chronique, 11, p. 459; IV, p. 438.

32. Michel le Syrien, Chronique, 11, p. 461; IV, p. 440.

33. Michel le Syrien, Chronique, I1, p. 464; IV, p. 442.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 17

dont Nonnos porte la mitre soient identiques a ceux de l'expression ternaire. L'effet de ré-
pétition laisse supposer un rdle symbolique fort, et, pourquoi pas, une dimension politique.
Les « nations » sont explicitement situées dans I'ancien espace romain: I'Occident, c'est-a-dire
la Syrie (al-Sim) et la Gazira, l'ancienne Osrhoéne3+.

Apres la réconciliation, si I'on en croit les sources de Michel le Syrien, Athanase aurait
ordonné Jacques pour Edesse tandis que Serge Zakiindyd, conserverait le titre de « chef des
évéques »3%, D’'apres les chroniqueurs syro-occidentaux, par une pieuse filiation sans doute
reconstruite3’, Serge est alors chargé de nommer Georges « évéque des ‘ammeé tayyoyé (Arabes) »
sur ordre posthume d’Athanase?”. Cet évéque et grand intellectuel signe en tout cas deux des
onze responsa conservés pour les années 714-718 en tant qu'« évéque des Tanakoye, Tuoyé et
‘Aqaloye »3®,

Le contexte d’apparition de cette expression ternaire correspond i I'éclatement du
Proche-Orient suite 3 la bataille Marg Rahit (64-65/684)3° ou les Sulaym partisans
d'Tbn al-Zubayr sont battus par les Kalb et Yamin de Homs*° et se replient en Gazira.
Les vainqueurs s'attaquent alors aux alides de Mésopotamie et les écrasent 3 “Ayn al-Warda
(65/685)% c'est-a-dire Rés-“Ayna ot s'est tenu le synode de réconciliation** dont les ‘amme
sont parties prenantes. Les synchronismes entre la mort de Sévere et la chute des Sufyanides
tout comme entre le concile et la bataille sont frappants, tous deux aux portes de I'Orient
contrdlé par Ibn al-Astar. Pendant ce temps, la littérature syro-occidentale nous informe
que le réseau du monastére de Qennesré, apparemment mené par Jacques d’Edesse, soutient
Athanase de Balad et son épreuve de force pour réunir les deux rives de 'Euphrate. Il n'est
pas impossible que la double victoire marwanide contre les Qays pro-zubayrides, puis contre
les ‘Alides de Gazira, ait facilité la réconciliation des rebelles avec I'autorité syro-occidentale.
De méme, il faut s'interroger sur le role joué par ces ‘ammé irakiens du nord syro-mésopotamien,
entre leur soutien au camp omeyyade et leur présence dans la correspondance de Rés-“Ayna.

34. Les deux signataires les plus orientaux sont évéques 3 Habura/Qirqesion (Circessium, Qarqisiyi) eta
Ré3-‘Ayna (Ra’s al-‘Ayn), aux confins de I'ancien empire romain: Michel le Syrien, Chronique, II, p. 459,
464; 1V, p. 438, 442.

35. Michel le Syrien, Chronique, I1, p. 474; IV, p. 447.

36. Il n’est pas ici lieu de traiter des querelles d’obédiences des différents hiérarques de 'Eglise d’Antioche
et de leurs revendications et harmonisations mémorielles.

37. En 998 de I'ére hellénistique.

38. Georges des Arabes, Lettres, V, p. 44 et 79; je renvoie au long raisonnement trés argumenté de Tannous,
2009, p. 708-716; Fowden, 2013, p. 409-410. Dans la copie de 837 de son complément de 'Hexaemeron de
Jacques d’Edesse (p. 347, Txt; p. 296, Trad.), il est présenté avec 'expression unique d’« évéque des Tayydyé,
des T oyé et des ‘Aqaloyé », Segal, 1984, p. 104 ; tandis que Ryssel (qui suit le manuscrit tardif de Leyde de 1183)
a omis, dans sa traduction, le vocable « T#‘6yé », Georges des Arabes, Lettres, p. 130, n. 3.

39. C'est I'époque ot Salih et Tanah sont intégrés dans la généalogie des Quda‘a (Kalb), lesquels sont
rattachés aux Yaman; Borrut, 2011, p. 69.

40. Wellhausen, 1927, p. 201-203.

41. Rotter, 1982, p. 187-189.

42. Réd,, EI%, 1, 1958, p. 812, s.v. « ‘Ayn al-Warda ».

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

18 © LES “AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »..,

1.2.  Leréle des ‘amme dans lapologétique anti-musulmane
du début du viIr® siécle

Si le courrier des évéques de 64/684 ainsi que les intitulés des responsa de Georges sont
aisément datables, le récit du martyre d’ Ahademmeh et le « Colloque du Patiarche Jean avec
IEmir des Agaréens » le sont moins.

L'entrevue de «Jean avec 'Emir » fut résumée dans une source commune 3 Michel le
Syrien et A la Chronique de 1234, probablement Denys de Tell Mahré (m. 230/845). Les trois
groupes chrétiens furent invoqués comme traducteurs des Evangiles en arabe. Quant 4 I'émir,
il fut appelé (en syriaque) ‘Amra b. Sa‘d qui correspond sans doute 3 ‘Umayr b. Sa‘d, une
figure associée dans les sources arabo-musulmanes, d'une part 4 la sadaqa des chrétiens Taglib,
et, on va le voir, 4 des conflits militaires entre musulmans et Arabes alliés des Romains 3.
Cet auteur a sans doute été convaincu par |'« effet de réalité »** du document, lequel semble
avoir aussi bien fonctionné avec les chercheurs contemporains qui supposérent longtemps la
lettre authentique *5. Au début des années 1990, Gerrit Reinink fut le premier 4 proposer une
datation marwanide*® et A enjoindre de cesser de chercher I'identité réelle de 'Emir qui n'est
pas mentionnée dans le document#’.

Ce Colloque a été conservé dans un «volume (pengits) de démonstrations, collections et
lettres » copié ou compilé en 260/874 %%, Jacques d’Edesse est beaucoup mis A contribution
et c'est la copie de son argumentaire « contre les hommes impies et transgresseurs de la loi
de Dieu ou il montre [... que] le christianisme [...] est antérieur aux autres religions» 49,
qui résonne le plus explicitement avec le reste des préoccupations de I'évéque d’Edesse face
au mouvement des Croyants*°. Trois petits traités accolés confirment la tonalité générale du
manuscrit. Une reprise d'une ancienne controverse alnti‘judafiqueSI recherche «les passages

43. Michelle Syrien, Chronique, I1, p. 431-432; IV, p. 421-422; Chabot, Chronicon ad-1234, p. 263-264 (Txt),
p. 205-206 (Trad.); & comparer avec al-Baladuri, Futah al-Buldan, p. 164, 182-183 (Txt), p. 254, 284-286
(Trad.).

44. Penn, 2015, p. 126.; Griffith, 1985, p. 166, a étudié cette supposée traduction et I'a considéré comme
hautement improbable,

45. Par exemple Lammens, 1919, p. 98; Samir, 1987 ; Griffith, 1985, p. 135-137; Roggema, 2007 et de maniére
plus affirmée Roggema (2016, p. 263-269) s’appuie sur les éléments juridiques contenus dans la controverse,
et I'ancienneté de ces sujets dans les débuts de I'Islam, comme les questions sur I'héritage, pour proposer
une datation haute.

46. Reinink, 1993, p. 171-187.

47. Reinink, 1993, p. 172-173; Griffith, 2008, p. 36, accepte désormais cette hypothése.

48. Wright, 1871, II, p. 989-1002: Manuscrit BL Add 17,193.

49. Wright, 1871, II, p. 996-997, fol. 58-61.

50. Jacques n'y mentionne pas explicitement la nouvelle religion, méme si Penn (2012, p. 180-182), qui en
a fait I'édition et la traduction, place ce besoin de définition dans son contexte islamique. Jacques d’Edesse
témoigne dans plusieurs lettres de l'irruption de la religion des mhaggroyé, comme l'illustre Penn, 2015,
p. 66-69, 145-147; je fais équivaloir ces mhraggroyé aux mu’minian des conceptions de Donner, 2002-2003.
51. Debié, 2015, p. 110.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 19

de I'ancien testament annongant le fils de Dieu incarné »52. Les deux autres condamnent
« ceux qui renient®® et disent que le Messie n'est point Dieu » et défendent la nature divine de
celui qui a été crucifié. Ces argumentaires semblent spécifiquement tournés contre I'émergence
du dogme islamique et se focalisent sur les conceptions sociales et religieuses de I'islam naissant.
Le codex consiste avant tout en des réglements canoniques et des mises au point théologiques
qui par certains aspects induisent une volonté de délimiter les contours de ce qui reléve de
I’Eglise par rapport a ce qui lui est extérieur>,

Ce manuscrit comprend également des documents historiques aussi fameux que la
«liste des rois arabes de Muhammad 4 al-Walid », qui s’achéve en 97/715 et observe une chrono-
logie trés proche de celle de Jacques d'Edesse 5. Il s'y trouve également la Chronique des calamités
des années 94-97/713-716%° qui suit immédiatement la lettre du patriarche Jean Sedra le Syncelle
(m. 28/649)%7. Cette courte annalistique se référe en particulier & «'empire des fils d Tsmaél »,
au calife al-Walid I" (. 86-96/705-715) et 4 la politique fiscale de son successeur et frére
Sulaymin (m. 99/717)%. La teneur apocalyptique de la chronique suggére différents types
d’arguments contre les mhaggroyé et trouve naturellement sa place dans ce «volume» de
fragments polémiques tournés vers ceux qui sont tentés d'abjurer. Muriel Debié a suggéré
que 'ensemble de ce manuscrit a pu correspondre A un travail préparatoire pour un traité de
controverse qui devait avoir une certaine dimension historiographique*.

Il s'agit donc trés probablement d'une polémique visant 3 décourager ceux qui seraient
tentés de rallier la nouvelle foi monothéiste, au tournant des 1°"-11° siécles de I'hégire°°.
Selon Michael Penn, il est alors apparu nécessaire de construire des résumés de colloques de
ce genre®, Les questions rhétoriques de I'émir sont évidemment des formules, une « one-sided
conversation » pour développer et prouver le dogme chrétien®*. Elles présupposent que la
haymonato (croyance) des mhaggroye — peuple (‘amo) présentée au milieu d'une liste d'autres
religions — est différente .

L'irruption du témoignage des « amis de Dieu, les Tanakoye, T 6yé et “Aqaloyé » assistants
au colloque aux cotés des chefs des mhaggroyé et des « gouverneurs des villes »°* n'y est sans

52. Wright, 1871, II, p. 999, fol. 84.

53. Wright, 1871, II, p. 999, fol. 88-90: « qui renient » : d-kdfrin : au participe actif.

54. Wright, 1871, II, p. 989-1000, respectivement fol. 2, 6, 7-8, 10, 12, 32, 36, 72, 73, 84, 88, 99, 95.

55. Wright, 1871, II, p. 992, fol. 17a; Debié, 2015, p. 552.

56. Wright, 1871, I, p. 998, fol. 75b-76a; Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec I'Emir des Agaréens »,
p- 253-256 (Txt), p. 264-267 (Trad.), les années 1024-1027 de I'ére hélénistique.

57. Wright, 1871, 11, p. 998, fol. 73a-75a; Griffith, 19835, p. 135-137, a souligné cette proximité pour démontrer
une période de datation du début du vrir® siécle.

58. Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec I'Emir des Agaréens », p. 256 (Txt), p. 267 (Trad.).

59. Debié, 2015, p. 109.

60. Penn, 2015, p. 128.

61. Penn, 2015, p. 70.

62. Penn, 2015, p. 126.

63. Penn, 2015, p. 71.

64. Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec 'Emir des Agaréens », p. 251-252 (Txt), p. 261-262 (Trad.).

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 © LES ‘AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

doute pas anodine. On peut suivre Jack Tannous lorsqu'il affirme qu'«un auteur du dé-
but du v siécle a trouvé naturel de placer des membres de ces tribus A une telle dispute
— peut-étre précisément parce que des membres de ces tribus étaient engagés dans de telles
interactions avec des Musulmans » et que leur présence «était en accord avec les besoins de
vraisemblance » %. Pour résumer, cette entrevue a sans doute été produite dans le contexte
marwanide, probablement 4 'époque et dans le milieu de Jacques d’Edesse et/ou de son jeune
collegue Georges, évéque des Tanakaoye, T oye, ‘Aqaloye. Elle avait comme dessein de réfuter
le dogme islamique émergent.

L'auteur craignait sans doute l'irruption de la nouvelle théologie des «mhaggroye, qui
dominent actuellement » °°, dans un contexte qui suivait de peu I'édification du Déme du Rocher
(72/692) o la figure prophétique de Muhammad devenait un pilier de I'idéologie omeyyade.
Il est probable qu'il souhaitait éviter que le nouveau dogme de I'émirat des Croyants n'entame
les certitudes de ces ‘ammé « amis du Christ/de Dieu », ou ne tende 2 effacer les contours de
I'orthodoxie syro-occidentale®’. L'intérét de 'Eglise pour ces « peuples », réel mais limité, sug-
gére une forme de topos ethnique commun pour une population dont I'importance s'est accrue
subitement. Ils espéraient également peut-étre un soutien politico-militaire dans le contexte
troublé de la II¢ fitna puis de I'expansion marwanide en Gazira.

Il est 3 peu prés assuré qu'existait, entre la mort de Mu‘awiya (60/680) et le début du régne de
Hisam (105/724), un « évéché des ‘ammé » %8, En revanche, le qualificatif d-tayyoyé (des Arabes)
ne semble pas avoir figuré i cette époque dans la titulature des évéques. En attestent 2 la fois
le titre employé par Georges (m. 106/724) dans sa correspondance (des Tanakoye, Taoyé et
‘Aquloyé) ® et les autres mentions datables des 11/ vii® siécles le concernant (des ‘amme)7°.
Par conséquent, il est possible de suggérer que, durant la premiére période marwanide, ces
trois groupes n'étaient pas nécessairement ou prioritairement réduits ou assimilés & des Tayyoye.
Ils paraissent toutefois avoir été fondus, avec leur évéché, dans une expression standardisée re-
couvrant des « peuples » de la partie occidentale (post-romaine) de I'espace syro-mésopotamien.

65. Tannous, 2009, p. 712: « An early eight century author thought it natural to place members of these
tribes at such a dispute perhaps precisely because members of these tribes were engaged in such interactions
with Muslims [...] Furthermore [...] portraying them as in an intermediary role between the Syriac-speaking
Christians of Syria and the new Arabic-speaking Muslims seemed natural and was in keeping with the
demands of verisimilitude ».

66. Cesten ces termes qu'un copiste désigne les hanpé (paiens) visés par un fameux canon d’Athanase de Balad,
dontil a été question au sous-point 1, qui interdisait de partager leurs repas et incitait leurs épouses chrétiennes
a faire baptiser leurs enfants. Athanase de Balad, « Lettre d’Athanase », p. 128-130.

67. Voir note 50.

68. Selon Michel le Syrien, Chronique, II, p. 453; IV, p. 433, il y avait aussi un évéque des ‘ammeé appelé
Trokos au milieu du 1°* siécle EH mais il n’en dit rien de plus.

69. Georges des Arabes, Lettres, V: p. 44 et 79.

70. Chabot, Chronicon ad 819, p. 9 (Txt), p. 13 (Trad.); Brooks, Chronicon ad 846, p. 175 (Txt), p. 232 (Trad.);
« A Syriac Chronicle of the year 846 », p. 580: «d-‘ammé», ces deux attestations relévent de strates
historiographiques probablement rédigées vers 109/728; Borrut, 2011, p. 248-249; Debié, 2015, p. 202.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 21

Il est désormais nécessaire de définir chacun des termes qui ont été agrégés quelque temps
avant I'époque marwanide pour former cette structure ternaire 2 la fin du premier siécle de

I'hégire.
2. Les Tanih et Qinnasrin

2. Quisont/Od sont les Tanab ?

Le terme Tanakoyé est transparent: c'est une syriacisation de Tanah, une tribu (qabila) &
l'origine controversée et méconnue mais intégrée i la généalogie (nasab) des Arabes A 'époque

abbasside.

2.1.1.  Des Tanab en Syrie avant I'hégire?

Irfan Shahid a consacré une partie importante du premier opus de sa série Byzantium and
the Arabs A ceux qu'il appelle les « Tanukhids»7". Il reconnait 2 juste titre que «les sources
arabes se référent A ces tribus dans des zones ou elles étaient installées au vii° siécle » et que
« se pose la question de savoir si elles étaient dans ces zones ou localités au 1v¢» 7%, Pourtant,
il consideére que, puisque I'épigraphie nabatéenne prouve l'existence de certains personnages
légendaires du nasab abbasside?, les informations traditionnelles arabes sur les Tanah sont
vraisemblables 4.

Ces derniers auraient, « sans aucun doute dirigé la Syrie durant le 1v¢ siécle comme le pre-
mier peuple de foederati» 7%, Ces auxiliaires romains auraient « émigré » depuis la Mésopotamie
sassanide pour former une confédération christianisée’® au nord du Diocése d’'Orient?”
(la Syrie-Palestine romaine). Il situe donc ce groupe en Chalcidique et Euphratésie, 13 ot ils
apparaissent dans les récits de conquétes islamiques?® et leur attribue aussi le hadir (installation,
campement) d'Arabes évoqué par al-Baladuri (m. 302/892) & proximité de Callinicon/al-Raqqa”.

Irfan Shahid s'appuie essentiellement sur une liste des «rois du Sim» d’al-Mas‘adi
(m. 345/956) pour méler un passage perdu du pére de la généalogie, Ibn al-Kalbi (m. 206/821),

71. Shahid, 1984, surtout les p. 349-460.

72. Shahid, 1984, p. 386: « The location of the other tribes is a matter of inference. The Arabic sources on
these tribes refer to them in areas in which they were settled in the seventh century; so the question arises
of whether or not they had been in those areas or locations in the fourth. »

73. En fait une seule attestation est assurée, 3 Umm al-Gimal dans le sud du Sim, voir 2.1.3.

74. Shahid, 1984, p. 373.

75. Shahid, 1984, p. 375: «Il n'y a aucun doute que les Tanukhides dirigérent la Syrie au 1v® siécle en tant
que premier groupe d’Arabes foederati au service de Byzance. »

76. Shahid, 1984, p. 371-372.

77. Shahid, 1984, p. 367-370.

78. Shahid, 1984, p. 401-407.

79. Shahid, 1984, p. 406-407. Je n'ai pas été en mesure de vérifier I'édition qu'il utilise, je pense qu'il fait
référence 4 al-Baladuri, Futab al-Buldan, p. 173 (Txt), p. 270 (Trad.): « hadir kana bawlaha al-‘arab». Il n'y
figure aucune précision concernant la tribu.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 © LES ‘AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

avec la «grande histoire » de Palmyre et Hatra®. De fait, les auteurs du 1v¢/x¢ siécle ont ten-
dance A «arabiser » ce genre de figures antiques mais Ihistoricité de telles afirmations est sujette
A caution®. Les sources abbassides font aussi état de la migration de/vers la Haute-Mésopotamie
d’'un autre collectif, parfois intégrés aux Tantah: les Iyad®2. Or les déplacements de cette tribu
constituent un motif historiographique également prégnant dans les légendes de Futahat qui
mériterait une étude propre. Il n'y a malheureusement aucune attestation textuelle certaine
de la présence de Tanth en Syrie du Nord avant son apparition dans les sources syriaques
d’époque marwanide, au sein de I'expression standardisée que nous étudions ici.

2.1.2.  Des Tanab en Irak?

La tradition arabe privilégie paradoxalement une localisation irakienne® et dépeint les
Tantah comme un ancien conglomérat (§ima“/§umma“) 3+ de petits nomades de steppe, en marge
de la cité d’al-Hira, dont ils formeraient le « tiers »®5 et serviraient dans la milice®. Al-Tabari
(m. 310/923) spécifie leur villégiature au long des rives de 'Euphrate au nord de la ville®”.

Chez les généalogistes, 4 'instar de la célébre collectivité Gassan de Syrie méridionale, elle
aussi réputée chrétienne, Tanuh ala particularité de ne pas avoir d'ancétre éponyme®. La tribu
est présentée comme une alliance (hilf) d'Tyad (venus du Tihama mekkois) de Quda‘a, de Lahm
et d'al-Azd® qui se seraient « tenus ensemble » (tanaba). Isabel Toral Niehoff compare cette
légende avec celle transmise par le juriste et traditionniste al-Zuhri (m. 124/741-742) o1 des
Qudi‘a, installés 3 Hagar dans le Bahrayn, s'associérent aux al-Azd pour former des Tanah
avant de s'établir 3 al-Hira puis d’étre déportés 3 Hatri par Sapar IT (m. 379 EC)°°.

80. Shahid, 1984, p. 373; al-Mas‘adi, Murag, III, p. 215-216 (Meynard); en fait, al-Mas‘adi parle un peu
d’émigration, mais uniquement a propos des Iyad sous Sapir, II, p. 175-176 qui fuient chez les Romains et
reviennent se méler aux Bakr/Rabi‘a aprés sa mort, il traite d’al-Hadr, par contre, au IV, p. 81-86, a propos
d’un raid de Sépﬁr et mentionne rapidement les Iyad et les Tanah. al-Ya‘qubi, Ta’rib, I, p. 234-236 liste
Tanah parmi les « mulak al-Sam ».

81. Toral-Niehoff, 2014, p. 45; Bernbeck (1996, p. 402) n’a trouvé aucune trace d’occupation pastorale ou
autre dans la vallée semi-aride du “‘Agig entre le 1v et le viI® siécle. On pourra se reporter 3 Webb, 2016,
p. 115-116, 207-209 et 215-222 A propos de 'exemple de « I'arabisation » abbasside tardive des ‘Ad et Tamid; et
p- 250-254 A propos de cette production d’antiquités arabes adossées a I'histoire classique, au 1116-1v¢/1x%-X° 5.
82. Trimingham, 1979, p. 150-153, date la migration des Iyad vers la Mésopotamie de Sipﬁr II (m. 379 EC),
se fondant sur les auteurs classiques al-Ya‘qabi, Hamza al-Isfahani et al-Tabari; il a été peu aprés repris
par Morony, 1984, p. 215-216.

83. Al-Tabari, Tarih, I, p. 612; Toral-Niehoff, 2014, p. 46.

84. Robin, 2015, p. 83-85.

85, Al-Tabari, Tarib, I, p. 822; il cite Ibn al-Kalbi; Toral-Niehoff, 2010, p. 326; 2014, p. 49.

86. Al-Tabari, Tarih, I, p. 853.

87. Al-Tabari, Tarih, I, p. 746-749, cité par Hoyland, 2009, p. 388.

88. Robin, 2015, p. 83-85; Robin démontre que Gassin pourrait correspondre, au 1v¢ siécle EC, 4 la région
de Yatrib.

89. Toral-Niehoff, 2014, p. 43-44.

90. Toral-Niehoff, 2014, p. 44-45; al-Isfahani, XIII, p. 53-54.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 23

Aucun des clans composant I'association (chrétienne ?) des “ibad citadins d'al-Hira n’est issu
de Tanuh, qui semble donc avoir un réle politique mineur aux vi¢-1/vii® siecles. Toral-Niehoff
constate aussi que les Tanah sont le plus souvent décrits comme peu hostiles aux Perses,
contrairement aux groupes Bakr et Taglib®' et Fred-Donner a supposé que leur rareté dans
les sources indique un mode de vie de « grands nomades »°2, Il faut garder a l'esprit que ces
récits sont rassemblés au 11°/vi11® siécle et nous éclairent bien plus sur la situation marwanide
et primo-abbasside que sur I'univers pré-hégirien légendaire qu'ils sont censés décrire.

En définitive, s'il est impossible de certifier ces hypotheses, il faut reconnaitre qu'il n'y a
aucune preuve d'une quelconque christianisation pré-hégirienne si on excepte leur association
4 un monastére des environs, le Dayr Hanna, dans le tardif dictionnaire géographique de
Yaqut (m. 626/1229) %,

2.13.  Tanab dans épigraphie sud-arabique

Quelques sources épigraphiques semblent confirmer une origine irakienne, Une inscrip-
tion himyarite atteste pour 300-315 qu'un ambassadeur a été envoyé auprés du roi d’al-Asd
(al-Azd) qui aurait poussé aussi loin que Ctésiphon et «le pays de Tanuh %+ » tandis qu'une se-
conde semble confirmer une localisation de « Tanth » au nord de « Mudar » et du « Yamama »%5.
Selon Christian Robin, la version Ge‘ez du Martyre d’Azqir de Nagran traduit 3 deux reprises
Hirta d-Na‘man (al-Hira) par « Tonab »°°, ce qui pourrait confirmer qu'il s'agit d'un pays et
d'une capitale homonymes®’. Enfin, I'épitaphe bilingue gréco-nabatéenne du précepteur de
Gadimat, « Roi de Tanih » retrouvée 3 Umm al-Gimil (Syrie du Sud) confirme le titre porté
par ce chef proto-arabe traditionnellement surnommé al-Abras§®. Tanih semble détenir une
position dominante dans le nord-est de la péninsule Arabique®®, mentionnée notamment chez
Ptolémée’® jusqu'a une série de défaites contre Himyar entre 445 et 525™". Cest lors de la
résurgence, au début du vi° siécle EC, du royaume d’al-Hira que la ville est réellement attestée
et que « sources externes et traditions islamiques se recoupent de nouveau »'°2,

Tanuh pourrait donc étre le nom ancien du royaume irakien (au 1ve siécle) devenu le fief au
vi° siécle de la famille nagride. Les détails apparaissent plus cohérents que ceux des supposés
foederati de Syrie du Nord. Selon Robin, au moment de la rédaction des traités de généalogie,

91. Toral-Niehoff, 2010, p. 328.

92. Donner, 1981, p. 170.

93. Toral-Niehoff, 2014, p. 48; Yaqut al-Hamawi, Mu‘¢am al-Buldan, 11, p. 507.
94. Sharaf 31, Miiller, 1974.

95. al-‘Irafa, Gajda, 2004.

96. Robin, 2010, p. 95; Hoyland, 2009, p. 377.

97. Robin, 2008, p. 190.

98. Robin, 2010, p. 95; Robin, 2008, p. 181, F.038.02: « Ceci est la stéle funéraire de Fihr, fils de Shullay,
précepteur de Gadhimat, roi de Tanikh (Tanouénoi) »; Hoyland, 2009, p. 377.
99. Robin, 2008, p. 177.

100. Ptolémée, Geographia, p. 103, V1.7.23: « Tanoueitai ».

101. Robin, 2008, p. 190.

102. Robin, 2008, p. 182.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 © LES ‘AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

« Tanah n'était plus qu'un nom dont se réclamaient des groupes dispersés » %, Au 1/ v11°® siécle,
il s'agissait peut-étre d'une référence quelque peu obsoléte pour des populations irakiennes pas
spécifiquement chrétiennes ou urbaines, mais qui portait encore sans doute une forte charge
sémantique dans les imaginaires arabes et syro-araméens™*. Dans ces conditions, comment
expliquer leur identification subite, 4 la fin du vir® siécle, en milieu syro-orthodoxe dans le
nord du Sam et en Gazira occidentale ?

2.2.  Le gund de Qinnasrin et les Tanukoye

On a vu que l'usage syro-orthodoxe de Tanakoyé suggére une localisation « occidentale »
(Syrie du nord et Gazira/Osrhoéne). C'est également dans cette région que les Taniih sont
localisés par le discours historico-juridique et géographique d’al-Baladuri dans le Kitab futib

al-buldan.

2.2.1.  Qinnasrin, al-Hadir et les Tanab

Aba ‘Ubaydab. al-Garrih (m. 18/639), principal responsable dela conquéte arabo-musulmane
de la Syrie, aurait exigé la « conversion » des habitants du Hadir Qinnasrin, une aggloméra-
tion qui « était 3 Tanah depuis qu'ils se réunirent (tanabi) au Sam et s'y installérent dans des
tentes de poils. Ils y construisirent plus tard leurs maisons »'%, L'historien abbasside rapporte
qu'une partie de la population se convertit/se soumit (aslama) sauf « les Bana Salih b. Hulwan
b. [...] Quda‘a qui restérent chrétiens (agama ‘ala al-nasraniyya) »'°°.

Il décrit également une seconde implantation « 4 proximité de la cité d’Alep » o1 « se dressait
un hadir appelé Hadir Halab dans lequel vivaient différentes tribus arabes, y compris des
Tanah». Abt ‘Ubayda «statua avec eux qu'ils paieraient la gizya »'7. Cette «installation »
n'est pas identifiée, mais Denys de Tell Mahré (m. 230/845) rapporte que «les Tanikoye [...]
campaient le long du fleuve Quwayq, qui est prés d’Alep, et s’y étaient fait une ville ; elle navait
point de murs a cause de sa grandeur et de son étendue, mais elle était treés riche par la mul-
titude de ses ressources et de ses marchands » ™.

Toujours est-il que la numismatique atteste I'existence, parmi les huit lieux de frappes de

fulits marwanides du district de Qinnasrin (§und'*®), d'un atelier monétaire du nom de « Tanih »,
et distinct de « Qinnasrin®». Donald Whitcomb a mené des sondages sur le site d'al-Hadir,
a proximité de I'antique cité de Chalcis et a postulé un modele théorique de formation d'une

103. Robin, 2008, p. 190.

104. Lire utilement Hoyland, 2009, surtout les p. 388-389 et 395.

105. Al-Baladuri, Futab al-Buldan, p. 144-145 (Txt), p. 223-224 (Trad.).

106. Al-Baladuri, Futabh al-Buldan, p. 145 (Txt), p. 223 (Ttrad.).

107. Al-Baladuri, Futab al-Buldan, p. 145 (Txt), p. 224 (Trad.). Et pas la sadaqa, qui est imposée du double
aux Bana Taglib selon les traités fiscaux abbassides.

108, Michel le Syrien, Chronique, II1, p. 31; IV, p. 497.

109. Selon Hoyland (2010, p. 84), le terme n’apparait qu'au 1x° siécle.

110, Schulze, 2010, p. 332.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 25

"3 partir d'une «installation péri-urbaine »"*. Ce campement serait ainsi deve-

ville nouvelle
nu la « capitale d'un gund » sous Yazid I*" (m. 64/683)". Marie-Odile Rousset a récemment
contesté le lien entre « fondation d'un gund » et construction d'une seconde structure urbaine™*.
Elle considére par ailleurs que si aucune fondation de misr n'est mentionnée pour la Syrie, cest
parce qu'il en existait déja a I'époque byzantine™.

Rousset décrit une prospére région agricole omeyyade et un important effort de canalisation ™.
I n’est donc pas du tout exclu que la plupart des implantations de la région de Qinnasrin, et
a fortiori les badir-s associés 4 Chalcis et Alep, découlent en fait d'investissements agricoles
omeyyades. Les fouilles du site moderne d’al-Hadir montrent quaprés une premiere phase
quasiment muette (quelques monnaies) au 1"/ v11® siécle, émerge A I'époque marwanide ce
qui ressemble 4 la résidence d'un gros exploitant foncier, une villa, avec citerne et canaux’.
La densification du site n'interviendrait finalement qu’au tournant des 116/ virr®-111¢/1x°© siécles.

L'historien d’Alep, Ibn al-‘Adim (m. 660/1262) semble confirmer cette évolution lorsqu'il
décritla « seconde Qinnasrin/Qinnasrin II », c'est-a-dire, selon lui, le Hiyar des Bani al-Qa‘qa‘
(un site clairement distinct du Hadir Qinnasrin) "8, Il aurait en effet été alloué par ‘Abd al-Malik
3 un puissant seigneur (Sarif) de Hanasir, al-Qa‘qa“ b. Hulayd al-‘Absi qui était aussi son
beau-frére et 'oncle d'al-Walid I, Al-Ya‘qabi (m. v. 287/900) rapporte de son coté que la
veuve d'un des fils de ‘Abd al-Malik, divorcée d'al-FHaggag b. Yasuf, vivait dans une résidence
aristocratique T2’y dans le hadir de Qinnasrin (99/717)

Le site pose cependant un probléme de taille: il ne porte aucun vestige datable des

120
.

ve et vi©siécles EC. Ainsi, selon Rousset, «si al-Hadir était le hadir historique de Chalcis,
il devrait y avoir des niveaux archéologiques depuis le 1v° siécle;; or ce n'est pas le cas: les niveaux
archéologiques 2 al-Hadir ne sont pas antérieurs au milieu du vir° si¢cle »™. Elle en conclut
qu'il ne s'agit pas de I'implantation tanoukhite antique™?. Afin de combler ce paradoxe, elle
suggere que le véritable Hadir Qinnasrin/Ta'y™?3, serait en fait le site de Tall Zaytan, au nord

111. Whitcomb, 1998, p. 12, 28; 1999, p. 203-209.

112, Whitcomb, 2009, p. 242.

113, Whitcomb, 1999, p. 207; 1998, p. 9, 14.

114. Rousset, 2012, p. 11, 17.

115. Haldon, 1995, p. 414-418; Rousset, p. 14.

116. Rousset, 2012, p. 17, (123/1000 sites occupés).

117. Rousset, 2012, p. 70.

118. Ibn al-‘Adim, Bugyat, I, p. 70, 72, il cite al-Ya‘qabi; selon Rousset, 2012, p. 13, n. 14, il s'agirait
d’al-Andarin.

119. Al-Baladuri, Futab al-Buldan, p. 146 (Txt), p. 225-226 (Trad.); Ibn al-‘Adim, Bugyat, I, p. 125. Ce dernier
introduit toutefois son propos en décrivant une « installation » tribale de « Bani al-Qa‘qa‘». Sur cette figure
et sa descendance 4 Qinnasrin, consulter Crone, 1980, p. 105-106.

120. Al-Ya‘qabi, Tarib, II, p. 329. Ibn al-‘Adim rapporte un cas similaire pour la famille abbasside
en 103/721-722.

121. Rousset, 2012, p. 16.

122. Rousset, 2012, p. 69.

123. Qu'elle fusionne comme Ibn al-‘Adim, Bugyat, I, p.137; alors qu’ils sont bien distincts chez al-Baladuri.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26 © LES “AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »..,

de Chalcis, en bordure du Quwayq™#. Ce dernier dispose également de matériau post-hégirien
et a pu étre densément occupé a 'époque marwanide. Le camp aurait ensuite été déplacé vers
le nouveau site d'al-Hadir, peut-étre au moment de la IV* fitna (196-204/812-820).

Peut-on envisager, en suivant les conclusions des fouilles, que le campement des Tanah n'a
simplement jamais existé avant 'hégire, qu'il s'est développé en marge de I'exploitation agricole
omeyyade pour culminer en une ville nouvelle a 'époque primo-abbasside ?

2.2.2.  Qinnasrin, Qennesré et la circulation syro-arabe au sujet des Tanab

Quoi qu'il en soit, les Tantuh/Taniakoyé sont trés présents dans cette région qui devient
une province de Qinnasrin autonome au cours de la II° fitna (60-72/680-692). Ils constituent
aussi un motif littéraire récurrent des historiens abbassides syro-occidentaux et arabes sur la
conquéte de cette région (désormais) frontaliére de I'empire Romain.

Selon al-Sarahsi (m. 286/899) cité par Ibn al-‘Adim, la ville méme de Chalcis, la « premiére »
Qinnasrin, appartenait en 71/691 4 un certain al-Fusays al-Tanahi™* tandis que le Hiyar
des Bani al-Qa“qa“ et Ma‘rrat al-Nu‘man étaient habités de Tanah™®. Quant A al-Baladuri
et Denys de Tell-Mahrg, ils affirment tous deux que les Tanah du hadir d'Alep migrérent
«a Qinnasrin/Qennesrin » 7, Ces toponymes peuvent également étre rapprochés au monastére
de Qennesré/in"® (« Le nid d'aigle »™°), probablement situé en surplomb de I'Euphrate en
face de Girbis (Gariblus) 130 du coté de la Gazira. Durant la premiére moitié du 1** siecle de
I'hégire, ce couvent abrita un des péres intellectuels de I'église syro-orthodoxe, Sévere Sebokt
(m. 47/667)"". Un réseau lettré s’y est développé avec Athanase de Balad et Jacques d'Edesse's?
qui ont fréquenté Nonnos, évéque des ‘ammé en 64/684, et Georges, lui-méme évéque

124. Ibn al-‘Adim, Bugyat, I, p. 137.

125. Rousset, 2012, p. 15; Ibn al-‘Adim, Bugyat, I, p. 74, 137.

126. Ibn al-‘Adim, Bugyat, I, p. 125, 128.

127. Al-Baladuri, Futiab al-Buldan, p.146 (Txt), p.225 (Trad.); Michel le Syrien, Chronique, III,
p.31; IV, p. 497.

128. Il est généralement admis une distinction entre Qennesré (état emphatique) qui serait spécifique au
monastére et Qennesrin (état absolu) qui correspondrait exclusivement au gund et/ou a la cité de Chalcis.
Cependant, une rapide recension des attestations du couvent dans la chronique de Michel le Syrien laisse
apparaitre que chaque forme est employée aussi réguliérement que l'autre (environ 10 fois chacune).

129. Debié, 2010, p. 125, n. 12 indique cette étymologie; elle fonctionne en syriaque comme en arabe (et désigne
méme Berchtensgaden en hébreu moderne!) Elle a été proposée par les sources arabes d'Ibn al-‘Adim,
Bugyat, I, p. 69-70.

130. Yaqutal-Hamawi, Mu‘gam al-Buldan, II (Dar Sadir), p. 529; (Brockhaus), II, p. 688-689; des fouilles
ont été entreprises au lieu-dit Naqita/Baliina, en bordure du plateau calcaire (36.82 N/38.04 E), qui ont
révélé des canalisations, des cellules et une salle commune & mosaique : al-Dabti, 2007, p. 95; voir Brock et al.,
2011, P. 345-346.

131. Michel le Syrien, Chronique, 11, p. 443; IV, p. 422; Chabot, Chronique de Denys de Tell-Mahré, p. 8 (Txt),
p. 8 (Trad.).

132. Sur le réseau de Qennesré, lire avec profit l'article de Tannous, 2013, surtout p. 94-95, 100-101.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 27

des Tanakoye, Tuoyé et “Aquloye, etc', I existe donc un lien syro-occidental, monastique,
ecclésiastique et en tout cas fondamentalement chrétien entre la province de Qinnasrin, les
Tanah et I'évéché en question.

Les sources d'al-Baladuri et de Denys de Tell-Mahré se recoupent aussi largement au sujet
des légendes de la conquéte (futabat). Le premier rapporte que des membres de cette tribu —
coalisée avec des Tyad et des Gassan, présentés comme musta‘riba’3* — affrontérent, en renfort
de I'armée romaine, un officier d'Aba ‘Ubayda, Maysara b. Masriuq al-‘Absi'®, alors qu'ils
« essayaient de suivre Héraclius » au niveau des cols du Taurus ™, Certains informateurs abbas-
sides semblent au contraire attribuer ce haut fait 3 ‘Amr/“‘Umayr b. Sa‘d al-Ansari, dont le role
au contact des Tanakoye, ‘Aqaloyé et T oyé dans les sources de Michel et de 1234 a été évoqué.
Celui-ci est aussi connecté 3 une affaire ott le Gafnide Gabala b. al- Ayham exige de rester dans le
Ard al-Ram, avant que ‘Umayr ne s'empare de Himar en Anatolie’’. Il est surprenant de consta-
ter que Denys note la venue d'un Arabe chrétien (n65 men Tayyoyé Kristyoné) 3 Antioche pour
apporter la nouvelle de la défaite du Yarmuk tandis que le mystérieux al-Azdi al-Basti (m. fin
1 sicle AH) précise qu'il était de Taniih ', De leur c6té, Aba ‘Utmin (Yazid al-Gassani'™ ?)
et Giriya, les informateurs de Sayf b. ‘Umar, recopié par al-Tabari, rapportent que des « gens
qui vivaient autour de Qinnasrin » se sont plaints 2 Halid b. al-Walid d’avoir été recrutés de
force par les Romains mais qui, parce qu'Arabes, n'avaient jamais voulu le combattre'#°,

On constate que les légendes de conquétes, a fortiori lorsqu'elles concernent des « tribus »
chrétiennes et la zone de Qinnasrin, reconstituent des groupes de Tanth et leur assignent
un rdle comme allié des Romains, des Arabes, ou d'un subtil arrangement entre les deux.
Elles semblent également le produit d'une circulation interculturelle complexe qui mériterait
d’étre décortiquée.

3. Des Irakiens 4 Qinnasrin ?

On ne peut pas tout 2 fait exclure I'hypothése d'un peuplement de Tanah en Syrie depuis
le Bas-Empire. Néanmoins, 'absence de traces archéologiques et épigraphiques permet de
s'inscrire dans un autre postulat: une origine irakienne. Or ces derniers sont attestés dans les
légendes de conquétes, les sources syriaques marwanides et les épisodes abbassides comme des
composantes essentielles de Qinnasrin. Cependant, ils ne sont pas les seuls ‘ammé « d'Occident
et de Gazira » 4 se référer au Sawad: Cest aussi le cas des T Gyé et des “Aqaloye.

133. Tannous, 2009, p. 674 ; Debié, 2015, p. 196.

134. Bien que ce qualificatif fit attribué au 111°/1x° siécle aux seuls Nizar (nord-Arabes).

135. Il pourrait s’agir d'un contribule d’al-Qa‘qa’, tous deux issus de la fédération Gatafin, de Mudar, selon
Ibn al-‘Adim, Bugyat, I, p. 69-70, il serait un Qaysi, et c’est lui qui aurait nommé Qinnasrin le « nid d’aigle ».
136, Al-Baladuri, Futab al-Buldan, p. 164 (Txt), p. 254 (Trad.).

137. Al-Baladuri, Futabh al-Buldan, p. 136-137 (Txt), p. 209-210 (Trad.).

138. Chabot, Chronicon ad 1234, p. 251 (Txt), p. 196 (Trad.); Shoshan, 2016, p. 101.

139. Shoshan, 2016, p. 95, n. 9o.

140. Al-Tabari, Tarib, I, p. 2393.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 © LES “AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

3.1, ‘Aqulaye et ahl al-‘iraq

311, ‘Aqala

« “Aqula » est généralement considéré comme l'équivalent syriaque d'al-Kafa, le misr
islamique par excellence. Or, c'est encore sous le nom de Hirto (al-Hira), l'ancienne cité arabe
pré-islamique, que 'auteur de la chronique syro-occidentale « maronite » (achevée vers 43/664)
désigne la capitale de “Ali b. Abi Talib™. “Aqala n’est en fait employé pour la premiére fois,
4 ma connaissance, i trois reprises, que par le ou les auteurs anonymes de la Chronique du
Huzistan'#*, un texte syro-oriental du 1" siécle de 'hégire’?. Ce récit comprend plusieurs
strates distinctes'#.

Les premiéres pages consistent en un agencement civil et ecclésiastique de la fin du vi° siécle
apr. J.-C. jusqu'a la victoire d' Héraclius (m. 20/641) contre Hosrd II (m. 6/628) et 'avénement
du catholicos I86°-Yahb II (7/629-24/645) 4. Ce long passage ne comporte aucune mention
de “Aqala. La seconde strate est une continuation complexe des années 660 ot sont résumés
les catholicossats d'1§6-Yahb II et de son successeur Emmeh (m. 28/649), avec la conquéte
«ismaélienne » comme toile de fond politique'#®. Clest ici quapparait ‘Aqald comme la cité
ol sont transportées les portes royales de Ctésiphon'#, événement qui fait écho 4 un passage
rapporté par Sayf b. ‘Umar (m. 180/796)"®. “‘Aqala Mdi(n)ta est aussi le centre politique en
mesure de réprimer une révolte messianique juive 3 Pallagta (al-Fallaga) 49, La troisiéme strate,
bien informée du détail des futiah et de la géographie sacrée des Tayyayé comporte le récit de
la conquéte arabe du Huzistan et incorpore un résumé de la fondation de “Aqala Mdi(n)ta
par Sa‘d b. Abi Waqqas'*° et pourrait dater de la seconde moitié du 1** siécle.

141. Brooks (éd.), Chabot (trad.), « Chronicum Maroniticum», p. 69-70 (Txt), p. 54 (Trad.), p. 30
(Trad. Angl.).

142. Guidi, « Chronicon anonymum », p. 15-39 (Txt), p. 13-32 (Trad.); Jullien (trad. Fr.), « La Chronique
du Huzistan », p. 162-184.

143. Wood, 2013, p. 230-231; Debié, 2015, p. 105-106 : il figure dans le dernier tome du « manuscrit d’Alqos$ »
(v¢/x1°), apparemment compilé au 111°/1x° siécle.

144. Wood, 2013, p. 183 ; Penn, 2015, p. 29-30; Debié, 2015, p. 611-612 décrivent tous deux strates. Je propose
ici de découper la seconde en deux sous-groupes.

145. Guidi, « Chronicon anonymum », p. 29 (Txt), p. 25 (Trad.).

146. Guidi, « Chronicon anonymum », p. 34-35 (Txt), p. 28-29 (Trad.). Ce passage comprend également
une référence a la conquéte de I'Afriqyd, peut-étre simplement le sac de Sbeitla.

147. Guidi, « Chronicon anonymum », p. 31 (Txt), p. 26 (Trad.): « I§56°-Yahb était alors Catholique, voyant
Mahozeé (Ctésiphon) dévastée par les Tayyayé, ses portes arrachées 3 ‘Aqula, et qu'ils attendaient qu'ils y
soient tourmentés par la faim, il alla résider dans le Bét Garmay dans la cité de Karka ».

148. Al-Tabari, Tarib, I, p. 2497.

149. Guidi, « Chronicon anonymum », p. 33 (Txt), p. 28 (Trad.). C’est-a-dire la cité talmudique de Pumbedita,
a proximité d’al-Anbar, I'ancienne Péroz-Sabir.

150. Guidi, « Chronicon anonymum », p. 36 (Txt), p. 30 (Trad.).

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 29

Le toponyme ‘Aqila est clairement distinct de Hirta (al-Hira), 'ancienne capitale du
royaume nasride, mentionnée 2 neuf reprises dans la chronique™". Le rédacteur de la dernieére
strate de la Chronique du Huzistan connait le terme d’al-Kafa qui ne coincide pas non-plus
avec ‘Aqula et pose probléme a l'auteur.

Celui-ci propose I'étymologie araméenne des « Kpifwatd (méandres) de 'Euphrate »2,
De maniére surprenante, I'idée de courbure du fleuve est également présente dans les abbar
(informations historiques) relatés par Sayf b. ‘Umar (m. 180/796). Il situe en effet la bataille
du pont, généralement admise pour avoir eu lieu prés de Kuafa, 4 «al-Marwara, ot se trouvent
la tour et le méandre (al-“aqul) sur le fleuve »'%3, Ici ce serait le schéme syriaque (pa‘al-) d'une
racine “ Q L'* qui aurait signifié « méandre » en arabe'. Par ailleurs, I'historien irakien met
également en valeur les excellents « terrains de paturage qui sont entre 'Euphrate et la région
A construire d'al-Kafa, le long du méandre (‘Aqal) »'5¢, Ceci indique que ces deux termes
différents, dans deux langues différentes participent pourtant d'un méme champ sémantique
renvoyant 2 la sinuosité fluviale. Cette coincidence mériterait de plus amples recherches.

Si “‘Aqala était un toponyme pré-hégirien, il ne semble pas avoir été jamais utilisé dans les
sources qui nous sont parvenues. 1l était en revanche connu et compris, 4 la fin du 1" siécle,
comme I'équivalent de Kafa. Il semble par ailleurs désigner, au-deld du misr proprement dit,
I'ensemble du Sawad de cette ville, sa zone agricole avoisinante. Le terme apparait en outre
dans la Vie de Marata (m. 28/649), qui date selon toute vraisemblance du 1°/vir® siécle et
raconte ['histoire du premier métropolite syro-orthodoxe de Takrit'”. Dans la description
géographique du monastére Saint-Serge que fonde le saint au milieu de la Gzirts (Gazira)s®,
‘Aqala est une destination de voyage importante pour « ceux qui traversent le désert »™*® depuis
Takrit; lesquels vont aussi généralement vers les « castra (qastris) qui sont au milieu de

151. Guidi, « Chronicon anonymum », p. 17, 31, 32, 34, 37-38 (Txt), p. 16, 26-28, 32 (Trad.) (Hirta Mdi(n)ta);
p. 17,29 (Txt), p. 16, 25 (Trad.) (Hirta d-Tayyayé); p. 17, 32 (Txt), p. 16, 27 (Trad.) (Hirta). Rien ne permet
d’expliquer pourquoi les syriancophones du 1°*/vir® siécle préférent appeler la nouvelle cité bitie par les
Arabes du nom de “‘Agula.

152. Guidi, « Chronicon anonymum», p. 36 (Txt), p. 30 (Trad.); Jullien (trad. Fr.), « La Chronique du
Hauazistan », p. 182.

153. Al-Tabari, Tarib, I, p. 2175; des éclaireurs y trouvent trois monastéres chrétiens, ce qui a conduit
Morony, 1984, p. 239, 4 supposer que le site était connu comme un centre monastique, pourtant, le seul
Dayr al—quZl attesté se situe prés d’al-Mada’in, voir al-Tabari, Tarib, III, p. 1002, 1011, Année 201/815-816;
Yaqut al-Hamawi, Mu‘gam al-Buldan, 11, p. 520-521.

154. Il faudrait peut-étre envisager une vocalisation en ‘Aqald‘

155. Sayf aussi s'est interrogé sur l'origine du toponyme: « Al-Kafa était de gravillons mélés de sable
rouge [...], un type de terre appelé Kifa », al-Tabari, Tarih, I, p. 2483.

156, Al-Tabari, Tarih, I, p. 2504.

157. Nau, « Histoire de Mariita», p. 52-96; 'auteur serait Denha, le successeur (immédiat?) du saint
(m. 29/659?), c’est ce que comprend en tout cas Bar Hebraeus, Ecclesiasticum, I1I, col. 129-132.

158. Francois Nau a rectifié Gzarto, méme sirien ne permet de certifier qu'il s’agissait bien de 'orthographe
du mot avant que le texte ne soit recopié en 324/935-936; je garde donc I'orthographe du manuscrit.

159. Nau, « Histoire de Maruta », p. 86.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 " LES “AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

I'Euphrate »'* (‘Ana, Hit, al-Falldja, al-Anbar...). Akald (en pahlavi) constitue également un

centre provincial de frappe de certaines drachmes zubayrides, parmi les premiéres 3 mentionner

161

la sahada, en 70/689-690'". Plus tard, lorsque vers 87/705-706, le métropolite Denha II de

Takrit (m. 106/724) est déposé par le patriarche Julien IT (m. 89/708), il est remplacé par un

162

certain Bacchus, « évéque de ‘Agala»'**, dont le si¢ge et le ressort sont inconnus par ailleurs.

Est-il possible que ce diocése et le toponyme de ‘Aqila aient pu correspondre avec la

province ecclésiastique du Bét Aramayé syro-oriental, ITrak hors Basra et Maysan'®

, comme
Qinnasrin désignait 'ensemble de I'espace Nord-Syrien ? Il semble que les auteurs syriaques

associaient en tout cas les (Aqaldyé aux Irakiens.

3.2.2.  ‘Aqulaye

La forme déclinée “Aqalayé est logiquement postérieure au toponyme et est attestée 3 partir
delaII® fitna, 4 trois reprises dans la chronique de Jean b. Penkayé (v. 68/688)'%+. Les “‘Aqalaye
y sont soit une partie, soit une métonymie du groupe plus large des « orientaux » (madnhaye)
qui équivalent aux ahl al-Iraq et au parti ‘alide koufien d'al-Muhtar b. Abi ‘Ubayd (m. 67/686)
et de son allié Ibrihim b. al-Astar. Ils affrontent les « occidentaux » (Ma‘rbaye), les Abl al-Sam
des sources arabes, qui suivent le sufyanide ‘Abd al-Rahman b. Ziyad'®. Jean se focalise sur
les causes locales d'un conflit qu'il percoit comme une dispute pour le contrdle de Nisibe.
Chagque parti utilise l'argument historique: les « Occidentaux » (ahl al-Sam) revendiquent la
cité comme sujette de 'empire romain (Saltana-(h)i d-R(h)amayé), tandis que les Irakiens
consideérent qu'elle reléve de I'empire Perse (3altana-(h)i d-Pursaye)'®°. Cette source confirme
la théorie de Patricia Crone: les formations politiques omeyyades commencent sur des bases
« régionalistes » avant de passer progressivement A des factions tribales intra- et interrégionales'’.

Deux générations plus tard, l'anonyme de Zuqnin mentionne encore les “Aqiloyé comme un
peuple distinct des Tayyayé au méme titre que les Perses et les Turcs®®, Quant 3 Michel le Syrien,
reprenant peut-étre un souci pédagogique de sa source Denys de Tell-Mahre (m. 230/845),

160. Nau, « Histoire de Mariita », p. 87. Comprendre probablement: 'Euphrate Moyen, méme si ‘Ana est
bel et bien une ile.

161. Ilisch, 2007, le modeéle de drachme de ‘Aqiila semble avoir été exporté 3 Damas, Hims et sans doute
dans le gund de Qinnasrin et 3 Harrin lors de la conquéte marwanide. A la méme époque, les localités de
frappes sont parfois des villes, parfois des provinces comme le Kirman ou le Sigistan. ‘Aqala est encore
mentionnée en 73-75/692-695 sous le gouvernorat de Bisr b. Marwan.

162. Bar Hebraeus, Ecclesiasticum, 111, 147; cité par Fiey, 1968, p. 208; 1974, p. 369.

163. A l'exception de Basra et Maysan qui sont généralement plus connectés avec le Huzistan.

164. Bar Penkayé, Chronique, p. 156-157 (Txt), p. 184-185 (Trad.) (‘Abd al-Rahman). Lire a ce sujet
I'introduction et la traduction de Brock, 1987, p. 51-75.

165. Bar Penkayé, Chronique, p. 155 (Txt), p. 183 (Trad.).

166. Bar Penkayé, Chronique, p. 156 (Txt), p. 184 (Trad.). Pour trancher le débat, Nisibe était romaine
jusqu'aux victoires de Sapir et 4 la cession de 364 avant de devenir un poste avancé sassanide jusqu’en 628.
167. Crone, 1994b, p. 42-43.

168. Chabot, Chronique de Denys de Tell-Mabré, p. 85 (Txt), p. 72 (Trad.).

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 31

il explique a ses lecteurs que les “‘Aq#loyé du milieu du vir® siécle correspondent aux Bagdadaoye
de son temps (111°/1x° siecle) ', Ceci tend 4 confirmer une association, au moins a 'époque
abbasside, entre Irakiens au sens large, Koufiens et Aqouliens.

3.2.  Lemystére des Tu‘oye

Le terme « T4 6yé » est sans doute le plus obscur puisqu'il ne rappelle aucun lieu ni nasab
arabe, sa seule occurrence réputée le relie 2 I'Trak.

3.2.12.  Les Ta‘aye d’Irak aux ve-vi© siécles

En 484 EC, des Tu‘ayé « serviteurs » (‘abdé) des Perses commettent des razzias et pillages
«méme dans la terre des Romains». C'est Bar Sawma, métropolite de Nisibe (m. 491 EC),
principale autorité de I'Eglise de Perse en Haute-Mésopotamie et hostile au concile d Ephése,
qui rapporte l'affaire 4 son supérieur le Catholicos Acacius (m. 497 EC).

Dans sa lettre, les Ta‘ayé sont distincts des Tayyayé, dont certains sont «vassaux »
(m3a‘bdin) des Romains, et ont pillé 'Adiabéne en retour. D'autres, comme le « roi des Tayyayé »
(possiblement al-Aswad b. al-Mundir de Hira, m. 497 EC) sont clairement des vassaux des
Perses. Il est convié 4 la conférence avec les généraux romains pour délimiter la frontiére et
négocier les restitutions aux cdtés du Marzban (Dux) du Bét Aramayé (Irak). Cela suppose
que les Ta‘ayé sont liés d'une maniére ou d'une autre A ces deux autorités'7°, Bar Sawma
explique 4 son supérieur que pendant la réunion au sommet, « 400 cavaliers» de ces mémes
T4 Gyé organisent une nouvelle expédition « contre les villages inférieurs » du territoire romain
(peut-étre 'Euphrate moyen, vers Circessium/Habiiri), ce qui provoque la rupture des négo-
ciations, et l'ire des exécutifs militaires des deux empires contre I’Egh'se de Nisibe”",

Le métropolite ne dit jamais que tous les T%‘Gyé vivent en zone sassanide, ni qu'ils sont

— ou ne sont pas — des Tayyayé (au sens large), comme cela a souvent interprété. Nous savons
simplement qu'ils font partie des « populations méridionales » (Sarbata taymnayata) qui ont fui
la sécheresse pour migrer et « dévaster les villages de la plaine et de la montagne »'72. Ils ne sont
pas non plus décrits comme indigénes de la Haute-Mésopotamie et il convient d’exclure tout
sens tribal strict. Il s'agit probablement d'une expression ancienne, peu ou prou associée au
monde irakien, comme Tanah et ‘Aq#ld, et qui s'est ainsi faite une place dans le regroupement

seudo-tribal des ‘amme.
p

169. Michel le Syrien, Chronique, I, p. 445; IV, p. 429; cité par Tannous, 2009, p. 710; Nau, 1933, p. 106.
170. Chabot, Synodicon Orientale, p. 526-527 (Txt), p. 532-534 (Seconde lettre).

171. Chabot, Synodicon Orientale, p. 527 (Txt), p. 533 (Trad.).

172. Chabot, Synodicon Orientale, p. 526 (Txt), p. 532 (Trad.).

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 ° LES ‘AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

3.2.2  Des Tayyaa aux Tu‘oye?

Henri Lammens'”3, Francois Nau'7# et John S. Trimingham'7% étaient convaincus d'une
correspondance avec la « tribu» des Tayy tandis qu'Irfan Shahid a préféré y voir une variante
orthographique pour le terme générique des Tayyaye'’®. De son cdté, Michael Morony avance
I'hypothése intéressante d'un « terme générique », mais y «englobe les Bakr, Igl, Namir et

Taglib » sans avancer de preuve'””. Plus récemment Chase Robinson a privilégié a son tour

l'idée d'un concept para-tribal'7%.

Jan Rets6 a proposé de rechercher l'origine de T ayé dans les parties amoraiques du
Talmud de Babylone (111°-v¢ s. EC). Les Tayya‘a sont des groupes ou individus armés, éleveurs
de chévres et montant 4 chameau, qui entrent en interaction cultuelle avec les juifs d'Irak'?.
La racine araméenne T W “ inclurait le champ sémantique de l'errance et du vagabondage.
Ce serait donc un terme générique forgé dans I'Irak, a la méme époque que Sarakénos en grec
et Tayyaya en syriaque, pour désigner une population de commergants et de nomades. Cette
hypothése séduisante donne ainsi beaucoup plus de sens A 'événement relaté par Bar Sawma.

3.23.  Un prétre Tu‘yo au début du vii© siécle
Le terme apparait une seconde et derniére fois au début du viri® siecle apr. J.-C. comme
qualificatif ethnique et/ou régional d'un certain « Daniel, prétre (Qasiso) [le] Ta‘oyo»™°.

Ce clerc avait au préalable posé une question a un Stylite appelé Jean de Litarba (m. 119/737),

dont le responsum a été préservé™. On connait mal cet auteur 2 part qu'il a aussi rédigé une

182

chronique consultée par Michel le Syrien'®. Il est en général assimilé 2 Jean le Stylite de

Mar Zara, disciple de Jacques d’Edesse et un de ses principaux correspondants'®,

Cette lettre fut copiée 2 'époque primo-abbasside ®# au monastére de Skéte (Dayr Suryani)
en Egypte, au méme endroit ol sera reproduite la Vie d’Abidemmeh. Le manuscrit Add 12 154
est consacré A une défense du monophysisme™s et 3 de nombreux extraits des Péres de
I'Eglise illustrant le point de vue syro-miaphysite. Le copiste y intégra le fameux discours de

173. Lammens, 1919, p. 102.

174. Nau, « Un colloque du Patiarche Jean avec 'Emir des Agaréens », p. 261; 1933, p. 106-107: « Ces lignages
se seraient fondus “dans la masse des musulmans” ».

175. Trimingham, 1979, p. 225. Sa démarche générale consiste 4 produire une description compléte a partir
des conclusions de ses prédécesseurs.

176. Shahid, 1984, p. 421, n. 17; 1989, p. 117.

177. Morony, 1984, p. 374. Ceci a été repris par Fisher, Wood, 2015, p. 355.

178. Robinson, 1996, p. 433-434; il suggére aussi une équivalence des ‘Aqalayé aux ‘Ibad d’al-Hira ce qui
est loin d’étre prouvé.

179. Retsd, 2003, p. 520-521.

180. Wright, 1871, I1, p. 988; Debié, 2015, p. 199-200.

181. Jack Tannous prépare actuellement son édition.

182. Michel le Syrien, Chronique, 11, p. 357-358, 500; IV, p. 377-378, 461.

183. Suermann, 2010; Brock et al., 2011, p. 445-446.

184. vIirt-1x€ siécle apr. J.-C. selon les critéres paléographiques de Wright, 1871, II, p. 976.

185. Wright, 1871, II, p. 976-979, fol. 1-28.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 33

Jacques d’Edesse sur les transgresseurs et sur le christianisme présenté comme la plus ancienne
religion®, Ensuite furent couchés un traité théologique de Georges lui-méme™ et des exemples
de I'Ancien Testament «contre les Juifs et incroyants », similaires 4 ceux du manuscrit du
colloque™:, Finalement, la collection la plus exhaustive des lettres de Georges y fut jointe™?.
La tonalité est ici particuliérement marquée par la controverse contre les Juifs, et ignore
apparemment les problématiques muhammadiennes. Elle s'inscrit toutefois dans un contexte
apologétique particulier que I'on retrouve dans une controverse mettant aux prises le méme
Stylite avec un contradicteur judaisant non-défini mais dont I'éditeur fait un « musulman »*°.

Le responsum traite ainsi de 'accomplissement de la prophétie du patriarche Jacob sur la
fin de l'autorité politique de Juda a travers I'avénement du Christ™", Il cite différents traités

92, un discours sur le méme sujet du maitre historique de

de peres de I'Eglise contre les Juifs
l'école, « Sévere Seboke de Qennesrin », une lettre de Jacques d’Edesse. Finalement, il men-
tionne un responsum de Georges des Tribus, décédé peut-étre peu de temps auparavant, avec
qui Jean Mar Zara correspondait et qui partageait son origine qennesrienne. Il y est présenté
comme «notre pére/abbé [...] et votre évéque »'%3,

Il est donc envisageable que Jean de Litarba était au courant de I'affectation spécifique de
Georges des Tribus auprés des T4 6yé. La communauté de Daniel était peut-étre tiraillée
par les questions de prophétie biblique, entre judaisme et christianisme, dans un contexte

apocalyptique prolifique™+,

33.  Muawiya et le transfert des Tanab Irakiens?

On a vu au point 1 d'une part que les plus anciennes attestations datables des Tanakoye,
‘Aqaloyé et Ta‘Gyé sont postérieures A la mort du principal dirigeant du Sim de la premiére
moitié du 1" siécle hégirien, Mu‘awiya b. Abi Sufyan (m. 60/680) et que d'autre part les
Tanah/Tanukoye, sont étroitement liés & Qinnasrin. En outre, certaines informations s'ac-
cordent 4 attacher ce super-phylarque d'un nouveau genre™* i la formation du gund de Homs,
puis 4 celui de Qinnasrin.

Chez Denys de Tell Mahre, Mu‘awiya ravage la cité d'Euchaita dans le « pays des Romains »
grice A la méprise des habitants qui « pensaient qu'il s'agissait d’Arabes chrétiens [...] de

186. Wright, 1871, II, p. 984, fol. 164-184.

187. Wright, 1871, II, p. 985, fol. 184-191.

188. Wright, 1871, II, p. 986.

189. Wright, 1871, II, p. 986-988, fol. 201-289.

190. Suermann, 1988-1989, p. 198.

191. Wright, 1871, II, p. 988, fol. 291-294. Je suis reconnaissant  Jack Tannous pour m’avoir communiqué
son édition et sa traduction de travail.

192. Wright, 1871, II, p. 988, fol. 291.

193. Wright, 1871, II, p. 988-989, fol. 293: « Mor(i) Géorgi Abé dilan [...] w-Episqopo dilkin ».
194. Robinson, 2000, p. 48-50; lire 4 ce sujet Bashear, 1991; Reinink, 1992.

195. Humphreys, 2006, p. 93, parle de « tribal sheikh ».

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 " LES ‘AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

ceux qui sont alliés™° avec les Romains » "7, Il est difficile de ne pas penser au rdle des Tanuh
dans les légendes de conquétes envisagées plus haut. Il existe également des notices arabes
qui tendent 4 rapprocher les Tanah du premier calife dynastique de I'Islam. Ainsi I'historien
Ibn A‘tam al-Kafi (111°/1x¢ siécle ?), rapporte une longue anecdote dans laquelle un de ses
officiers tanibi se rend en Gazira pour recruter des troupes et parvient 4 rallier une tribu, elle
aussi réputée chrétienne, les Bana Taglib™®, Al-Mas‘adi (m. 345/956) le confirme en disant:
«Mu‘awiya opposa aux ‘Alides les Bana Tanih, les Bana Bahra® et d'autres tribus du Sam 9. »

Au début de I'époque marwanide, la Gazira occidentale dépend encore probablement
de la Syrie du Nord comme peut I'induire la localisation des ‘ammé et de leur évéché dans
la correspondance de 63-64/683-684. Il n'y a donc rien d’'étonnant a ce que des groupes de
Qinnasrin interviennent au-dela de I'Euphrate.

Un habar de Sayfb. ‘Umar (m. v. 175/791), sur la formation de Qinnastin a été identifié par

200

Khalil Athamina dans son étude sur les Mubdajiran>°°, plus tard repris par Patricia Crone®*':

C'était juste un district rural de Hims jusqu'a ce que Mu‘awiya en fit un misr et un §und pour ceux
qui avaient fui al-Kafa et al-Basra A cette époque et il prit pour eux, comme leur portion pour la

conquéte de 'Traq, de I'Azerbaijan, de Mossoul, et d'al-Bab, et les réunit tous ensemble.

Sayf tente d’expliquer cette information en soutenant que ' Azerbayjan, la Gazira et Mossoul
dépendaient d'une conquéte koufienne*°*, Mu‘awiya s'appuie  la fois sur les nomades locaux
des Kalb/Quda‘a, les immigrants sud-arabiques citadins, comme les Kinda dans la ville forte
de Homs, et les Tanah. Par la suite, ces derniers se seraient détachés dans leur propre gund

ginnasro-gazirien sous son fils Yazid 122, Il ajoute®*:

196. Ngifin: participe passif.

197. Chabot, Chronicon ad 1234, p. 259 (Txt), p. 202-203 (Trad.). Michel n’a semble-t-il pas cru bon reprendre
ces deux détails. Michel le Syrien, Chronique, 11, p. 431; IV, p. 423 pour la notice sur Euchaita. Cette cité du
nord de I'’Anatolie est liée au culte du martyr militaire Théodore et selon les Miracles de Théodore de Tirén,
rédigée 4 la fin du 11°/v11r°, elle aurait été sauvée de I'abandon au milieu du siécle; lire a ce sujet Haldon,
1990, p. 94-95, 109.

198. Ibn A‘tam, al-Futah, IV, p. 224-226.

199. Al-Mas‘adi, Murag, IV, p. 352 et 365. Les Bahra> aussi sont réputés chrétiens. Les Taglib ne sont
d’ailleurs pas absent de Qinnasrin dans 'historiographie abbasside. Ainsi, le dictionnaire des transmetteurs
d’al-Mizzi (vinie/x1ve s.), Tahdib, XXIV, p. 5-6, rapporte la présence d’'un important personnage, un certain
Qays b. Bisr, b. Qays al-Taglibi, habitant du Hadir Qinnasrin, qui apparait lié aux al-Namir chrétiens de
Ra’s al-‘Ayn.

200. Athamina, 1987, p. 25.

201. Crone, 19944, p. 360; al-Tabari, Tarib, I, p. 2673.

202. Ce qui est probablement inexact puisque Qinnasrin et la Gazira dépendaient du Sam.

203. Al-Baladuri, Futib al-Buldan, p. 132 (Txt), p. 202 (Trad.).

204. Al-Tabari, Tarib, I, p. 2674.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 35

Lorsque Mu‘awiya devint wali [gouverneur], tout ceci fut transféré A ceux qui s'étaient déplacés
vers le Sam du temps de “Ali et A ceux par qui la Gazira et Mossoul furent peuplées, parmi ceux

qui n'avaient pas émigré du temps de ‘Al

Sayf rapporte également que « Mu‘awiya b. Abi Sufyan fit de Qinnasrin un misr pour les
abl al-‘Iraqayn quil'avaient rallié>°* ». Ainsi, Parmi ces peuples qui fuyaient le régime de Kafa et
cherchaient une allocation militaire (‘atd’) figuraient des « gens des deux Irak », donc (au moins
en partie) des “Agqildyé. Certains semblent avoir commencé par occuper la Gazira et d'autres
se sont immédiatement installés dans le gund. Parmi ces groupes figurent probablement des
Tanibh, lesquels sont explicitement réunis 4 la Gazira et 2 Qinnasrin dans le récit légendaire de
Sayf a propos de la conquéte de Homs?°%, Une information préservée dans la colonne des alia
de Michel le Syrien rapporte en outre, pour les années du gouvernement de Mu‘awiya au Sim,
de 25/646 4 33/654, (958-965 de I'¢re hellénistique), le « passage » des ‘Aquloyé de Harran a
Mabbig/Manbig, c'est-i-dire de la Gazira vers Qinnasrin (avant qu'ils s'installent 3 Hama)2°7.

D’autres groupes arabes associés au christianisme et 4 Mu‘awiya semblent avoir été déplacés
en sens inverse. Ainsi, I'ex-prophétesse Sagah aurait vécu dans la campagne parmi « ces peuples
du Sam [...] et de Gazira» avant d’étre installée, avec ceux-la méme «qui furent les plus vé-
héments pour sa propre cause, [...] qu'on appelle dans les amsar les nawagqil (transférés) »>°%,

Inversement, la méme notice nous apprend que>°?:

Mu‘awiya entreprit d'expulser de Kafa ceux qui avaient été les plus véhéments dans la cause de “AlL.

Ce qui suppose que des groupes de ‘Aqaloyé ont au contraire été repoussés vers la badiya.
Jusqu'alors, si on en croit les précisions apportées par Sayf>°:

La population d'al-Gazira wa-l-Mawsil était mouvante, mélée de tous ceux des deux régions qui

n'avaient pas émigré.

I semble vouloir dire qu'il s'agissait de groupes qui avaient négligé leur devoir d'installation
dans un misr, soient qu'ils aient renoncé a celui de Kafa, soit qu'ils ne se soient pas encore
installés 3 Qinnasrin ou dans ses dépendances de Mésopotamie occidentale.

205, «Les gens des deux Iraks », al-Tabari, Tarih, I, p. 2866.

206, Al-Tabari, Tarih, I, p. 2501-2503. Le ralliement des Tantih n’est malheureusement par l'objet de cette
étude.

207. Michelle Syrien, Chronique, IL, p. 445; IV, p. 429-430; cité par Tannous, 2009, p. 710; Nau, 1933, p. 106.
208. Al-Tabari, Tarih, I, p. 1920.

209. Id., il s’agit apparemment de Tamim qui sont remplacés par des groupes alliés du Sam mais il ne donne
pas plus de détails. Le plus intéressant est que ce n’est qu'a 'occasion de son installation & Kafa que Sagah,
issue selon les versions de lignages Taglib et Tamim, serait devenue muslima.

210. Al-Tabari, Tarib, I, p. 2673-2674.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 © LES ‘“AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

Ceci pourrait suggérer une politique sufyanide constante et cohérente de déplacements des

populations de ITrak vers le nord du Sam et la Gazira"

. Cette politique de transferts, coutumiére
dans I'empire romain>?, semble avoir également touché des bataillons slaves vaincus ou ralliés
dans la décennie 40/660. Installés en Anatolie par Constant II (m. 48/668), ils seraient, A en
croire Théophane, passés au service du pro-sufyanide ‘Abd al-Rahman b. Halid (m. 47/667) et
installés prés d’ Apamée®3, dans le ressort de Qinnasrin. Plus tard, c'est Muhammad b. Marwan
qui aurait rallié un bataillon de 20 0oo Slaves en 73/692-6932'4.

Les Tanakoye, ‘Aqaloyé et Ta“oyé semblent avoir fait partie de collectivités qui, en participant
A l'effort militaire et agraire de la Qinnasrin-Gazira omeyyade ont été mis en contact avec le
christianisme syro-orthodoxe dominant dans la région de « Qennesrin/é » et en « Gzirto ». Ces
groupes d'« Occident et de Gazira » se seraient alors agrégés 4 divers groupes sub-irakiens, qui,
en suivant la composition des généalogistes abbassides, incluraient des Iyad, des Kalb, et des
Salih, des Tayy, et se seraient peut-étre alliés au cours de la II¢ fitna avec les al-Azd . Il est alors
probable qu'alI'instar de bien d’autres mouvements de population du 1/ v11® siécle, al-Mas‘adi
et certaines de ses sources aient cherché 4 trouver une origine antique 4 un phénomeéne de la
période islamique.

Conclusion

Ces Tanuakoye, ‘Aqaloyé et T 6yé semblent toutes avoir habité I'Trak avant 'hégire. Dans un
second temps, elles apparaissent dans la région de Qinnasrin et de Gazira occidentale et cest
sans doute [a qu'elles fusionnent dans I'entité taxinomique des ‘ammeé avec ses trois composantes
standardisées. Les Tanuah, les ahl al-Iraq et les mystérieux T4 6yé auraient aggloméré (tanaba)
des immigrants et des transférés venus du Bét Aramayé et qui sait, peut-étre également des
groupes autochtones du Nord-Syrien, pendant leur installation en Syrie du Nord au cours
du 1" siécle. Ils furent installés par les Omeyyades comme auxiliaires militaires et/ou colons
agricoles 4 Qinnasrin et en Gazira.

Cette formule ternaire témoigne peut-étre ainsi d'une époque ot le factionnalisme lignager
ne structurait pas encore la vie politique arabe et omeyyade, tandis que prédominaient encore
les logiques régionales (syrienne, irakienne, yéménite...). Les trois composantes des ‘ammeé ne
sont donc pas des noms de tribus au sens du nasab abbasside. L'expression stéréotypée des
Tanakoye, ‘Aqaloye, Taoyé atteste le peu d'intérét des ecclésiastiques syriaques, et peut-étre
de ces groupes eux-mémes, pour la forme d'afliliation tribale et généalogique. Il faut aussi
insister sur le fait que jamais les sources du début de I'époque marwanide ne les désignent

211. Athamina, 1987, p. 25; Crone, 19944, p. 360. Au méme moment, plusieurs sources laissent supposer
des expulsions d'Irakiens pro-alides et des installations de populations rurales de 'Euphrate dans les amsar:
al-Tabari, Tarih, I, p. 1920 4 propos de 'installation de Sagah.

212. Etégalement dans I'empire sassanide comme en témoigne la brillante synthése de Kettenhofen, 1994.
213. Théophane, Chronographia, p. 348 (Txt), p. 48 (Trad.); cité par Haldon, 1990, p. 56-57.

214. Théophane, Chronographia, p. 366 (Txt), p. 64 (Trad.); cité par Haldon, 1990, p. 72.

215, Voir 2.1.2.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SIMON PIERRE 37

non plus comme des Arabes (Tayyoyé). En effet, les populations impliquées dans le processus
politique dans le Nord syro-mésopotamien a I'époque tardo-antique et omeyyade ne peuvent
étre réduites aux catégories d'Arabes, de chrétien et de musulmans qui ne se figent que pro-
gressivement, selon des logiques encore mal comprises.

Les savants du réseau intellectuel de Qennesré se sont sans doute montrés de plus en
plus préoccupés par l'influence des mhaggroyé (musulmans) et par la délimitation des régles
communautaires afin de garder ces groupes proches de I'Eglise“ﬁ. En méme temps, le poids
et I'implication politico-militaire de ces ouailles spéciales dans les conflits de la II° fitna et de
la premiére époque marwanide devaient étre précieuses pour la hiérarchie syro-orthodoxe.
Ils auraient alors institué un dioceése spécifique et un discours valorisant 3 'égard de ces « élus »
et «amis du Christ». Ceci permet de mieux concevoir pourquoi cet évéché des Tanakoye,
‘Aqaloye, Ta‘oyeé fut confié 3 Georges, un des principaux intellectuels du temps. Les ‘ammé
sont ainsi devenus, 4 la fin du 1 siécle, une désignation ethnique, officialisée et standardisée
par la nomenclature diocésaine, instituée au sein de la Qinnasrin-Gazira omeyyade et sacralisée
par les autorités du collége jacobite de Qennesre.

Dés lors, comment expliquer la présence des méme trois ‘ammé dans la Vie d’Abademmeh>”?

alors que son action se déroule 3 Takrit>®

et surtout dans le Bét “‘Arboyé®'®, la steppe entre
Nisibe et le Tigre>*°? La Vie d’Abademmeh pourrait-elle aussi avoir été rédigée a I'époque
omeyyade>*' ? Pourquoi, si c'est le cas, 'expression standardisée est-elle explicitement associée
aux Arabes (Tayyoyé) alors que ce n'est jamais le cas dans ses autres attestations ? Comment
cette expression a-t-elle pu passer dans le ressort de la métropole miaphysite d'Orient?

La réponse a ces questions se trouve sans doute pour partie dans l'histoire de la forma-
tion tribale et politique de la nouvelle cité de Mossoul, 4 I'époque de Muhammad b. Marwian
(67-72/687-691)*22, 1l faudrait s'intéresser en détail A sa fusion progressive avec la Gazira
occidentale et post-romaine, jusqu'alors dépendance de Qinnasrin, 4 partir de la seconde fitna.
La formation de cette nouvelle unité politique, au cours du vi1r® siecle apr. J.-C. eut également
lieu parallélement au développement de la métropole syro-orthodoxe de 'Orient (centrée sur
Takrit et de Mar Mattay prés de Mossoul). L'entité politico-militaire et 'entité ecclésiastique
sappuyaient toutes les deux sur certaines tribus mésopotamiennes chrétiennes, comme les
Bant Taglib. Cest peut-étre ce qui put favoriser le transfert de 'expression en Orient.

216. Penn, 2015, p. 144-166.

217. Nau, « Histoire de Saint Mar Ahtidemmeh », p. 28. Il n’est pas ici question de faire I'étude du processus
de formation du culte d’Abademmeb et de la construction du récit de sa Vie, qui manque encore notre
bibliographie.

218. Nau, « Histoire de Saint Mar Ahademmeh », p. 48-50.

219. Nau, « Histoire de Saint Mar Ahtdemmeh », p. 19, 20, 35: Le Bét ‘Arbiyé, entre le Tigre et Nisibe.
220, Selon la formule de la Vie syro-orientale de Saba: Vie de Saba, p. 222-223.

221. Les hagiographies et leurs néo-martyrs d’époques hégirienne ont commencé 4 étre étudiés par Binggeli,
2010; Sahner, 2014, notamment p. 109.

222. Rotter, 1982, p. 190-212; Wellhausen, 1927, p. 204-209 ; Robinson (2000, p. 38-39) décrit ce phénoméne
comme une conquéte syrienne de Mossoul.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

38 " LES ‘AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

Appendice:

Gazira et Qinnasrin: contexte régional (vi°-vii® s, EC)

\)S eMalatya
Ram R 1
< Arménie
1
. Adurbaygan
Germaniceia/ Commagene Amid
P @ Samosate
Ma‘ra$ (0 Bét Nahrén _
\“,‘(\ . _ Mardin
© Edesse Tella 9
[} Dara
&3 ‘Ayna
Cyr Ehnes
. - .o
Qinnasrin g "Ayn Qenéye
hrod Manbig Singar o=
Antioche Béroée/Halab . 5T @
Tall Zayta
) I-Hadir
Chaldis O Hanasir
Al-Andarin Sergiopolis
L ‘qs)  Rusafa®
é H desB. >
Laod cée p ame (Hiyar des aqa_)
TANUH
Hama AL'gAM Circession
Tartar '
: &, A
mése Hlm§ P “hr %o
Tadmar/Palmyre
KALB-QUDA'A ‘\h
‘Ayn.Gaga
E Agriculture pluviale (< 250 mm) it AN
i \
D D Steppes et déserts pastoraux /{’ Peroz-Sapur-
amas e al-Anbar
) = = Frontiére romano-sassanide (VIe-VII¢) x\’\Q\g
@ Cité syro-romaine A"NA/V”R
SULAYM @ Cité syro-sassanide ‘Ayn al-Tamr
[ Fondation au VII°s. o
© Bourg (VI°-VIII° s.)

B Monastére
B.Garmay Province syriaque

TANUH Groupe de « Tayyayé »

_AL-IRAQ

N

.T_

© Simon Pierre

Bibliographie
Sources

Athanase de Balad, « Lettre d’Athanase » in Bar Hebraeus, Abu al-Farag, Gregorii Barhebraei

Nau, Frangois, Littérature canonique syriaque
inédite, ROC 14, 1909, p. 128-130.
al-Baladuri, Ahmad, Ansab al-asraf, vol. VII,
Suhayl Zakkar & Riyad Zarkli (éd.),
Dir al-Fikr, Beyrouth, 1996.
al-Baladuri, Ahmad, Kitab Futab al-Buldan,
Michael Jan De Goeje (éd.), Brill, Leyde,
1866 ; The Origins of the Islamic State,
Philipp Khuri Hitti (trad.), New York, 1916.

Chronicon Ecclesiasticum quod e codice

Mousei Britannici descriptum conjuncta opera
ediderunt, latinitate donarunt annotationibusque
theologicis, historicis, geographicis et archeologicis
illustrarunt, vol. 3, Jean-Baptiste Abbeloos

& Thomas-Joseph Lamy (éd. & trad.), Peeters,

Louvain, 1877.

Bar Penkayé, Jean, Chronique, Sources Syriaques,

Alphonse Mingana (éd. & trad.),
O. Harrassowitz, Leipzig, 1908.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre
Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Brooks, Edmund Wright (éd. & trad.), Chronicon ad
annum Domini 846 pertinens. Chronica Minora,
O. Harrassowitz, Leipzig, 1903-1904.

Brooks, Edmund Wright (éd.),

Chabot, Jean-Baptiste (trad.),

« Chronicum Maroniticum » in Chronica
Minora, CSCO 2-3, Paris, 1904, p. 43-74 (Txt),
p- 35-57 (Trad.).

Brooks, Edmund Wright, « A Syriac Chronicle of the
year 846 », ZDMG 51, 4, 1897, p. 569-588.

Chabot, Jean-Baptiste (éd. & trad.), Chronicon ad
annum Christi 1234 pertinens. Chronicon
anonymum ad A.D. 819, Gabalda, Paris,
1916-1920.

Chabot, Jean-baptiste (éd. & trad.), Chronique de
Denys de Tell-Mabré: quatriéme partie, Bouillon,
Paris, 1895.

Chabot, Jean-Baptiste (éd. & trad.), Synodicon
Orientale ou recueil de synodes nestoriens,
Imprimerie Nationale, Paris, 1902.

Georges des Arabes, Georgs, des Araberbischofs,
Gedichte und Briefe. Aus dem Syrischen iibersetzt
und erliutert, Victor Ryssel (trad.), Hirzel,
Leipzig, 1891.

Guidi, Ignazio (éd. & trad.), « Chronicon anonymum »
in Chronica Minora, CSCO I, Paris, 1903,

p. 15-39 (Txt), p. 13-32 (Trad.).

Harrak, Amir, The Chronicle of Zugnin, parts I1T
and IV, Pontifical Institute of Mediaeval
Studies, Toronto, 1999.

Ibn al-‘Adim, Bugyat al-Talab fi Tarih Halab, vol. I,
Suhayl Zakkar (éd.), Dar al-Fikr, Beyrouth,
1989.

Ibn A‘tam al-Kifi, al-Futab, vol. IV, ‘Ali Siri (éd.),
Dir al-Adw2’, Beyrouth, 1991.

Jullien, Florence, « La Chronique du Hazistan. Une
page d'histoire sassanide » in Gignoux, Philippe,
Jullien, Christelle & Jullien, Florence (éd.),
Trésors d’Orient. Mélanges offerts @ Rika Gyselen,
Studia Iranica 42, Peeters, Paris, 2009,

p. 159-186.

al-Mas‘adi, Aba al-Hasan, Murag al-Dabab,
Charles Barbier de Meynard (éd. & trad.),
Les Prairies d’or, vol. IT et IV, Imprimerie
Nationale, Paris, 1863-1865.

Michel le Syrien, Chronique de
Michel le Syrien, patriarche jacobite
d’Antioche (1166-1199), Jean-Baptiste Chabot,
(éd. et trad.), volumes II-IIT (Traduction),
volume IV (Texte syriaque), Leroux, Paris,
1901-1924-.

SIMON PIERRE

al-Mizzi, Abu al-Haggag, Tahdib al-Kamal fi
Asma al-Rigal, Bagar ‘Awwad Ma‘raf (éd.),
volume XXIV, Mu’asasat al-Risala, Beyrouth,
1983-1992.

Nau, Frangois (éd. & trad.), « Histoire de Mariita »
in Histoires d’Aboudemmeb et de Marouta,
métropolitains jacobites de Tagrit et de tout
I'Orient: suivies du traité d’ Ahoudemmeh sur
I'homme, PO 3, Firmin-Didot, Paris, 1909,

p- 52-96.

Nau, Francois (éd. & trad.), « Histoire de
Saint Mar Ahidemmeh » in Histoires
d’Aboudemmeb et de Marouta, métropolitains
jacobites de Tagrit et de tout I'Orient: suivies
du traité d’ Aboudemmeh sur 'homme, PO 3,
Firmin-Didot, Paris, 1909, p. 15-51.

Nau, Frangois (éd.), « Un colloque du Patiarche Jean
avec 'Emir des Agaréens et faits divers des
années 712 4 716 d'aprés le Ms. du British
Museum Add. 17193 », JournAs s, 1915,

p- 225-279 (Texte: p. 248-256, Traduction:
p- 257-267).

Palmer, Andrew (trad.), The Seventh Century in
West-Syrian Chronicles, Liverpool University
Press, Liverpool, 1993, p. I11-221.

Ptolémée, Claude, Geographia,

Catl Friedrich Augustus Nobbe (éd.), tome II,
Sumptibus et typis Caroli Tauchnitii, Leipzig,
1845.

al-Tabari, Abi Ga‘far, Tarih al-Rusul wa-l-Mulik,
Michael Jan De Goeje (éd.), vol. I-III, Brill,
Leyde, 1879-1901.

Théophane le Confesseur, Theophanis Chronographia,
Catl De Boor (éd.), Leipzig, 1883.

Turtledove, Harry (trad.), The Chronicle of
Theophanes: Anni mundi, 6095-6305
(A.D. 602-813), University of Pennsylvania
Press, Philadelphie, 1982.

al-Ya‘qabi, Ahmad, Tarih al-Ya‘qabi,

Michael Jan De Goeje (éd.), vol. I-11, Brill,
Leyde, 1883.

Yaqat al-Hamawi, Mu‘§am al-Buldan, Wustenfeld,
Ferdinand (éd.), Brockhaus, Leipzig, 1867;
Dar Sadir, Beyrouth, 1977.

39

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre
Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40

LES ‘“AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

Etudes

Athamina, Khalil, « A“rb and mubdjiran in the
Environment of the amsar », StudIsl 66, 1987,
p. 5-25.

Bashear, Suliman, « Apocalyptic and Other Materials
on Early Muslim-Byzantine Wars: A Review
of Arabic Sources», JRAS 1, 2, 1991, p. 173-207.

Binggeli, André, « Converting the Caliph: A Legendary
Motif in Christian Hagiography and
Historiography of the Early Islamic Period »
in Debié, Muriel, Papaconstantinou, Arietta
& Kennedy, Hugh (éd.), Writing “True Stories™:
Historians and Hagiographers in the
Late Antique and Medieval Near East, Brepols,
Turnhout, 2010, p. 77-103.

Borrut, Antoine, Entre mémoire et pouvoir. L’espace
syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers
Abbassides (v. 72-193/692-809), Brill, Leyde, 2011,

Brock, Sebastian, « North Mesopotamia in the
Late Seventh Century, Book-XV of
John Bar Penkayé’s Ri§ Millé », JSAI 9, 1987,

p. 51-75.

Brock, Sebastian et al., Gorgias Encyclopedic Dictionary
of the Syriac Heritage, Gorgias Press,
Piscataway, 2011

Crone, Patricia, Slaves on Horses: The Evolution of the
Islamic Polity, Cambridge University Press,
Cambridge, 1980.

Crone, Patricia, « The First-Century Concept of higra »,
Arabica 41, 19944, p. 352-387.

Crone, Patricia, « Were the Qays and Yemen of
the Umayyad Period Political Parties ? »,

Der Islam 71, 1, 1994b, p. 1-57.

al-Dabti, Yasuf, «Ikeidaf dayr Qinnasrin, Monastery of
Qinnisre », Mahd al-Hadarat 2, 2007, p. 83-99.

Debié, Muriel, « Livres et monastéres en
Syrie-Mésopotamie d'apres les sources
syriaques » in Jullien, Florence, (éd.),

Le monachisme syriaque, Etudes Syriaques 7,
Paris, 2010, p. 123-168.

Debié, Muriel, L’écriture de Ibistoire en syriaque.
Transmissions interculturelles et constructions
identitaires entre hellénisme et islam [...], Peeters,
Louvain, 2015.

Donner, Fred M., The Early Islamic Conquests,
Princeton University Press, Princeton, 1981.

Donner, Fred M., « From Believers to Muslims:
Confessional Self-Identity in the Early Islamic
Community », Al-Abbath 50-51, 2002-2003,

p. 9-53.

Fiey, Jean-Maurice, Assyrie chrétienne I11,

Bét Garmai, Bét Aramadyé et Maisdn nestoriens,
Dar al-Masriq, Beyrouth, 1968.

Fiey, Jean-Maurice, « Les diocéses du “Maphrianat”
syrien, 629-1860, III», Parole de I'Orient 5, 2,
1974, p. 331-393.

Fowden, Elizabeth K., The Barbarian Plain:

Saint Sergius Between Rome and Iran,
University of California Press, Berkeley, 1999.

Fowden, Elizabeth K., « Des églises pour
les Arabes, pour les nomades ? »
in Briquel-Chatonnet, Francoise, Les églises en
monde syriaque, Etudes syriaques 10, Geuthner,
Paris, 2013, p. 391-420.

Fisher, Greg & Wood, Philip, « Arabs and
Christianity » in Fisher, Greg (éd.), Arabs and
Empires Before Islam, Oxford University Press,
Oxford, 2015, p. 276-372.

Gajda, Iwona, « Himyar en Arabie centrale —
un nouveau document », Arabia 2, 2004,

p- 87-98.

Gilliot, Claude, « Tabari et les chrétiens taghlibites »,
ADLA, Beyrouth, 1996, p. 145-159.

Griflith, Sidney H., « The Gospel in Arabic:

An Inquiry into its Appearance in the
First Abbasid Century », Oriens Christianus 69,
1985, p. 126-167.

Griffith, Sidney H., « Christians, Muslims,
and Neo-Martyrs: Saints’ Lives and
Holy Land History » in Kofsky, Arieh
& Stroumsa, Guy G. (éd.), Sharing the
Sacred: Religious Contacts and Conflicts in
the Holy Land. First Fifteenth Centuries C.E.,
Yad Izhak Ben “Zvi, Jerusalem, 1998, p. 162-207.

Griflith, Sidney H., The Church in the Shadow of the
Mosque: Christians and Muslims in the World
of Islam, Princeton University Press, Princeton,
2008.

Haldon, John. F., Byzantium in the Seventh Century.
The Transformation of a Culture, Cambridge
University Press, Cambridge, 1990.

Haldon, John. F., « Seventh-Century Continuities:
The Ajnad and the “Thematic Myth” »
in Cameron, Averil (éd.), The Byzantine and
Early Islamic Near East 111, Darwin Press,
Princeton, 1995, p. 379-423.

Hoyland, Robert G., Seeing Islam as Others Saw It:

A Survey and Evaluation of Christian, Jewish
and Zoroastrian Writings on Early Islam,
Darwin Press, Princeton, 1997.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre
Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Hoyland, Robert G., « Arab Kings, Arab Tribes
and the Beginnings of Arab Historical
Memory in Late Roman Epigraphy »
in Cotton, Hannah et al. (éd.), From Hellenism
to Islam, Cultural and Linguistic Change in the
Roman Near East, Cambridge University Press,
Cambridge, 2009, p. 374-400.

Hoyland, Robert G., « Numismatics and the History
of Early Islamic Syria» in Oddy, Andrew (éd.),
Coinage and History in the Seventh Century
Near East 2, Archetype, Londres, 2010, p. 81-93.

Humpbhreys, R. Stephen, Mu‘awiyah ibn Abi Sufyan:
From Arabia to Empire, Oneworld, Oxford,
2006.

Humpbhreys, R.S., « Christian Communities
in Eatly Islamic Syria and Northern
Jazira: The Dynamics of Adaptation »
in Haldon, John (éd.), Money, Power and
Politics in Early Islamic Syria, Ashgate,
Farnham, 2010, p. 47-57.

Ilisch, Lutz, « The Muhammad-Drachms and Their
Relation to Umayyad Syria and Northern
Mesopotamia », Supplement of the Journal of the
Oriental Numismatic Society 193, 2007, p. 17-24.

Kaegi, Walter E., «Initial Byzantine Reactions to the
Arab Conquest », Church History 38, 2, 1969,

p. 139-149.

Kettenhofen, Erich, « Deportation in the Parthian and
Sasanian Periods », Encyclopaedia Iranica VI, 3,
1994, p. 297‘312'

Lammens, Henri, « A propos d'un colloque entre le
patriarche jacobite Jean I et “Amr ibn al-‘Asi»,
JournAs 11, 1919, p. 97-110.

Lecker, Michael, « x1. Tribes in Pre- and Early
Islamic Arabia: “Taghlib (EI?, X, 89-93)" »
in Lecker, Michael (éd.), People, Tribes and
Society in Arabia around the Time of Mubammad,
Ashgate, Burlington, 2005, p. 34-47.

Millar, Fergus, « Rome’s “Arab” Allies in
Late Antiquity. Conceptions and
Representations from Within the
Frontiers of the Empire » in Borm, Hening
& Wiesehofer, Josef (éd.), Commutatio et
Contentio. Studies in the Late Roman, Sasanian,
and Early Islamic Near East, Wellem,
Diisseldorf, 2010, p. 199-226.

Miiller, Walter W., « Eine sabiische Gesandtscaft
in Ktesiphon und Seleukeia » in Degen, R.,
Miiller, W.W. & Réllig, W., Neue Ephemeris
fiir Semitischen Epigraphik, 2, Wiesbaden,
Harrassowitz, 1974, p. 155-165.

Morony, Michael G., Iraq After the Muslim Conquest,
Gorgias Press, Princeton, 1984.

SIMON PIERRE

Nau, Francois, Les Arabes chrétiens de Mésopotamie
et de Syrie du viI® au viir® siecle, CSA,
Imprimerie Nationale, Paris, 1933.

Papaconstantinou, Arietta, « Saints and Saracens:
On some Miracle Accounts of the Early
Arab Period » in Sullivan, D. et al. (éd.),
Byzantine Religious Culture, Studies in Honor
of Alice-Mary Talbot, Brill, Leyde-Boston, 2012,
p- 323-338.

Penn, Michael, «Jacob of Edessa’s Defining Christianity,
Introduction, Edition, and T'ranslation »,
JECS 64, 3-4, 2012, p. 175-199.

Penn, Michael, Envisioning Islam: Syriac Christians
and early Muslim World, University of
Pennsylvania Press, Philadelphie, 2015.

Price, Richard & Gaddis, Michael, The Acts of the
Council of Chalcedon, Liverpool University
Press, Liverpool, 2005.

Reinink, Gerrit J., « Pseudo-Methodius: A Concept
of History in Response to the Rise of
Islam » in Cameron, A. & Conrad, L.L. (éd.),
The Byzantine and Early Islamic Near East I:
Problems in the Literary Source Material,
Darwin, Princeton, 1992, p- 149-187.

Reinink, Gerrit J., « The Beginning of Syriac
Apologetic Literature in Response to Islam »,
OrChr 77, 1993, p. 165-187.

Retsd, Jan, The Arabs in Antiquity: Their History from
the Assyrians to the Umayyads, Routledge,
Londres, 2003.

Roggema, Barbara, « The Debate Between
Patriarch John and an Emir of the
Mhaggrayé: A Reconsideration of the
Earliest Christian-Muslim Debate »
in Tamcke, M. (éd.), Christians and Muslims in
Dialogue in the Islamic Orient of the Middle Ages,
Orient Institut, Beyrouth, 2007, p. 21-39.

Roggema, Barbara, « Egarta d-Mir(y) Yohannan
patr iyarka mettu ] mamlla d-mallel ‘am
amiri da-Mhaggrayé » in Thomas, D. (éd.),
Christian-Muslim Relations 600-1500, Brill,
Leyde, 2010, en ligne: http://dx.doi.
org/10.1163/1877-8054_cmri_ COM_24293

Roggema, Barbara, « Pour une lecture des dialogues
islamo-chrétiens en syriaque 2 la lumiére
des controverses internes a l'islam » in
Ruani, FL. (éd.), Les controverses religieuses en
syriaque, Geuthner, Paris, 2016, p- 261-293.

Robin, Christian J., « Les Arabes de Himyar, des
“Romains” et des Perses (111°-v1© siécles de
I'ére chrétienne) », Semitica et Classica 1, 2008,
p. 167-202.

41

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre
Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42

LES ‘“AMME « EN GAZIRA ET EN OCCIDENT »...

Robin, Christian J., « Nagran vers
I'époque du massacre: notes sur
T'histoire politique, économique et
institutionnelle et sur l'introduction
du christianisme (avec un réexamen du
Martyre d’Azqir) » in Beaucamp, Joélle,
Briquel-Chatonnet, Francoise
& Robin, Christian J. (éd.), Le massacre
de Najran. Regards croisés sur les sources,
Association des amis du Centre d’histoire et
civilisation de Byzance, Paris, 2010, p. 39-106.
Robin, Christian J., « Ghassan en Arabie »
in Genequand, Denis
& Robin, Christian J. (éd.), Les Jafnides.
Des rois arabes au service de Byzance,
De Boccard, Paris, 2015, p. 79-120.
Robinson, Chase F., « Tribes and Nomads in
Early Islamic Northern Mesopotamia »
in Bartl, Karin & Hauser, Stefan R. (éd.),
Continuity and Change in Northern
Mesopotamia from the Hellenistic to the Early
Islamic Period, Reimer-Verlag, Berlin, 1996,
p. 429-452.

Robinson, Chase F., Empire and Elites after the Muslim

Congquest: The Transformation of Northern
Mesopotamia, Cambridge University Press,
Cambridge, 2000.

Rotter, Gernot, Die Umayyaden und der
Zuweite Biirgerkrieg (680-692), Deutsche
Morgenlindische Gesellschaft, Mayence;
Steiner, Wiesbaden, 1982.

Rousset, Marie-Odile, Al-Hadir. Etude archéologique
d’un hameau de Qinnasrin (Syrie du Nord,
viré-x11® siécles), Maison de 'Orient et de la
Méditerranée, Lyon, 2012.

Samir, Khalil S., « Qui est l'interlocuteur musulman
du patriarche syrien Jean IIT (631-648) »
in Drijvers, Hendrik J.W. et al. (éd.), Literary
Genres in Syriac Literature. IV Symposium
Syriacum, 1984, Pont. Institutum Studiorum
Orientalium, Rome, 1987, p. 387-400.

Segal, Judah B., « Arabs in Syriac Literature Before the

Rise of Islam », JSAI 4, 1984, p. 89-124.

Schrier, Omert J., « Chronological Problems
Concerning the Lives of Severus Bar Masqa,
Athanasius of Balad, Julianus Romay3,
Yohannan Saba, George of the Arabs and
Jacob of Edessa», OrChr 75, 1991, p. 62-90.

Schulze Ingrid & Wolfgang, « The Standing Caliph
Coins of al-Jazira: Some Problems and
Suggestions », The Numismatic chronicle 170,
2010, p. 331-353.

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the
Fourth century, Dumbarton Oaks, Washington,
1984.

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Fifth
century, Dumbarton Oaks, Washington, 1989.

Shoshan, Boaz, The Arabic Historical Tradition and the
Early Islamic Conquests: Folklore, Tribal Lore,
Holy War, Routledge, Londres, 2016.

Sizgorich, Thomas, « Mind the Gap: Accidental
Conversion and the Hagiographic
Imaginary in the First Centuries A.H »
in McLynn, Neil, Papaconstantinou, Arietta
& Schwartz, Daniel L. (éd.), Conversion in
Late Antiquity: Christianity, Islam and Beyond,
Ashgate, Farnham, 2015, p. 163-174.

Suermann, Harald, « Une controverse de Johannan de
Litarb », ParOr 15, 1988-1989, p. 197-213.

Suermann, Harald, «Ist Johannes, der Stylit
von Litarb (al-Atireb), Johannes, der
Stylit von Mar Zeora bei Sarug? »
in Voigt, Rainer (éd.), Akten des 5. Symposiums
zur Sprache, Geschichte, Theologie und
Gegenwartslage der syrischen Kirchen,

Semitica et Semitohamitica Berolinensia 9,
Shaker Verlag, Aix-la-Chapelle, 2010,
p. 225-234.

Tannous, Jack, Between Christology and Kalam?

The Life and Letters of George Bishop of the Arab
Tribes, Analecta Bollandiana 128, Gorgias Press,
Piscataway, 2009.

Tannous, Jack, « You Are What You Read,
Qenneshre and the Miaphysite Church in the
Seventh Century » in Wood, Ph. (éd.), History
and Identity in the Late Antique Near East,
Oxford University Press, Oxford, 2013,

p. 83-102.

Toral-Niehoff, Isabel, « The ‘Ibad of al-Hira: An Arab
Christian Community in Late Antique
Iraq » in Neuwirth, Angelika, Sinai, Nicolai
& Marx, Michael (éd.), The Qur’an in Context:
Historical and Literary Investigations into the
Qur’anic Milieu, Brill, Leyde, 2010, p. 323-347.

Toral-Niehoff, Isabel, Al-Hira, eine arabische
Kulturmetropole im spéitantiken Kontext, Brill,
Leyde-Boston, 2014.

Trimingham, John, S., Christianity Among the Arabs
in Pre-Islamic Times, Stacey Publishing,
Londres, 1979.

Ward, Walter D., The Mirage of the Saracen, Christians
and Nomads in the Sinai Peninsula Through
the Early Seventh Century C.E., University of
California Press, Qakland, 2014.

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikdyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Webb, Peter, Imagining the Arabs: Arab Identity and
the Rise of Islam, Edinburgh University Press,
Edimbourg, 2016.

Wellhausen, Julius, Das arabische Reich und
gein Sturz, Reimer G., Berlin, 1902;

Graham Weir, Margaret (trad.), The Arab
Kingdom and its Fall, University of Calcutta,
Calcutta, 1927.

Whitcomb, Donald, « Archaelogical Research
in Hadir Qinnasrin », ArchIsl 10, 1998, p. 7-28.

Whitcomb, Donald, « Notes on Qinnasrin and Aleppo
in the Early Islamic Period », AAAS 44, 1999,
p. 203-209.

Whitcomb, Donald, « From Pastoral Peasantry
to Tribal Urbanites: Arab Tribes and the
Foundation of the Islamic State in Syria»
in Szuchman, Jeffrey (éd.), Nomads, Tribes, and
the State in the Ancient Near East, The Oriental
Institute of the University of Chicago, Chicago,
2009, p. 241-259.

SIMON PIERRE

Whittow, Mark, « Re-Thinking the Jafnids:
New Approaches to Rome’s Arab Allies »
in Genequand, Denys & Robin, Chistian
(éd.), Les Jafnides. Des rois arabes au service de
Byzance, De Boccard, Paris, 2015, p. 11-36.
Wood, Philip, The Chronicle of Seert, Historical
Imagination in Late Antique Iraq, Oxford
University Press, Oxford, 2013.
Wright, William, Catalogue of Syriac Manuscripts
in the British Museum Acquired Since the
Year 1838, vol. II-III, British Museum, Londres,
1871-1872.

43

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre
Les ‘ammé « en Gazira et en Occident ». Genese et fixation d'un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanukoyeé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

Anlsl en ligne


http://www.tcpdf.org

Anlsl 52 (2019), p. 11-44 Simon Pierre

Les ‘ammeé « en Gazira et en Occident ». Genése et fixation d’un ethnonyme standardisé pour les tribus arabes chrétiennes. Les Tanikoyé,
Ta‘oyé, ‘Aquloyé a I’age marwanide
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

