
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 309-352

Mohamed Ouerfelli

Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  52   −   2018

•   résumé
La huitième et dernière croisade organisée par Louis IX en 669/1270 et dirigée contre 

Tunis se solde par la mort du roi ; elle aboutit à la conclusion d’une trêve de quinze ans entre 
son fils Philippe III, Charles d’Anjou et le sultan hafside al‑Mustanṣir, qui règle les conditions 
d’évacuation du territoire hafside. Le traité, qui nous est parvenu uniquement dans sa rédaction 
arabe, est muni d’un sceau exceptionnel, seul exemple connu de sceau pendant de souverain 
musulman. L’analyse diplomatique et codicologique du document met en évidence tout l’in‑
térêt qu’il revêt dans l’étude des pratiques de la chancellerie hafside, et dévoile le processus de 
négociations, les conditions de rédaction et de ratification de l’ensemble des clauses de l’accord. 
Il s’agit néanmoins d’un document atypique, rédigé à la hâte dans des circonstances difficiles, 
par un non‑professionnel de la chancellerie, et dont les négociations ont été menées par un 
acteur diplomatique inattendu.

Mots-clés : Charles Ier d’Anjou, croisade, Ibn ʿAbd al‑Qawī, Louis IX, al‑Mustanṣir, négo- 
ciations, Philippe III, sceau, traité de paix, Tunis

Le traité de 669/1270  
entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī

 
Le sceau de la paix

Mohamed Ouerfelli*

 *  Mohamed Ouerfelli, Aix Marseille Univ, CNRS, LA3M, Aix-en-Provence, France, ouerfelli@mmsh.
univ-aix.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix310

•   abstract
The Eighth and last crusade organized by Louis IX in 669/1270 and aimed at Tunis ends in 

the king’s death; it leads to the conclusion of a truce for fifteen years between his son Philip III, 
Charles of Anjou and the hafsid sultan al‑Mustanṣir, which settles the conditions for the 
evacuation of the hafsid territory. The treaty, which is only preserved in its arabic redaction, 
is provided with an exceptional seal, only known example of a hanging seal from a muslim 
ruler. The diplomatic and codicologic analyse of the document shows its great interest for the 
study of the hafsid chancery’s practices and unveils the negociations process, the conditions of 
redaction and of ratification of all the clauses of the agreement. It is nonetheless an atypical 
document, written in haste in difficult circumstances, not by a professional from the chancery, 
and whose negociations have been led by an unexpected diplomatic actor.

Keywords: Charles  of Anjou, crusade, Ibn ʿAbd al‑Qawī, Louis IX, al‑Mustanṣir, negociations, 
Philip III, seal, treaty of peace, Tunis

*  *  *

	 Introduction 1

En mars 1267, Louis IX prend la décision de se croiser de nouveau ; il annonce son projet 
d’organiser une expédition outremer, destinée à libérer Jérusalem, et mobilise tout son royaume. 
En juin 1270, il achève les préparatifs et rassemble son armée à Aigues‑Mortes ; le premier juillet, 
il embarque à destination de Cagliari. C’est au cours de cette escale, soit le 13 juillet, qu’il réunit 
son conseil et tous les princes qui l’accompagnent et annonce contre toute attente la cible de 
son expédition : Tunis, la capitale du califat hafside. Les raisons de ce détournement restent en 
partie inexplicables et ont donné lieu à un débat historiographique nourri ; chacun a apporté 
ses propres explications quant au choix d’attaquer Tunis au lieu d’aller en Terre sainte 2. 
Quoi qu’il en soit, cette dernière croisade s’est soldée par un échec complet : Louis IX est 
mort le 25 août 1270 peu avant l’arrivée de Charles Ier d’Anjou à Carthage. L’expédition s’est 
aussi achevée par la conclusion d’un traité de paix entre le nouveau roi de France, Philippe III, 
et le calife hafside al‑Mustanṣir le 19 rabīʿ Ier 669 / 5 novembre 1270 3. Malgré le foisonnement 

1.  Cette recherche n’aurait été menée à son terme sans l’aide, les corrections et les conseils de collègues, amis 
et proches : Nicolas Michel, Jean‑François Moufflet, Lotfi Adeljaouad, Frédéric Bauden, Patricia Stirnemann, 
Lahcen Daif, Arianna d’Ottone, Cécile Bresc, Jean‑Baptiste Delzant et Christine Gadrat‑Ouerfelli. Qu’ils 
en soient tous remerciés.
2.  Mollat, 1972, p. 289‑303 ; Longnon, 1974, p. 44‑61 ; 1976, p. 183‑195 ; Talbi, 1988, p. 72‑79 ; Richard, 1983, 
p. 558‑566 ; 1989, p. 510‑523 ; 1996, p. 441‑445 ; Sivéry, 1983, p. 619-625 ; Le Goff, 1996, p. 290‑291 ; Lower, 
2007, p. 211‑231 ; Montaubin, 2014, p. 327‑364 ; Hélary, 2016 ; Delmas, 2017, p. 75‑76. 
3.  Il s’agit bien d’une trêve (treuga) qu’on appelle communément un traité de paix. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 311

historiographique autour de cet événement, le document de cet accord, publié dès le début du 
xixe siècle, est resté dans l’ombre et n’a pas reçu tout l’intérêt qu’il mérite.

En effet, les premières recherches sur ce traité de 669/1270 reviennent à l’académicien et 
orientaliste Silvestre de Sacy, qui publie pour la première fois, en 1825, un mémoire sur ce 
document, en donnant un résumé de son contenu et une brève analyse de ses clauses 4. Six ans 
plus tard, il publie l’intégralité de sa recherche avec l’édition et la traduction du traité 5. Ce travail 
remarquable et érudit a servi de base aux historiens pour abonder ce dossier de la dernière 
croisade par la publication de nouveaux documents. Dans cette perspective, Mas Latrie repro‑
duit la traduction de Silvestre de Sacy dans ses Traités 6 ; s’il insiste dans son introduction sur la 
responsabilité de Charles d’Anjou dans le détournement de la croisade sur Tunis, ses commen‑
taires sur la rédaction du traité et les copies qui en ont été faites semblent en revanche moins 
pertinents, d’autant plus qu’il ne fournit aucun élément d’explication à l’hypothèse de l’existence 
d’une version française du traité 7. Trente ans plus tard, c’est au tour de Richard Sternfeld de 
publier une nouvelle étude fouillée sur la croisade de Louis IX, en produisant de nombreux 
documents inédits et en traduisant le traité en allemand à partir de la traduction de Sacy 8. 
En 1912, Pierre Garrigou‑Grandchamps publie dans la Revue Tunisienne des documents inédits 
relatifs à la croisade de 1270, en joignant l’édition, la traduction et les commentaires de Sacy 9 ; 
il a également reproduit le document en fac‑similé, dont il a apporté un exemplaire à Tunis, 
aujourd’hui conservé au Musée du Bardo.

Plus récemment, dans un livre sur les croisades en Orient et dans l’Occident musulman, paru 
en 1982, Mohamed Laʿroussi al‑Mitoui, auteur également d’une histoire du sultanat hafside 10, 
réédite le traité d’après une reproduction de l’original des Archives nationales de France, fournie 
par Guy Beaujouan et Boubaker Ben Yahya, en apportant quelques explications au sens de 
certains vocables du traité 11.

L’édition de ce document unique et sa traduction effectuées depuis la première moitié du 
xixe siècle, ont rendu des services inestimables aux chercheurs qui les ont largement utilisées ; 
elles comportent toutefois des erreurs, notamment dans l’établissement du texte. De plus, 
Silvestre de Sacy comme ses successeurs n’ont pas respecté le texte tel qu’il a été écrit par 
son rédacteur ; ils ont corrigé les nombreux termes dialectaux et nous ont offert une édition 
écrite en langue arabe classique. C’est peut-être de cela que vient l’affirmation surprenante 
de Xavier Hélary, selon laquelle « le traité est rédigé en arabe selon les formes diplomatiques 
en usage à la cour de Saladin et de ses descendants, les Ayyoubides 12 ». C’est dire combien 

4.  Sacy, 1825.
5.  Sacy, 1831, p. 448‑477.
6.  Mas Latrie, 1866, II, p. 93‑96.
7.  Mas Latrie, 1866, I, p. 135‑140.
8.  Sternfeld, 1896, p. 368‑372.
9.  Garrigou‑Grandchamps, 94, 1912, p. 384‑394 ; 95, 1912, p. 447‑470.
10.  Al‑Mitoui, 1986.
11.  Al‑Mitoui, 1982, p. 145‑149.
12.  Hélary, 2016, p. 188.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix312

le texte original a été dénaturé et combien ces auteurs ont ignoré les particularités de l’écriture 
des documents officiels et des pratiques des chancelleries de l’Occident musulman, que ce 
document met en lumière.

L’étude diplomatique et codicologique de ce document que nous proposons ici vient combler 
les lacunes des recherches antérieures, qui se sont peu intéressées à ces aspects. Elle s’inscrit 
également dans le cadre plus large d’une étude des pratiques diplomatiques hafsides, dont ce 
traité constitue à la fois un cas exceptionnel, bien qu’exemplaire des usages de la chancellerie 
ifrīqiyenne. La présence d’un sceau, employé à la façon de la chancellerie française, renforce 
le caractère tout à fait unique de ce document.

Ainsi, pour mieux saisir l’intérêt de ce traité de paix, tant en raison de la forme de sa ré‑
daction, que de son sceau pendant au parchemin, il convient de revenir sur le processus de 
négociation qui a conduit à sa production, à sa ratification et sur les moyens de sa validation 
définitive, en croisant à la fois les sources arabes et occidentales. Il convient de s’interroger 
également sur les différentes clauses du traité, sur leur respect par les différents protagonistes 
et sur l’impact qu’il a eu à la fois sur les croisés et le califat hafside.

	 De la négociation à la conclusion d’un traité de paix

Si l’on se penche sur la question des premiers contacts et des négociations qui ont abouti 
à la conclusion d’un accord de paix, pour préciser la chronologie de leur déroulement, malgré 
l’ambiguïté et la contradiction des textes qui nous sont parvenus, on peut schématiquement 
les résumer en trois temps forts : un premier qui précède le débarquement des troupes croisées 
à Carthage ; un deuxième qui a eu lieu sur le front, et surtout un dernier temps fort qui a vu 
les discussions s’accélérer, aboutir à l’arrêt des hostilités et à la signature d’un traité de paix.

	 Les contacts avant le débarquement des croisés

Les premiers contacts diplomatiques entre Louis IX et al‑Mustanṣir datent d’avant 
l’expédition. Selon le confesseur du roi de France, le dominicain Geoffroy de Beaulieu, et le 
chroniqueur de Saint‑Denis, Guillaume de Nangis, les deux souverains ont échangé plusieurs 
ambassades 13, mais il est difficile de situer plus précisément ces contacts, faute de témoi‑
gnages probants. Les informations sur l’ambassade envoyée à Paris par al‑Mustanṣir en 1269 
semblent en revanche plus sûres, dans la mesure où elles concordent avec celles d’Ibn Ḫaldūn 14. 
La délégation hafside était présente en octobre de la même année à Paris ; elle fut même invitée 

13.  Geoffroy de Beaulieu, Vita et sancta conversatio piae memoriae Ludovici, p. 21 : « Siquidem antequam 
Dominus Rex hanc crucem ultimam assumpsisset, multos nuncios receperat a rege Tunicii, et similiter Rex 
noster plures nuncios remiserat ad eundem » ; Guillaume de Nangis, Annales du règne de saint Louis, p. 275 : 
« Que il avoit pluseurs messages dou roy de Thunes par moult de fois, et pluseurs l’en avoit envoié » ; Lower, 
2007, p. 226. 
14.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 426 (texte arabe)/II, p. 501 (traduction française). Nous citerons désormais 
successivement les deux versions.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 313

le jour de la saint Denis (soit le 9 octobre) à assister au baptême d’un notable juif en présence de 
Louis IX et des grands de son royaume 15. Le roi, convaincu par l’idée d’un souverain hafside prêt 
à embrasser le christianisme 16, aurait indiqué aux ambassadeurs sa volonté et son bonheur de le 
voir se convertir 17. Mais au‑delà de cet épisode classique de demande de conversion que l’on ren‑
contre fréquemment pendant le Moyen Âge lors de la réception d’une délégation diplomatique 
aussi bien à Constantinople, qu’à Bagdad ou à Ṣabra al‑Manṣūriyya (capitale des Fatimides) 18, 
la visite des émissaires hafsides n’a visiblement pas donné les résultats escomptés.

L’initiative d’envoyer une ambassade à Paris est motivée, à en croire le récit d’Ibn Ḫaldūn, 
par la volonté du calife hafside de régler l’affaire des marchands latins, vraisemblablement des 
Génois 19, lésés par l’agent du calife à la douane de Mahdiyya, al‑Lulyānī 20 et par-dessus tout 
l’établissement de bons rapports fondés sur les échanges diplomatiques et commerciaux 21. 
Cette affaire de l’agent du sultan, qui remonte à 659/1260, n’explique pas à elle seule les mo‑
tivations réelles de l’envoi d’une telle ambassade à Paris. Le calife hafside était-il informé des 
intentions de Louis IX de s’impliquer davantage dans les affaires méditerranéennes, d’où son 
initiative de vouloir régler au plus vite cette affaire par les moyens diplomatiques ? Craignait-il 
une réaction musclée du roi de France après l’épisode des marchands lésés, comme le laisse 
entendre Ibn Ḫaldūn 22 ? Cette volonté d’al‑Mustanṣir d’établir de bons rapports avec Louis IX 
ne vise-t-elle pas plutôt à le neutraliser dans le conflit l’opposant à Charles d’Anjou, qui lui 
réclame les arriérés du « tribut » et à empêcher une coalition des deux frères contre lui ?

Sans avoir la moindre idée des intentions de Louis IX, les initiatives du Hafside s’ins‑
crivent non seulement dans un contexte de rivalité avec Baybars, qui a réinstallé le califat 
abbasside au Caire et porte désormais le titre de sultan de l’Islam et des musulmans, mais 
elles visent aussi et surtout à asseoir une stature internationale à son pouvoir dès lors qu’il 
porte les titres de calife et de commandeur des croyants 23. Les Mérinides, les ʿAbdelwadides 

15.  Geoffroy de Beaulieu, Vita et sancta conversatio, p. 22 ; Guillaume de Nangis, Annales, p. 276 ; Lower, 
2007, p. 226.
16.  Kedar, 1984, p. 168.
17.  Guillaume de Nangis, Annales, p. 275‑276. Lower, 2007, suivi par Hélary, 2016, p. 135‑139, privilégient 
cette piste de la conversion pour expliquer le détournement de la croisade sur Tunis.
18.  Al‑Qāḍī al‑Nuʿmān, al-Māǧālis, p. 333‑337.
19.  Al-Yūnīnī, Ḏayl, II, p. 454‑455.
20.  Nommé par le souverain hafside à la tête de la douane de Mahdiya, il a amassé une fortune considérable, 
en commettant des injustices selon ses détracteurs et en constituant des réseaux clientélistes. Des marchands 
latins lui ont prêté d’importantes sommes d’argent ; une fois al‑Lulyānī arrêté par le sultan et ses biens 
confisqués, ces hommes d’affaires se sont présentés devant al‑Mustanṣir pour demander le remboursement de 
leur argent, mais ils ne disposaient d’aucune preuve concernant cette transaction. D’où une fin de non‑recevoir 
prononcée par le calife hafside. Cf. Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 426/II, p. 500 ; al‑Zarkašī, Tārīḫ, p. 76‑77.
21.  Brunschvig, 1940, I, p. 56‑57.
22.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 426/I, p. 500‑501.
23.  Lorsqu’il apprend l’arrivée des croisés devant Tunis, Baybars propose, dans une lettre adressée à 
al-Mustanṣir, de lui envoyer des renforts ; il demande aux bédouins de Barqa de se porter à son secours et de 
creuser des puits tout au long de la route pour les besoins des troupes. À peine les préparatifs commencés, il est 
informé de la mort de Louis IX et du départ des croisés ; Ibn ʿAbd al‑Ẓāhir, al‑Rawḍ, p. 373‑374 ; al‑Maqrīzī, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix314

et les Nasrides s’y sont soumis pour un temps, au point que Tunis devient le maître du jeu 
diplomatique et commercial dans l’Occident musulman. Soucieux d’apparaître comme le 
souverain incontestable, al‑Mustanṣir était au courant des nombreuses ambassades envoyées 
aux royaumes d’Occident par Baybars, qui tente de poursuivre les mêmes objectifs que son 
rival maghrébin. Selon Ibn Ḫaldūn, la délégation hafside auprès de Louis IX aurait croisé des 
émissaires envoyés par le sultan mamelouk à Paris 24.

	 Tensions et négociations aux portes de Tunis

Au sujet de la deuxième étape des négociations aux portes de Tunis, on ne saurait affirmer 
avec certitude à quel moment et où les rencontres ont eu lieu ; là encore, les sources sont à la 
fois lacunaires et contradictoires. C’est sans doute al‑Mustanṣir qui a tenté à plusieurs reprises 
d’établir des contacts avec Louis IX, afin de négocier l’arrêt des hostilités. Ce dernier, malgré 
les difficultés d’approvisionnement de son armée et la propagation de l’épidémie, attend des 
renforts de Charles d’Anjou ; il n’est donc pas prêt à lever son camp sans avoir atteint ses 
objectifs, notamment ceux de voir le Hafside capituler et se convertir. Sa mort, celle de son 
fils Jean‑Tristan et de nombreux chefs de la croisade, ont semé le doute et le désarroi dans le 
camp de l’armée.

Du côté hafside, le calife n’est pas non plus dans une position confortable lui permettant de 
repousser les armées croisées et de tenir ses propres troupes. Les deux affrontements directs 
qui ont eu lieu ont tourné au désavantage des musulmans et ont montré la faiblesse structu‑
relle des troupes hafsides et leur désorganisation. L’atmosphère pesante et le grand nombre 
de morts causé de part et d’autre par l’épidémie ont atteint le moral des soldats du calife. Les 
tribus nomades s’impatientent pour regagner leurs pâturages. Des divergences sont apparues 
au grand jour entre Andalous et cheikhs almohades au sujet de la conduite à adopter pendant 
le débarquement des croisés 25. Al‑Mustanṣir doit composer aussi avec la milice chrétienne à 
son service, qui peut basculer à tout moment en faveur de l’armée de Louis IX. Cette inquié‑
tude résulte selon le moine Primat de la désertion de deux miliciens castillans qui ont rejoint 
les troupes croisées 26. Au pillage de son camp, le 14 ṣafar 669 / 2 octobre 1270, le souverain 
hafside est pris de panique et songe même à abandonner ses troupes et à se retirer à Kairouan 
ou à Constantine 27. Il est désormais prêt à toute initiative de nature à lui épargner un mauvais 
sort. C’est dans ce cadre que certains de ses conseillers le poussent à envoyer un messager au roi 
de France pour entamer des négociations et s’il le faut, payer le prix fort pour sauver son trône 
et sa capitale, sérieusement menacés à la fois par un siège rude et une épidémie dévastatrice.

al‑Sulūk, I, 2, p. 590. Cette proposition d’aider son rival émane surtout d’une crainte de Baybars d’être pris 
en étau et d’être attaqué à partir de l’Ifrīqiya, car bien renseigné (al‑Maqrīzī, al‑Sulūk, I, 2, p. 587‑588), il sait 
parfaitement que l’objectif final de la croisade reste la Terre sainte, voire l’Égypte.
24.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 426/II, p. 501. 
25.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 427/II, p. 502-503 ; al‑Yūnīnī, Ḏayl, II, p. 455.
26.  Chronique de Primat, p. 48 ; Brunschvig, 1940, I, p. 442.
27.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 504 ; Ibn al‑Qunfuḏ, al‑Fārisiya, p. 132.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 315

Les premiers messages sont visiblement passés par l’intermédiaire de Charles d’Anjou, qui a 
établi son quartier entre le camp de l’armée française et celui du Hafside 28 ; al‑Mustanṣir a tenté 
de lui faire « des propositions de paix qui ont été longtemps ignorées de l’armée », comme le 
souligne Pierre de Condé 29. Cependant les deux récits d’Ibn Ḫaldūn et de Guillaume de Nangis, 
qui ne se recoupent pas, indiquent que Charles d’Anjou n’est pas l’initiateur des premiers 
contacts entre les deux camps, malgré les accusations portées contre lui de favoriser ses propres 
intérêts et de vouloir récupérer les arriérés du « tribut » 30. La version d’Ibn Ḫaldūn, qui tient 
son récit de la bouche de son grand‑père, bien qu’il comporte quelques confusions, notam‑
ment en ce qui concerne Philippe III confondu avec Jean‑Tristan, mort peu avant son père, 
et la reine Marguerite de Provence, confondue avec Isabelle d’Aragon, mérite que l’on s’y 
intéresse de plus près, dans la mesure où il s’agit du témoignage le plus détaillé. Après la 
mort de Louis IX, Philippe III est malade, comme l’indique Pierre de Condé dans une lettre 
adressée, le 4 septembre 1270, à Nicolas d’Auteuil, trésorier de Saint‑Frambaud de Senlis 31. 
Isabelle d’Aragon, comme tout l’entourage de la cour royale, craignant pour la vie du nouveau 
roi, a probablement tenté d’établir des contacts et de négocier avec le Hafside, en lui proposant 
de lever le siège contre le paiement d’une indemnité de guerre 32 :

Comme l’autorité était exercée par la reine, elle envoya une lettre à al‑Mustanṣir où elle lui faisait la 
proposition de s’éloigner avec ses troupes si le sultan lui versait les frais occasionnés par l’expédition.

D’autre part, Guillaume de Nangis précise comment le calife a envoyé un messager auprès 
de Philippe III pour tenter de le convaincre d’entamer des négociations pour la conclusion 
d’un traité de paix 33 :

Les Sarrasins, cherchant à savoir si les rois et princes de l’armée des Chrétiens voudraient consentir 
à une trêve de paix, dépêchèrent un envoyé pour demander de leur part de faire la paix et leur 
rapporter la réponse de nos princes. Cet envoyé, arrivant rapidement près de notre armée, fit un 

28.  Chronique de Primat, p. 73 ; Hélary, 2016, p. 185‑186.
29.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 230. Les lettres de Pierre de Condé, clerc 
du roi de France et témoin oculaire, revêtent un intérêt considérable pour les événements qui ont eu lieu 
pendant le siège, les combats et les contacts établis entre les deux camps, ainsi que pour la chronologie des 
négociations et les clauses du traité. Sur les manuscrits de ses lettres, qui font partie d’un recueil relatif à la 
croisade, cf. Richard, 1960‑1962, p. 182‑187 ; Barré, 1966, p. 555‑568 ; Hélary, 2016, p. 257‑261.
30.  Gesta Philippi, p. 476.
31.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 667 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 227.
32.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
33.  Gesta Philippi, p. 476 (notre traduction) : « Tentates igitur Sarraceni, utrum reges et principes Christiani 
exercitus vellent paci treugis consentire, miserunt nuntium, ut ex parte illorum peteret ea quae pacis sunt, 
et eis responsa nostrorum principum reportaret. Qui festinus prope exercitum nostrorum accendens, ut 
aliquis ad ipsum accelerans suae petitionis copiam exaudiret, et super hoc consulerent principes Christiani 
exercitus, signum dedit. Tunc ad illum accendens unus ex nostris militibus, qui linguam arabicam intelligebat 
et loquebatur, intentionis suae summam nostris regibus et principibus intimavit ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix316

signe, afin que quelqu’un accoure pour entendre sa requête et que les princes de l’armée chrétienne 
se consultent à ce sujet. Un de nos soldats, qui comprenait et parlait la langue arabe, venant à lui, 
il annonça à nos rois et princes l’objet de sa démarche.

Le messager hafside fut conduit à la tente du roi et autorisé à délivrer son message. 
Ses propositions ont infléchi l’état d’esprit de Philippe III, qui a semblé changer de position, 
en exprimant sa volonté d’en finir au plus vite avec le statu quo, qui risquait de l’enliser et 
d’accroître les difficultés de son armée 34. Pour avoir l’assentiment de son entourage et celui 
de l’armée, il réunit un conseil auprès duquel il demanda un avis pour répondre aux avances 
du souverain hafside.

Les discussions ont fait émerger deux positions diamétralement opposées : l’une incarnée par 
la troupe, impatiente d’en découdre avec les Hafsides, préconise la poursuite de la guerre jusqu’à 
la prise de la ville de Tunis et sa destruction, ce qui leur procurerait un butin conséquent 35. 
L’autre position, représentée en particulier par Charles d’Anjou et Thibaud de Champagne, 
plaide pour l’arrêt des hostilités et la conclusion d’un traité de paix à la condition que le 
Hafside paye une importante indemnité de guerre et les arriérés du « tribut » annuel dus au 
roi de Sicile 36. Au vu des difficultés d’approvisionnement de l’armée, de l’épidémie qui sévit et 
de l’approche de la saison hivernale, la balance penche en faveur des partisans d’une solution 
négociée avec le consentement de Philippe III. Ce dernier souhaite quitter au plus vite cette 
terre inhospitalière et regagner la capitale de son royaume 37.

Une fois que les deux parties ont accepté l’arrêt des hostilités pour discuter et arrêter un 
accord de paix, débute alors l’avant‑dernière phase de négociations, qui a lieu dans le camp de 
l’armée croisée. Al‑Mustanṣir désigne une délégation de juristes renommés, qui font partie de 
son entourage, encadrés par Muḥammad Ibn ʿAbd al‑Qawī, chef des Banū Tūǧīn, branche de la 
tribu berbère de Zanāta, et les envoie, au tout début du mois de rabīʿ Ier 669 / 18 octobre 1270, 
négocier la trêve tant espérée 38. Une lettre de Pierre de Condé, envoyée le 18 novembre à 
Mathieu, abbé de Saint‑Denis, donne davantage de précisions sur le déroulement de cette 
étape de négociations : elle indique qu’elles se sont achevées le 23 octobre 39.

Nous savons aussi grâce au traité, que les conditions ont été discutées point par point, 
mot par mot, à la lettre près. Certainement aidés par des traducteurs, les négociateurs ont 
fini par se mettre d’accord sur un ensemble de dix‑sept clauses, qu’ils ont mises par écrit, 
la plus importante étant le paiement d’une indemnité de guerre. Mais les réclamations de 
Charles d’Anjou n’ont pas été consignées sur le parchemin dans un premier temps. La délégation 
hafside n’a visiblement pas reçu l’instruction d’inclure le paiement des arriérés du « tribut », 
ce qui a nécessité une autre manche de négociations. Un accord global ne saurait être validé 

34.  Gesta Philippi, p. 476 ; Sivéry, 2003, p. 62‑63.
35.  Gesta Philippi, p. 476 ; Chronique de Primat, p. 80.
36.  Gesta Philippi, p. 476.
37.  Gesta Philippi, p. 476.
38.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 428/II, p. 505.
39.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 230. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 317

sans l’intégration des conditions du roi de Sicile, mission confiée à Geoffroy de Beaumont, 
chancelier de Sicile. Comme l’indique la structure du traité, les deux dernières clauses ont 
été ajoutées plus tard, sans doute à Tunis avant la ratification d’al‑Mustanṣir. C’est ce qui 
explique l’affirmation d’Ibn Ḫaldūn selon laquelle « Gārūn signa un autre traité séparé pour 
ce qui concerne son île 40 ».

	 Les acteurs des négociations : un traité négocié par un chef de tribu berbère

Pour aboutir à la conclusion de cet accord et à sa ratification, plusieurs acteurs se sont 
impliqués à des degrés divers dans les négociations. Côté occidental, s’il est difficile de définir 
précisément le rôle de Charles d’Anjou dans l’établissement des contacts avec le calife hafside, 
comme dans les négociations ultérieures, il apparaît néanmoins en retrait pendant tout le pro‑
cessus. Il a sans doute transmis des messages venant du camp hafside au roi de France. Confiant 
des avantages qu’il pouvait en tirer, Charles Ier est resté discret pour ne pas froisser ses alliés. 
Mais sa proximité avec le souverain hafside ne fait aucun doute 41 ; elle n’a pas échappé à ses 
détracteurs au sein de l’armée croisée et aux chroniqueurs français et italiens, qui n’ont pas 
manqué d’en faire état. L’enlumineur du manuscrit Chigiano L VIII 296 de la Nuova cronica 
de Giovanni Villani a illustré cette proximité par la représentation d’une rencontre fictive 
entre al‑Mustanṣir et le roi de Sicile, où ce dernier apparaît en maître incontesté de la coalition 
occidentale dans le processus de négociations 42.

L’intervention directe de Charles d’Anjou est surtout perceptible dans la nomination 
de Geoffroy de Beaumont, chancelier de Sicile, à la tête de la délégation occidentale char‑
gée d’aller négocier avec al‑Mustanṣir les clauses concernant les arriérés du « tribut », et 
par-dessus tout, recueillir son serment et la ratification définitive du traité. Dans cette mission, 
Geoffroy de Beaumont était accompagné de religieux chrétiens : des prêtres, des moines et des 
évêques, comme le précise le texte de l’accord. Sans qu’on puisse les identifier, – la version 
latine du traité aurait sans doute pu fournir les noms des témoins occidentaux – leur présence 
à Tunis à cette cérémonie en qualité de témoins, montre le rôle qu’ils ont pu jouer dans les 
négociations, du moins en ce qui concerne les modalités de leur implantation à Tunis et les 
perspectives du renforcement de leurs activités en Ifrīqiya.

Le rôle des Génois en tant qu’intermédiaires est moins évident. La place de premier choix 
qu’ont voulu leur accorder certains historiens ne semble pas pertinente 43 ; bien qu’ils ne fussent 
pas au courant des projets de Louis IX 44, leur imposante participation à l’expédition à ses côtés 

40.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 428/II, p. 505.
41.  Borghese, 2008, p. 63‑65.
42.  Vatican, Biblioteca Apostolica Vaticana, Chigiano L VIII 296, f o 115v o in Frugoni, 2005.
43.  Jehel, 1993, p. 83‑84 ; Jehel, 2001, p. 70‑72 ; Lower, 2006, p. 509‑510.
44.  Hélary, 2016, p. 131‑132.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix318

met en évidence leur opportunisme et ne fait pas d’eux des intermédiaires crédibles dans les 
négociations. Ils apparaissent désormais comme les ennemis du calife hafside, contrairement 
à leurs rivaux pisans, vénitiens et catalans, restés neutres dans le conflit.

Pour les Hafsides, les cheikhs almohades ont brillé par leur absence dans le processus de 
négociation ; partisans d’une solution militaire, ils se sont contentés de commander les troupes 
sur le terrain 45. Le silence des sources les concernant est un signe évident de leur refus de 
cautionner la démarche du calife. Aucun haut personnage de l’État n’a souhaité se joindre à la 
délégation envoyée au camp de l’armée croisée, ni participer à la cérémonie de ratification du 
traité. En revanche, les juristes les plus proches du calife ont pris part activement aux pourparlers 
et ont apporté leur caution à la signature du traité de paix. Figure en premier lieu Abū al‑Qāsim 
Ibn Abī Bakr al‑Yamanī, connu sous le nom d’Ibn Zaytūn 46 ; il a exercé la fonction de cadi à 
deux reprises et de mufti d’Ifrīqiya 47. Proche du souverain hafside, qui lui a confié plusieurs 
missions diplomatiques auprès de souverains maghrébins 48, Ibn Zaytūn a visiblement joué un 
rôle de premier plan dans les négociations. Ibn Ḫaldūn le désigne comme étant le rédacteur 
du traité 49. Un autre juriste était également du voyage, ʿAbd al‑Ḥamīd Ibn Abī al‑Barakāt 
Ibn ʿImrān Ibn Abī al‑Dunyā al‑Ṣadfī (mort en 684/1285), tripolitain d’origine. Il a occupé 
plusieurs hautes fonctions, notamment la judicature de la ville de Tunis à partir de 671/1272 50.

La délégation hafside comporte aussi un fonctionnaire de la chancellerie, mais d’un rang 
inférieur. Il s’agit de ʿAlī Ibn Ibrāhīm Ibn Abī ʿUmar al‑Tamīmī. Par sa participation aux 
négociations et sa présence à la cérémonie de ratification, il remplace ses supérieurs, à savoir les 
deux chefs de la chancellerie, Ibn Abī al‑Ḥusayn et Ibn al‑Rā’is, absents sans doute pour avoir 
refusé de cautionner d’éventuelles concessions du souverain hafside et la conclusion du traité de 
paix. Contrairement à ce qu’écrit Ibn Ḫaldūn, le cadi Ibn al‑Ġammāz a lui aussi fait défection 
et n’a pas assisté aux négociations, ni à cette ultime rencontre, ni apposé son nom sur l’acte 51.

Le vide laissé par l’absence des cheikhs almohades, habitués pourtant à négocier les traités 
de paix avec les puissances chrétiennes, a permis l’émergence d’un nouveau visage. Au centre 
des négociations se distingue un homme clé : Abū Zayyān Muḥammad Ibn ʿAbd al‑Qawī, 
chef des Banū Tūǧīn, mort en 679/1280 52. Il a accompagné les juristes pour négocier avec les 
agents du roi de France. En réalité son rôle est bien plus important qu’on ne le pense. Comme 
l’indique d’emblée notre document, le traité est conclu « par l’entremise du cheikh très illustre 
et très noble Abū Zayyān Muḥammad Ibn ʿAbd al‑Qawī ». Son nom figure au tout début de 
l’acte avant même ceux des deux souverains, comme si ces derniers s’en étaient entièrement re‑
mis à sa volonté pour arranger cette paix. L’implication de ce chef de tribu et sa médiation dans 

45.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 428/II, p. 504.
46.  Al-Tunbuktī, Nayl, p. 362, no 464 ; Ibn al‑Qāḍī, Durrat, III, p. 276‑277, no 1333.
47.  Maḫlūf, Šaǧarat, I, p. 276, no 682 ; Ibn al‑Qunfuḏ, al‑Fārisiya, p. 150.
48.  Al-Ġabrīnī, ʿUnwān, p. 97.
49.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
50.  Al-Ġabrīnī, ʿUnwān, p. 109-110 ; al‑Tīǧānī, Rihlat, p. 231‑232 ; Maḫlūf, Šaǧarat, I, p. 275, nO 678. 
51.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
52.  Ibn Abī Zarʿ, al‑Anīs, p. 405.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 319

les négociations suscite l’interrogation, comme l’a déjà relevé Robert Brunschvig 53. Comment 
ce personnage s’est‑il hissé au rang d’intermédiaire crédible dans les négociations ? Si les liens 
forts qui unissaient les Hafsides avec les Banū Tūǧīn sont bien connus des sources, notamment 
d’Ibn Ḫaldūn, il n’en est rien en revanche sur de possibles contacts entre les Latins et le chef de 
cette tribu berbère.

Depuis la séparation de l’Ifrīqiya avec le califat almohade, Abū Zakariyyā (625‑645/1228‑1248), 
le fondateur de l’État hafside, a soumis cette tribu à son autorité, mais il l’a aussi confortée dans les 
régions occidentales du Maghreb central, en particulier à Cheliffe et à Māzūna, pour en faire un 
émirat tampon contre toute tentative d’expansion venant des Mérinides ou des Abdelwadides 54. 
Victimes d’attaques virulentes opérées par ces derniers 55, les Banū Tūǧīn ont souvent cherché 
des alliances avec les Mérinides et sont restés fidèles aux Hafsides pour tenir les Abdelwadides à 
distance 56. La manière dont le chef des Banū Tūǧīn, Muḥammad Ibn ʿAbd al-Qawī, a été accueilli 
en 664/1266 par al-Mustanṣir, en campagne à Masīla contre les rebelles de Banū Riyāḥ, montre 
clairement la profondeur et la solidité des relations entre la dynastie hafside et les Banū Tūǧīn 57 :

Là, il reçut la visite de Muḥammad Ibn ʿAbd al‑Qawī, chef des Banū Tūǧīn, de la tribu des Zanāta, 
qui venait lui renouveler son allégeance et recevoir ses bénédictions. Le sultan l’accueillit avec tous 
les égards dus à son rang, le combla de présents, et lui fit remettre des chevaux de race dotés de 
selles brodées de fils d’or et de brides ornées de pierres précieuses. En outre, il lui fit planter des 
tentes aux vastes dimensions, faites en tissus de lin et garnies de cordes en coton, et lui donna tout 
ce qu’il fallait d’argent, de bêtes de somme, d’animaux de boucherie, et d’armes. Après avoir reçu 
en concession la ville de Maqqara et le pays d’Awmāš, dans la province du Zāb, Ibn ʿAbd al‑Qawī 
s’en retourna dans son pays.

Il n’est pas étonnant de voir Ibn ʿAbd al‑Qawī parmi les premiers à se porter volontaire 
au secours de son allié, pour faire face à l’expédition de Louis IX, en mobilisant une armée 
commandée par son fils Zayyān 58. Faisant partie du conseil du calife au moment du siège de 
Tunis, il apparaît, au milieu de la rivalité et des querelles exacerbées entre les cheikhs almohades 
et les Andalous, comme une alternative crédible à qui le calife peut tendre l’oreille. C’est par 
cette voie qu’Ibn ʿAbd al‑Qawī a acquis les faveurs du calife ; il a certainement influencé sa 
position en le poussant à établir des contacts avec les chefs de la croisade et à négocier une trêve 
pour éviter le pire dès lors que les tribus menacent de quitter leurs positions pour rejoindre 

53.  Brunschvig, 1940, I, p. 63, note 2 ; Valérian, 2008, p. 896, note 2.
54.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 390-392/II, 465‑468 ; al‑Zarkašī, Tārīḫ, p. 61 ; Dhina, 1985, p. 90‑95.
55.  Yaḥya Ibn Ḫaldūn, Buġyat, I, p. 208.
56.  En 670/1272, Ibn ʿAbd al‑Qawī se joint avec son armée au sultan mérinide (658‑685/1258‑1286), qui 
poursuivait le ʿ Abdelwadide Yaġumrāsin (633‑682/1236‑1283), et participe au siège de Tlemcen ; Ibn Abī Zarʿ, 
al‑Anīs, p. 310‑311.
57.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 422/II, p. 496.
58.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 428/II, p. 505.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix320

leurs pâturages 59. Cela se confirme par le choix étonnant d’al‑Mustanṣir de l’envoyer avec les 
deux juristes et le fonctionnaire de la chancellerie au camp de l’armée croisée.

Une enluminure du manuscrit Paris BnF Lat. 2608 (f o 352r o), qui fait partie d’un groupe 
des grandes chroniques de France, dont la réalisation date des dernières années du xive siècle 60, 
représente la conclusion du traité de 669/1270 par une rencontre entre Philippe III et 
al‑Mustanṣir en train de se serrer la main et d’échanger des exemplaires du traité de paix, en pré‑
sence de personnages notables des deux camps. Au centre de la scène figure un personnage âgé, 
portant une barbe frisée, un chapeau conique et une longue tunique, autrement dit un haut 
dignitaire musulman. Il met sa main sur l’épaule de Philippe III, signe d’une certaine familiarité, 
et fixe son regard sur le souverain hafside, comme pour l’inviter à abandonner ses réticences et à 
accepter la main tendue par le roi de France 61. Il s’agit vraisemblablement d’Ibn ʿAbd al‑Qawī. 
La position centrale de ce chef de Banū Tūǧīn montre non seulement qu’il a joué un rôle de pre‑
mier plan dans les négociations et le rapprochement des points de vue des deux protagonistes, mais 
aussi et surtout que l’enlumineur a fait une vraie recherche pour se rapprocher le plus possible de la 
réalité et qu’il a eu accès à un exemplaire du traité en latin qu’il a consulté et lu 62. C’est sans doute 
la preuve que le document – une copie en tout cas – est toujours conservé dans les archives royales 
à la fin du xive siècle, et qu’il a disparu par la suite dans des circonstances qu’on ignore.

	 	     Fig. 1.  Enluminure représentant la conclusion du traité de paix.

59.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 428/II, p. 505.
60.  Notice en ligne du manuscrit BnF Français 2608. http://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc779857.
61.  Cette réticence du souverain hafside est par ailleurs réelle, puisqu’il a mis plus d’une semaine pour se 
décider à ratifier définitivement le traité.
62.  Le fait que les enlumineurs se documentent et reproduisent des objets qu’ils ont réellement vus chez 
leurs commanditaires n’est pas un phénomène rarissime ; on en connaît d’autres exemples notamment dans 
l’entourage du duc de Berry ; cf. Stirnemann, 2017. 

Pa
ri

s, 
Bn

F,
 F

r. 
26

08
, f

  o
 3

52
r o .

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 321

	 Les clauses du traité
L’accord est conclu d’un côté entre Philippe III, Charles d’Anjou, roi de Sicile et Thibaud, 

roi de Navarre, et de l’autre, le calife hafside Abū ʿAbd Allāh Muḥammad al‑Mustanṣir. 
Pour parer à toute contestation et au non‑respect du traité, les négociateurs ont pris soin d’in‑
clure dans la rédaction de l’accord d’autres acteurs de moindre importance, à savoir les comtes 
et les chevaliers présents à Carthage, mais aussi des absents comme Baudouin, empereur de 
Constantinople. Le prince Édouard, futur roi d’Angleterre, en route pour rejoindre les croisés 
et dont l’arrivée est annoncée, figure lui aussi dans la liste des personnes liées par le traité.

Les dix-neuf clauses arrêtées au final règlent très clairement les conditions de l’évacuation des 
armées croisées et tous les litiges entre les deux parties. La durée du traité est fixée à quinze années 
solaires à compter du début du mois de novembre 1270 (milieu de rabīʿ Ier 669) 63. De ce point de 
vue, rien ne contredit les préceptes du droit musulman, puisqu’il s’agit d’une trêve limitée dans le 
temps. Elle ne correspond pas à la durée des premières trêves conclues par le Prophète, à savoir 
dix ans 64, mais elle est moins longue que celle des traités négociés avec les Pisans pendant les 
années 1230 et en 1264 : trente ans pour le premier traité et vingt pour le second 65.

	 Les clauses politiques et militaires
La principale clause du traité de paix consiste pour les armées croisées à lever le siège de 

Tunis contre le paiement d’une indemnité de guerre d’un montant de deux cent dix mille 
onces d’or, dont la moitié est versée immédiatement, et l’autre sera perçue en deux temps sur 
deux ans. Charles d’Anjou obtient, de son côté, le remboursement des arriérés du « tribut » 
des cinq dernières années, auquel s’ajoute un versement annuel du double du montant primitif 
pendant la durée du traité. Pour avoir l’assurance d’obtenir ces versements de manière régulière 
et le respect des clauses financières, les deux parties ont impliqué les marchands latins en affaires 
avec les Hafsides en qualité de garants fiables. Pour se protéger contre tout risque d’attaque 
pendant l’évacuation, les négociateurs ont imposé deux clauses au calife, l’obligeant à assurer 
par ses propres troupes et la milice chrétienne à son service, la sécurité des retardataires et de 
ceux qui n’ont pas encore embarqué.

D’autre part, les deux camps procèdent à la libération de tous les prisonniers et s’engagent 
à ne plus accueillir d’opposants, ni à leur fournir d’assistance de nature à porter préjudice aux 
territoires des parties contractantes. Cette clause est inscrite dans le traité de manière générale, 
mais en réalité, elle vise plus particulièrement, comme l’indique la chronique de Primat, les 
ennemis de Charles d’Anjou, Frédéric de Castille, cousin de Louis IX et Frédéric Lancia, cousin 
de Constance de Hohenstaufen, accueillis généreusement par al‑Mustanṣir 66.

63.  Ibn al‑Šammāʿ, al‑Adilla, p. 72.
64.  Hamidullah, 1935, p. 34‑35 et doc. no 4, p. 14‑15 ; Kadduri, 1955, p. 210‑2013 et p. 249‑250.
65.  Amari, 1863, I, p. 292 et 295 ; Mas Latrie, 1866, II, p. 32, 44 ; Ouerfelli, 2013, p. 209‑210.
66.  Chronique de Primat, p. 81. Cet auteur n’avait pas besoin de consulter la version « occidentale » du traité 
pour désigner nommément ces deux farouches opposants à Charles d’Anjou, comme le pense Sternfeld, 
1896, p. 370.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix322

	 Les clauses liées au commerce et à la liberté de circulation
Le traité prévoit la liberté de circulation des marchands, des voyageurs et des navires, 

ainsi que leur protection aussi bien dans les territoires du calife que dans ceux de la coalition 
occidentale. De ce point de vue, aucune clause nouvelle n’est inscrite dans le traité ; on se 
contente de rappeler d’anciennes dispositions en vigueur avant le déclenchement de la croisade, 
ou du moins de revenir aux conditions antérieures des échanges entre le monde latin et les 
possessions hafsides. Les marchands européens ne demandent pas plus que le respect de ces 
conditions, qui ont été négociées de manière bilatérale. La seule nouveauté réside dans le fait 
que ces dispositions doivent être appliquées, selon le traité, à tous les marchands occidentaux 
fréquentant les ports hafsides, sans distinction de nationalité. La conclusion de nouveaux 
traités, voire leur quasi-reconduction immédiatement après le départ des troupes croisées a 
grandement facilité le retour des marchands européens dans les échelles ifrīqiyennes.

	 Les clauses religieuses
La sixième clause du traité est d’ordre religieux ; elle prévoit la construction de monastères 

pour les chrétiens pour y vivre, prier et prêcher publiquement. Cette clause a attiré davantage 
l’attention des chroniqueurs et des historiens du xixe siècle ; elle a suscité des lectures diamétra‑
lement opposées 67. Certains y voient une autorisation accordée aux religieux chrétiens de prêcher 
publiquement dans tout le territoire du calife hafside, et donc un triomphe pour la religion chré‑
tienne en terre africaine 68. D’autres comme Sacy ont considéré à juste titre que l’autorisation de 
prêcher publiquement est circonscrite dans l’espace, à savoir l’intérieur des lieux de culte chrétiens.

Si l’on reprend les termes exacts du traité, il s’agit d’accorder aux moines et aux prêtres le 
droit d’habiter dans les territoires du commandeur des croyants, de leur donner un emplace‑
ment pour construire des monastères (diyāra), des lieux de prière et des parcelles pour enterrer 
leurs morts 69. C’est uniquement dans ces lieux qu’ils peuvent prier, prêcher publiquement 
et exercer leur culte en toute liberté comme ils en ont l’habitude dans leurs pays d’origine 70. 
De ce point de vue, la présence des religieux chrétiens en Ifrīqiya, leur possession d’églises, de 
chapelles ou de cimetières ne constituent pas une nouveauté ; les villes maritimes italiennes, 
bien présentes dans les ports hafsides, bénéficient déjà de ces privilèges négociés dans le cadre 
d’accords de paix et de commerce (traités de 632/1234 et de 663/1264). La construction de 
monastères en est une en revanche. La rédaction ne précise toutefois pas le lieu exact de ces 
futurs édifices, ce point précis devant sans doute faire l’objet de négociations ultérieures entre 
le souverain hafside et les religieux chrétiens.

67.  Kedar, 1984, p. 168‑169.
68.  Chronique de Primat, p. 81 ; Villani, Nuova cronica, p. 385.
69.  Le terme diyāra indique a priori le pluriel du pluriel ; il soulève toutefois un sérieux doute, dans la 
mesure où son usage est très rare. Pourquoi le rédacteur n’a pas employé des termes plus clairs et plus 
compréhensibles comme ديارات ou أديرة ? A‑t‑il fait exprès pour semer le doute dans l’esprit du lecteur, dans 
l’objectif de minimiser la portée de cette clause inédite, qui prévoit la construction de monastères dans le 
territoire hafside ?
70.  Borghese, 2008, p. 65 ; Borghese, 2010, p. 52.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 323

Cette demande n’émane certainement pas des communautés marchandes dont chacune 
possède son propre édifice religieux, situé dans les fondouks, mais des Franciscains et des 
Dominicains qui projettent de renforcer leur présence en territoire hafside, notamment à 
Tunis 71. L’inclusion de cette clause dans le traité est le résultat de leur proximité avec Louis IX 
et des conseils qu’ils lui ont prodigués, du moins en ce qui concerne la question de la conversion 
des musulmans, ainsi que du rôle qu’ils ont joué dans la négociation de cet accord entre les 
deux parties. Reste à savoir si ces monastères ont vu le jour. La réponse n’est pas aisée ; aucun 
indice toponymique, ni textuel ne met en évidence la présence de ces édifices 72. Les ordres 
mendiants ont revu leurs ambitions à la baisse ; les Dominicains, soutenus par la papauté, ont 
continué à gérer leur studium arabicum 73, mais il est remplacé quelques années après 1270 par 
celui de Murcie 74. Les Franciscains se sont-ils contentés d’une maison ? Un chroniqueur du 
xive siècle, le frère Elemosina, situe leur installation à la porte de Tunis 75. Peut être s’agit-il 
en réalité de la grande église construite dans le quartier de la milice chrétienne, situé dans le 
faubourg de Tunis, et dédiée à saint François 76.

Jusqu’à la fin du Moyen Âge, les activités des religieux chrétiens en Ifrīqiya sont restées 
strictement liées aux communautés marchandes, ainsi qu’à la présence des milices chrétiennes au 
service du sultan. La proximité des Franciscains avec les rois d’Aragon, dont ils accompagnent 
souvent les ambassades, leur permet de mieux connaître les réalités maghrébines, de s’impliquer 
davantage dans les négociations diplomatiques et de mener leurs missions auprès des miliciens 
chrétiens 77.

	 De la rédaction à la validation du traité

	 La rédaction arabe : un traité rédigé par un non-professionnel

Le texte du traité nous est parvenu uniquement dans sa rédaction arabe. Il convient de se 
poser la question de l’existence d’autres versions, latine ou française, et d’autres exemplaires 
produits pour les différents protagonistes. Sacy est parti du postulat selon lequel le texte arabe 
à notre disposition est une traduction d’une version latine qui serait la version originale, mais il 
n’apporte aucune preuve à cette hypothèse de départ. Gêné par la présence de nombreux termes 
français dans la rédaction arabe, tels que comte/comtes (qamṭ/aqmāṭ), empereur (al‑anbirūr) 
ou de Flandre (dā Flandir), il suggère également la piste d’une version française antérieure à la 

71.  Brunschvig, 1940, I, p. 57 ; Lower, 2007, p. 226‑228.
72.  Maillard, 2014, p. 283‑284.
73.  Brunschvig, 1940, I, p. 461‑462 ; Dufourcq, 1966, p. 108‑109.
74.  Brunschvig, 1940, I, p. 462.
75.  Maillard, 2014, p. 283‑284.
76.  Itinéraire d’Anselme Adorno, p. 109.
77.  Brunschvig, 1940, I, p. 448‑449.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix324

version arabe 78. Mais cette hypothèse, soutenue aussi par Mas Latrie 79 et Sternfeld 80, ne peut 
être retenue, non seulement parce que les documents de la chancellerie française sont rédigés 
à l’époque en latin 81, mais aussi du fait que ces termes ne sont pas inconnus de la chancellerie 
hafside, qui entretient des rapports très avancés avec le monde latin, en particulier avec les 
rois d’Aragon, qui portent aussi le titre de comte de Barcelone 82. Les titres de comte ou 
d’empereur sont utilisés dans les sources arabes depuis longtemps 83. Par ailleurs, les négocia‑
teurs de Philippe III et de Charles d’Anjou ont sans doute discuté en français et le rédacteur 
de la version arabe a entendu ces mots prononcés en cette langue.

Les circonstances de la conclusion de ce traité et les négociations qui ont eu lieu d’abord 
dans le camp de l’armée croisée et par la suite auprès du calife hafside, plaident clairement pour 
une rédaction conjointe du texte de l’accord. Les négociateurs ont été aidés par des traducteurs 
pour discuter mot à mot les termes d’un compromis, qui satisfasse les deux camps, avant de 
le soumettre à l’approbation des conseils des deux souverains. Les résultats des négociations 
ont été consignés par écrit dans les deux langues, en arabe et en latin. Normalement, de ces 
deux originaux plusieurs exemplaires ont dû être rédigés et distribués à tous les protagonistes. 
Si l’original latin portant le sceau royal, qui revenait au calife hafside, a été perdu ou détruit 
comme toutes les archives de l’État hafside 84, aucune autre copie n’a été jusque-là retrouvée. 
Les milieux de la cour française ont sans doute vu une copie de ce traité, comme le laisse 
supposer l’enluminure représentant Philippe III le Hardi et al‑Mustanṣir en train d’échanger 
deux exemplaires du traité de paix, dont on voit clairement les sceaux de cire rouge.

Le texte arabe est rédigé sur parchemin et accompagné d’un sceau ; il est conservé dans 
le Trésor des Chartes aux Archives nationales de France sous la cote ancienne J937/1 et 
actuellement dans le fonds Musée sous la cote AE/III/4 85. Le parchemin mesure 64 cm de long 
et 57 cm de large ; la hauteur du pli auquel est attaché le sceau est de 6,3 cm. Plusieurs traces 

78.  Sacy, 1831, p. 473.
79.  Mas Latrie, I, 1866, p. 137.
80.  Sternfeld, 1896, p. 370.
81.  Carolus-Barré, 1976, p. 148‑155 ; Lusignan, 2004, p. 79.
82.  Alarcon y Santón et Linares, 1940, p. 394‑396 (traité de paix conclu entre ʿ Abd al‑Wāḥid et Alphonse III 
d’Aragon en 686/1287), et p. 247-249 (traité de paix signé entre Abū ʿAbd Allāh Ibn Yaḥya et Jacques II 
d’Aragon en 701/1301). Le titre de qamṭ/comte est employé dans la version arabe du traité de paix conclu, en 
739/1339, entre le sultan mérinide Abū l‑Ḥasan ʿ Alī et Jacques III de Majorque ; Bresc, Rāġib, 2011, p. 72‑73. 
Toute la correspondance adressée par les souverains de l’Occident musulman aux rois d’Aragon donne à ces 
derniers le titre de comte de Barcelone.
83.  Sur les termes d’empereur et de comte, cf. Ibn Saʿīd al‑Maġribī, al‑Ǧuġrāfiyā, p. 182 et 193 ; al‑Ġabrīnī, 
ʿUnwān, p. 171, no 35 ; Dozy, Supplément, p. 413. 
84.  Brunschvig, 1940, I, p. xxv.
85.  La notice du document dans l’inventaire des Archives nationales de France, série J du Trésor des Chartes, 
Supplément, comporte des erreurs : Abū et non Albon et surtout parchemin et non papier concernant la nature 
du support ; De Curzon, Série J. De même, la notice (no 46) du document dans la base de données ARCHIM 
des collections du Musée des Archives nationales nécessite une mise à jour à la fois du contenu (C’est la 
première fois que sont établies les garanties qui ont assuré en Orient la liberté religieuse et celle des transactions 
commerciales) et du titre employé pour qualifier le calife hafside (sceau du bey de Tunis).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 325

de plis sont visibles à l’œil nu : deux à l’horizontale, un au milieu et l’autre à trois cm du haut, 
et un à la verticale, légèrement à gauche du sceau. Le mode de conservation du document à plat 
a sans doute fait disparaître les autres plis. Néanmoins les traces de pliage restantes prouvent 
clairement que le document a été plié.

Il comporte vingt-neuf lignes rédigées dans un mélange d’écritures maġribī 86 et « orientale » ; 
la ponctuation et la liste des témoins sont toutefois en maġribī (écriture maghrébine). Au verso 
du parchemin, tout en bas à droite, figure une note d’archivage : XII. Littera .. regis Tunicii de 
treuga inita inter dominos Francie et Sicilie reges et ipsum (Lettre de .. roi de Tunis relative à la 
trêve conclue entre les seigneurs rois de France et de Sicile et lui‑même).

	     Fig. 2.  Note d’archivage au verso du parchemin.

Cette note peut être datée du xive siècle ; elle a été rédigée par l’un des clercs attachés à la 
chancellerie royale, voire par l’un des premiers fonctionnaires à qui Philippe le Bel a confié la 
garde du Trésor des Chartes 87. Pierre d’Etampes, qui a occupé cette fonction de 1307 à 1324, 
est considéré comme l’auteur du premier inventaire conservé du Trésor. Dans l’une des ré‑
dactions de la préface de son inventaire rédigée par une autre main que la sienne, il signale 
des documents se rapportant aux relations du royaume de France avec la Navarre, la Castille, 
l’Angleterre, l’Écosse, la Norvège, la Sicile, l’Allemagne, l’Aragon, Majorque, Tunis, le Danemark 

86.  Maghraoui, 2013, p. 37‑58, en particulier p. 50‑52 ; D’Ottone, 2013.
87.  Sur les méthodes de travail des archivistes du roi de France, cf. Guyotjeannin, 1996, p. 295‑373.

Pa
ri

s, 
A

rc
hi

ve
s n

at
io

na
le

s, 
J9

37
/1

 (c
ot

e 
an

ci
en

ne
), 

fo
nd

s M
us

ée
 A

E/
II

I/
4,

 d
ét

ai
l.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix326

et les empereurs 88. Dans l’inventaire proprement dit, rédigé en 1320, le garde du Trésor est 
plus explicite sur le contenu et les conditions de conservation de notre document 89:

Dans un étui, lettre du roi de Tunis relative à la trêve conclue entre les seigneurs rois de France 
et de Sicile et lui-même, avec cinq rouleaux de papier sur le fait des Tartares, et un écrit faisant 
mention des peuples voisins barbares.

Cette notice comporte le même texte que la note d’archivage inscrite au verso du parchemin. 
Celle‑ci porte en outre le nombre douze en chiffres romains qui correspond au numéro de la 
boîte dans laquelle le document était conservé, comme le confirment les répertoires postérieurs, 
par ailleurs très brefs, de Gérard de Montaigu, vers 1370 90, et celui attribué à Jacques Louet, 
rédigé après 1510 91. La méthode de cotation numérique, qui permet de retrouver les docu‑
ments sans difficultés en cas de besoin, a d’ailleurs été introduite pour la première fois par 
Gérard de Montaigu 92 ; il est donc fort probable que le nombre XII ait été apposé au dos du 
document à cette période.

Quant au parchemin, on ne saurait attribuer son origine avec certitude aux croisés, comme 
l’a affirmé récemment Xavier Hélary 93. La façon dont le bas est replié et le sceau attaché, certes 
à la manière de la chancellerie française, ne suffit pas pour déterminer la provenance du support. 
La chancellerie hafside utilise fréquemment le parchemin pour rédiger des documents officiels 
conjointement au papier avant et après 669/1270. En 663/1264, le traité de paix et de commerce 
conclu entre la commune de Pise et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī, dont la version originale en latin 
rédigée à Tunis et aujourd’hui conservée à l’Archivio di Stato de Pise, est écrit sur parchemin 94. 
Tous les accords originaux négociés par les Hafsides avec la Couronne d’Aragon et les villes 
toscanes qui nous sont parvenus sont aussi rédigés sur parchemin 95.

Avant de copier le texte, le scribe a tracé sur le parchemin deux lignes pour en marquer 
le début et la fin. L’écriture est en partie de style « orientale », mais on trouve également des 
éléments d’écriture dite maġribī, dont les principales caractéristiques résident dans la notation 
des lettres fā’ avec un point diacritique sous la lettre, et qāf avec un point diacritique sur la lettre.

88.  Delaborde, 1900, p. 428 et 434 ; Teulet, Layettes, I, p. xxvi.
89.  Teulet, Layettes, p. xxviii ; Bordier, p. 170 : « in quadam capsa, littera regis Tunicii de treuga inhita inter 
Francie et Sicilie reges et ipsum, una cum quinque rotulis de papiro super facto Tartarorum, et quodam 
scripto faciente mencionem de gentibus vicinis Barbaris ».
90.  Teulet, Layettes, I, p. xxxix et xlvii. Gérard de Montaigu est notaire et secrétaire de Charles V, qui 
l’a nommé en 1364 pour remettre de l’ordre dans son Trésor des Chartes. Il ne s’agit ici que d’un répertoire 
alphabétique. Sur Gérard de Montaigu, cf. Guyotjeannin, 1997, p. 299-316.
91.  Teulet, Layettes, I, p. lv.
92.  Guyotjeannin, 1996, p. 315‑316.
93.  Hélary, 2016, p. 135.
94.  Archivio di Stato di Pisa (désormais ASP.), Diplomatico. Atti Pubblici, 11 août 1265.
95.  ASP., Diplomatico. Atti Pubblici, 14 septembre 1313 ; 16 mai 1353 ; 7 avril 1358 ; 14 décembre 1397 ; 
septembre 1414 ; 5 octobre 1421 ; 23 avril 1445.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 327

 
	             Fig. 3.  Lettre fā’ (ينضاف).	        Fig. 4.  Lettre qāf (قسطنطينة).

Quant à l’écriture du traité, il est établi clairement que le texte n’a pas été rédigé d’un 
seul jet. Les deux dernières lignes et la fin de la ligne précédente ont été écrites postérieurement 
par la même main, qui semble être celle du premier témoin, en l’occurrence ʿAbd al‑Ḥamīd 
Ibn Abī al‑Barakāt Ibn ʿUmrān Ibn Abī al‑Dunyā al-Ṣadfī (témoin no 1), comme le montre 
sa signature en fin de document.

Fig. 5.  Le rédacteur du traité.

Ibn Ḫaldūn affirme que c’est Ibn Zaytūn, qui a rédigé le texte de l’accord 96. Cependant, la 
signature de ce dernier (témoin no 3) indique clairement une écriture maghrébine totalement 
différente de celle du traité. Ibn Ḫaldūn a‑t‑il confondu entre les deux cadis signataires de 
l’accord aux côtés du fonctionnaire de la chancellerie (témoin no 2) ? Ou bien c’est effectivement 
Ibn Zaytūn qui a négocié le traité avec les croisés et rédigé le brouillon ; Ibn Abī al‑Dunyā, 
faisant partie de la délégation hafside, l’aurait simplement mis au propre. Il n’est pas le parfait 
kātib employé dans la chancellerie 97 ; il a d’ailleurs écrit le traité en partie en nasḫī, contrairement 
aux pratiques en vigueur dans l’administration hafside, avant et après 669/1270. Celle-ci, qui 
se proclame comme l’héritière du système almohade, utilise l’écriture maghrébine dans la 
correspondance et les documents officiels. Néanmoins, ce choix d’Ibn Abī al‑Dunyā exprime 
sa culture personnelle 98 et une certaine fascination pour l’écriture orientale, et il n’est pas 
le seul dans ce cas de figure ; al‑Mustanṣir lui-même, et avant lui son père Abū Zakariyyā, 
s’est laissé convaincre par le talentueux juriste et secrétaire du paraphe (kātib al‑ʿalāma), 
Aḥmad Ibn Ibrāhīm al‑Ġassānī, de changer son paraphe pour affirmer son pouvoir en tant 
que commandeur des croyants, et surtout de l’écrire en nasḫī 99.

96.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
97.  Sur l’art du secrétaire et les qualités du parfait kātib, à une époque antérieure à notre document, voir 
la thèse de doctorat inédite de Hicham El Aallaoui, 2007 ; Buresi, El Aallaoui, 2006, p. 479‑483 ; Buresi, 
El Aallaoui, 2013, p. 202‑213.
98.  Cadi et juriste malikite ayant séjourné deux fois en Orient : Maḫlūf, Šaǧarat, I, p. 275, no 678.
99.  Ibn al‑Qunfuḏ, al‑Fārisiya, p. 125‑126.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix328

On relève ainsi de nombreuses imperfections dans le texte. Ibn Abī al‑Dunyā n’a en effet 
pas respecté les points et les signes diacritiques. S’il a suivi correctement la notation des 
lettres fā’ dans tout le texte avec un point diacritique sous la lettre, il n’en est rien pour la 
lettre qāf. Il l’écrit avec un seul point à dix‑sept reprises, avec deux points dans vingt‑six cas. 
À trois reprises en revanche, la lettre qāf ne reçoit aucun point, tout comme d’autres lettres qui 
sont dépourvues de toute ponctuation telles le ḫā’ (خ) ou le ǧīm (ج), signe d’un oubli et surtout 
d’un travail accompli par un non-professionnel de l’écriture dans les circonstances que l’on 
connaît. Cela se confirme aussi au niveau du traitement des signes diacritiques et vocaliques. 
Si la basmala et la taṣliya sont rigoureusement soignées, la première ligne de l’accord l’est un 
peu moins. La suite en revanche est dépourvue de toute vocalisation (taškīl), les mentions du 
redoublement des consonnes (tašdīd) sont peu présentes dans l’ensemble du texte, tout comme 
la ponctuation, à quelques exceptions près 100. Un signe manifeste des erreurs du rédacteur est 
l’ajout de points diacritiques là où il n’en faut pas, comme la préposition على à laquelle il ajoute 
deux points علي à dix‑sept reprises.

Des termes faisant référence à Dieu, comme تعالى (Très Haut), ne sont pas toujours écrits 
de la même manière ; si dans le premier cas, le rédacteur l’écrit correctement, dans le reste du 
texte et à quatre reprises, le terme est dépourvu de voyelle longue (harf al-madd) تعلى. Cette 
inconstance s’observe aussi dans la graphie du terme الزعماء (les seigneurs) qu’il inscrit sous 
trois formes différentes : الزعما/الزعمآء/الزعمآ.

Plus intéressante encore, est l’absence de la hamza dans un grand nombre de termes, comme 
 écrit comme il se prononce de manière dialectale, élément ,(les croyants) المؤمنين au lieu de المومنين
que l’on trouve aussi dans d’autres termes rédigés tels qu’on les prononce dans un langage parlé 
et non pas tels qu’ils doivent être écrits en langue arabe, comme le montre le tableau suivant :

Terme dans le texte En langue arabe Traduction Occurrence
المومنين المؤمنين Les croyants 16
يودى يُؤَدَّى Qu’il soit payé 4
المويد المؤيد L’assisté [par Dieu] 1

الجزاير الجزائر Les îles 1
شي شيء Quoi que ce soit 1
سوا سواء Que ce soit 1

كنآيسهم كنائسهم Leurs églises 1
عوايدهم عوائدهم Leurs coutumes 1

كاينا كائنا Qui que ce soit 1
مايتا مائتا Deux cents 1

ستماية ستمائة Six cents 1

Tableau 1.  Les occurrences de la hamza dans le traité.

100.  À deux reprises (lignes 2 et 7), la šadda est placée non pas au-dessus de la lettre concernée, mais en 
dessous du mot et à la verticale (ε).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 329

L’absence de la hamza n’est pas une spécificité de l’écriture maghrébine, car elle ne figure 
pas non plus dans les documents émanant des chancelleries orientales. Certaines expressions 
ou termes sont toutefois synonymes de la percée du dialectal dans l’écriture des documents 
officiels, notamment celle de لايعاد يقبل (ne sera plus accueilli), et surtout celui de وجاى (à compter 
de ce jour).

Au final, nous avons affaire à un texte original rédigé à la hâte au moment des négociations, 
dépourvu de toutes les formules rhétoriques propres au parfait kātib, telles qu’on les rencontre 
dans les actes officiels produits par les chancelleries de l’Orient et de l’Occident musulman, où 
la titulature du souverain prend une place prépondérante. Cette originalité est aussi perceptible 
dans la structuration du texte, qui ne suit pas tout à fait les modèles de traités en vigueur 101. Il 
commence par la basmala et la taṣliya, puis la présentation des acteurs en question. Le corps 
du texte comporte une série de clauses, suivie du serment des différentes parties présentes à 
Tunis. On croirait arriver au bout de ce texte à l’annonce de la date, mais il n’en est rien : le 
rédacteur a ajouté deux nouvelles clauses concernant le paiement des arriérés du « tribut » pour 
Charles d’Anjou. Il se termine par les noms des trois témoins musulmans et leurs signatures. 
Le texte n’est donc pas l’œuvre d’un professionnel de l’écriture ; ses particularités relèvent de 
la culture personnelle du rédacteur, de sa façon d’écrire, malgré la présence d’un fonctionnaire 
de la chancellerie à ses côtés, mais aussi et surtout du contexte tendu, qui exige l’exécution 
rapide de l’instrument. S’il souffre de quelques imperfections au niveau des formes stylistiques 
et comporte des erreurs et des termes écrits en dialectal, il est néanmoins clair quant à son 
contenu et à la formulation de ses clauses, point qui compte davantage pour les deux parties.

	 La ratification du traité

Avant de ratifier le traité, chacun des deux camps a organisé un conseil pour examiner les 
propositions des négociateurs et décider s’il convient ou non de les ratifier. Comme l’indique le 
traité, l’ensemble des clauses, ainsi que tous les détails ont été clairement exposés et expliqués 
mot par mot à tous les protagonistes. Dans le camp français, cette étape a été suivie par la ra‑
tification du traité en présence de la délégation hafside, le 23 octobre 1270, comme le confirme 
Pierre de Condé dans sa lettre envoyée à Mathieu, abbé de Saint‑Denis, le 18 novembre 102. 
Nous ne savons pas en revanche si les secrétaires de Philippe III ont scellé l’acte par son sceau 
pendant cette cérémonie ou si l’opération de scellement a eu lieu après la ratification du traité 
par le calife hafside.

Au conseil convoqué par le calife hafside en présence de ses conseillers, ministres, juristes et 
hommes de religion, apparaissent des divergences notables. Ce conseil, selon le témoignage ex‑
ceptionnel d’al-Ġabrīnī (644-714/1246-1314), auteur d’un dictionnaire biographique des ʿ ulamā’ 
de Bougie au xiiie siècle, a clairement mis au jour les débats au sein de la cour sur l’intérêt de 

101.  Sur d’autres traités, voir par exemple Bauden, 2010, p. 33‑86 ; Bresc, Rāġib, 2011.
102.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 230.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix330

ratifier un tel traité 103. Ces divergences se résument en trois points de vue. Le premier consiste 
à suivre volontiers la démarche du calife et cautionne la validité des clauses contenues dans le 
traité ; cette tendance est représentée par la plupart des juristes tunisois, qui ont rédigé à l’oc‑
casion de la tenue de ce conseil et en présence du calife un document qu’ils ont signé, attestant 
que « la paix en question est bonne pour les musulmans » 104. Le deuxième point de vue n’est 
pas éloigné du premier, mais hésitant et attentiste d’un consensus de tous les juristes ; il se 
résume dans les propos du juriste Abū al‑Qāsim Ibn al‑Barrā’, qui demande en dernier recours 
l’opinion d’Abū al‑ʿAbbās Ibn ʿAǧlān al‑Qaysī (606‑670/1209‑1271). Ce grand juriste, qui a 
repoussé par le passé toutes les offres des Hafsides à occuper des charges gouvernementales et 
donc toute compromission avec le pouvoir, est resté sur la même ligne. En refusant de donner 
son avis sur la validité et la conformité du traité avec le droit musulman, il exprime clairement 
la troisième et dernière tendance, qui ne voit aucun intérêt à ratifier un traité désavantageux, 
voire humiliant pour un souverain qui prétend être le commandeur des croyants. Son mutisme, 
ses réponses évasives malgré l’insistance de ses pairs et son refus catégorique, par son silence, 
d’apporter sa caution au traité, ont fini par agacer al‑Mustanṣir. Installé derrière le rideau, ce 
dernier s’offusque et donne l’ordre de lever la séance du conseil 105. Ibn ʿAǧlān al‑Qaysī n’est pas 
le seul à désapprouver ce traité. Le grand cadi Ibn al-Ḫabbāz, sur qui le calife comptait pour 
être témoin, a fait faux bond, comme les deux chefs de la chancellerie Ibn Abī al‑Ḥusayn et 
Ibn al‑Rā’is, pourtant fins connaisseurs des relations avec les puissances étrangères, qui n’ont 
pas pris part à la ratification du traité 106. Ainsi, le témoignage d’al‑Ġabrīnī laisse clairement 
apparaître la constitution d’une fronde contre la décision du calife de faire la paix avec les croisés, 
fronde à laquelle se joignent volontiers les cheikhs almohades, partisans d’une solution militaire.

Malgré les divergences dans un camp comme dans l’autre, les deux parties ont fini par 
accepter l’ensemble des clauses et il ne reste qu’à valider le traité et à apposer la signature des 
témoins. Une fois le texte mis au propre dans les deux langues, en arabe et en latin, débute 
l’étape de la ratification ou validation du traité. Les chefs de la croisade sont les premiers à 
l’avoir validé, à l’exception des deux dernières clauses rédigées postérieurement. Le rédacteur 
a pris soin d’inclure tous ceux qui étaient présents, mais aussi des souverains absents de cette 
négociation comme Baudouin, empereur de Constantinople, ou le prince Édouard, futur roi 
d’Angleterre, qui était sur le point de rejoindre les côtes ifrīqiyennes.

La seconde étape a lieu quelques jours plus tard à la cour de Tunis en présence de la délégation 
occidentale menée par le chancelier de Sicile Geoffroy de Beaumont 107. Les prêtres, les moines et 
les évêques étaient également présents en qualité de témoins et de garants à cette cérémonie, où le 
calife, son fils et Ibn ʿAbd al‑Qawī ont juré et donné leur parole de respecter l’ensemble des clauses 
de l’accord. S’ajoutent à la fin du traité les noms de trois dignitaires musulmans qui ont apporté leur 

103.  Al-Ġabrīnī, ʿUnwān, p. 100.
104.  Al-Ġabrīnī, ʿUnwān, p. 100.
105.  Al-Ġabrīnī, ʿUnwān, p. 100.
106.  Brunschvig, 1940, I, p. 63, note 2 ; Valérian, 2008, p. 896.
107.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 230. Cette délégation est partie le samedi 
d’avant la Toussaint, soit le 25 octobre et non pas le premier novembre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 331

concours aux négociations, à la rédaction de l’acte et ont attesté de son authenticité et de sa validation 
définitive. Chacun des trois témoins a apposé son nom sous forme de signature. Suivant l’ordre, il 
s’agit de ʿ Abd al‑Hamīd Ibn Abī al‑Barakāt Ibn ʿUmrān Ibn Abī al‑Dunyā al‑Ṣadfī, le rédacteur 
du traité, suivi du fonctionnaire de la chancellerie ʿ Alī Ibn Ibrāhīm Ibn Abī ʿUmar al‑Tamīmī, et 
enfin d’Abū al‑Qāsim Ibn Abī Bakr al‑Yamanī, connu sous le nom d’Ibn Zaytūn. Par ailleurs, on 
peut supposer que la version latine du traité comportait les noms des témoins occidentaux.

Témoin no 1

Témoin no 2

Témoin no 3

Fig. 6.  Noms des témoins du traité.

	 Le problème de la date

La date indiquée dans le traité pour la cérémonie, celle du 5 rabīʿ al‑āḫar de l’année 669, cor‑
respondant au 21 novembre 1270, pose manifestement un problème quand on sait par les lettres 
de Pierre de Condé, mais aussi par d’autres sources concordantes, que les croisés ont déjà quitté 
Carthage à destination de Trapani. Philippe III s’est embarqué le 18 novembre et a levé l’ancre 
deux jours plus tard, suivi de Charles d’Anjou 108. Il s’agit donc d’une erreur du scribe ou du ré‑
dacteur du traité, en l’occurrence Ibn Abī al‑Dunyā al‑Ṣadfī, qui a rempli maladroitement le peu 
de vide laissé pour inscrire la date de ratification du traité par le calife hafside. À regarder de plus 

108.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 230.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix332

près le document, la fin de la ligne dans laquelle sont inscrits le jour et le mois (rabīʿ al‑āḫar) laisse 
penser qu’ils ont été ajoutés postérieurement. En effet, les derniers mots de cette ligne dépassent 
de la justification tracée à la pointe sèche et observée par toutes les autres lignes du texte. Ils sont 
rédigés dans une écriture un peu tassée et le nom du mois est même écrit dans l’interligne, preuve 
que ces éléments ont été complétés après coup et que le traité a bel et bien été rédigé en deux temps.

Fig. 7.  Détail : date.

Si la maladresse du scribe est incontestable, à quelle date précise peut-on situer cette ultime 
rencontre entre le calife hafside et la délégation occidentale pour recueillir son serment et la 
ratification définitive du traité ? Richard Sternfeld estime que la date est bel et bien celle du 
5 rabīʿ II, qui correspond au 21 novembre 1270 ; il pense que le souverain hafside a attendu le 
départ des croisés, comme ils s’y sont engagés, pour ratifier le traité 109. Mais cette hypothèse 
est invraisemblable ; une telle manœuvre ne pouvait être acceptée par les chefs de la croisade. Il 
faudrait aussi expliquer comment le document est ensuite parvenu à la chancellerie royale fran‑
çaise. Silvestre de Sacy 110, tout comme Robert Brunschvig 111, proposent à juste titre la date du 
5 novembre, ce qui est plus logique et correspond à la chronologie des négociations et du départ 
des troupes occidentales du territoire hafside. Toutefois, nous pensons, contrairement aux 
propositions de ces deux historiens, que la ratification a dû avoir lieu entre le 25 octobre, date de 

109.  Sternfeld, 1896, p. 370‑371.
110.  Sacy, 1831, p. 474‑475.
111.  Brunschvig, 1940, I, p. 62, note 1.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 333

l’arrivée de Geoffroy de Beaumont à la rencontre d’al‑Mustanṣir 112, et le début du mois de no‑
vembre. En effet, si nous suivons le récit chronologique de Pierre de Condé, le traité a été ratifié 
dans le camp du roi de France « le jeudi avant la Toussaint », puis Geoffroy de Beaumont s’est ren‑
du auprès du souverain hafside « le samedi avant la Toussaint » 113. La Toussaint tombant en 1270 
un samedi, le samedi précédent est le 25 octobre, et il faut sans doute comprendre « le jeudi avant 
la semaine de la Toussaint », soit le 23 octobre, comme date de ratification par les Français. Là 
où Robert Brunschvig a raison, c’est au sujet des réticences du Hafside et du délai entre l’arrivée 
de la délégation occidentale à la cour et la ratification définitive, qui a lieu le 5 novembre 1270 114.

	 L’ultime signe de validation : le sceau d’al‑Mustanṣir

Pour donner davantage de force à l’action du souverain et de solennité à la ratification du 
traité, les rois de France valident leurs actes par un sceau rond (le grand sceau royal), où le 
souverain est représenté assis en majesté, avec sa couronne et tenant dans les mains les insignes 
de la dignité royale : la fleur de lys et le sceptre 115. Au Maghreb en revanche, les pratiques de 
validation des traités conclus avec les puissances étrangères sont totalement différentes. Leurs 
actes portent surtout leurs paraphes ou ʿalāma qu’ils inscrivent soit en haut du parchemin 116, 
soit à la fin de l’acte 117. Néanmoins, l’usage des sceaux ne peut être considéré comme une nou‑
veauté dans le monde musulman. Dans sa Muqaddima, Ibn Ḫaldūn range cet élément dans 
la catégorie des insignes et des emblèmes du pouvoir tout comme le manteau du Prophète, le 
bâton pour les Abbassides, ou le parasol pour les Fatimides 118. Il fait remarquer que l’usage 
des sceaux est ancien et remonte à l’époque du Prophète, à qui ses compagnons ont conseillé 
de sceller les premières lettres qu’il envisageait d’envoyer à Kosroès et à l’empereur byzantin 119. 
La pratique s’est rapidement généralisée dans l’administration du califat pour parer aux contre‑
façons. De nombreux traités de paix et lettres, conservés aujourd’hui aux Archives nationales 
de France et plus particulièrement dans celles de la Couronne d’Aragon, portent les traces 
de sceaux de cire, plaqués en bas du traité ou au dos de la lettre, employés quelquefois pour 
valider l’acte 120, mais surtout pour en garantir l’intégrité. Cette fonction principale du sceau est 
attestée par une lettre adressée par le sultan mérinide Abū al‑Ḥasan ʿAlī à Pierre IV d’Aragon, 
en 751/1350, dans laquelle il lui fait part de ses doutes lorsqu’il a reçu ses lettres dépourvues de 
sceau. Il lui explique que le sceau de cire n’est pas considéré comme un signe de validation de 

112.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 230.
113.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 230.
114.  Brunschvig, 1940, I, p. 62, note 1. C’est sans doute pendant ce laps de temps que la matrice et le sceau 
ont été fabriqués avant la cérémonie.
115.  Tessier, 1962, p. 192.
116.  Ibn al-Aḥmar, Mustawdaʿ, p. 20‑24 ; Amari, 1863, I, p. 123 ; Jadla, 2017, p. 151‑174.
117.  Amari, 1867, II, p. 8 ; Bresc, Rāġib, 2011, p. 69.
118.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, I (al-Muqaddima), p. 328‑329/I, p. 582.
119.  Ibn Raǧab al-Ḥanbalī, Aḥkām, 1985, p. 26‑27 ; Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, I (al‑Muqaddima), p. 326/I, p. 579.
120.  Bresc, Rāġib, 2011, p. 66-70 ; Labarta, 2016, p. 129-149.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix334

sa correspondance, mais que son usage est destiné surtout à sceller la lettre, pour éviter qu’elle 
soit ouverte et lue 121. Ibn Ḫaldūn, qui a travaillé dans les chancelleries maghrébines, confirme 
très clairement le caractère courant de ces pratiques administratives dans sa Muqaddima 122 :

Les lettres sont fermées soit en perçant la feuille, comme c’est l’usage au Maghreb, soit en collant 
le haut de la feuille, repliée, sur l’autre bout, comme chez les Orientaux. À l’endroit percé ou collé, 
on appose une signature pour garantir que la lettre ne sera pas ouverte et lue. Au Maghreb, on met 
à l’endroit où la feuille est percée un morceau de cire et on appose dessus un sceau sur lequel est 
gravé une signature.

Mais le sceau pendant au parchemin du calife al‑Mustanṣir appartient à une autre catégo‑
rie et constitue un hapax, car on n’en connaît aucun autre exemple. La manière dont il a été 
attaché au parchemin avec des lacs de soie rouge et verte ne relève aucunement des pratiques 
de la chancellerie hafside, ni de celles des autres États de l’Occident musulman et plus gé‑
néralement de l’ensemble du monde musulman. L’ajout de cet élément matériel symbolisant 
le pouvoir souverain pour valider le traité tient lieu de signature, donne son authenticité à 
l’acte et le rend exécutoire. Il émane sans doute d’une demande des représentants du roi de 
France, du fait qu’il s’agit d’une pratique courante de la chancellerie française, pour qu’il y ait 
un échange de deux parchemins munis de leurs sceaux et non pas seulement du côté du roi de 
France. Le sceau a donc été fabriqué pour l’occasion avec de la cire rouge auquel les agents du 
roi de France ont ajouté des lacs de soie rouge et verte, éléments importants des pratiques de 
scellement des actes officiels de la chancellerie française, pour incarner une forme d’entente et 
de paix entre les deux parties, « curieux syncrétisme » selon l’expression de Xavier Hélary 123.

Côté français, si les registres de la chancellerie royale n’ont pas été conservés avant 1300 124, 
ni la version latine du traité, on se demande quelle a été la procédure employée pour sceller le 
traité rédigé en latin. Alors que Louis IX vient de mourir, son fils est proclamé roi de France. 
Dans ce cas de voyage et d’éloignement de la capitale, les agents royaux ont-il mis en place 
un système de « sceaux de substitution » pour sceller l’accord de paix et lui donner une valeur 
perpétuelle ? Philippe III a‑t‑il usé d’un sigillum secretum ou d’un grand sceau pour valider 
l’acte ? Cette dernière hypothèse paraît la plus probable, puisque l’enlumineur du manuscrit 
Paris, BnF, latin 2608 représente le grand sceau royal, en cire rouge, où le souverain est assis 
de face, de taille plus grande que celui d’al‑Mustanṣir.

Si cette pratique de valider les documents officiels n’est pas d’usage dans la chancellerie 
hafside, pas en tout cas de la même façon, il n’y avait aucune raison de refuser l’ajout de cet objet 
symbolique du moment où il ne porte pas de représentations d’êtres animés, rigoureusement 
prohibées en Islam, et n’enfreint donc pas les règles du droit musulman.

121.  Alarcon y Santón, Linares, 1940, p. 197 ; Bresc, Rāġib, 2011, p. 68.
122.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, I (Muqaddima), p. 328/I, p. 582.
123.  Hélary, 2016, p. 188.
124.  Bautier, 1990, p. 29-30.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 335

Le sceau, créé spécialement pour valider cet acte solennel, engage pleinement la respon‑
sabilité du sigillant, en l’occurrence ici al‑Mustanṣir. Cet unique exemplaire de cire rouge est 
parfaitement conservé ; il mesure 5,5 cm de diamètre. L’inscription, qui a été mal déchiffrée 
et mal traduite par Silvestre de Sacy 125, est composée de quatre lignes, gravées en creux sur 
la matrice, avec une horizontalité assez rigoureuse et des espacements réguliers, signe d’une 
belle exécution dans un espace aussi réduit 126. Tracée dans un style « coufique anguleux », 
son écriture est caractérisée par une forte présence d’indentations semi-circulaires ornant les 
ligatures et les corps des caractères. Les espaces vides au-dessus des lettres sont meublés de 
segments horizontaux ayant des motifs en forme de nœuds au centre et des terminaisons en 
biseaux élargis et concaves, ce qui donne un ensemble uni et une régularité des contours aux 
lignes droites et aux courbes bien dessinées.

Les détails de cette inscription, comme la rigidité des lettres droites, hautes et basses, la 
rapprochent des spécimens épigraphiques de l’époque ziride, où le style coufique a connu son 
épanouissement, se rapportant à la fois à l’allure des caractères et à l’organisation du champ 
épigraphique 127. L’adoption de l’écriture coufique à Tunis, et en particulier par le pouvoir 
hafside pour commémorer ses réalisations architecturales dans l’espace et sur les grands mo‑
numents religieux, montre l’influence des écoles d’écriture kairouanaises, la renaissance de 
leurs pratiques et leurs développements dans la capitale hafside 128.

	 	        Fig. 8.  Reconstitution du sceau en taille réelle.

125.  Sacy (1831, p. 472) reconnaît qu’il n’était pas sûr de la lecture de la première ligne de la légende : تاتّينا فتحا بالله.
126.  La surface de l’inscription mesure 3,6 cm de diamètre.
127.  Abdeljaouad, 2001, II, p. 486.
128.  Abdeljaouad, 2016, p. 49-56.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix336

Texte arabe Traduction française

 واستفتحنا بالله .١
 وهو خير الفاتحين .2

 الملك لله الواحد .3
 القهار .4

1.  Et nous implorons le secours de Dieu
2.  et il est le meilleur des secoureurs.
3.  la souveraineté appartient à Dieu, l’Unique,
4.  le Tout Puissant.

Le sceau ne porte ni le nom du calife, ni son paraphe, ni ses titres souverains, contrairement 
à ce qu’on observe sur d’autres supports, telles les inscriptions ou les pièces de monnaies, où 
ces éléments s’affichent ostensiblement 129. La formule transcrite reste toutefois conforme aux 
pratiques en usage dans le monde musulman. Elle se limite à une inscription pieuse, synonyme 
d’un aveu d’humilité, où le souverain implore le secours de Dieu et prête son triomphe à Dieu 
dont il sollicite l’aide pour le réaliser. Elle est également liée à la circonstance de la conclusion 
du traité de paix. Cet événement est présenté comme étant une victoire du calife hafside ; certes, 
il a réussi à sauver son trône et sa capitale d’un assaut sanglant, mais les concessions qu’il a 
faites aux croisés n’ont été guère appréciées aussi bien par son propre camp, que par ses rivaux, 
en l’occurrence Baybars, dont la réaction fut pour le moins virulente.

Pourquoi les services de la chancellerie hafside n’ont-ils pas inscrit le paraphe du calife ou 
son nom sur le sceau conformément à l’usage sur les pièces de monnaies ou sur les inscriptions 
commémoratives ? La raison est toute simple : le calife hafside n’est sans doute pas fier de la 
conclusion de ce traité imposé sous la contrainte, notamment au risque de perdre son trône 
et de voir sa capitale détruite ; il s’est donc contenté de bien peu de choses en inscrivant cette 
formule religieuse qui prête à Dieu le dénouement de cette affaire.

Quant à la légende du sceau, les recherches sur les inscriptions hafsides montrent que cette 
formule est certes rare, mais qu’elle n’est pas isolée et est parfois employée dans la rhétorique 
du pouvoir hafside. L’inscription de la coupole du Bahuw de la grande mosquée de Kairouan, 
éditée récemment par Lotfi Abdeljaouad, date vraisemblablement de la seconde moitié du 
xiiie siècle 130. Si son style d’écriture est différent de celui du sceau, elle porte la même formule 
au début 131.

Ainsi, l’inscription du sceau d’al‑Mustanṣir, très peu connue des spécialistes jusque-là, 
revêt un intérêt considérable. Si elle constitue un cas unique et ne permet pas de généraliser 
les conclusions que l’on peut en tirer, notamment au niveau des pratiques administratives de la 
chancellerie hafside, elle permet toutefois de dater de façon précise de nombreuses inscriptions, 
qui ont été publiées, étudiées et mal datées des mosquées de Tunis et de Kairouan.

129.  Sur les monnaies hafsides, cf. Fenina, 2002, p. 395-397 ; Fenina, Kahlaoui, 2007, p. 129-132.
130.  Abdeljaouad, 2016, p. 54.
131.  Abdeljaouad, 2016, p. 52.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 337

	 Les lendemains de la croisade

Une fois le traité conclu et la paix décrétée entre les deux parties, les musulmans sont entrés 
dans le camp de l’armée croisée pour s’adonner au commerce et à la vente de nourriture fraîche 
qui manquait aux Latins 132. Il n’est pas question en revanche pour ces derniers de retarder leur 
départ vers la Sicile ; Charles d’Anjou a envoyé des ordres à ses officiers pour préparer des 
provisions de nourriture et se tenir prêts à accueillir les troupes. Dans une lettre envoyée au 
prieur de l’abbaye d’Argenteuil, Pierre de Condé se félicite de la bonne conduite du souverain 
hafside envers les croisés pendant l’évacuation, comme il s’y est engagé dans le traité, en assurant 
leur sécurité par ses troupes et la milice chrétienne à son service 133. Le 20 novembre, le roi 
de France ordonne le départ vers Trapani, où il arrive deux jours plus tard, précédé par son 
oncle, qui a embarqué sur une galée rapide. Mais le gros de l’armée est piégé par une grande 
tempête 134, qui a détruit de nombreux gros bâtiments ; près de 4000 personnes sont mortes 
noyées au large de Trapani 135.

Quant à al-Mustanṣir, soulagé de voir les croisés quitter rapidement son territoire, il décide 
dans un premier temps d’imposer à ses sujets une contribution exceptionnelle pour rembourser 
ses dettes envers ses créanciers. « Il perçut, dit-on, dix charges d’argent que le peuple s’empressa 
de payer » 136. Pour parer à tout retour des croisés, il ordonne dans un second temps de raser 
les restes des fortifications de Carthage, réduisant à néant les ruines de l’Antique cité. « Ainsi, 
la ville fut transformée en désert, et il n’en resta plus aucune trace » 137.

Sur le plan extérieur, al‑Mustanṣir s’est empressé d’envoyer des ambassadeurs dans le 
monde musulman pour leur annoncer la fin de la guerre et la conclusion d’un traité de paix 
avec les rois de France et de Sicile, et pour leur expliquer aussi comment il a défendu la cause 
de l’Islam 138. Peine perdue, les informations sur le traité humiliant qu’il a signé et son manque 
de courage pour affronter les croisés ont précédé son ambassadeur, Muḥammad Ibn al‑Rā’is, 
envoyé en Égypte 139. Il n’a pas reçu l’accueil que le souverain hafside espérait 140. Baybars a 
saisi l’occasion pour l’accuser de tous les maux, dans le but de le discréditer. Il a non seulement 
distribué les cadeaux d’al‑Mustanṣir à ses émirs, signe d’un mépris total, mais il a aussi écrit 
une réponse cinglante à l’égard de celui qui prétend être le commandeur des croyants. Dans 
sa lettre, Baybars lui reproche à juste titre de manquer à son devoir de combattre les croisés ; 
à aucun moment il n’est sorti de sa tente pour les affronter ou commander ses troupes, reproche 

132.  Ibn al‑Šammāʿ, al-Adilla, p. 72.
133.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 232.
134.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
135.  D’Achéry, Spicilegium, III, p. 668 ; Lévi Mirepoix, 1970, p. 232-233 ; Nuova cronica, p. 386 ; Hélary, 
2016, p. 195‑196.
136.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
137.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
138.  Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ, VI, p. 429/II, p. 505.
139.  Ibn al-Qunfuḏ, al-Fārisiya, p. 132 ; al‑Maqrīzī, al‑Sulūk, I, 2, p. 601.
140.  Al-Maqrīzī, al‑Sulūk, I, 2, p. 601.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix338

formulé aussi par Ibn Ḫaldūn et Ibn al‑Šammāʿ 141. L’autre grief de Baybars est celui d’un 
manque de respect à son égard dans la lettre adressée par al‑Mustanṣir. Lui qui s’est illustré 
dans la bataille de ʿAyn Ǧālūt en 1260, a restauré le califat abbasside l’année suivante et a pris 
le titre du sultan de l’Islam et des musulmans, se place désormais au dessus du Hafside, qui 
s’est montré incapable de défendre ses sujets. Pour le rabaisser et le discréditer totalement aux 
yeux des musulmans, il le menace et lui reproche d’utiliser une milice chrétienne à son service ; 
et pour enfoncer le clou, il lui écrit : « Un homme tel que vous n’est pas digne de régner sur 
les musulmans » 142.

	 Conclusion

Négocié par un chef de tribu et rédigé par un non‑professionnel de l’écriture, le traité de 
669/1270 est clairement un contournement par al‑Mustanṣir de son administration, opposée 
non seulement aux négociations, mais surtout aux humiliantes concessions faites aux croisés 
pour lever leur siège. Ainsi, tout en ayant de fortes particularités, ce document met aussi en 
lumière les pratiques de la chancellerie hafside. Par ailleurs, ce traité conclu avec Philippe III 
et Charles d’Anjou, s’il a permis d’épargner à Tunis un assaut sanglant et la destruction, 
a néanmoins entamé la crédibilité dont le Hafside jouissait jusque-là dans le monde musulman ; 
les trésors accumulés par son père ont été dilapidés dans le paiement des indemnités de guerre, 
du « tribut » dû à Charles d’Anjou, ainsi que par les dons accordés aux tribus qui ont participé à 
la défense de Tunis 143. L’expédition de 669/1270 a provoqué le départ de nombreux marchands 
et religieux latins, par crainte des représailles hafsides, mais la situation antérieure est vite réta‑
blie et les ports maghrébins ont vu de nouveau leur fréquentation augmenter sensiblement 144. 
Le renouvellement des accords de paix avec les villes italiennes et la conclusion d’un nouveau 
traité avec le roi d’Aragon dans les deux années qui ont suivi l’expédition confirment la reprise 
rapide des échanges diplomatiques et commerciaux avec le souverain hafside 145. Celui‑ci 
continue d’honorer ses obligations envers Charles d’Anjou, comme l’attestent des documents 
postérieurs à 1270 146, mais il ne tombe pas pour autant sous sa domination politique 147. Ce sont 
surtout les Catalans, restés à l’écart du conflit, qui en profitent pour s’implanter durablement 
et accentuer leur emprise sur le sultanat hafside en particulier et le Maghreb en général 148. 
Par conséquent, l’expédition et le traité qui en découle ont largement contribué à la déstabi‑
lisation du sultanat hafside qui entre dans les années suivantes dans une période de trouble 
entamant à la fois sa puissance régionale et son unité.

141.  Ibn al-Šammāʿ, al‑Adilla, p. 73.
142.  Al-Maqrīzī, al‑Sulūk, I, 2, p. 601.
143.  Ibn al-Šammāʿ, al‑Adilla, p. 73.
144.  Valérian, 2006, p. 609.
145.  Brunschvig, 1940, I, p. 63.
146.  Mas Latrie, 1866, II, p. 157‑158.
147.  Lower, 2006, p. 512‑513.
148.  Dufourcq, 1966, p. 123‑124.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 339

	 Édition et traduction du traité

	 Édition du texte arabe

Nous éditons ce texte en respectant scrupuleusement les formes et les graphies du docu‑
ment, afin de donner une image aussi fidèle que possible de ses particularités. La vocalisation et 
son absence sont conformes à ce que l’on observe dans le manuscrit. Il en va de même pour la 
hamza ou pour la préposition ʿ alā fréquemment écrite avec deux points. Les oublis du rédacteur 
sont signalés en notes. Seuls les points diacritiques des lettres fā’ et qāf ont été restitués pour 
faciliter la lecture du texte. La numérotation correspond aux lignes du document.

مَ تَسْلِيمًا بيِِّ وَالهِِ وَصَحْبهِِ وَسَلَّ هِ على سَيِّدِنا مُحمدٍ النَّ ى اْللَّ    صَلَّ   حِيم حْمَنِ الرَّ هِ الرَّ بسِْمِ اْللَّ 	.1
الاجَلُّ  الملك  ؞ 14   القوِيّ  عَبْدِ  بن  مُحمدُ  زيّان  أ  بُو  الاكرمْ  الاجَل  يْخِ  الشَّ يدِ  على  وعقَدوه  عليْهِ  اتفقوا  مَا  هذا  	.2

هِ تعَالَى مَلكُ أَفرنسَه ابن الملك الاجلّ المعظّمُ 15  المُختَارُ فليب 15  بنعمة اْللَّ
 الَأقدس لويس والملكُ الاجل المعظم حارل 15  بنعمة الله تعالى ملك صقليه والملك الاجل المعظم تيباط ملك  .3

هِ نفاره امدهم الله تعلى بتوفيقه والحليفة الامام المويّد المنصوراميرالمومنين ابوعبْد اْللَّ
محمد بن الامرآ الراشدين ايدهم الله بنصْره وامدهم بمعونته ورضي عنهم وابقى للمسْلمين بركتَهم علي شروط  	.4

ياتي ذكرها وهي ان يكون جميع من يتردد من المسْلمين الذين من بلادِ امير المومنين
ومما هو تحت طاعته ومما ينضاف الى طاعته الى بلدٍ من بلادِ الملوكِ المذكورين والاقماطِ والزعما 15  او الى  	.5

هِ جزيرة من الجزاير المعروفة بهم او ما هو تحت طاعتهم او ما ينضاف الى طاعتهِم في أمَان اللَّ
تعلى لا يعْترض احدٌ منهم في نفس ولا مالٍ كثيرٍ أوْ قليلٍ وان يكفّوا عادية كل من يخرج من بلادِهم ومما هو  	.6

تحت طاعتهِم وما ينضاف الى طاعتهِم من مسطحاتٍ وقطعٍ وشياطِى وغيرها من ساير
الاجفان كبيرها أو صغيرهَا لضررأو تعّدٍ 15  على شي من بلادِ امير المومنين ومما ينضاف الي طاعته وما بينهما  	.7

من جميع البلادِ والجزاير والسّواحلِ والمراسي او علي احدٍ من ساكنيها فمتى اصيب احد من المسْلمين
المذكورين في نفسٍ أوْمالٍ قليلٍ او كثير فعليْهم جبر ذلك علي المسْلمين ورده سوا كان المسلمُون واردين علي  	.8

البلاد المذكورة او صادرين عنها وعلي انهم لا يُمِدون احدًا يريد ضرر بلد من بلادِ امير
المومنين ولا ما ينضاف إليْها ولا احد من اهلها وعلي أنه متى انكسر لاحدٍ من المسْلمين المذكورين جفنٌ او  	.9

جفن للنصارى وفيه احدٌ من المسْلمين المذكورين في مرسى من مراسي بلادهم وفيما يكون تحتَ

149.  Sic.
150.  La šadda est placée sous la lettre ʿayn.
151.  Il manque les points diacritiques.
152.  Il manque le point de la lettre ǧīm.
153.  Sic.
154.  La šadda est placée sous la lettre ʿayn. Il faut lire  .تعدٍّ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix340

امْوالهم ورد  او من  المسْلمين  بر طاعتهِم من  إلي 15   ما يصل من ذلك  كلِ واحدٍ منهم 15  حفظ  فعلى  طاعتهِم  	.10
جميع ذلك الى المسْلمين وعلي ان يكون جميع من يحل من مراكب المسلمين والنصارى من غير البلادِ 

البلاد  اهل  امن  مثل  امن  المومنين في  أمير  المسْلمين في مرسى من مراسى  الى طاعة  ينضاف  المذكورة ومما  	.11
المذكورة ما داموا في المرسى المذكور او مُقلعين واردين او صادرين وعلى ان يكون جميع من يصل من تجارِ
أهل بلاد الملوك المذكورين وجميع النصارى الذين هم اصدقاوهم فى امن الله تعالى في انفسهم واموالهم على  	.12

المعهود المتعارف فيما لهم وعليهم من بيوعهم واشريتهم محفوظين فى ترددهم واقامتهم
ما داموا مقبلين علي تجارتهم محا فطين 15  على ربوط 15  هذا الصُلح ويكون لهم من الشروط مثل ما اشترط  	.13

علي الملوك المذكورين سوا حرف بحرف وعلي ان يكون رهبان النّصارى او قسوسهم 15  سكانًا
في بلادِ امير المومنين وهو يعطيهم موضعا يعمرون فيه دياره وبيوت الصلاة ومواضع لدفن موتاهم والرهبان  	.14

والقسوس المذكورون يعظون ويصلون مجهرا في كنآيسهم 16  ويخدمون الله بما يلزم
الملوك  بلاد  من  المومنين  امير  بلد  في  الذين  التجَار  جميع  ان  وعلي  بلدهم  في  معودون  هم  وبما  شريعتُهم  	.15

المذكورين وغيرها من النصارى يكونون علي عوايدهم في جميع امورهم ويرد لهم كل شي اخذ لهم
ا لامير  وكل شي لهم عند الناسِ وعلى الناسِ وعلي ان الملوك المذكورين لا يقبلوا في بلادهم من يكون عدوًّ 	.16

المومنين ولا يُنجدوا لمن يتحرك لضرر او لتعد على شي من بلاده وعلي ان من حصل من الاسْرى
ا فيرد كل اسيرالي أهلِ دينه وعلي ان يقلع الملوك المذكورون  بيد المسْلمين او بيد الملوك المذكورين وبقي حيًّ 	.17

وجميع من اليْهم وفي محلتهم من اهل طاعتهم ومن غيْرهم من كل من تحرك
بحركتهم او وصل في صرختهم او معُونتهم او يصل بعدهم مثل الملك ادورد او غيره كاينا من كان ولا يبقى  	.18

في بر المسْلمين احدٌ الا ان بقي لهم اثقال او بعض ناسٍ فيكونوا في موضع معيّن لهم من جهة
لح بين امير  امير المومنين ويكونوا محفوظين منه الى حين رجوع المراكب اليْهم وعلي ان مدّة انعقادِ هذا الصُّ 	.19

المومنين والملوك المذكورين وغيْرهم من الاقماطِ 16  والزعمآء 16  الى تمام خمسة عشر عاما شمسية
اوقية ذهبًا وعشر الاف  الف  مايتا  يُعطى لهم  ان  التاريخ وعلي  الموافق لشهر  باكتوبر  المتصل  نونبر  أوّلها شهر  	.20

اوقية كل اوقية منها يقبض عنها من الفضّة ما قدره خمسون درهما من دراهمهم

155.  Mot ajouté au dessus de la ligne en petits caractères.
156.  Sic.
157.  Sic. Il faut lire محافظين.
158.  .les clauses de ce traité ,شروط
159.  Il manque les points diacritiques sur le qāf.
160.  Sic.
161.  Absence des points diacritiques sur le qāf.
162.  Sic.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 341

في الوزن والطيب يعجل لهم منها نصف العدد محْضرا والنصف الثاني مقسط بين عامين شمسيين من تاريخه  	.21
نصف المقسط يقبض اخر كل عام من العامين المذكورين والذين يبقون فى بر امير المومنين

بعد سفرالملوكِ واجنادهم على ما ذكرنا يكونون محفوظين من جهة امير المومنين وان تعرض لهم عارضٌ في  	.22
انفسهم واموالهم فعلى امير المومنين ردُ ذَلك اليهم والانبرور الاجل بادوين صاحب

قسطنطينة والكمت الاجل انفوس 16  كمت طلورة 16  والكمت الاجل كي كمْت دا فلندر والكمت الاجل هرى 16   	.23
كمت لوسنبرك وجميع من حضر من الاقماطِ والزعمآ 16  والفرسان داخلون

في ذلك كله ولازم لهم ذلك شهد على جميع من ذكر في الاعْلا المشهدين بما فيه بعد تقريره عليْهم وفهمهم  	.24
جميع ما نسب الى كل واحدٍ منهم بمحضر جميعهم وليعطي امير

للملوك  عدوّا  يكون  من  كل  وان  المذكورين  للملوك  تجّارالنصارى  من  ضمانا  المتبقى  المال  علي  المومنين  	.25
والاقماطِ المذكورين يُصرف ويخرج 16  من بلادِ امير المومنين ولا يُعاد يقبل وشهد

المبارك  وولده  تعلى  الله  ايده  المومنين  وامير  ذلك  بجميع  والاساقفة  والرهبان  القسوس  من  حضر  من  ايضًا  	.26
بتاريح 16   ذلك  بتمام  وامانتهم  دينهم  على  وعدُوا  القوى  عبد  بن  زيَّان  ابُو  الأجَل  والشيخ 16   الاسعد 

الخامس لربيع 17  الاخر
الله ملك  بنعمة  الملك الاجل حارل 17   الى  العقد ان يودى 17   الى هذا  تسْعه وستين وستماية وينضاف 17   عام  	.27

صقليه عن الخمسة اعوام الماضيه المتصل اخرها بهذا التاريخ ما كان يودي
مثنيا  للامبرور  يُودى  كان  مَا  عام  كل  في  وجاى  اليوم  من  المذكور  الاجل  للملك  ويودى 17   سوا  للانبرور  	.28

والحمد لله تعلى شهد بانعقاد الصلح وصحته 17  وثبوته 
عبد 17  الحميد بن ابى البركات بن عمران بن ابى الدنيا الصدفى وعلى بن ابراهيم بن عمر التميمى وابو القسم  	.29

بن ابي بكر اليمنى

163.  Il manque le point sur le nūn et le fā’ ; à l’origine الفونس : Alphonse.
164.  Il manque le point sur le rā’ : طلوزة.
165.  Sic. Lire هنرى ou هنري.
166.  Sic.
167.  Il manque le point du ǧīm.
168.  Il manque les points du yā’ et du ḫā’.
169.  Lire بتاريخ.
170.  Absence des points diacritiques.
171.  Il manque les points sous le yā’ et sur le nūn.
172.  Il manque les points sous le yā’.
173.  Sic. Lire جارل.
174.  Il manque les points diacritiques sous le yā’.
175.  Il manque les deux points sur le tā’.
176.  Il manque le point du bā’.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix342

	 Traduction française

1.	 Au nom de Dieu, Clément et Miséricordieux. Que Dieu bénisse notre seigneur Muḥammad 
le Prophète, sa famille et ses compagnons comme ils le méritent.

2.	 Voici ce qu’ont conclu comme accord, par l’entremise du cheikh très illustre et très noble 
Abū Zayyān Muḥammad Ibn ʿAbd al-Qawī, le roi très illustre, puissant et élu, Philippe, 
par la grâce de Dieu Très Haut, roi de France, fils du roi très illustre,

3.	 très saint, Louis ; le roi très illustre et puissant, Charles, par la grâce de Dieu Très Haut, 
roi de Sicile ; le roi très illustre et puissant, Thibaut, roi de Navarre, que Dieu leur procure 
son soutien ; et le calife, l’imam, l’assisté [par Dieu], le victorieux par la grâce de Dieu, le 
commandeur des croyants, Abū ʿAbd Allāh

4.	 Muḥammad, fils des émirs bien guidés, que Dieu les aide par sa victoire, leur apporte son 
assistance, qu’Il soit satisfait d’eux et qu’Il maintienne leur bénédiction aux musulmans, 
aux conditions suivantes : tous les musulmans des contrées du commandeur des croyants,

5.	 ceux qui sont sous sa domination et ceux qui le seront, qui fréquentent un des pays des 
rois susdits, des comtes, des seigneurs, ou l’une des îles leur appartenant, ou ce qui est 
sous leur domination, ou ce qui sera sous leur autorité, seront sous la protection de Dieu

6.	 Très Haut ; aucun d’entre eux ne doit être touché, ni dans sa personne, ni dans ses biens, 
qu’il en ait peu ou beaucoup. [Les susdits rois] doivent empêcher les méfaits de nefs 177, 
de galères, de saètes 178 et de tout autre navire,

7.	 grand ou petit, venant de leurs pays, des contrées sous leur domination et qui le seront, 
pour porter atteinte à quoi que ce soit des pays du commandeur des croyants, des contrées 
qui seront soumises à son autorité et de l’ensemble des régions intermédiaires, les îles, les 
côtes, les ports, ou à l’un de ses habitants. Lorsqu’un des musulmans

8.	 susdits est atteint dans sa personne ou dans ses biens, qu’il en ait peu ou beaucoup, ils 
doivent indemniser les musulmans, récupérer les dits biens, si les musulmans se rendent 
dans le pays mentionné, ou en en revenant. [Les susdits rois] ne doivent prêter assistance 
à quiconque pour porter préjudice à l’une des contrées de l’émir

9.	 des croyants, ni à ce qui s’y ajoute, ni à l’un de ses habitants. Quand un navire appartenant 
à l’un des musulmans susdits fait naufrage, ou un bâtiment des chrétiens à bord duquel 
se trouve un des musulmans susdits, dans l’un des ports de leur pays et dans un lieu sous

10.	 leur domination, que chacun d’entre eux assure la sécurité des musulmans ou de leurs biens, 
qui arrivent à leur contrée et en restitue l’ensemble aux musulmans. Tous les navires des 
musulmans et des chrétiens, qui arrivent d’autres pays que ceux

177.  Dans une lettre du 9 septembre 1200 envoyée par le gouverneur almohade de Tunis aux autorités 
pisanes sur un acte de piraterie commis dans le port de Tunis, le musaṭṭaḥ est désigné dans la version latine 
par nave ; Amari, 1863, I, p. 276.
178.  Petit navire à deux mâts.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 343

11.	 mentionnés et de contrées sous domination des musulmans, dans l’un des ports du 
commandeur des croyants, doivent être en sécurité comme les gens des pays susdits tant 
qu’ils sont à l’ancre dans ledit port, ou qu’ils s’apprêtent à y entrer ou à en sortir. Tous 
les marchands qui arrivent

12.	 des pays desdits rois et tous les chrétiens qui sont leurs amis sont sous la protection de 
Dieu, Très Haut, dans leurs personnes et leurs biens, selon la coutume en vigueur, dans 
leurs droits et leurs obligations pour leurs ventes et pour leurs achats, protégés dans leurs 
allées et venues ou lors de leurs séjours,

13.	 tant qu’ils mènent leurs affaires commerciales dans le respect des clauses de cet accord ; 
ils bénéficient des mêmes conditions que celles stipulées en faveur desdits rois, en toute 
égalité, mot à mot. Les moines des chrétiens ou leurs prêtres peuvent habiter

14.	 dans les pays du commandeur des croyants, qui leur donne un lieu pour construire des 
monastères, des lieux de prière et des emplacements où enterrer leurs morts. Les dits moines 
et prêtres prêchent et prient publiquement dans leurs églises et servent Dieu selon les rites

15.	 de leur religion comme ils en ont l’habitude dans leurs pays. Tous les marchands présents 
dans le pays du commandeur des croyants, venants des États desdits rois et autres pays 
chrétiens, observent leurs coutumes dans toutes leurs affaires ; et il leur sera restitué tout 
ce qui leur a été pris

16.	 et tout ce qu’ils avaient chez les gens et ce que les gens leur devaient. Les dits rois ne doivent 
pas accueillir dans leurs États celui qui est ennemi du commandeur des croyants ; qu’ils 
n’apportent aucun secours à toute entreprise visant à faire du tort ou à commettre un acte 
sur quoi que ce soit de ses pays. Les prisonniers faits

17.	 par les musulmans ou par les dits rois, encore vivants, doivent être remis à leurs coreli‑
gionnaires. Les dits rois, toutes les personnes de leur camp, sous leur domination, ou toute 
autre personne mise en route

18.	 dans leur mouvement, ou venue à leur appel ou à leur secours, ou arrivée après eux, comme 
le roi Édouard, ou autre quel qu’il soit, doivent partir et aucun d’eux ne restera dans le 
territoire des musulmans, sauf s’il leur reste des bagages ou quelques gens, auquel cas ils 
se rendront dans un lieu précis qui leur sera indiqué par

19.	 le commandeur des croyants ; et ils seront protégés jusqu’au retour des navires (pour les 
embarquer). La durée de cet accord de paix entre le commandeur des croyants et les dits 
rois et autres, qu’ils soient comtes ou seigneurs, est exactement de quinze années solaires,

20.	 à partir du mois de novembre, qui suit immédiatement celui d’octobre, correspondant au 
mois de la date. Qu’il leur soit donné deux cent dix milles onces d’or, chacune d’elle valant 
cinquante dirhams d’argent

21.	 de poids et d’aloi de leurs pièces d’argent. La moitié leur sera payée immédiatement en 
leur présence, et l’autre moitié sera répartie en deux années solaires, à compter de cette 
date, chaque moitié sera encaissée à la fin des deux dites années. Ceux qui restent dans le 
territoire du commandeur des croyants

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix344

22.	 après le départ des rois et de leurs troupes, comme nous l’avons rappelé, seront protégés 
par le commandeur des croyants, et s’ils subissent quelque dommage dans leurs personnes 
et dans leurs biens, il revient au commandeur des croyants de les indemniser. L’empereur 
très illustre Baudouin, maître

23.	 de Constantinople, et le comte très illustre Alphonse, comte de Toulouse, et le comte très 
illustre Guy, comte de Flandre, et le comte très illustre Henri, comte de Luxembourg, et 
tous les comtes, seigneurs et chevaliers qui étaient présents entrent

24.	 dans l’ensemble de cet accord et sont tenus de l’observer. Les témoins attestent de l’ensemble 
de ce qui a été dit ci-dessus, après leur avoir exposé son contenu et leur compréhension 
de tout ce qui concerne chacun d’entre eux, en présence de tous. Le commandeur des 
croyants donne

25.	 aux dits rois des garanties sur l’argent restant, par les marchands chrétiens. Toute personne 
qui est ennemie des dits rois et comtes sera éconduite et expulsée des États du comman‑
deur des croyants et ne sera plus accueillie.

26.	 Ont aussi témoigné de toutes ces dispositions les prêtres, les moines et les évêques qui 
étaient présents. Le commandeur des croyants, que Dieu Très Haut lui vienne en aide, 
son fils béni et très fortuné, et le cheikh très illustre Abū Zayyān Ibn ʿAbd al‑Qawī ont 
donné leur parole sur leur religion et leur bonne foi de respecter cet accord, à la date du 
cinq de rabīʿ al‑āḫar

27.	 de l’année six cent soixante‑neuf  179. Il est ajouté au présent accord qu’il soit payé au roi 
très illustre Charles, par la grâce de Dieu, roi de Sicile, pour les cinq années passées jusqu’à 
cette date, ce qui était payé

28.	 à l’empereur. Et qu’il soit payé au dit roi très illustre, à compter de ce jour et désormais, 
chaque année, le double de ce qui était payé à l’empereur. Louanges à Dieu Très Haut. 
Ont attesté de la conclusion de cet accord, de son authenticité et de sa validation :

29.	 ʿAbd al‑Ḥamīd Ibn ’Abī al‑Barakāt Ibn ʿImrān Ibn ’Abī al‑Dunyā al‑Ṣadfī et 
ʿAlī Ibn Ibrāhīm Ibn Abī ʿUmar al‑Tamīmī et Abū al‑Qasam Ibn Abī Bakr al‑Yamanī.

179.  21 novembre 1270.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 345

	 Bibliographie

	 Sources

• Sources d’archives
Archives nationales de France, Musée AE/III/4 

[J 937/1].
Archivio di Stato di Pisa, Diplomatico, Atti Publici.

• Sources éditées
Anselme Adorno, Itinéraire d’Anselme Adorno 

en Terre sainte (1470‑1471), Jacques Heers 
& Georgette de Groer (éd. et trad.), CNRS, 
Paris, 1978.

D’Achéry, Dom Luc, Spicilegium sive collectio veterum 
aliquot scriptorum, vol. III, Paris, 1723.

I diplomi arabi del Regio archivio fiorentino, 
Michele Amari (éd.), 2 vol., Le Monnier, 
Florence, 1863‑1867.

Los documentos árabes diplomáticos del 
archivo de la Corona de Aragón, 
Alarcon y Santón, A. Maximiliano 
& Ramón García de Linares (éd.), 
Publicaciones de las Escuelas de Estudios 
árabes de Madrid y Granada, Madrid, 1940.

Buresi, Pascal & El Aallaoui, Hicham, Gouverner 
l’empire. La nomination des fonctionnaires 
provinciaux dans l’empire almohade (Maghreb, 
1224‑1269), Casa de Velázquez, Madrid, 2013.

Garrigou-Grandchamps, Pierre (éd.), « Documents 
divers relatifs à la croisade de saint Louis 
contre Tunis (1270) », Revue Tunisienne, 94, 
1912, p. 384‑394 ; 95, 1912, p. 447‑470.

Geoffroy de Beaulieu, Vita et sancta conversatio 
piae memoriae Ludovici, quandam regis 
Francorum, Pierre-François Daunou 
& Joseph Naudet (éd.), Recueil des 
historiens de la Gaule et de la France, t. XX, 
Imprimerie royale, Paris, 1840, p. 3‑26.

Giovanni Villani, Nuova cronica, Giuseppe Porta (éd.), 
Parme, 1991, rééd. en ligne, Letteratura italiana 
Einaudi, consulté le 13 août 2018,  
http://www.letteraturaitaliana.net.

Guillaume de Nangis, Annales du règne de saint Louis, 
Imprimerie royale, Paris, 1761.

Guillaume de Nangis, Gesta Philippi regis 
Francorum, auctore Guillelmo de 
Nangiaco, Pierre‑François Daunou 
& Joseph Naudet (éd.), Recueil des 
historiens de la Gaule et de la France, t. XX, 
Imprimerie royale, Paris, 1840, p. 466‑539.

Hamidullah, Muhammad (éd.), Documents sur la 
diplomatie musulmane à l’époque du Prophète 
et des khalifes orthodoxes, G.‑P. Maisonneuve, 
Paris, 1935.

Al-Ġabrīnī, ʿUnwān al‑dirāya fīman ʿurifa min 
al‑ʿulamā’ fī al‑mi’a al‑sābiʿa bi Biǧāya, 

ʿĀdil Nuwayhiḍ (éd.), Dār al-Āfāq al‑Ǧadīda, 
Beyrouth, 1979.

Ibn al-Aḥmar, Kitāb mustawdaʿ al‑ʿalāma wa 
mustabdiʿ al‑ʿallāma, Muḥammad Turkī 
& Muḥammad Ibn Tāwīt (éd.), Publications 
de l’université Mohamed V, Rabat, 1964.

Ibn ʿAbd al‑Ẓāhir, al‑Rawḍ al‑zāhir fī sīrat al‑malik 
al‑Ẓāhir, ʿAbd al‑ʿAzīz al‑Ḫuwayṭir (éd.), 
Riyad, 1976.

Ibn Ḫaldūn, Tārīḫ Ibn Ḫaldūn, 8 vol., Ḫalīl Šaḥāda 
& Suhayl Zakkār (éd.), Dār al‑Fikr, Beyrouth, 
1996. 

Ibn Ḫaldūn, Le livre des exemples, Abdesselam 
Cheddadi (trad.), 2 vol., Gallimard, Paris, 2002.

Ibn Ḫaldūn, Buġyat al-ruwwād fī Ḏikr 
al-mulūk min banī ʿAbd al‑Wād, I, 

ʿAbd al‑Ḥamīd Ḥāǧiyāt (éd.), Alger, 
Publications de la Bibliothèque nationale, 1980.

Ibn Saʿīd al-Maġribī, Kitāb al-ǧuġrāfiyā, 
Ismāʿīl al‑ʿArabī (éd.), al‑Maktab al‑tiǧārī li 
al‑Ṭibāʿa wa‑l‑Našr wa‑l‑Tawzīʿ, Beyrouth, 
1970.

al-Maqrīzī, Kitāb al‑sulūk li maʿrifat duwal 
al‑mulūk, vol. I, t. 2, Muṣtafā Zyāda (éd.), 
Maṭbʿat Laǧnat al Ta’līf wa‑l‑Tarǧama 
wa-l-Našr, Le Caire, 1957.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix346

al-Qāḍī al-Nuʿmān, Kitāb al‑māǧālis wa‑l‑musāyarāt, 
Muḥammad Yaʿlāwī, Ibrāhīm Šabbūḥ, 
& Ḥabīb al‑Faqiy (éd.), Dār al‑Ġarb al‑Islāmī, 
Beyrouth, 1997.

Ibn Abī Zarʿ al-Fāsī, al‑Anīs al‑muṭrib bi rawḍ al‑qirṭās 
fī aḫbār mulūk al‑Maġrib wa tārīḫ madīnat 
Fās, ʿAbd al‑Wahāb Ibn Manṣūr (éd.), Dār 
al‑Manṣūr li‑l‑Ṭibāʿa wa‑l‑Wirāqa, Rabat, 1972.

Ibn al-Qāḍī, Durrat al‑ḥiǧāl fī asmā’ al‑riǧāl, vol. III, 
Muḥammad al‑Aḥmadī (éd.), al‑Maktaba 
al‑ʿAtīqa, Tunis ; Maktabat Dār al‑Turāth, 
Le Caire, 1971.

Ibn al-Qunfuḏ, al-Fārisiyya fī mabādi’ al‑dawla 
al‑ḥafṣiyya, Muḥammad‑Šadlī al‑Nayfar 
& ʿAbd al‑Maǧīd Turkī (éd.), al‑Dār 
al‑ʿArabiyya li‑l‑Kitāb, Tunis, 1968.

Ibn Raǧab al-Ḥanbalī, Kitāb aḥkām al‑ḫawātīm wa 
mā yataʿallaq bihā, ʿAbd Allāh al‑Qāḍī (éd.), 
Dār al-Kutub al‑ʿIlmiyya, Beyrouth, 1985.

Ibn al-Šammāʿ, al-Adilla al‑nūrāniyya fī mafāḫir 
al-dawla al-hafṣiyya, al‑Ṭāhir Ibn Muḥammad 
al‑Maʿmūrī (éd.), al‑Dār al‑ʿArabiyya li‑l‑Kitāb, 
Tunis, 1984.

Joinville, Jean de, Vie de saint Louis, 
Jacques Monfrin (éd. et trad.), Paris, 1995.

Mas Latrie, Louis de, Traités de paix et de commerce 
et documents divers concernant les relations 
des Chrétiens avec les Arabes de l’Afrique 
septentrionale au Moyen Âge, 2 vol., Plon, Paris, 
1866.

al-Tīǧānī, Riḥlat al-Tīǧānī, Ḥasan Ḥusnī 
ʿAbd al‑Wahāb (éd.), al‑Dār al‑ʿArabiyya 
li‑l‑Kitāb, Tunis, 2005.

al-Tunbuktī, Nayl al-ibtihāǧ bi taṭrīz al-dībāǧ, 
al-Harrāma, ʿAbd al‑Ḥamīd ʿAbd Allāh (éd.), 
Dār al‑Kitāb, Tripoli, 2000.

Wailly, Natalis de (éd.), « Chronique de Primat 
traduite par Jean de Vignay », Recueil des 
historiens des Gaules et de la France, t. XXIII, 
H. Welter, Paris, 1894, p. 5‑106.

al-Yūnīnī, Ḏayl mir’āt al-zamān, vol. II, Maǧlis Dā’irat 
al‑Maʿārif al‑ʿUṯmāniyya, Hayderabad, 1955.

al-Zarkašī, Tārīḫ al‑dawlatayn al‑Muwaḥḥidiyya 
wa‑l‑Ḥafṣiyya, al‑Ḥusayn Yaʿqūbī (éd.), 
al‑Maktaba al‑ʿAtīqa, Tunis, 1998.

	 Études

Abdeljaouad, Lotfi, Inscriptions arabes des monuments 
islamiques des grandes villes de Tunisie : 
Monastir, Kairouan, Sfax, Sousse et Tunis 
(2e s./8e s.‑10e s./16e s.), 5 vol., thèse de doctorat, 
université de Provence, 2001.

Abdeljaouad, Lotfi, « Mulāḥaḏāt ḥawla nāqišat wāǧihat 
al‑riwāq al‑ǧanūbī li‑ṣaḥn al‑ǧāmiʿ al‑aʿẓam 
bi‑l‑Qayrawān » in Boukhchim, Nouri 
& Ben Nasr, Jaâfar (éd.), Peuplement, territoire 
et culture matérielle dans l’espace méditerranéen. 
Actes du 5e colloque international, Kairouan, 
15‑17 avril, 2014, Tunis, 2016, p. 49‑58.

Abdeljaouad, Lotfi, « Waršāt al‑kitāba wa ṣināʿat 
al‑naqā’iš bi al‑Qayrawān fī al‑ʿahdayn 
al‑muwaḥḥidī wa‑l‑ḥafṣī », Revue tunisienne 
d’archéologie 3, 2016, p. 41‑63.

ARCHIM, base de données du Musée des archives 
nationales de France, en ligne, consulté le 
18 août 2018, http://www.archives-nationales.
culture.gouv.fr/web/guest/collections-du-
musee.

Bauden, Frédéric, « Due trattati di pace conclusi nel 
dodicesimo secolo tra i Banū Ġāniya, signori 
delle isole Baleari, e il comune di Genova » in 
Martínez de Castilla, Nuria (éd.), Documentos 
y manuscritos árabes del Occidente musulmán 
medieval, CSIC, Madrid, 2010, p. 33‑86.

Bautier, Robert-Henri, Chartes, sceaux et chancelleries. 
Études de diplomatique et de sigillographie 
médiévales, École nationale des Chartes, Paris, 
1990.

Becdelièvre, Véronique de, « Notice du manuscrit 
BnF Français 2608 », en ligne, consulté le 15 
juillet 2017, http://archivesetmanuscrits.bnf.fr/
ark:/12148/cc779857.

Bordier, Henri, Les archives de la France ou histoire des 
Archives de l’Empire, des Archives des Ministères, 
des Départements, des Communes, des Hôpitaux, 
des Greffes, des Notaires, etc. contenant 
l’inventaire d’une partie de ces dépôts, Paris, 1855, 
réimpr. Megariotis Reprints, Genève, 1978.

Borghese, Gian Luca, Carlo I d’Angiò e il Mediterraneo. 
Politica, diplomazia e commercio internazionale 
prima dei Vespri, École française de Rome, 
Rome, 2008.

Borghese, Gian Luca, « Les rapports entre le royaume 
de Sicile et l’Afrique du Nord (Ifrīqya 
et Égypte) sous le règne de Charles Ier 
d’Anjou (1266-1285) » in Grévin, Benoît (éd.), 
Maghreb-Italie. Des passeurs médiévaux à 
l’orientalisme moderne (xiiie-milieu xxe siècle), 
École française de Rome, Rome, 2010, p. 49-66.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 347

Bresc, Henri & Rāġib, Yūsuf, Le sultan mérinide 
Abū l‑Ḥasan ʿAlī et Jacques III de Majorque. 
Du traité au pacte secret, Ifao, Le Caire, 2011.

Brunschvig, Robert, La Berbérie orientale sous les 
Hafsides. Des origines à la fin du xve siècle, 2 vol., 
Adrien‑Maisonneuve, Paris, 1940‑1947.

Buresi, Pascal & El Aallaoui, Hicham, 
« La chancellerie almohade » in Cressier, Patrice, 
Fierro, Maribel & Molina, Luis (éd.), 
Los Almohades : problemas y perspectivas, t. II, 
CSIC-Casa de Velázquez, Madrid, 2006, 
p. 477‑503.

Carolus-Barré, Louis, « L’apparition de la langue 
française dans les actes de l’administration 
royale », Comptes rendus des séances de 
l’Académie des inscriptions et belles‑lettres 120, 1, 
1976, p. 148‑155.

Carolus-Barré, Louis, « Un recueil épistolaire composé 
à Saint Denis sur la croisade (1270‑1271) », 
Comptes rendus des séances de l’Académie des 
inscriptions et belles‑lettres 110, 4, 1966, p. 555‑568.

De Curzon, Henri, Série J, Trésor des Chartes, 
Supplément, inventaire des Archives nationales de 
France (J 932‑940), 1914‑1915, relu et complété 
par Roger, Jean‑Marc et Galland, Bruno, 
2002‑2003, en ligne, consulté le 15 août 2018, 
http://www.archivesnationales.culture.gouv.
fr/chan/chan/fonds/EGF/SA/InvSAPDF/
SA_index_J/J_suppl_pdf/J0932-0940.pdf.

Delaborde, Henri-François, « Notices sur le registre de 
Pierre d’Étampes », Bibliothèque de l’École des 
Chartes 61, 1900, p. 426‑446.

Delmas, Sophie, Saint Louis, Ellipses, Paris, 2017.
Dhina, Atallah, Le royaume abdelouadide à 

l’époque d’Abou Hammou Moussa Ier et 
d’Abou Tachfin Ier, Alger, 1985.

D’Ottone, Arianna, « Al‑ḫaṭṭ al‑maġribī et le fragment 
bilingue latin‑arabe Vat. Lat. 12900 : quelques 
observations » in Les écritures des manuscrits de 
l’Occident musulman. Journée d’études tenue 
à Rabat, 29 novembre 2012, Les rencontres du 
Centre Jacques Berque 5, Rabat, 2013, p. 7‑18.

D’Ottone, Arianna (éd.), Paleography Between East 
& West. Proceedings of the Seminars of Arabic 
Paleography at Sapienza University of Rome, 
Supplemento no 1 alla Revista degli Studi 
Orientali, nuova serie, vol. XC, 2018.

Doumerc, Bernard, Venise et l’émirat hafside de Tunis 
(1231‑1535), l’Harmattan, Paris, 1999.

Dozy, Reinhart, Supplément aux dictionnaires arabes, 
Beyrouth, 1982.

Dufourcq, Charles-Emmanuel, L’Espagne catalane et le 
Maghrib aux xiiie et xive siècles. De la bataille 
de Las Navas de Tolosa (1212) à l’avènement 
du sultan mérinide Abou‑l‑Hasan (1331), PUF, 
Paris, 1966.

El Aallaoui, Hicham, L’art du secrétaire entre 
littérature et politique : les actes des chancelleries 
almoravide et almohade (Maghreb et al‑Andalus, 
fin xie‑fin xiiie s.), thèse de doctorat inédite, 
université Lumière Lyon 2, 2007.

Fenina, Abdelhamid, « Sur une monnaie d’or hafside 
dénommée ʿushariyyat al‑Sarf (monnaie 
à dix de change). Monnaie de compte ou 
monnaie réelle », Antiquités africaines 38‑39, 
2002, p. 395‑403.

Fenina, Abdelhamid & Kahlaoui, Tarek, 
« La monnaie hafside (xiiie-xvie siècle) » 
in Fenina, Abdelhamid & Khiri, Ali, (dir.), 
Numismatique et histoire de la monnaie 
en Tunisie, t. II : Monnaies islamiques, 
Banque centrale de Tunisie, Tunis, 2007, 
p. 119‑146.

Frugoni, Chiara (a cura di), Il Villani illustrato: Firenze 
e l’Italia medievale nelle 253 immagini del ms. 
Chigiano L VIII 296 della Biblioteca vaticana, 
Biblioteca apostolica vaticana, Rome, 2005.

Guyotjeannin, Olivier, « Les méthodes de 
travail des archivistes du roi de France 
(xiiie-début xvie siècle) », Archiv für 
Diplomatik 42, 1996, p. 295-373.

Guyotjeannin, Olivier, « Un archiviste du xive siècle 
entre érudition et service du prince : 
les Notabilia de Gérard de Montaigu » in 
Histoires d’archives : recueil d’articles offert à 
Lucie Favier par ses collègues et amis, Société 
des Amis des Archives de France, Paris, 1997, 
p. 299-316.

Hélary, Xavier, La dernière croisade. Saint Louis à 
Tunis (1270), Perrin, Paris, 2016.

Jadla, Brahim, « De l’usage du sceau en terre d’Islam : 
la « ʿ alāma » comme symbole du pouvoir dans 
le Maghreb médiéval » in Corbier, Mireille 
& Jrad, Mehdi (éd.), Le cérémonial dans les 
sphères politiques et religieuses à travers les âges. 
Actes du colloque international organisé à la 
faculté des Lettres et Sciences humaines de Sousse, 
19-21 novembre 2015, Tunis, 2017, p. 151-174.

Jehel, Georges, Les Génois en Méditerranée occidentale 
(fin xie‑début xive siècle). Ébauche d’une stratégie 
pour un empire, université de Picardie, Amiens, 
1993.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix348

Jehel, Georges, L’Italie et le Maghreb au Moyen Âge. 
Conflits et échanges du viie au xve siècle, PUF, 
Paris, 2001.

Kadduri, Majid, War and Peace in Law of Islam, 
The Johns Hopkings Press, Baltimore, 1955.

Labarta, Ana, « Sellos en la documentación nazarí », 
Revista del CEHGR 28, 2016, p. 129‑149.

Kedar, Benjamin Z., Crusade and Mission. European 
Approches Toward the Muslims, Princeton 
University Press, Princeton, 1984.

al-Mitoui, Mohamed‑Laʿroussi, al‑Ḥurūb al‑ṣalībiyya 
fī al‑Mašriq wa‑l‑Maġrib, Dār al‑Ġarb al-Islāmī, 
Beyrouth, 1982.

al-Mitoui, Mohamed‑Laʿroussi, al‑Ṣalṭana al‑ḥafṣiya. 
Tārīḫuhā al‑siyāsī wa dawruhā fī al‑Maġrib 
al‑islāmī, Dār al‑Ġarb al‑Islāmī, Beyrouth, 1986.

Layettes du Trésor des Chartes, ancienne série des ‘‘Sacs’’ 
(dite ‘‘Supplément’’), en ligne, consulté le 
15 août 2018, http://www.archivesnationales.
culture.gouv.fr/chan/chan/fonds/EGF/SA/
InvSAPDF/SA_index_J/J_suppl_pdf/J0932-
0940.pdf.

Le Goff, Jacques, Saint Louis, Gallimard, Paris, 1996.
Lévi Mirepoix, Duc de, Saint Louis, roi de France, 

Albin Michel (Le Mémorial des siècles), Paris, 
1970.

Longnon, Jean, « Charles d’Anjou et la croisade de 
Tunis », Journal des savants janvier‑mars 1974, 
p. 44‑61.

Longnon, Jean, « Les vues de Charles d’Anjou pour 
la deuxième croisade de Saint Louis » in 
Barré, Louis-Carolus (dir.), Septième centenaire 
de la mort de Saint Louis, Les Belles Lettres, 
Paris, 1976, p. 183‑195.

Lower, Michael, « Tunis in 1270: A Case of Interfaith 
Relations in The Late Thirteenth Century », 
The International History Review 28, 3, 2006, 
p. 504‑514.

Lower, Michael, « Conversion and St Louis’s Last 
Crusade », Journal of Ecclesiastical History 58, 2, 
2007, p. 211-231.

Lusignan, Serge, La langue des rois au Moyen Âge. 
Le français en France et en Angleterre, PUF, 
Paris, 2004.

Maḫlūf, Muḥammad, Šaǧarat al‑nūr al‑zakiya fī ṭabaqāt 
al‑mālikiya, 2 vol., Dār al‑Kutub al‑ʿIlmiyya, 
Beyrouth, 2003.

Maghraoui, Mohamed, « Uṣūl wa taṭawur al‑ḫuṭūṭ 
al‑maġribiya ḥattā nihāyat al‑ʿaṣr al-wasīṭ » 
in Jaouhari, Mustapha (dir.), Les écritures des 
manuscrits de l’Occident musulman. Journée 
d’études tenue à Rabat, 29 novembre 2012, 
Les rencontres du Centre Jacques Berque 5, 
Rabat, 2013, p. 37-58.

Maillard, Clara, Les papes et le Maghreb aux xiiie et 
xive siècles. Étude des lettres pontificales de 1199 
à 1419, Brepols, Turnhout, 2014.

Mollat, Michel, « Le ‘‘passage’’ de Saint Louis à Tunis 
dans l’Histoire des croisades », Revue d’histoire 
économique et sociale 50, 3, 1972, p. 289‑303.

Montaubin, Pascal, « L’homme-clé de 
la croisade de 1270 : le légat 
Raoul Grosparmi, cardinal-évêque 
d’Albano » in Alberzoni, Maria Pia et 
Montaubin, Pascal (dir.), Legati, delegati 
e l’impresa d’Oltremare (secoli xii‑xiii). 
Papal Legates, Delegates and the Crusades 
(12th‑13th Century). Atti del Convegno 
internazionale di studi Milano, Università 
Cattolica del Sacro Cuore, 9‑11 marzo 2011, 
Brepols, Turnhout, 2014, p. 327‑364.

Ouerfelli, Mohamed, « Les enjeux commerciaux 
dans les traités de paix et de commerce entre 
Pise et les États du Maghreb au Moyen Âge 
(xiie‑xive siècle) » in Nef, Annliese (dir.), 
Les territoires de la Méditerranée xie‑xvie siècle, 
PUR, Rennes, 2013, p. 205‑215.

Potin, Yann, « Saint Louis l’Africain. Histoire d’une 
mémoire inversée », Afrique et Histoire 1, 2003, 
p. 23‑74.

Richard, Jean, « Un recueil de lettres sur la huitième 
croisade », Bulletin de la Société nationale des 
Antiquaires de France 1960‑1962, p. 182‑187.

Richard, Jean, Saint Louis roi d’une France féodale, 
soutien de la Terre sainte, Fayard, Paris, 1983. 

Richard, Jean, « La croisade de 1270, premier 
‘‘passage général’’ ? », Comptes rendus de 
l’Académie des inscriptions et belles-lettres 133, 2, 
1989, p. 510‑523.

Richard, Jean, Histoire des croisades, Fayard, Paris, 
1996.

Sacy, Antoine-Isaac Silvestre de, Mémoire sur le traité 
fait entre Philippe le Hardi et le roi de Tunis, 
en 1270, pour l’évacuation du territoire de Tunis 
par les Croisés, Paris, 1825.

Sacy, Antoine-Isaac Silvestre de, « Mémoire sur le 
traité entre le roi de Tunis et Philippe le Hardi, 
en 1270, pour l’évacuation du territoire de 
Tunis par l’armée des Croisés », Histoire et 
mémoires de l’Institut royal de France 9, 1831, 
p. 448‑477.

Sivéry, Gérard, Saint Louis, Tallandier, Paris, 1983, 
nouvelle édition, 2014.

Sivéry, Gérard, Philippe III le Hardi, Fayard, Paris, 
2003.

Sternfeld, Richard, Ludwigs des Heiligen Kreuzzug nach 
Tunis, 1270, und die Politik Karls I. von Sizilien, 
Berlin, 1896.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 349

Stirnemann, Patricia, « Johan Maelwael, the 
Van Limborch Brothers and the 
Très riches heures du duc de Berry », 
Maelwael Van Limbourg Studies 1, 2017, p. 25‑42.

Talbi, Mohamed, « Saint Louis à Tunis » in 
Robert Delort (éd.), Les croisades, Seuil, Paris, 
1988, p. 72‑79.

Tessier, Georges, Diplomatique royale française, Picard, 
Paris, 1962.

Valérian, Dominique, Bougie, port méditerranéen, 
1067‑1510, École Française de Rome, Rome, 
2006.

Valérian, Dominique, « Les agents de la diplomatie 
des souverains maghrébins avec le monde 
chrétien (xiie-xve siècle) », Anuario de Estudios 
Medievales 38, 2, 2008, p. 885‑900.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l e  sc e au de  l a  paix350

	 Annexes

Fig. 9.  Le traité de 669/1270.

Pa
ri

s, 
A

rc
hi

ve
s n

at
io

na
le

s, 
J9

37
/1

 (c
ot

e 
an

ci
en

ne
) e

t f
on

ds
 M

us
ée

, A
E/

II
I/

4.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mohamed ouerfelli 351

        Fig. 10.  Détail du traité : le sceau.

Pa
ri

s, 
A

rc
hi

ve
s n

at
io

na
le

s, 
J9

37
/1

 (c
ot

e 
an

ci
en

ne
), 

fo
nd

s M
us

ée
 A

E/
II

I/
4,

 d
ét

ai
l.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 309-352    Mohamed Ouerfelli
Le sceau de la paix. Le traité de 669/1270 entre Philippe III et al‑Mustanṣir al‑Ḥafṣī
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

