
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 293-308

Jean-François Faü

L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  52   −   2018

•   résumé
Les sources musulmanes se sont intéressées à la conversion à l’islam de ˁ Abdallāh ibn Salām, 

rabbin de Médine. Cependant, sa biographie reste limitée, et la majorité des sources s’arti‑
culent essentiellement autour de sa vie médinoise. En effet, aucun des ouvrages étudiés ne fait 
référence à son mausolée égyptien, si ce n’est une modeste publication en arabe mentionnant 
le mausolée de ˁAbdallāh ibn Salām, dans un village éponyme du delta du Nil. Cette figure 
émergeante du premier islam y fait toujours l’objet d’une vénération de la part de la population 
locale. Se pose ici la question du cheminement de la mémoire de ce premier juif converti à 
l’islam à Médine, en 622, après sa rencontre avec le Prophète Muḥammad, et de son errance 
sacrée qui mena sa mémoire cultuelle jusqu’à Timay al‑Amdīd.

Mots-clés : conversion, Égypte, islam, judaïsme, Médine

 
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām

Jean‑François Faü*

 *  Jean‑François Faü, Professeur à l’Université Senghor à Alexandrie, directeur du département Culture, 
jean-francois.fau@usenghor.org, jffau@yahoo.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’e rran c e  sacrée  de  ˁabdall āh ibn sal ām294

•   abstract
Muslim sources focused on the conversion of the Rabbi of Medina, ˁAbdallāh ibn Salām 

to Islam. However, his biography remains limited and majority of sources revolve mainly 
around his life in Medina. Indeed, none of the books studied refer to his mausoleum in Egypt, 
apart from a modest Arabic publication mentioning ˁAbdallāh ibn Salām mausoleum in an 
eponymous village of the Nile Delta where this emerging figure, in early Islam, is venerated 
by the local population. This raises the question of the memory journey, from Medina to 
Timay al‑Amdīd, of the first Jewish converted to Islam in 622, after his meeting with the 
Prophet Muḥammad.

Keywords: conversion, Egypt, islam, judaism, Medina

*  *  *

U n opuscule 1, acheté chez un bouquiniste de la rue Nabi Daniel à Alexandrie, 
mentionne le mausolée de ʿAbdallāh ibn Salām, saint éponyme du village 2 où cette 
figure émergeante du premier islam fait l’objet d’une profonde vénération de la part de 

la population locale. Et se pose ici la question du cheminement de la mémoire de ce premier Juif 
converti à l’islam à Médine, en 622, après sa rencontre avec le Prophète.

Les sources musulmanes se sont intéressées à la conversion de ce rabbin médinois. Elles 
sont composées de chroniques hagiographiques, essentiellement les sīra‑s, les « biographies » 
du Prophète, de monographies de l’histoire de Médine puis de chroniques sur la vie de 
Abdallāh ibn Salām 3. Sa biographie reste limitée et la majorité des sources s’intéressent 
essentiellement à sa vie médinoise ; en effet, aucun des ouvrages étudiés, mis à part cette bro‑
chure locale, ne fait référence à son mausolée égyptien. Et lorsque quelques manuscrits de la 
Geniza citent son nom en marge de différents textes, c’est toujours comme acteur musulman.

Concernant l’étude du phénomène du pèlerinage de ʿAbdallāh ibn Salām, le matériel 
hagiographique se divise en deux genres : celui relatif à la construction de la légende du saint 
et celui se rapportant à la manifestation de sa sainteté, c’est‑à‑dire sa métamorphose dans le 
temps et dans l’espace 4. Ainsi les festivités en son honneur et sa thaumaturgie restent basées 

1.  Muḥammad, s.d., p. 58.
2.  Le village de Kafr ʿAbdallāh se trouve dans le district de Sinbalawīn, gouvernorat de Daqahliyya, dans 
le delta du Nil.
3.  Stauth, 2004, p. 158-190.
4.  Muḥammad, s.d., p. 59.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean‑françois  faü 295

sur la dévotion et la « soumission » religieuse 5 à un « saint absent ». Cette piété demeure 
étroitement dépendante de l’évolution du contexte religieux environnant, dont les transfor‑
mations graduelles influent sur ce genre de culte et sur ses manifestations 6.

	 La dimension religieuse de la rupture avec le judaïsme

Dès le début de l’Hégire, Muḥammad prit ses distances avec les communautés juives de 
Médine ; puis il décida, après l’expulsion des Banū Qaynuqāˁ 7, de donner une dimension 
religieuse à cette rupture 8. Ainsi, les décisions annoncées en 624, comme le changement de 
direction de la qibla 9, vers la Kaˁba, dans la direction opposée de Jérusalem, et d’introduction 
du jeûne de ramaḍān suppléant celui de ˁ āšūrā 10, semblèrent concrétiser une première ligne de 
fracture avec le judaïsme. Ibn Isḥāq cite, à ce sujet, la démarche entreprise par une délégation 
de sept rabbins, conduits par Rifāˁa ibn Qays, qui se seraient rendus immédiatement auprès 
de Muḥammad pour lui demander des explications sur sa volonté affichée de scission avec ce 
qui représentait, à leurs yeux, la filiation abrahamique. Cette évolution de la prière permettait 
d’offrir « un cadre heuristique » 11 à la pratique religieuse tout en apportant un rituel d’iden‑
tification au croyant, un nouveau signe de la construction communautaire, installant, de fait, 
une frontière interreligieuse.

Ce changement de politique peut expliquer le ralliement à l’islam, dès la première année 
de l’hégire, en 622, de deux rabbins de Médine, Muḫayrīq, propriétaire de palmeraies, qui fut 
tué trois ans plus tard, en 625, lors de la bataille de Uḥud, et al‑Ḥuṣayn, qui accepta l’islam 
en prenant le nom de ˁAbdallāh ibn Salām après que Muḥammad eut pu répondre à une 
question sur la cacheroute 12. Appartenant à la tribu des Banū Qaynuqāˁ, il revendiquait une 
descendance de Joseph. À la différence de Kaˁb al‑Aḥbār 13, un autre Juif converti d’origine 
yéménite, il ne portait pas le titre de ḥabr, mot d’origine persane désignant un érudit reconnu, 
et qui était utilisé dans les yeshivot babyloniennes 14. Il devait donc être un rab local connu pour 
sa connaissance de la tradition et de la Loi 15, bien que la légende le présente comme l’héritier 
d’une lignée de rabbins 16.

5.  Ḥilmī, 1981, p. 78.
6.  Berkey, 2001, p. 51.
7.  Al-Ṭabarī, Commentaires, p. 178, 179.
8.  Coran, II, 144 et XVI, 124.
9.  Coran, II, 144 et 185.
10.  Coran, II, 183.
11.  Décobert, 2008, p. 157.
12.  Ibn Hišām, al-Sīra, p. 375.
13.  Kaˁb al-Aḥbār, originaire du Yémen, se convertit à l’islam vers 638, sous le règne du calife ˁUmar ; il fait 
également l’objet d’une vénération particulière dans la mosquée de Ḥārat al-Ṣāġa, dans le quartier de Sayyida 
Zaynab, au Caire, cité par ʿAlī Pacha Mubārak, al-Ḫiṭaṭ, p. 96.
14.  Schmitz, 1978, p. 330-331, s.v. « Kaʿb al-Aḥbār ».
15.  Twakkal, 2007, p. 6-8.
16.  Hilmī, 1981, p. 34.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’e rran c e  sacrée  de  ˁabdall āh ibn sal ām296

Ainsi, pour les uns il rejoignait le groupe des mū’minūn, « les croyants » reconnus comme 
étant les premiers à avoir adhéré au message et contribué à sa diffusion, et, pour les autres, celui 
des mishumadim, « ceux qui ont abandonné leur foi » 17, contre lesquels les rabbins prirent un 
certain nombre de mesures 18. Les mū’minūn jouissaient, de ce fait, d’une haute autorité morale 
au sein de la umma et furent considérés comme les transmetteurs des paroles et des gestes du 
Prophète. Le processus de sa conversion publique, avec celle de sa tante Ḫālida bint al‑Ḥāriṯa 19, 
fut décrit par des chroniqueurs comme Ibn Hišām ou Abū Ǧaˁfar al‑Ṭabarī, qui s’accordèrent 
sur son appartenance à la tribu des Banū Qaynuqāˁ, formant un groupe distinct, réputé par 
ailleurs pour la qualité de son artisanat 20. La tradition musulmane le décrit comme un homme 
de taille moyenne au teint clair, éduqué et respecté par ses coreligionnaires 21. Si son rôle lors 
des combats de Médine demeure incertain, par contre il suivit le calife ˁUmar à Jérusalem où 
il participa à la prise de la ville. Il soutint également le calife ˁUṯmān ibn ˁAffān lors des ré‑
voltes de 650, mais ne s’engagea pas dans la querelle de la reconnaissance de ˁ Alī ibn Abī Tālib, 
et Ibn Ḫaldūn lui rend hommage sur ce point 22. Il serait mort à Médine, en 663, laissant 
deux fils, Muḥammad et Yūsuf 23, que certaines sources présentent comme étant également 
des compagnons du Prophète 24.

Un recueil concernant une série de questions posées au Prophète, Kitāb masā’il sīdī 
Abdallāh ibn Salām lui est attribué, et il apparaît également dans de nombreux hadiths 
d’al‑Buḫārī, notamment lors de jugements de cas d’adultère 25.

ˁAbdallāh ibn Salām est cité par un texte yéménite de la Geniza comme étant le rédacteur 
d’un document de ḏimma attribué à Muḥammad et probablement daté, suivant les lectures, 
entre 622 et 637 26. Un autre manuscrit de trois pages, provenant aussi de la Geniza 27, rapporte 
le « récit des dix Sages », également connu sous le nom de « récit de Baḥīra le Juif » et datant 
probablement de l’époque rishonim (xe‑xve siècles). Cette tradition polémique raconte pourquoi 
dix talmide hakhamim, des lettrés comme Kaˁb al‑Aḥbār et ˁAbdallāh ibn Salām, rejoignirent 
Muḥammad afin de protéger la communauté juive de Médine 28.

17.  Talmud de Babylone, Avoda, 60 s.
18.  Faü, 2013, p. 455.
19.  Hussein, 2010, p. 52.
20.  Faü, 2013, p. 448.
21.  Ḥilmī, 1981, p. 3.
22.  Ibn Ḫaldūn, Muqqadima, p. 439.
23.  Hirschfeld, 1883, p. 43, 44.
24.  Muḥammad, s.d., p. 63.
25.  Al-Buḫārī, Sahih , 4, 56829 ; 6, 6079 et 8, 82809.
26.  Goitein, 1932, p. 508-510.
27.  Genizah, Cambridge, T-S AS 161-32.
28.  Gil, 1993, p. 206-207.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean‑françois  faü 297

L’historiographie musulmane 29 tend à présenter ˁ Abdallāh ibn Salām sous un jour favorable 
dans un cadre essentiellement biographique, à travers différents récits dont le caractère apolo‑
gétique a été maintes fois souligné 30, et seul Ibn Ḫaldūn le place dans un contexte politique 31. 
Il fut cependant suspecté d’avoir introduit dans la sunna des éléments de la tradition rabbanite, 
les Isrā’īliyyāt 32, qui relatent des points d’interprétation de l’histoire biblique en se rapportant à 
certaines traditions de la période des patriarches et des prophètes. Gordon Newby en explore 
l’islamisation tout en mettant en avant le rôle des érudits parmi les mawālī, qui demeuraient 
majoritaires au sein des mū’minūn 33. Sur ce point, Roberto Tottoli a montré comment la 
littérature musulmane a restitué le rôle des Juifs convertis, comme ˁAbdallāh ibn Salām ou 
Kaˁb al‑Aḥbār 34. Fred Donner avance le scénario d’une adhésion au groupe des mū’minūn 
d’individualités juives qui n’auraient cependant pas renoncé à leur judaïsme. Ils auraient for‑
mé un groupe distinct, défini comme « dubbed converts » 35, posant in fine la question de la 
véracité de leur adhésion à l’islam, et renouant ainsi avec la notion de ummiyyūn, d’étrangers 
au sens de non‑Juifs 36.

Ainsi ˁAbdallāh ibn Salām devint une des figures les plus représentatives de ce moment 
ambigu de l’histoire de la construction de l’islam et de son autonomisation. Il apparaît que sa 
conversion comme celle des précurseurs servirent, très probablement, autant à la mise à distance 
du judaïsme comme témoin d’un passé désormais refusé qu’à l’affirmation d’une politique de 
supériorité de la religion musulmane.

	 Une iconographie originale

Une des rares représentations de ʿ Abdallāh ibn Salām nous est donnée par la copie illustrée 
du Kitāb‑i Siyer‑i Nebi, de Kadı Musṭafā Ḍarīr Erzurumlu 37, composée en 1595 dans l’atelier 
de la cour ottomane. Cet exemplaire comporte, entre autres, une miniature représentant 

ˁAbdallāh ibn Salām, mis en scène dans le cadre du Siyer‑i Nebi, et dont le rapport entre les 
images et les textes se limite au domaine hagiographique.

Cette illustration représente le Prophète, visage masqué, annonçant la conversion de 
Abdallāh ibn Salām, nommé Muḥammad ibn ʿAbd Allāh en légende, à un groupe de Juifs de 

29.  Abel, 1954, p. 22, 43 ; Prémare, 1990, p. 101-135.
30.  Perlmann, «  Another Kaʿb », p. 48-50.
31.  Ibn Ḫaldūn, Muqqadima, p. 439.
32.  Albayrak, 2002, p. 39-65.
33.  Newby,1979.
34.  Tottoli, 1999, p. 89-92.
35.  Donner, 2002, p. 74.
36.  Lammens, 1926, p. 27.
37.  Kadi Mustafa Darīr Erzurumlu est l’un des premiers auteurs turcs à avoir composé, vers 1388, un 
Siyer-i Nebi. Cet ouvrage est surtout connu pour le manuscrit illustré commandé par le sultan Mourad III 
et réalisé entre 1594 et 1595. L’œuvre était à l’origine composée d’un grand nombre de miniatures ; trois des 
six tomes originels sont encore conservés au Palais de Topkapi à Istanbul, tandis que les autres sont dispersés 
dans différents fonds d’archives et de collections.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’e rran c e  sacrée  de  ˁabdall āh ibn sal ām298

la communauté de Médine, eux-mêmes prosélytes 38. La représentation de ˁ Abdallāh ibn Salām, 
debout à la droite de Muḥammad, demeure en phase avec les canons de l’art ottoman du 
xve siècle, la finesse des silhouettes allongées et la gestuelle un peu maniérée des formes hu‑
maines s’exprimant à travers une esthétique de séduction.

	 	     Fig. 1.  La présentation de ˁAbdallāh ibn Salām 39.

38.  Kitāb-i Siyer-i nebi, New York, ms 3, f ° 422.
39.  Kitāb-i Siyer-i nebi, New York, ms 3, f ° 425.

©
 Th

e 
sp

en
ce

r c
ol

le
ct

io
n,

 N
ew

 Y
or

k 
Pu

bl
ic

 L
ib

ra
ry

.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean‑françois  faü 299

La légende, en turc, mentionne les paroles du Prophète :

« Lorsqu’ils eurent achevé leur propos 
Je sortis de l’endroit où je m’étais caché et devant eux je dis 
Ô gens de la communauté juive 
Vous, craignez le Très-Haut ! 
Vous savez sans avoir reçu les preuves que ce Muḥammad ibn ʿAbdallāh 
[…] » 40

Ce texte renvoie à un hadith d’al-Buḫārī 41 faisant référence à cet épisode de la vie du 
Prophète.

La société ottomane utilisait un code vestimentaire particulier qui s’appliquait à chaque 
groupe social 42, de façon à avoir une identification immédiate du statut de chacun. Ainsi, 
trois types de vêtements étaient fréquemment utilisés pour représenter les Juifs : un manteau 
noir pour les lettrés ou les rabbins, un fez rouge pour désigner les médecins, et un turban jaune 
pour les autres 43. Cette couleur est parfois mise en opposition avec le blanc, symbole de l’islam, 
celle que portent précisément les personnages représentés sur cette miniature du Siyer-i Nabi 
dans laquelle ˁAbdallāh ibn Salām est clairement identifié comme un acteur du premier islam.

	 De la pérégrination au pèlerinage

Le mausolée de ˁAbdallāh ibn Salām est répertorié dans la Description de l’Égypte 44 :

On voit aujourd’hui à Tmay al‑Emdy une petite mosquée, fameuse par le tombeau d’un santon 
Mahométan appelé Emyr ʿAbd‑allah.

Plus d’une dizaine de lieux de dévotion dédiés à ˁ Abdallāh ibn Salām sont disséminés dans l’est 
du Delta 45, tout en étant ignorés dans le reste de l’Égypte. Ainsi le petit village de Barq al‑ʿIzz, 
dans la proche périphérie de Mansoura, entretient la même dévotion, tout comme un lieu-dit 
situé sur les rives du lac Manzala.

40.  Traduction de Marc Toutant. La traduction est incomplète car elle suit le découpage du manuscrit ottoman.
41.  al-Buḫārī, Sahih, 3621.
42.  Shaw, 1991, p. 78, 79.
43.  Shaw, 1991, p. 80.
44.  Description de l’Égypte, opac.uniroma1.it.
45.  Stauth, 2004, p. 167.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’e rran c e  sacrée  de  ˁabdall āh ibn sal ām300

La légende locale affirme qu’un ange emporta le corps de ˁAbdallāh ibn Salām jusqu’à 
Kafr al‑Amīr ˁAbdallāh, au pied de la colline Timay al‑Amdīd où s’élevait la ville ptolémaïque 
de Thmuis, dans la province d’Augustamnique. Cette cité est mentionnée dès le ve siècle av. J.‑C. 
par Hérodote 46, puis certains auteurs latins, comme Flavius Josèphe 47, attestèrent de son 
importance pendant l’Antiquité.

Au iiie siècle Thmuis devint le siège d’un évêché, et un des premiers prélats fut 
saint Philéas, intronisé en 306 et martyrisé à Alexandrie vers 308 au cours des persécutions 
de Dioclétien 48. Puis, de 343 à 359, le siège épiscopal fut occupé par saint Sérapion, qui 
entretint une correspondance théologique avec Athanase Patriarche d’Alexandrie 49 et participa 

46.  Hérodote, The History, II, p. 116.
47.  Leeming & Leeming, 2003, p. 463.
48.  Randall, 1991, p. 2270a, 2271a, s.v. « Thmuis ».
49.  Athanase, originaire de Damanhour, fut Patriarche d’Alexandrie de 328 à 373.

©
 A

tla
s o

f L
ow

er
 E

gy
pt

, S
ur

ve
y 

of
 E

gy
pt

, L
e 

C
ai

re
, 1

91
4.

Fig. 2.  Localisation du mausolée de ˁAbdallāh ibn Salām dans l’Atlas de la Basse Égypte.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean‑françois  faü 301

certainement au concile de Sardique en 343. Sérapion représente une figure majeure de l’Église 
copte, son nom étant célébré le 28 du mois de amšīr, soit le 7 mars 50.

Enfin, en 725 et en 831, Timay al‑Amdīd fut le foyer de deux grandes révoltes coptes qui 
éclatèrent contre l’augmentation de la ǧizya et le remplacement des fonctionnaires locaux 
chrétiens par des musulmans 51 ; la ville a été abandonnée peu après, au début du xe siècle.

La tradition de ˁAbdallāh ibn Salām s’exprime dans un lieu de mémoire du christianisme 
égyptien. Le choix de cet emplacement n’est pas anodin, et la présence d’un mausolée évoquant 
un des compagnons du Prophète montre l’appropriation d’un lieu au passé religieux reconnu 
constituant un indice d’islamisation triomphante. Cette « conversion mentale » 52, suivant la 
définition de Christian Décobert, s’est construite dans un cadre de recomposition des activités 
cultuelles constituant « un brassage d’éléments anciens et l’apparition d’éléments nouveaux » 53. 
L’héritage légendaire semble ainsi se réinvestir dans un mimétisme concurrentiel reprenant à 
son compte une nouvelle grille de lecture, celle du saint héjazite. L’imaginaire hagiographique 
d’une figure de saint permit ainsi la métamorphose de son vivant en un être « vénéré » en se 
basant sur sa dévotion. En effet, le culte des saints, awliyā’ dans l’islam et tsadiqqi dans le 
judaïsme, manifeste une continuité de la pratique populaire et quotidienne par une dévotion 
particulière auprès d’un saint protecteur. Le pèlerinage réitère la ziyāra, la visite au tombeau, 
mais cette fois‑ci dans une démarche collective s’inscrivant dans un calendrier et non plus dans 
une approche individuelle. Dévotion de groupe dont la motivation repose essentiellement sur 
une initiative personnelle puisqu’il s’agit d’obtenir l’intercession du saint pour des questions 
de santé ou de fertilité, que ce dernier soit Juif, chrétien ou musulman.

L’actuel bâtiment est de facture moderne avec un plan carré surmonté d’une coupole ; 
il contient le catafalque du saint, désigné sous le vocable de sīdī, dont le mawlid a lieu chaque 
année le 8 du mois de ḏū al‑hiǧǧa. À côté du bâtiment principal se trouve un second mausolée, 
celui d’al‑Sitt al‑Ḥilwa présentée comme étant l’épouse de ˁ Abdallāh ibn Salām, qui constitue 
un second lieu de dévotion ayant le pouvoir de guérir la stérilité féminine. Enfin le site sacré 
s’ouvre, à l’ouest du mausolée, sur une grotte qui accentue le caractère sacré du lieu, en parti‑
culier avec le rite de l’allumage des bougies 54.

La tradition locale prête à ˁAbdallāh ibn Salām des apparitions nocturnes à 
Kafr al‑Amīr Abdallāh sous les traits d’un guerrier à cheval, vêtu de blanc. Il présente une 
iconographie mêlant la conception musulmane de la pureté à la représentation traditionnelle 
copte de Mārī Ǧirǧis, le chevalier terrassant le dragon, reprenant les canons esthétiques du 
thème récurrent de l’imperator, celui du général romain à cheval vainqueur des barbares 55.

50.  Griggs, 1991, p. 2095b, 2096b, s.v. « Serapion of Thmuis ».
51.  Description de l’Égypte, opac.uniroma1.it
52.  Décobert, 1992, p. 291.
53.  Decobert, 1998, p. 57.
54.  Ben-Ami, 1990, p. 36.
55.  Maraval, 2011, p. 101-104.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’e rran c e  sacrée  de  ˁabdall āh ibn sal ām302

	 La construction de la légende

La sainteté de ˁ Abdallāh ibn Salām semble avoir été construite en deux temps : un premier 
en relation avec la légende de Bulūqiyā, essentiellement transmise par la tradition des confréries 
soufies, sur laquelle nous reviendrons, puis, dans un second, avec ses pouvoirs magiques supposés.

Georg Stauth a détaillé, dans sa monographie sur les mausolées dédiée à ˁ Abdallāh ibn Salām, 
la construction de sa légende dans le contexte de la tradition égyptienne du « saint absent », que 
nous retrouvons également avec la dévotion à Kaˁb al‑Aḥbar 56. Cette connexion entre l’islam 
et le judaïsme se situe dans un lieu ambigu puisque le tell est nommé Qaṣr Bint al‑Yahūdī 
dans la tradition locale ; ce type de construction épique demeure lié tant à la présence locale 
de l’islam et à son besoin de consolidation qu’à un héritage pré‑islamique 57. Dans cette direc‑
tion, la légende de Bulūqiyā, qui combine les métaphores et les mythes pré‑islamiques avec 
les récits des miracles du Prophète et la chronologie de l’hégire, constitue un récit fantastique 
assemblant des références historiques et géographiques dans un ensemble métaphorique 58 se 
référant au roi Salomon.

Cette présentation légendaire s’empare d’un thème très populaire dans la mentalité orientale 
en général, et égyptienne en particulier, celui de la mise en scène des djinns et des pratiques 
magiques. C’est à partir du xiie siècle qu’une tradition de contes liés à Salomon est apparue 
en Égypte. À cette époque, le recours au troisième roi d’Israël et à ses djinns bâtisseurs per‑
mit d’intégrer dans le cadre d’une histoire religieuse un certain nombre des grandes cités de 
l’Antiquité 59, comme Alexandrie ou Leptis Magna, présentées comme étant des anciennes 
capitales de Salomon. Au cours de cette saga apparaît un prince juif d’Égypte, répondant au 
nom de Bulūqiyā, déformation du nom du légendaire vizir du roi Salomon, Āṣāf ibn Baraḫyā, 
qui fit abolir le culte des idoles de la Maison de David 60.

Les figures de Salomon, de Āṣāf ibn Baraḫyā ou même de Balaam, le prophète maudit de 
Péthor en Mésopotamie, demeurent également des archétypes politiques. En effet, la présenta‑
tion des djinns, des anges, ou de l’ordre cosmique reprend le modèle de la hiérarchie idéalisée 
des cours califales, puis mamelouke 61.

Sur ce registre, le philosophe soufi Aḥmad ibn ˁAlī al‑Būnī, probablement décédé en 1225 
au Caire, fit référence aux pouvoirs magiques de ˁ Abdallāh ibn Salām 62 et à sa réputation dans la 
confection d’amulettes, tout comme d’autres Juifs prosélytes, dans un imposant ouvrage sur les 
sciences occultes, Šams al‑maˁārif al‑kubrā, « Le grand soleil des connaissances ». Des historiens 

56.  Stauth, 2004, p. 165.
57.  Stauth, 2004, p. 167.
58.  Stauth, 2004, p. 171.
59.  Garcin, 2013, p. 81.
60.  Wensinck, 1960, p. 707.
61.  McGregor, 2013, p. 199-211.
62.  Al-Būnī, Šams, p. 138.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean‑françois  faü 303

comme Jonathan Berkey ont souligné l’influence qu’exerçait le soufisme sur les cercles piétistes 
égyptiens, tout comme la dynamique de la mystique cosmologique et ésotérique juive dans 
l’ensemble du bassin méditerranéen 63.

Ce côté « noir » du personnage demeure marginal, mais fut également décrit par un ma‑
nuscrit daté de 1194, intitulé al‑Rūḥāniyyāt 64, et attribué à ˁAbdallāh ibn Salām. Ce recueil 
détaille en quatre pages différentes pratiques magiques et divinatoires associant des motifs 
géométriques et épigraphiques. La première partie du texte mentionne une corrélation entre 
la connaissance biblique de ˁ Abdallāh ibn Salām et les rites basés notamment sur la lecture des 
trois « longs noms », des incantations ayant le pouvoir de guérir de la fièvre et de la démence 
provoquée par les djinns 65. Cette logique de magie astrale est conforme aux préceptes des 
lettres correspondant aux mansions lunaires et aux douze signes du Zodiaque. Ces éléments 
furent volontiers repris par certaines chroniques historiques ou encore des récits légendaires 
comme les Mille et Une Nuits, qui contiennent de nombreux éléments pouvant éclairer des 
aspects de Šams al‑maˁārif al‑kubrā 66.

Ainsi, la vocation de missionnaire de ˁ Abdallāh ibn Salām aurait‑elle été doublée, si ce n’est 
renforcée, par sa connaissance des pratiques divinatoires, ce qui pourrait également expliquer sa 
position dans l’islam orthodoxe depuis sa participation supposée à la conquête de la Palestine.

La dimension mythique du saint est suggérée par un passage de l’opuscule hagiographique 
vendu sur place, dans le mausolée. Cette biographie affirme que le corps de ˁ Abdallāh ibn Salām 
fut transporté par un ange jusqu’au au pied de la colline Timay al‑Amdīd, à l’endroit même 
où se dresse son mausolée. Le texte contemporain, reprenant une tradition locale, précise 67 :

Chaque goutte de son sang qui tombait au sol transformait l’endroit en un lieu béni sur lequel 
s’élève un mausolée à son nom.

Ce qui donne une explication légendaire à la multiplication des lieux de dévotion à sa 
mémoire. Cet aspect est encore renforcé par un des derniers passages de ce livret, qui affirme 
que l’Égypte en général, et le mausolée de ˁAbdallāh ibn Salām en particulier constituent un 
passage conseillé sur le chemin du pèlerinage à La Mecque 68.

63.  Berket, 2001, p. 26, 50 et 99.
64.  Al-Rūḥāniyat, Paris, 2954, f ° 113-116.
65.  Al-Rūḥāniyat, Paris, 2954, f ° 113.
66.  Coulon, 2017, p. 10.
67.  Muḥammad, s.d., p. 8.
68.  Muḥammad, s.d., p. 58.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’e rran c e  sacrée  de  ˁabdall āh ibn sal ām304

	 Conclusion 

Le mausolée de ˁAbdallāh ibn Salām ne constitue pas un lieu de pèlerinage « pluriel », de 
mixité religieuse tel qu’il en existe ailleurs ; il s’agit ici d’un rituel de dévotion « singulier », fermé aux 
mécanismes des fréquentations communes propres à certains sanctuaires juifs ou musulmans69. 
Mais une image se dégage de cette représentation cultuelle, celle du face‑à‑face entre le premier 
islam de l’époque de l’hégire et le judaïsme. Ainsi la conversion de Abdallāh ibn Salām prend 
une dimension politique, et son errance sacrée fixe la prise de possession foncière de nouveaux 
espaces, devenus de fait des terres de mission explicites. Il devint un des précurseurs d’une série 
de prosélytes juifs qui perdura pendant tout le premier siècle de l’hégire tout en favorisant la 
mise en place d’un processus de conversion par substitution. Il initia également un mécanisme 
d’appropriation de l’héritage légendaire de la mémoire locale, dont les enjeux pragmatiques 
restent déterminants pour la cohésion de la vie sociale de la communauté.

Enfin, il ne faut pas écarter les critères d’ordre subjectif correspondant à des mobiles sincères 
de dévotion, constituant une forme originale de piété dans la longue durée.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Atlas of Lower Egypt, Survey of Egypt, Le Caire, 1914.
Atiya, Aziz S. (éd.), The Coptic Encyclopedia, 8 vol., 

Macmillan, New York, 1991.
Claude, Addas, « Baḥīra » in Amir‑Moezzi, 

Mohammed Ali (éd.) Dictionnaire du Coran, 
Paris, 2007, p. 105‑109.

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., 12 vol., Brill, Leyde, 
1960‑2007.

Herbermann, Charles B. et al. (éd.), The Catholic 
encyclopedia, 14 vol., Robert Appleton 
Company, New York, 1907‑1914.

Yāqūt al-Ḥamawī, ibn ʿAbdallāh al-Rūmī, 
Muʿǧam al-buldān, IV, Le Caire, 1956.

	 Sources manuscrites

Genizah, University of Cambridge Library, Cambridge, 
ms T‑S AS, 161‑32.

al-Rūḥāniyyāt, ms Arabe 2954, f ° 113-116, Bnf, Paris.

Kitāb-i Siyer-i nebi, vol. 3, coll. Turk, ms 3, f ° 363 et 
422, The Spencer Collection, New York Public 
Library, New York.

69.  Ben-Ami, 1990, p. 45.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean‑françois  faü 305

	 Sources 

ˁAlī Pacha Mubārak, Al‑Ḫiṭaṭ al‑tawfīqiyya al‑ǧadīda 
li-Miṣr wa‑l‑Qāhira wa‑mudunihā wa‑bilādiha 
al‑qadīma wa‑l‑šahīra, II, Le Caire, 1888.

al-Baġdādī, Muḥammad ibn Saʿd ibn Ḥabīb, Kitāb 
al‑muḥbar, Tagore publishing, Hyderabad, 
1942.

al-Balāḏurī, Aḥmad ibn Yaḥyā, Kitāb futūḥ al‑buldān, 
Dār al‑Našr li‑al‑Ǧāmiʿiyyīn, Beyrouth, 1987. 

al-Buḫārī, Muḥammad, Sahih al‑Bukhâri, Muhammad 
Muhsin Khan (trad.), vol. 4, Riyadh University 
Press, Riyadh, 1997.

al-Būnī, Aḥmad ibn ʿAlī, Šams al‑maʿārif, al‑Maṭbaʿa 
al‑Ḥusayniyya al‑Miṣriyya, Le Caire, 1928.

Coran, Denise Masson (trad.), Gallimard, Paris, 1967.
Description de l’Égypte : Antiquités, Descriptions, t. 2, 

§ XXII, section II, Imprimerie impériale, Paris, 
1818.

Hérodote, The History, David Grene (trad.), 
University of Chicago, Chicago, 1987.

Hussein, Mahmoud, al-Sîra, II, Grasset, Paris, 2010.
Ibn Duqmāq, Muḥammad ibn Aydamur, Description 

de l’Égypte, publiée par le Dr Vollers, Le Caire, 
1893, base de données en ligne, consulté le 
23 mars 2018,   
http://opac.uniroma1.it/SebinaOpacRMS/
Opac?action= search&thNomeDocumento 
=RMS2823999T

Ibn al-Furāt, Muḥammad b. ʿAbd al-Raḥīm, Tārīḫ 
Ibn al‑Furāt, IV, Dār al‑Kutub, Le Caire, 1904. 

Ibn Ḫaldūn, Muqqadima, I, Matbaʿat al‑Hay’a 
al‑Miṣriyya, Le Caire, 1958.

Ibn Hišām, Abū Muḥammad ʿAbd al‑Malik, al-Sīra 
al‑nabawiyya, Mustafā al‑Babī, Le Caire, 1937.

Ibn Isḥāq, Muḥammad b. Isḥāq b. Yasār, al‑Sīra 
al‑nabawiyya, Le Caire, 1937.

Maḥǧūb al-Zūviri, Tāvūs‑e‑yamāni, Kitāmajānī, 
Téhéran, 2001.

Maspero, Jean & Wiet, Gaston, Matériaux pour servir 
à la géographie de l’Égypte, Ifao, Le Caire, 1919.

al-Masʿūdī, Abū al‑Ḥasan ˁAlī, Murūǧ al‑ḏahab 
wa‑maˁādin al‑ǧawhar, 7 vol., Ch. Pellat 
(éd. et trad.), Beyrouth, 1965‑1979.

Našwān ibn Saʿīd al‑Ḥimyarī, Muntaḫabāt fī Aḫbār 
al‑Yaman, Mašrūʿ al-Kitāb 8, 3, Sanaa, 1981.

Sayyid, Ayman Fu’ād, Sources de l’Histoire du Yémen 
à l’époque musulmane, Ifao, Le Caire, 1974.

al-Ṭabarī, Muḥammad b. Yazīd al‑Imām Abū Ǧaʿfar, 
Commentaires du Coran, Pierre Godé (trad.), 
Les Heures claires (éd.), Paris, 1983.

Talmud de Babylone, Moïse Gabrielle (trad. et éd.), 
Jérusalem, 1975.

Yaʿqūb al-Qirqisānī, Kitāb al‑anwār wa‑l‑marāqib, 
Leon Nemoy (éd.), New York, 1939‑1943.

	 Études

Abel, Armand, « Changements politiques et littérature 
eschatologique dans le monde musulman », 
StudIsl 2, 1954, p. 23‑43.

Albayrak, Ismail, « Isrā’īliyyāt and Classical Exegetes: 
Comments on the Calf with a Hollow Sound 
Q. 20, 83‑98/7, 147‑155 with Special Reference 
to Ibn ʿAṭiyya », JSS 47, 1, 2002, p. 39‑65.

Arnason, Johann, Salvatore, Armando 
& Sauth, Georg (éd.), Islam in Process: 
Historical and Civilisation Perspectives, 
Sauth edition, London, 2006.

Barakat, Ahmed, Muḥammad and the Jews: 
A Reexamination, Indian Institute of Islamic 
Studies, New Delhi, 1979.

Ben-Ami, Issachar, Culte des saints et pèlerinages 
judéo‑musulmans au Maroc, Maisonneuve 
& Larose, Paris, 1990.

Berkey, Jonathan, Popular Preaching and Religious 
Authority, University of Washington Press, 
Washington, 2001.

Chih, Rachida & Gril, Denis (éd.), Le saint et son 
milieu, Ifao, Le Caire, 2000.

Cohen, Mark & Somekh, Sasson, «In the Court of 
Yaʿqūb Ibn Killis: A Fragment from the Cairo 
Genizah», JQR 80, 3, 4, 1990, p. 283‑314.

Cook, Michaël & Crone, Patricia, Hagarism: 
The Landing of the Islamic World, Cambridge 
University Press, Cambridge 1977.

Coulon, Jean-Charles, La magie en terre d’islam au 
Moyen Âge, Éditions du CTHS, Paris, 2017.

Crone, Patricia & Hind, Martin, God’s Caliph, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1986.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’e rran c e  sacrée  de  ˁabdall āh ibn sal ām306

Décobert, Christian, « Sur l’arabisation et l’islamisation 
de l’Égypte médiévale » in Décobert, Christian, 
Itinéraires d’Égypte, mélanges offerts au 
père Maurice Martin, Ifao, Le Caire, 1992, 
p. 273‑300.

Décobert, Christian, « La conversion comme aversion », 
ASSR 104, 1998, p. 33‑60.

Décobert, Christian, « La prise de Maryūṭ par les 
Arabes, conquête et conversions religieuses », 
AlexMed 3, Ifao, Le Caire, 2008, p. 145‑170.

Donner, Fred, « From the Believers to Muslim: 
Confessional Self‑Identity in the Early Islamic 
Community », Al‑Abhath 50‑51, 2002‑2003, 
p. 9‑53.

Donner, Fred, Muhammad and the Believers, at the 
Origins of Islam, The Belnak Press, Harvard, 
2012.

Faü, Jean-François, « Le phénomène de conversions 
au christianisme puis à l’islam des tribus juives 
de la péninsule Arabique, ve‑xiiie siècles », 
AnIsl 47, 2013, p. 445‑480.

García-Arenal, Mercedes (éd.), Conversions islamiques. 
Identités religieuses en Islam méditerranéen, 
Maisonneuve & Larose, Paris, 2001.

Garcin, Jean-Claude, « Le passage des anciennes à de 
nouvelles “ Mille et Une Nuits ” au xve siècle », 
Médiévales 64, 2013, p. 77-90.

Gibb, Hamilton & Rosskeen, Alexander, Studies of the 
Civilization of Islam, London, 1962.

Gil, Moshe, « The Origin of the Jews of Yathrib », 
JSAI 4, 1984, p. 203-224.

Gil, Moshe, « Le récit de Baḥira et ses versions 
juives » in Ḥiqre ‘Ever ve‑Arav, Jérusalem, 1993, 
p. 193‑210.

Gil, Moshe, Jews in Islamic Countries in the Middle Age, 
Leyde, 2004.

Goitein, Shelomo Dov, « A Deed of Privileges in 
Favour of the Jews Attribued to Muhammad, 
of Yemenite Origin », Kirjath Sepher 9, 
1932‑1933, p. 508‑510.

Goitein, Shelomo Dov, « Ha‑mashiah mi‑Behān », 
Ha’ares 17, 1950, p. 23‑36.

Goitein, Shelomo Dov, « From the Mediterranean 
to India », Speculum A journal of Medieval 
Studies 29, 2, 1954, p. 181‑197.

Goitein, Shelomo Dov, A Mediterranean Society, 4 vol., 
Los Angeles, 1971.

Criggs, Wilfried, The Coptic Encyclopedia, VII, 1991, 
p. 2095b‑2096b, s.v. « Serapion of Thmuis ».

Ḥilmī, ʿAlī Šaʿbān, Kitāb masā’il sīdī 
ʿAbdallāh ibn Salām, Beyrouth, 1981.

Herbermann, Charles, Catholic Encyclopedia, XIV, 1913, 
s.v. « Thmuis ».

Hirschfeld, Hartwig, s.v. « ʿ Abdallāh ibn Salām », base 
de données en ligne, consulté le 12 mars 2018, 
http://www.jewishencyclopedia.com/
articles/190-abdallah-ibn-salam

Hirschfeld, Hartwig, « Essai sur l’Histoire des Juifs de 
Médine », REJ 14, décembre 1883, p. 167-193.

Horovitz, Joseph, EI2, I, 1960, p. 53‑54, 
s.v. « ʿ Abd Allāh b. Salām ».

Hoyland, Robert G., Seeing Islam as Others Saw it: 
A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and 
Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton, 
1997.

Isaac, Ephraïm, « The Yemenite Step, Judaism 
and Islam in Yemen », Midstream 50, 
nov.‑déc. 2003, p. 46‑48.

Kay, Henry, Yaman, its Early Medieval History, 
Farnborough, 1968.

Kister, Meir, « Al‑Hira », Arabica 15, 1968, p. 143‑169.
Lammens, Henri, L’Islam. Croyances et institutions, 

Beyrouth, 1926.
Lecker, Michael, Muslims, Jews and Pagans. Studies on 

Early Islamic Medina, Leyde, 1995.
Lecker, Michael, Jews and Arabs in Pre-and Early 

Islamic Arabia, Ashgate, Burlington, 1999.
Lecker, Michael, The “ Constitution of Medina x”: 

Muḥammad’s First Legal Document, Princeton, 
2004.

Lecker, Michael, People, Tribes and Society in Arabia 
Around the Time of Muḥammad, Ashgate, 
Burlington, 2005.

Leeming, Henry & Leeming, Katherine, Josephus’ 
Jewish War and Its Slavonic Version: A Synoptic 
Comparison, Boston, 2003.

Levtzion, Nehemie, Conversion to Islam, New York, 
Londres, 1979.

Lewis, Bernard, Sémitisme et Antisémitisme, Paris, 1987.
al-Mad’aj, Abd al-Muhsin Mad’aj, The Yemen in the 

Early Islam, 9‑233/630‑847: A Political History, 
Ithaca Press, Londres, 1988.

Maraval, Pierre, Constantin le Grand, Paris, 2011.
McGregor, Richard, « Notes on the Litterature of 

Sufi Prayer Commentaries », MSR 17, 2013, 
p. 199‑211.

Meissner, Renate, « Dhimmah and Juwārah: 
Jewish‑Muslim Relations in 
East South Yemen », Tema 7, Netanya, 2001, 
p. 63-68.

Montgomery, Watt, Muhamad at Medina, Oxford, 
1994.

Muḥammad, ʿAbd al-Nabī, Sīdī ʿAbdallāh ibn Salām, 
Mansoura, s.d.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean‑françois  faü 307

Newby, Gordon Darnell, « Tafsir Isra’iliyat: 
The Development of Qur’an Commentary 
in Early Islam in its Relationship to 
Judaeo‑Christian Traditions of Scriptural 
Commentary » JAAR 47, 4, 1979, p. 685‑697.

Newby, Gordon Darnell, A History of the Jews of 
Arabia, University of South Carolina, 1988.

Nirenberg, David, Anti-Judaism: The Western 
Tradition, Norton, 2013.

Perlmann Moshe, « Another Kaʿb al‑Aḥbār Story », 
JQR 45, 1, 1954, p. 48‑58.

Prémare, Alfred Louis de, « Prophétisme et adultère, 
d’un texte à l’autre », RMMM 58, 1990, 
p. 101‑135.

Prémare, Alfred Louis de, « Le premier Islam et 
les Juifs d’Arabie » in Germa, d’Antoine, 
Lellouch, Benjamin & Patlagean, Evelyne (dir.), 
Les Juifs dans l’Histoire, Paris, 2011, p. 197‑213.

Randall, Steward, The Coptic Encyclopedia, VII ,1991, 
p. 2270a, 2271a, s.v. « Thmuis ».

Schmitz, M., EI2, IV, 1978, p. 330‑331, 
s.v. « Kaʿb al‑Aḥbār ».

Schöller, Marco, Exegetisches Denken Und 
Prophetenbiographie: Eine Quellenkritische 
Analyse Der Sira-Uberlieferung Zu Muhammads 
Konflikt Mit Den Juden (Diskurse Der 
Arabistik), Wiesbaden, 1998.

Serjeant, Robert Bertram, « A Judeo‑Arab 
House‑Deed from Ḥabbān », JRAS 3‑4, 
octobre 1953, Leyde, p. 117‑131.

Serjeant, Robert Bertram, « The Sunnah 
Jāmiʿah Pact with the Yathrib Jews, and 
the Tahrīm of Yathrib: Analysis and 
Translation of the Document Comprised 
in the So‑Called Constitution of Medina », 
BSOAS 61, 1, 1978, p. 1‑42.

Sezgin, Fuat, Geschichte der Arabischen Schrifttums, 
vol. 1, Leyde, 1967.

Shaw, Stanford J., The Jews of the Ottoman Empire and 
the Turkish Republic, Macmillan, Londres, 1991.

Stauth, Georg, « ʿ Abdallāh ibn Salām : Egypt, 
Late Antiquity and Islamic Sainthood » 
in Stauth, Georg (éd.), Ägyptische heilige 
Orte I: Konstruktionen, Inszenierungen 
und Landschaften der Heiligen im Nildelta: 
ʿAbdallah b. Salam, Stuttgart, 2004, p. 158‑190.

Tobi, Yosef, « Conversion to Islam Among Yemenite 
Jews Under Zaydi Rule: The Positions of 
Zaydi Law, the Imam, and Muslim Society » in 
Bostom, Andrew G. (éd.), The Legacy of Islamic 
Antisemitism: From Sacred Texts to Solemn 
History Hardcover, New York, 2007, consulté 
le 8 avril 2019, https://ia800905.us.archive.org 
/15/items/TheLegacyOfIslamicAntisemitism 
FromSacredTextsToSolemnHistory/The%20
Legacy%20of%20Islamic%20Antisemitism%20 
From%20Sacred%20Texts%20to%20
Solemn%20History.pdf

Tottoli, Roberto, « Origin and Use of the 
Term Isra’iliyyat in Muslim Literature », 
Arabica 46, 2, 1999, p. 193‑210.

Tottoli, Roberto, Biblical Prophets in the Qur’an and 
Muslim Literature, Richmond, Curzon, 2002.

Twakkal, Abd Alfata, Kaʿb al‑Aḥbār and the 
Isrā’iliyyāt in the Tafsīr Literature, Institute of 
Islamic Studies, Mc Gill University, Montréal, 
2007.

Wasserstein, David, « Islamisation and Conversion 
of the Jews » in García‑Arenal Mercedes (éd.), 
Conversions islamiques. Identités religieuses en 
Islam méditerranéen, Maisonneuve et Larose, 
Paris, 2001, p. 49‑60.

Wassestrom, Steven, Between Muslim and Jew, 
Princeton, 1995.

Wensinck, Arent Jan, EI2, I, 1960, p. 707,  
s.v. « Āṣāf b. Barakhyā ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 293-308    Jean-François Faü
L’errance sacrée de ˁAbdallāh ibn Salām
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

