MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 52 (2019), p. 293-308
Jean-Francois Fau

L’errance sacrée de Abdallah ibn Salam

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCOIS FAU

L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam

RESUME

Les sources musulmanes se sont intéressées a la conversion i 'islam de ‘Abdallah ibn Salim,
rabbin de Médine. Cependant, sa biographie reste limitée, et la majorité des sources s'arti-
culent essentiellement autour de sa vie médinoise. En effet, aucun des ouvrages étudiés ne fait
référence 4 son mausolée égyptien, si ce n'est une modeste publication en arabe mentionnant
le mausolée de ‘Abdallah ibn Salam, dans un village éponyme du delta du Nil. Cette figure
émergeante du premier islam y fait toujours 'objet d'une vénération de la part de la population
locale. Se pose ici la question du cheminement de la mémoire de ce premier juif converti a
l'islam 2 Médine, en 622, aprés sa rencontre avec le Prophéte Muhammad, et de son errance

sacrée qui mena sa mémoire cultuelle jusqua Timay al-Amdid.

Mots-clés : conversion, Egypte, islam, judaisme, Médine

* Jean-Francois Faii, Professeur a I'Université Senghor i Alexandrie, directeur du département Culture,
jean-francois.fau@usenghor.org, jffau@yahoo.fr

) . ANNALES ISLAMOLOGIQUES 52 — 2018
Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal

L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

294

L'ERRANCE SACREE DE ‘ABDALLAH IBN SALAM

ABSTRACT

Muslim sources focused on the conversion of the Rabbi of Medina, ‘Abdallih ibn Salam
to Islam. However, his biography remains limited and majority of sources revolve mainly
around his life in Medina. Indeed, none of the books studied refer to his mausoleum in Egypt,
apart from a modest Arabic publication mentioning ‘Abdallah ibn Salim mausoleum in an
eponymous village of the Nile Delta where this emerging figure, in early Islam, is venerated
by the local population. This raises the question of the memory journey, from Medina to
Timay al-Amdid, of the first Jewish converted to Islam in 622, after his meeting with the
Prophet Muhammad.

Keywords: conversion, Egypt, islam, judaism, Medina

N opuscULE", acheté chez un bouquiniste de la rue Nabi Daniel &4 Alexandrie,

mentionne le mausolée de ‘Abdallah ibn Salam, saint éponyme du village* ot cette

figure émergeante du premier islam fait I'objet d'une profonde vénération de la part de
la population locale. Et se pose ici la question du cheminement de la mémoire de ce premier Juif
converti 4 I'islam 4 Médine, en 622, aprés sa rencontre avec le Prophéte.

Les sources musulmanes se sont intéressées a la conversion de ce rabbin médinois. Elles
sont composées de chroniques hagiographiques, essentiellement les sira-s, les « biographies »
du Prophéte, de monographies de I'histoire de Médine puis de chroniques sur la vie de
‘Abdallih ibn Salam?. Sa biographie reste limitée et la majorité des sources s'intéressent
essentiellement 4 sa vie médinoise; en effet, aucun des ouvrages étudiés, mis a part cette bro-
chure locale, ne fait référence 4 son mausolée égyptien. Et lorsque quelques manuscrits de la
Geniza citent son nom en marge de différents textes, c'est toujours comme acteur musulman.

Concernant 'étude du phénoméne du pélerinage de “Abdallah ibn Salaim, le matériel
hagiographique se divise en deux genres: celui relatif 4 la construction de la légende du saint
et celui se rapportant a la manifestation de sa sainteté, c'est-3-dire sa métamorphose dans le
temps et dans 'espace*. Ainsi les festivités en son honneur et sa thaumaturgie restent basées

1. Muhammad, s.d., p. 58.

2. Le village de Kafr ‘Abdallah se trouve dans le district de Sinbalawin, gouvernorat de Daqahliyya, dans
le delta du Nil.

3. Stauth, 2004, p. 158-190.

4. Muhammad, s.d., p. 59.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCOIS FAU 295

sur la dévotion et la « soumission » religieuse® 3 un «saint absent ». Cette piété demeure
étroitement dépendante de I'évolution du contexte religieux environnant, dont les transfor-

mations graduelles influent sur ce genre de culte et sur ses manifestations®.

La dimension religieuse de la rupture avec le judaisme

Deés le début de 'Hégire, Muhammad prit ses distances avec les communautés juives de
g ; p J
Meédine; puis il décida, aprés I'expulsion des Bani Qaynuqa‘?, de donner une dimension
p p P ynuq
religieuse A cette rupture®. Ainsi, les décisions annoncées en 624, comme le changement de
direction de la gibla®, vers la Ka‘ba, dans la direction opposée de Jérusalem, et d'introduction
q PP

du jetine de ramadan suppléant celui de ‘asara', sembleérent concrétiser une premiére ligne de
fracture avec le judaisme. Ibn Ishaq cite, 4 ce sujet, la démarche entreprise par une délégation
de sept rabbins, conduits par Rifa‘a ibn Qays, qui se seraient rendus immédiatement aupreés
de Muhammad pour lui demander des explications sur sa volonté affichée de scission avec ce
qui représentait, A leurs yeux, la filiation abrahamique. Cette évolution de la priére permettait
doffrir «un cadre heuristique»™ 2 la pratique religieuse tout en apportant un rituel d'iden-
tification au croyant, un nouveau signe de la construction communautaire, installant, de fait,
une frontiére interreligieuse.

Ce changement de politique peut expliquer le ralliement 4 l'islam, dés la premiére année

g politique p pliq p
de I'hégire, en 622, de deux rabbins de Médine, Muhayriq, propriétaire de palmeraies, qui fut
tué trois ans plus tard, en 625, lors de la bataille de Uhud, et al-Husayn, qui accepta l'islam
en prenant le nom de “Abdallah ibn Salim aprés que Muhammad eut pu répondre 3 une
question sur la cacheroute™. Appartenant a la tribu des Bana Qaynuga® il revendiquait une
descendance de Joseph. A la différence de Kab al-Ahbir®, un autre Juif converti d'origine
P ; g

yéménite, il ne portait pas le titre de habr, mot d'origine persane désignant un érudit reconnu,
et qui était utilisé dans les yeshivot babyloniennes'. Il devait donc étre un rab local connu pour
sa connaissance de la tradition et de la Loi®, bien que la 1égende le présente comme I'héritier
d’'une lignée de rabbins™®.

5. Hilmi, 1981, p. 78.

6. Berkey, 2001, p. 51.

7. Al-Tabari, Commentaires, p. 178, 179.

8. Coran, II, 144 et XVI, 124.

9. Coran, II, 144 et 185.

10, Coran, II, 183.

11. Décobert, 2008, p. 157.

12. Ibn Hi§am, al-Sira, p. 375.

13. Ka‘b al-Ahbar, originaire du Yémen, se convertit 4 I'islam vers 638, sous le régne du calife ‘Umar; il fait
également'objet d’'une vénération particuliére dans la mosquée de Harat al-Saga, dans le quartier de Sayyida
Zaynab, au Caire, cité par ‘Ali Pacha Mubarak, al-Hitat, p. 96.

14. Schmitz, 1978, p. 330-331, s.v. « Ka‘b al-Ahbar ».

15. Twakkal, 2007, p. 6-8.

16. Hilmi, 1981, p. 34.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

296 L'ERRANCE SACREE DE ‘ABDALLAH IBN SALAM

Ainsi, pour les uns il rejoignait le groupe des ma’minan, «les croyants » reconnus comme
étant les premiers A avoir adhéré au message et contribué 4 sa diffusion, et, pour les autres, celui
des mishumadim, « ceux qui ont abandonné leur foi»'7, contre lesquels les rabbins prirent un
certain nombre de mesures'®. Les ma'minan jouissaient, de ce fait, d'une haute autorité morale
au sein de la umma et furent considérés comme les transmetteurs des paroles et des gestes du
Prophéte. Le processus de sa conversion publique, avec celle de sa tante Halida bint al-Harita™,
fut décrit par des chroniqueurs comme Ibn Hisim ou Aba Ga‘far al-Tabari, qui s'accordérent
sur son appartenance 2 la tribu des Bant Qaynuqa“, formant un groupe distinct, réputé par
ailleurs pour la qualité de son artisanat®°, La tradition musulmane le décrit comme un homme
de taille moyenne au teint clair, éduqué et respecté par ses coreligionnaires®. Si son rdle lors
des combats de Médine demeure incertain, par contre il suivit le calife ‘Umar 4 Jérusalem ot
il participa 2 la prise de la ville. Il soutint également le calife ‘Utman ibn ‘Affan lors des ré-
voltes de 650, mais ne s'engagea pas dans la querelle de la reconnaissance de ‘Ali ibn Abi Tailib,
et Ibn Haldan lui rend hommage sur ce point®* Il serait mort 3 Médine, en 663, laissant
deux fils, Muhammad et Yasuf®, que certaines sources présentent comme étant également
des compagnons du Prophéte+,

Un recueil concernant une série de questions posées au Prophete, Kitab masa’il sidi
“Abdallah ibn Salam lui est attribué, et il apparait également dans de nombreux hadiths
d’al-Buhari, notamment lors de jugements de cas d’adultére .

‘Abdallih ibn Salam est cité par un texte yéménite de la Geniza comme étant le rédacteur
d'un document de dimma attribué 3 Muhammad et probablement daté, suivant les lectures,
entre 622 et 637°°, Un autre manuscrit de trois pages, provenant aussi de la Geniza®’, rapporte
le « récit des dix Sages », également connu sous le nom de «récit de Bahira le Juif» et datant
probablement de 'époque rishonim (x-xv* siécles). Cette tradition polémique raconte pourquoi
dix talmide hakhamim, des lettrés comme Ka‘b al-Ahbar et “Abdallah ibn Salam, rejoignirent
Muhammad afin de protéger la communauté juive de Médine .

17. Talmud de Babylone, Avoda, 60 s.
18. Faii, 2013, p. 455.

19. Hussein, 2010, p. 52.

20. Faii, 2013, p. 448.

21. Hilmi, 1981, p. 3.

22. Ibn Haldan, Muqqadima, p. 439.
23. Hirschfeld, 1883, p. 43, 44.

24. Muhammad, s.d., p. 63.

25. Al-Buhari, Sahih , 4, 56829; 6, 6079 et 8, 82809.
26. Goitein, 1932, p. 508-5I0.

27. Genizah, Cambridge, T-S AS 161-32.
28. Gil, 1993, p. 206-207.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCOIS FAU 297

L’historiographie musulmane® tend a présenter “Abdallih ibn Salam sous un jour favorable
dans un cadre essentiellement biographique, a travers différents récits dont le caractére apolo-
gétique a été maintes fois souligné?°, et seul Ibn Haldan le place dans un contexte politique*".
I1 fut cependant suspecté d’avoir introduit dans la sunna des éléments de la tradition rabbanite,
les Isra’iliyyat3?, qui relatent des points d'interprétation de I'histoire biblique en se rapportant a
certaines traditions de la période des patriarches et des prophétes. Gordon Newby en explore
l'islamisation tout en mettant en avant le rdle des érudits parmi les mawali, qui demeuraient
majoritaires au sein des ma'minan®. Sur ce point, Roberto Tottoli a montré comment la
littérature musulmane a restitué le role des Juifs convertis, comme ‘Abdallih ibn Salim ou
Ka‘b al-Ahbar3*. Fred Donner avance le scénario d'une adhésion au groupe des ma’'minan
d'individualités juives qui n'auraient cependant pas renoncé 2 leur judaisme. Ils auraient for-
mé un groupe distinct, défini comme « dubbed converts », posant in fine la question de la
véracité de leur adhésion a I'islam, et renouant ainsi avec la notion de ummiyyan, d'étrangers
au sens de non-Juifs3°.

Ainsi ‘Abdallah ibn Salam devint une des figures les plus représentatives de ce moment
ambigu de l'histoire de la construction de I'islam et de son autonomisation. Il apparait que sa
conversion comme celle des précurseurs servirent, trés probablement, autant 4 la mise 4 distance
du judaisme comme témoin d'un passé désormais refusé qu'a I'afhirmation d'une politique de

supériorité de la religion musulmane.

Une iconographie originale

Une des rares représentations de “Abdallah ibn Salim nous est donnée par la copie illustrée
du Kitab-i Siyer-i Nebi, de Kadi Mustafa Darir Erzurumlu?®’, composée en 1595 dans l'atelier
de la cour ottomane. Cet exemplaire comporte, entre autres, une miniature représentant
‘Abdallih ibn Salim, mis en scéne dans le cadre du Siyer-i Nebi, et dont le rapport entre les
images et les textes se limite au domaine hagiographique.

Cette illustration représente le Propheéte, visage masqué, annongant la conversion de

‘Abdallih ibn Salam, nommé Muhammad ibn “‘Abd Allih en légende, 4 un groupe de Juifs de

29. Abel, 1954, p. 22, 43; Prémare, 1990, p. 101-135.

30. Perlmann, « Another Ka‘b», p. 48-50.

31. Ibn Haldan, Muqqadima, p. 439.

32. Albayrak, 2002, p. 39-65.

33. Newby,1979.

34. Tottoli, 1999, p. 89-92.

35. Donner, 2002, p. 74.

36. Lammens, 1926, p. 27.

37. Kadi Mustafa Darir Erzurumlu est I'un des premiers auteurs turcs A avoir composé, vers 1388, un
Siyer-i Nebi. Cet ouvrage est surtout connu pour le manuscrit illustré commandé par le sultan Mourad III
et réalisé entre 1594 et 1595. L'ceuvre était a I'origine composée d’'un grand nombre de miniatures; trois des
six tomes originels sont encore conservés au Palais de Topkapi a Istanbul, tandis que les autres sont dispersés
dans différents fonds d’archives et de collections.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

298 © ERRANCE SACREE DE ‘ABDALLAH IBN SALAM

la communauté de Médine, eux-mémes prosélytes®®, La représentation de ‘Abdallah ibn Salam,
debout 2 la droite de Muhammad, demeure en phase avec les canons de I'art ottoman du
xvesiécle, la finesse des silhouettes allongées et la gestuelle un peu maniérée des formes hu-
maines s'exprimant 2 travers une esthétique de séduction.

© The spencer collection, New York Public Library.

Fig. 1. La présentation de ‘Abdallah ibn Salam3.

38. Kitab-i Siyer-i nebi, New York, ms 3, f° 422,
39. Kitab-i Siyer-i nebi, New York, ms 3, f° 425.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L'errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCOIS FAU 299

La légende, en turc, mentionne les paroles du Prophéte:

«Lorsqu'ils eurent achevé leur propos

Je sortis de 'endroit ot je m’étais caché et devant eux je dis
O gens de la communauté juive

Vous, craignez le Trés-Haut!

Vous savez sans avoir recu les preuves que ce Muhammad ibn “‘Abdallah
[...]»%*°

Ce texte renvoie 2 un hadith d’al-Buhari#' faisant référence a cet épisode de la vie du
Prophéte.

La société ottomane utilisait un code vestimentaire particulier qui s'appliquait 4 chaque
groupe social*>, de fagon A avoir une identification immédiate du statut de chacun. Ainsi,
trois types de vétements étaient fréquemment utilisés pour représenter les Juifs: un manteau
noir pour les lettrés ou les rabbins, un fez rouge pour désigner les médecins, et un turban jaune
pour les autres 43, Cette couleur est parfois mise en opposition avec le blanc, symbole de l'islam,
celle que portent précisément les personnages représentés sur cette miniature du Siyer-i Nabi
dans laquelle ‘Abdallah ibn Salam est clairement identifié comme un acteur du premier islam.

De la pérégrination au pélerinage
Le mausolée de “Abdallih ibn Salam est répertorié dans la Description de Z’Egypte 44,

On voit aujourd’hui 2 Tmay al-Emdy une petite mosquée, fameuse par le tombeau d'un santon

Mahométan appelé Emyr “‘Abd-allah.

Plus d'une dizaine de lieux de dévotion dédiés a ‘Abdallah ibn Salim sont disséminés dans l'est
du Delta#, tout en étant ignorés dans le reste de ' Egypte. Ainsi le petit village de Barq al-Tzz,
dans la proche périphérie de Mansoura, entretient la méme dévotion, tout comme un lieu-dit
situé sur les rives du lac Manzala.

40. Traduction de Marc Toutant, La traduction est incompléte car elle suit le découpage du manuscrit ottoman.
41, al-Buhari, Sahib, 3621.

42. Shaw, 1991, p. 78, 79.

43. Shaw, 1991, p. 80.

44. Description de I'Egypte, opac.uniromar.it.

45. Stauth, 2004, p. 167.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

300 © ERRANCE SACREE DE ‘ABDALLAH IBN SALAM

-

MINSHAT BATTAS

-~

MUDIRIA DAQAHLIA

-

<

MIT GHARITA

Al

© Atlas of Lower Egypt, Survey of Egypt, Le Caire, 1914.
t

Fig. 2. Locahsatlon du mausolee de ‘Abdallih ibn Salim dans lAtlas de la Basse Egypte.

La légende locale affirme qu'un ange emporta le corps de ‘Abdallih ibn Salam jusqu’a
Kafr al-Amir ‘Abdallih, au pied de la colline Timay al-Amdid ot s'élevait la ville ptolémaique
de Thmuis, dans la province d’Augustamnique. Cette cité est mentionnée dés le v* siécle av. J.-C.
par Hérodote*®, puis certains auteurs latins, comme Flavius Joséphe#7, attestérent de son
importance pendant I'Antiquité.

Au 111° siécle Thmuis devint le siége d'un évéché, et un des premiers prélats fut
saint Philéas, intronisé en 306 et martyrisé 3 Alexandrie vers 308 au cours des persécutions
de Dioclétien*®. Puis, de 343 4 359, le si¢ge épiscopal fut occupé par saint Sérapion, qui
entretint une correspondance théologique avec Athanase Patriarche d’Alexandrie*° et participa

46, Hérodote, The History, 11, p. 116.

47. Leeming & Leeming, 2003, p. 463.

48. Randall, 1991, p. 22703, 22714, s.v. « Thmuis ».

49. Athanase, originaire de Damanhour, fut Patriarche d’Alexandrie de 328 4 373.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Frangois Fal
L'errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCOIS FAU 301

certainement au concile de Sardique en 343. Sérapion représente une figure majeure de I'Eglise
copte, son nom étant célébré le 28 du mois de amsir, soit le 7 mars*°.

Enfin, en 725 et en 831, Timay al-Amdid fut le foyer de deux grandes révoltes coptes qui
éclatérent contre l'augmentation de la izya et le remplacement des fonctionnaires locaux
chrétiens par des musulmans®'; la ville a été abandonnée peu apreés, au début du x€ siecle.

La tradition de “Abdallih ibn Salam s'exprime dans un lieu de mémoire du christianisme
égyptien. Le choix de cet emplacement n'est pas anodin, et la présence d'un mausolée évoquant
un des compagnons du Prophéte montre 'appropriation d'un lieu au passé religieux reconnu
constituant un indice d'islamisation triomphante. Cette « conversion mentale »5?, suivant la
définition de Christian Décobert, s'est construite dans un cadre de recomposition des activités
cultuelles constituant « un brassage d'éléments anciens et 'apparition d'éléments nouveaux » *3.
L'héritage légendaire semble ainsi se réinvestir dans un mimétisme concurrentiel reprenant a
son compte une nouvelle grille de lecture, celle du saint héjazite. L'imaginaire hagiographique
d'une figure de saint permit ainsi la métamorphose de son vivant en un étre « vénéré» en se
basant sur sa dévotion. En effet, le culte des saints, awliya’ dans l'islam et tsadigqi dans le
judaisme, manifeste une continuité de la pratique populaire et quotidienne par une dévotion
particuliére auprés d'un saint protecteur. Le pélerinage réitére la ziyara, la visite au tombeau,
mais cette fois-ci dans une démarche collective s'inscrivant dans un calendrier et non plus dans
une approche individuelle. Dévotion de groupe dont la motivation repose essentiellement sur
une initiative personnelle puisqu'il s'agit d’obtenir l'intercession du saint pour des questions
de santé ou de fertilité, que ce dernier soit Juif, chrétien ou musulman.

L'actuel bitiment est de facture moderne avec un plan carré surmonté d'une coupole;
il contient le catafalque du saint, désigné sous le vocable de sidi, dont le mawlid a lieu chaque
année le 8 du mois de da al-higga. A c6té du batiment principal se trouve un second mausolée,
celui d’al-Sitt al-Hilwa présentée comme étant I'épouse de “Abdallah ibn Salam, qui constitue
un second lieu de dévotion ayant le pouvoir de guérir la stérilité féminine. Enfin le site sacré
s'ouvre, 4 'ouest du mausolée, sur une grotte qui accentue le caractére sacré du lieu, en parti-
culier avec le rite de 'allumage des bougies>*.

La tradition locale préte a “Abdallih ibn Salim des apparitions nocturnes 2
Kafr al-Amir ‘Abdallah sous les traits d'un guerrier a cheval, vétu de blanc. Il présente une
iconographie mélant la conception musulmane de la pureté 4 la représentation traditionnelle
copte de Mari Girgis, le chevalier terrassant le dragon, reprenant les canons esthétiques du
théme récurrent de l'imperator, celui du général romain A cheval vainqueur des barbares®*.

50. Griggs, 1991, p. 2095b, 2096b, s.v. « Serapion of Thmuis ».
51. Description de 'Egypte, opac.uniromar.it

52, Décobert, 1992, p. 291.

53. Decobert, 1998, p. 57.

54. Ben-Ami, 1990, p. 36.

55. Maraval, 2011, p. 101-104.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

302 © ERRANCE SACREE DE ‘ABDALLAH IBN SALAM

La construction de la légende

La sainteté de “Abdallah ibn Salam semble avoir été construite en deux temps: un premier
en relation avec lalégende de Buliiqiya, essentiellement transmise par la tradition des confréries
soufies, sur laquelle nous reviendrons, puis, dans un second, avec ses pouvoirs magiques supposés.

Georg Stauth a détaillé, dans sa monographie sur les mausolées dédiée a ‘Abdallah ibn Salam,
la construction de salégende dans le contexte de la tradition égyptienne du « saint absent », que
nous retrouvons également avec la dévotion 2 Ka‘b al-Ahbar°, Cette connexion entre l'islam
et le judaisme se situe dans un lieu ambigu puisque le tell est nommé Qasr Bint al-Yabadi
dans la tradition locale; ce type de construction épique demeure lié tant 4 la présence locale
de I'islam et 4 son besoin de consolidation qu'a un héritage pré-islamique®’. Dans cette direc-
tion, la légende de Bulagqiya, qui combine les métaphores et les mythes pré-islamiques avec
les récits des miracles du Prophéte et la chronologie de I'hégire, constitue un récit fantastique
assemblant des références historiques et géographiques dans un ensemble métaphorique®® se
référant au roi Salomon.

Cette présentation légendaire s'empare d'un théme trés populaire dans la mentalité orientale
en général, et égyptienne en particulier, celui de la mise en scéne des djinns et des pratiques
magiques. C'est A partir du x11° siecle qu'une tradition de contes liés 3 Salomon est apparue
en Egypte‘ A cette époque, le recours au troisiéme roi d’Israél et A ses djinns batisseurs per-
mit d'intégrer dans le cadre d'une histoire religieuse un certain nombre des grandes cités de
I'Antiquité*®, comme Alexandrie ou Leptis Magna, présentées comme étant des anciennes
capitales de Salomon. Au cours de cette saga apparait un prince juif d’Egypte, répondant au
nom de Buliigiya, déformation du nom du légendaire vizir du roi Salomon, Asaf ibn Barahya,
qui fit abolir le culte des idoles de la Maison de David®°.

Les figures de Salomon, de Asaf ibn Barahya ou méme de Balaam, le prophéte maudit de
Péthor en Mésopotamie, demeurent également des archétypes politiques. En effet, la présenta-
tion des djinns, des anges, ou de I'ordre cosmique reprend le modéle de la hiérarchie idéalisée
des cours califales, puis mamelouke®",

Sur ce registre, le philosophe soufi Ahmad ibn ‘Al al-Bini, probablement décédé en 1225
au Caire, fit référence aux pouvoirs magiques de ‘Abdallah ibn Salim ®* et 3 sa réputation dansla
confection d’amulettes, tout comme d'autres Juifs prosélytes, dans un imposant ouvrage sur les
sciences occultes, Sams al-ma‘arif al-kubra, « Le grand soleil des connaissances ». Des historiens

56. Stauth, 2004, p. 165.

57. Stauth, 2004, p. 167.

58. Stauth, 2004, p. 171.

59. Garcin, 2013, p. 81.

60. Wensinck, 1960, p. 707.
61. McGregor, 2013, p. 199-211I.
62. Al-Bini, Sams, p. 138.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU I 303

comme Jonathan Berkey ont souligné I'influence qu'exercait le soufisme sur les cercles piétistes
égyptiens, tout comme la dynamique de la mystique cosmologique et ésotérique juive dans
I'ensemble du bassin méditerranéen .

Ce coté «noir» du personnage demeure marginal, mais fut également décrit par un ma-
nuscrit daté de 1194, intitulé al-Rahaniyyat®4, et attribué 3 “Abdallah ibn Salam. Ce recueil
détaille en quatre pages différentes pratiques magiques et divinatoires associant des motifs
géométriques et épigraphiques. La premiére partie du texte mentionne une corrélation entre
la connaissance biblique de ‘Abdallah ibn Salam et les rites basés notamment sur la lecture des
trois «longs noms », des incantations ayant le pouvoir de guérir de la fievre et de la démence
provoquée par les djinns®. Cette logique de magie astrale est conforme aux préceptes des
lettres correspondant aux mansions lunaires et aux douze signes du Zodiaque. Ces éléments
furent volontiers repris par certaines chroniques historiques ou encore des récits légendaires
comme les Mille et Une Nuits, qui contiennent de nombreux éléments pouvant éclairer des
aspects de Sams al-ma‘arif al-kubra .

Ainsi, la vocation de missionnaire de ‘Abdallah ibn Salam aurait-elle été doublée, si ce n’est
renforcée, par sa connaissance des pratiques divinatoires, ce qui pourrait également expliquer sa
position dans l'islam orthodoxe depuis sa participation supposée a la conquéte de la Palestine.

La dimension mythique du saint est suggérée par un passage de 'opuscule hagiographique
vendu sur place, dans le mausolée. Cette biographie affirme que le corps de ‘Abdallah ibn Salam
fut transporté par un ange jusqu'au au pied de la colline Timay al-Amdid, 4 I'endroit méme
ol se dresse son mausolée. Le texte contemporain, reprenant une tradition locale, précise®”:

Chaque goutte de son sang qui tombait au sol transformait I'endroit en un lieu béni sur lequel

s'éléve un mausolée i son nom.

Ce qui donne une explication légendaire 4 la multiplication des lieux de dévotion 2 sa
mémoire. Cet aspect est encore renforcé par un des derniers passages de ce livret, qui afirme

que I'Egypte en général, et le mausolée de ‘Abdallih ibn Salim en particulier constituent un

passage conseillé sur le chemin du pélerinage & La Mecque .

63. Berket, 2001, p. 26, 50 et 99.

64. Al-Rabaniyat, Paris, 2954, £° 113-116.
65. Al-Rabaniyat, Paris, 2954, £° 113.
66, Coulon, 2017, p. 10.

67. Muhammad, s.d., p. 8.

68. Muhammad, s.d., p. 58.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

304 © ERRANCE SACREE DE ‘ABDALLAH IBN SALAM

Conclusion

Le mausolée de “Abdallah ibn Salim ne constitue pas un lieu de peélerinage « pluriel », de
mixité religieuse tel qu'il en existe ailleurs; il s'agit ici d'un rituel de dévotion « singulier », fermé aux
mécanismes des fréquentations communes propres 2 certains sanctuaires juifs ou musulmans®.
Mais une image se dégage de cette représentation cultuelle, celle du face-a-face entre le premier
islam de I'époque de I'hégire et le judaisme. Ainsi la conversion de ‘Abdallih ibn Salam prend
une dimension politique, et son errance sacrée fixe la prise de possession fonciére de nouveaux
espaces, devenus de fait des terres de mission explicites. Il devint un des précurseurs d'une série
de prosélytes juifs qui perdura pendant tout le premier siécle de I'hégire tout en favorisant la
mise en place d'un processus de conversion par substitution. Il initia également un mécanisme
d'appropriation de I'héritage légendaire de la mémoire locale, dont les enjeux pragmatiques
restent déterminants pour la cohésion de la vie sociale de la communauté.

Enfin, il ne faut pas écarter les critéres d'ordre subjectif correspondant 4 des mobiles sincéres
de dévotion, constituant une forme originale de piété dans la longue durée.

Bibliographie
Instruments de travail

Atlas of Lower Egypt, Survey of Egypt, Le Caire, 1914.

Atiya, Aziz S. (éd.), The Coptic Encyclopedia, 8 vol.,
Macmillan, New York, 1991.

Claude, Addas, « Bahira » in Amir-Moezzi,
Mohammed Ali (éd.) Dictionnaire du Coran,
Paris, 2007, p. 105-109.

EI* = Encyclopédie de I'Islam, 2° éd., 12 vol., Brill, Leyde,
1960-2007.

Herbermann, Charles B. et al. (éd.), The Catholic
encyclopedia, 14 vol., Robert Appleton
Company, New York, 1907-1914.

Yagqict al-Hamawi, ibn ‘Abdallah al-Ramj,

Mu‘gam al-buldan, IV, Le Caire, 1956.

Sources manuscrites

Genizah, University of Cambridge Library, Cambridge,
ms T-S AS, 161-32.
al-Rithaniyyat, ms Arabe 2954, f° 113-116, Bnf, Paris.

Kitab-i Siyer-i nebi, vol. 3, coll. Turk, ms 3, £° 363 et
422, The Spencer Collection, New York Public
Library, New York.

69. Ben-Ami, 1990, p. 45.

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Sources

‘Ali Pacha Mubarak, Al-Hitat al-tawfigiyya al-gadida
li-Misr wa-1-Qdhira wa-muduniba wa-biladiba
al-qadima wa-1-3abira, 11, Le Caire, 1888,

al-Bagdadi, Muhammad ibn Sa‘d ibn Habib, Kitab
al-mubbar, Tagore publishing, Hyderabad,
1942.

al-Baladuri, Ahmad ibn Yahya, Kitab futah al-buldan,
Dar al-Nagr li‘al‘Gimi‘iyyin, Beyrouth, 1987.

al-Buhari, Muhammad, Sahib al-Bukhdri, Muhammad
Mubhsin Khan (trad.), vol. 4, Riyadh University
Press, Riyadh, 1997.

al-Biini, Ahmad ibn ‘Ali, Sams al-ma‘arif, al-Matba‘a
al-Husayniyya al-Misriyya, Le Caire, 1928,

Coran, Denise Masson (trad.), Gallimard, Paris, 1967.

Description de Egypte: Antiquités, Descriptions, t. 2,

§ XXII, section II, Imprimerie impériale, Paris,
1818.

Hérodote, The History, David Grene (trad.),
University of Chicago, Chicago, 1987.

Hussein, Mahmoud, al-Sira, II, Grasset, Paris, 2010.

Ibn Dugmiq, Muhammad ibn Aydamur, Description
de l’Egypte, publiée par le Dr Vollers, Le Caire,
1893, base de données en ligne, consulté le
23 mars 2018,
hetp://opac.uniromarit/SebinaOpacRMS/
Opac?action= search&thNomeDocumento

=RMS2823999T

Etudes

Abel, Armand, « Changements politiques et littérature
eschatologique dans le monde musulman »,
StudIsl 2, 1954, p. 23-43.

Albayrak, Ismail, «Isra'iliyyat and Classical Exegetes:
Comments on the Calf with a Hollow Sound
Q. 20, 83-98/7, 147-155 with Special Reference
to Ibn ‘Atiyya», JSS 47, 1, 2002, p. 39-65.

Arnason, Johann, Salvatore, Armando
& Sauth, Georg (éd.), Islam in Process:
Historical and Civilisation Perspectives,
Sauth edition, London, 2006.

Barakat, Ahmed, Mubammad and the Jews:
A Reexamination, Indian Institute of Islamic
Studies, New Delhi, 1979.

Ben-Ami, Issachar, Culte des saints et pélerinages
judéo-musulmans au Maroc, Maisonneuve
& Larose, Paris, 1990.

JEAN-FRANCOIS FAU

Ibn al-Furat, Muhammad b. ‘Abd al-Rahim, Tarih
Ibn al-Furat, IV, Dar al-Kutub, Le Caire, 1904.

Ibn Haldan, Muqqadima, I, Matba‘at al-Hay’a
al-Misriyya, Le Caire, 1958.

Ibn Hisam, Aba Muhammad ‘Abd al-Malik, al-Sira
al-nabawiyya, Mustafa al-Babi, Le Caire, 1937.

Ibn Ishiaq, Muhammad b. Ishaq b. Yasar, al-Sira
al-nabawiyya, Le Caire, 1937.

Mahgab al-Zaviri, Tavis-e-yamani, Kitimajani,
Téhéran, 2001.

Maspero, Jean & Wiet, Gaston, Matériaux pour servir
a la géographie de I'Egypte, Ifao, Le Caire, 1919.

al-Mas‘adi, Aba al-Hasan ‘Ali, Murig al-dabab
wa-ma‘adin al-gawhar, 7 vol,, Ch. Pellat
(éd. et trad.), Beyrouth, 1965-1979.

Naswan ibn Sa‘id al-Himyari, Muntababat fi Abbar
al-Yaman, Masria© al-Kitab 8, 3, Sanaa, 1981.

Sayyid, Ayman Fu'ad, Sources de I'Histoire du Yémen
a I'époque musulmane, Ifao, Le Caire, 1974.

al-Tabari, Muhammad b. Yazid al-Imam Aba Ga‘far,
Commentaires du Coran, Pierre Godé (trad.),
Les Heures claires (éd.), Paris, 1983.

Talmud de Babylone, Moise Gabrielle (trad. et éd.),
Jérusalem, 1975.

Ya“qab al-Qirqisani, Kitab al-anwar wa-l-maraqib,
Leon Nemoy (éd.), New York, 1939-1943.

Berkey, Jonathan, Popular Preaching and Religious
Authority, University of Washington Press,
Washington, 2001.

Chih, Rachida & Gril, Denis (éd.), Le saint et son
milieu, Ifao, Le Caire, 2000.

Cohen, Mark & Somekh, Sasson, «In the Court of
Ya“qab Ibn Killis: A Fragment from the Cairo
Genizah», JOR 80, 3, 4, 1990, p. 283-314.

Cook, Michaél & Crone, Patricia, Hagarism:

The Landing of the Islamic World, Cambridge
University Press, Cambridge 1977.

Coulon, Jean-Chatles, La magie en terre d'islam au
Moyen Age, Editions du CTHS, Paris, 2017.

Crone, Patricia & Hind, Martin, God’s Caliph,
Cambridge University Press, Cambridge, 1986.

305

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

306 © ERRANCE SACREE DE ‘ABDALLAH IBN SALAM

Décobert, Christian, « Sur 'arabisation et l'islamisation
de I'Egypte médiévale » in Décobert, Christian,
Itinéraires d’Egypte, mélanges offerts au
peére Maurice Martin, Ifao, Le Caire, 1992,

p. 273-300.

Décobert, Christian, « La conversion comme aversion »,
ASSR 104, 1998, p. 33-60.

Décobert, Christian, « La prise de Maryit par les
Arabes, conquéte et conversions religieuses »,
AlexMed 3, Ifao, Le Caire, 2008, p. 145-170.

Donner, Fred, « From the Believers to Muslim:
Confessional Self-Identity in the Early Islamic
Community », Al-Abbath 50-51, 2002-2003,

p- 9-53.

Donner, Fred, Mubammad and the Believers, at the
Origins of Islam, The Belnak Press, Harvard,
2012.

Faii, Jean-Francois, « Le phénomeéne de conversions
au christianisme puis  l'islam des tribus juives
de la péninsule Arabique, ve-x111° siecles »,
Anlsl 47, 2013, p. 445-480.

Garcia-Arenal, Mercedes (éd.), Conversions islamiques.
Identités religieuses en Islam méditerranéen,
Maisonneuve & Larose, Paris, 2001.

Garcin, Jean-Claude, « Le passage des anciennes a de
nouvelles “Mille et Une Nuits” au xv€ siécle »,
Meédiévales 64, 2013, p. 77-90.

Gibb, Hamilton & Rosskeen, Alexander, Studies of the
Civilization of Islam, London, 1962.

Gil, Moshe, « The Origin of the Jews of Yathrib »,
JSAI 4, 1984, p. 203-224.

Gil, Moshe, « Le récit de Bahira et ses versions
juives » in Higre ‘Ever ve-Arav, Jérusalem, 1993,
p. 193-210.

Gil, Moshe, Jews in Islamic Countries in the Middle Age,
Leyde, 2004.

Goitein, Shelomo Dov, « A Deed of Privileges in
Favour of the Jews Attribued to Muhammad,
of Yemenite Origin », Kirjath Sepher 9,
1932-1933, p. 508-510.

Goitein, Shelomo Dov, « Ha-mashiah mi-Behan »,
Hd’ares 17, 1950, p. 23-36.

Goitein, Shelomo Dov, « From the Mediterranean
to India», Speculum A journal of Medieval
Studies 29, 2, 1954, p. 181-197.

Goitein, Shelomo Dov, A Mediterranean Society, 4 vol.,
Los Angeles, 1971.

Criggs, Wilfried, The Coptic Encyclopedia, V11, 1901,

p- 2095b-2096b, s.v. « Serapion of Thmuis ».

Hilmi, ‘Ali Sa‘ban, Kitab masd’il sidi
“Abdallah ibn Salam, Beyrouth, 1981

Herbermann, Chatles, Catholic Encyclopedia, XIV, 1913,
s.v. « Thmuis ».

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

Hirschfeld, Hartwig, s.v. « ‘Abdallah ibn Salim », base
de données en ligne, consulté le 12 mars 2018,
http://www jewishencyclopedia.com/
articles/190-abdallah-ibn-salam

Hirschfeld, Hartwig, « Essai sur 'Histoire des Juifs de
Médine », RE] 14, décembre 1883, p. 167-193.

Horovitz, Joseph, EI?, 1, 1960, p. 53-54,

s.v. « ‘Abd Allih b. Salam ».

Hoyland, Robert G., Seeing Islam as Others Saw it:

A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and
Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton,
1997.

Isaac, Ephraim, « The Yemenite Step, Judaism
and Islam in Yemen », Midstream so,
nov.-déc. 2003, p. 46-48.

Kay, Henry, Yaman, its Early Medieval History,
Farnborough, 1968.

Kister, Meir, « Al-Hira », Arabica 15, 1968, p. 143-169.

Lammens, Henri, L'Islam. Croyances et institutions,
Beyrouth, 1926.

Lecker, Michael, Muslims, Jews and Pagans. Studies on
Early Islamic Medina, Leyde, 1995.

Lecker, Michael, Jews and Arabs in Pre-and Early
Islamic Arabia, Ashgate, Burlington, 1999.

Lecker, Michael, The “ Constitution of Medina x”:
Mubammad’s First Legal Document, Princeton,
2004.

Lecker, Michael, People, Tribes and Society in Arabia
Around the Time of Mubammad, Ashgate,
Burlington, 200s.

Leeming, Henry & Leeming, Katherine, Josephus’
Jewish War and Its Slavonic Version: A Synoptic
Comparison, Boston, 2003.

Levtzion, Nehemie, Conversion to Islam, New York,
Londres, 1979.

Lewis, Bernard, Sémitisme et Antisémitisme, Paris, 1987.

al-Mad'aj, Abd al-Muhsin Mad'aj, The Yemen in the
Early Islam, 9-233/630-847: A Political History,
Ithaca Press, Londres, 1988.

Maraval, Pierre, Constantin le Grand, Paris, 2011.

McGregor, Richard, « Notes on the Litterature of
Sufi Prayer Commentaries », MSR 17, 2013,

p- 199-211,

Meissner, Renate, « Dhimmah and Juwarah:
Jewish-Muslim Relations in
East South Yemen », Tema 7, Netanya, 2001,
p- 63-68.

Montgomery, Watt, Mubamad at Medina, Oxford,
1994.

Muhammad, ‘Abd al-Nabi, Sidi ‘Abdallah ibn Salam,

Mansoura, s.d.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Newby, Gordon Darnell, « Tafsir Isra'iliyat:
The Development of Qur'an Commentary
in Early Islam in its Relationship to
Judaeo-Christian Traditions of Scriptural
Commentary» JAAR 47, 4, 1979, p. 685-697.

Newby, Gordon Darnell, A History of the Jews of
Arabia, University of South Carolina, 1988.

Nirenberg, David, Anti-Judaism: The Western
Tradition, Norton, 2013.

Perlmann Moshe, « Another Ka‘b al-Ahbar Story »,
JOR 45,1, 1954, p. 48-58.

Prémare, Alfred Louis de, « Prophétisme et adultére,
d’'un texte 4 l'autre », RMMM 58, 1990,

p. 101135,

Prémare, Alfred Louis de, « Le premier Islam et
les Juifs d’Arabie » in Germa, d’Antoine,
Lellouch, Benjamin & Patlagean, Evelyne (dir.),
Les Juifs dans I'Histoire, Paris, 2011, p. 197-213.

Randall, Steward, The Coptic Encyclopedia, VII ,1991,
p. 22704, 22713, s.v. « Thmuis ».

Schmitz, M., EI%, 1V, 1978, p. 330-331,

s.v. « Kab al-Ahbar ».

Schéller, Marco, Exegetisches Denken Und
Prophetenbiographie: Eine Quellenkritische
Analyse Der Sira-Uberlieferung Zu Mubammads
Konflikt Mit Den Juden (Diskurse Der
Arabistik), Wiesbaden, 1998.

Serjeant, Robert Bertram, « A Judeo-Arab
House-Deed from Habban », JRAS 3-4,
octobre 1953, Leyde, p. 117-131.

Serjeant, Robert Bertram, « The Sunnah
Jami‘ah Pact with the Yathrib Jews, and
the Tahrim of Yathrib: Analysis and
Translation of the Document Comprised
in the So-Called Constitution of Medina »,
BSOAS 61, 1, 1978, p. 1-42.

Sezgin, Fuat, Geschichte der Arabischen Schrifttums,
vol. 1, Leyde, 1967.

JEAN-FRANCOIS FAU

Shaw, Stanford J., The Jews of the Ottoman Empire and
the Turkish Republic, Macmillan, Londres, 1991.

Stauth, Georg, « ‘Abdallih ibn Salam: Egypt,
Late Antiquity and Islamic Sainthood »
in Stauth, Georg (éd.), Agyptische heilige
Orte I: Konstruktionen, Inszenierungen
und Landschaften der Heiligen im Nildelta:
“Abdallah b. Salam, Stuttgart, 2004, p. 158-190.

Tobi, Yosef, « Conversion to Islam Among Yemenite
Jews Under Zaydi Rule: The Positions of
Zaydi Law, the Imam, and Muslim Society » in
Bostom, Andrew G. (éd.), The Legacy of Islamic
Antisemitism: From Sacred Texts to Solemn
History Hardcover, New York, 2007, consulté
le 8 avril 2019, https://ia80090s.us.archive.org
/15/items/ TheLegacyOfIslamicAntisemitism
FromSacred TextsToSolemnHistory/ The%20
Legacy%200f%20lIslamic%20Antisemitism%20
From%20Sacred%20T exts%20t0%20
Solemn%20History.pdf

Tottoli, Roberto, « Origin and Use of the
Term Isra’iliyyat in Muslim Literature »,
Arabica 46, 2, 1999, p. 193-210.

Tottoli, Roberto, Biblical Prophets in the Qur'an and
Mouslim Literature, Richmond, Curzon, 2002.

Twakkal, Abd Alfata, Ka‘b al-Abbar and the
Isrd’iliyyat in the Tafsir Literature, Institute of
Islamic Studies, Mc Gill University, Montréal,
2007.

Woasserstein, David, « Islamisation and Conversion
of the Jews » in Garcfa-Arenal Mercedes (éd.),
Conversions islamiques. Identités religieuses en
Islam méditerranéen, Maisonneuve et Larose,
Paris, 2001, p. 49-60.

Wassestrom, Steven, Between Muslim and Jew,
Princeton, 1995.

Wensinck, Arent Jan, EI%, 1, 1960, p. 707,
s.v. « Asaf b. Barakhya ».

307

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L’errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 52 (2019), p. 293-308 Jean-Francois Fal
L'errance sacrée de ‘Abdallah ibn Salam
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

