
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 52 (2019), p. 3-10

Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont

Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des
approches

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amolo giques  52   −   2018

La question des chrétiens du monde arabo-musulman n’est pas nouvelle dans 
	 l’historiographie et a donné lieu à de nombreux travaux depuis une trentaine d’années.  
	 Initialement sujet de prédilection des ecclésiastiques 1, mais aussi des diplomates français 2, 

cette thématique suscite depuis les années 1990 l’intérêt de la recherche en sciences sociales. Les 
travaux ont, en effet, progressivement dépassé la perspective strictement religieuse et l’explication 
culturaliste des enjeux sociaux et politiques 3, pour traiter le sujet des « christianismes orientaux 4 » 

 *  Audrey Dridi-Basilio, UMR 8167 Orient et Méditerranée, Université Paris 1, audrey.dridi@gmail.com
 **  Séverine Gabry-Thienpont, Chargée de recherche au CNRS, UMR 7307 (Idemec), sevgabry@gmail.com
1.  Les premiers travaux publiés sur l’histoire des Églises d’Orient sont le fait d’ecclésiastiques aux 
xviie-xviiie siècles, tels que les maronites Abraham Ecchellensis, Joseph-Simonius Assemani, ou encore 
les dominicains Johann Vansleb et Michel Le Quien. Pour des travaux plus récents, mentionnons 
Jean-Maurice Fiey, Néophyte Edelby ou encore Samir Khalil Samir. 
2.  Ristelhueber, 1918 ; Charles-Roux, 1939 ; Valognes, 1994 (cités par Heyberger, Girard, 2015, p. 12).
3.  Arietta Papaconstantinou affirme dès les premières lignes d’un article paru en 2008 le poids écrasant du 
religieux dans les travaux en général : « “Cross and Crescent”, “Church and Mosque”, “Bible and Qurʾān” : 
studies of the Christians and Jews living in Islamic lands have consistently used religious metaphors to 
describe their object of study – and indeed, this object has been overwhelmingly religious and, more 
specifically, theological in the broader sense », Papaconstantinou, 2008, p. 127. C’est aussi en ces termes 
que Bernard Heyberger et Aurélien Girard débutent leur magistrale introduction au dossier Chrétiens au 
Proche-Orient (2015, p. 11). En proposant une historiographie détaillée de la recherche en sciences sociales sur 
le sujet des « chrétiens d’Orient », ces deux historiens posent des jalons fondamentaux pour qui s’intéresse 
tant aux spécificités chrétiennes proche-orientales, qu’au fait religieux en général, incluant par là-même les 
différentes confessions présentes dans la région et leurs interactions.
4.  Bien qu’étant la traduction d’Eastern Christianity, au singulier, l’expression française « christianismes 
orientaux », au pluriel, fait la part belle à la grande diversité, théologique, culturelle, linguistique du 

Introduction

Audrey Dridi-Basilio*, Séverine Gabry-Thienpont**

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


en le dégageant autant que possible du cloisonnement dont l’étude du fait religieux a fait globa-
lement l’objet tout au long du xxe siècle. Ce champ d’étude a ainsi été profondément renouvelé 
par l’usage de méthodes et d’outils variés, empruntés aux domaines de la sociologie, de l’économie, 
de l’anthropologie culturelle ou encore des études juridiques 5. Les contributions rassemblées 
dans les pages qui suivent s’inscrivent dans cette dynamique 6. En visant à développer davantage 
encore les approches, notamment en s’appropriant les nouveaux outils méthodologiques offerts 
par la combinaison de différentes disciplines (l’ethnographie, l’histoire et la philologie, par 
exemple, comme dans l’article coécrit par Gaétan du Roy, Manhal Makhoul et Perrine Pilette), 
elles initient de nouvelles manières de questionner la présence chrétienne dans le monde arabe, 
tant à travers son histoire qu’à travers les contacts qu’elle suppose.

L’objectif de ce volume n’est donc pas de retracer l’histoire des chrétiens du monde arabe 
du viie siècle à nos jours 7, ni de revenir sur l’actualité brûlante de la question des « minorités » 
chrétiennes en terre d’Islam 8. Du point de vue métahistorique, il s’agit de montrer que de 
nouvelles sources et de nouvelles perspectives de recherche sont aujourd’hui à la disposition 
des chercheurs pour venir enrichir notre connaissance des christianismes moyen-orientaux.

Les contributions rassemblées dans ce volume proposent ainsi des éclairages sur la grande 
diversité de ces groupes à différents moments de leur histoire, en prenant appui sur des 
sources inédites ou en empruntant des démarches ou méthodes nouvelles, majoritairement à 
partir de l’exemple égyptien. Elles s’étendent des débuts de l’Islam à l’époque contemporaine 
et s’attachent à mettre en évidence la diversité tant des groupes que des usages socio‑culturels 
et des implantations géographiques, qui se dessine derrière l’appellation monolithique de 

christianisme ancien tel qu’il apparut au Proche-Orient. La question de la pluralité des christianismes au 
Proche et au Moyen-Orient se trouve par ailleurs au cœur du séminaire intitulé « Christianismes orientaux. 
Le Proche-Orient au viie siècle : les constructions de l’histoire et de la mémoire », organisé depuis 2012 par 
Muriel Debié à l’EPHE. 
5.  On peut citer par exemple l’utilisation des méthodes des networking studies pour analyser les relations 
interpersonnelles entre chrétiens ou entre chrétiens et musulmans, Denoix (éd.), 2017 ; citons également le 
numéro des Annales Islamologiques 42, consacré aux catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval, 
et notamment l’introduction qui porte sur les notions de « communauté », « groupe », « catégorie/catégorisation », 
« identité », Van Renterghem, 2008, p. xxix-li. 
6.  Le panel « Chrétiens d’Orient. Nouvelles perspectives et nouvelles sources », organisé par 
Audrey Dridi-Basilio lors du Ier congrès du GIS Moyen-Orient et Monde musulman, le 7 juillet 2015, a posé 
les premières bases de ce dossier. L’objectif était de s’inscrire dans ce renouvellement, tout en dépassant le 
traditionnel cloisonnement par domaine et par période.
7.  Pour obtenir un aperçu à la fois circonstancié et synthétique de cette histoire complexe sur le temps long, 
voir Heyberger (éd.), 2003 ; Heyberger, 2013 et 2017 ; Ziadé (éd.), 2017. 
8.  Depuis les années 2010, une crise confessionnelle marquée par des dissensions religieuses parfois violentes, 
s’inscrit en filigrane de l’histoire récente et en cours des christianismes de la région. Historiens comme 
anthropologues peuvent ainsi difficilement aborder la question confessionnelle en faisant l’impasse sur 
le durcissement général des appareils étatiques, à l’origine d’une forte cléricalisation des communautés 
chrétiennes. Notre connaissance des christianismes du monde arabe contemporain passe aujourd’hui par la 
prise en compte systématique d’un contexte qui dépasse les strictes considérations religieuses. Sur la notion 
de « minorité » en particulier, se référer à Mahmood, 2012 ; Rivoal, 2010.

introduction4

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


« chrétiens d’Orient » ou celle que nous lui préférons ici, parce qu’il relève davantage d’une 
auto-désignation que d’une projection identitaire, de chrétiens du monde arabe.

Les débuts de l’Islam, qui s’inscrivent tout particulièrement dans le grand renouvellement 
historiographique des études sur les chrétiens du monde arabe 9, sont représentés par une pre-
mière contribution centrée sur les débuts de l’époque omeyyade. Dans son article, Simon Pierre 
s’intéresse aux modalités de désignation des Arabes chrétiens de Haute‑Mésopotamie orientale 
dans la littérature syro-occidentale tardo‑antique et des débuts de l’Islam (époque marwanide), 
notamment dans des œuvres hagiographiques en arabe ou en syriaque peu étudiées voire non 
datées jusqu’alors (comme c’est le cas pour la Vie d’Aḥūdemmeh). Il s’attache plus particulière-
ment à élucider la signification des ethnonymes de l’expression ternaire « Tanūkōyē, ʿAqūlōyē, 
Ṭūʿōyē » récurrente dans cette littérature, en cherchant à localiser précisément ce « peuple » 
(ʿamō, pl. ʿammē) traditionnellement associé à la Syrie du Nord et à la Haute-Mésopotamie 
occidentale (Ǧazīra). Il montre notamment l’originalité de la Vie d’Aḥūdemmeh qui place 
plutôt ces groupes en aval d’al-Anbār et de Takrīt. Son travail, qui ne se cantonne pas à ces 
questions d’ethnonymie ou de géographie, porte également sur les processus selon lesquels 
ces groupes se sont convertis au christianisme et ont constitué un évêché dans un contexte de 
consolidation de l’Église syro-occidentale au début de l’Islam. L’auteur s’attache à comprendre 
les rapports qu’entretiennent ces groupes avec le pouvoir musulman à l’époque de Muʿāwiya 
(661‑680). Un autre apport majeur de cette contribution est d’aborder la littérature arabe et 
syriaque d’un seul tenant, en les décloisonnant et en soulignant leurs influences réciproques.

Deux autres contributions apportent ensuite des éléments de compréhension fondamentaux 
sur les structures et les dynamiques des Églises orientales à l’époque abbasside. L’article de 
Mathilde Boudier présente un dossier de neuf lettres arabes inédites, conservé dans deux témoins 
manuscrits, concernant les chrétiens de Damas à la fin du ixe siècle. Elle propose l’édition 
complète de la première lettre, une plainte du métropolite de Damas, David, à l’encontre du 
patriarche Siméon d’Antioche en 890‑891. L’intérêt de cette contribution ne réside pas uni-
quement dans l’édition et la traduction de documents nouveaux, mais également dans l’analyse 
d’un conflit peu connu au sein de l’Église melkite. L’article verse de nouvelles informations au 
dossier du fonctionnement de la hiérarchie ecclésiastique de l’époque, sur lequel nous n’avons 
que peu d’informations en l’absence de conservation des archives des patriarcats d’Antioche et 
de Jérusalem aux premiers siècles de l’Islam. L’auteur montre par exemple que, contrairement à 
ce que l’historiographie affirmait jusque-là, la hiérarchie ecclésiastique melkite ne disparaît pas 
après l’épisode des conquêtes arabo-musulmanes. Le dossier édité contribue ainsi à en combler 
les lacunes en renouvelant les listes épiscopales melkites du ixe siècle et en en donnant une 
vision très dynamique (visites du patriarche d’Antioche à Damas en l’occurrence). Il permet 
aussi de corriger la date d’accession de Siméon au patriarcat d’Antioche (avant 890 au lieu 
de 892, date postulée jusqu’alors) et de retracer, bien que de façon hypothétique, sa carrière. 
Du point de vue du fonctionnement de la justice ecclésiastique, le dossier est extrêmement riche 
comme en témoigne l’abondance du lexique juridique. On y retrouve les traits et les normes 

9.  Eddé, Micheau, Picard, 1997 ; Hoyland (éd.), 2004 et 2015.

audrey dridi-basilio, séverine  gabry-thienp ont 5

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de rédaction des pétitions adressées à l’époque aux autorités musulmanes, mais également des 
éléments de continuité frappants avec la tradition ecclésiastique grecque. Outre les éléments 
portant sur la procédure interne à l’institution ecclésiastique, le dossier est intéressant du point 
de vue des relations entre patriarches et autorités musulmanes : l’auteur décèle ainsi une forme 
d’indépendance de la justice ecclésiastique melkite vis-à-vis du pouvoir islamique.

Relevant du domaine de l’épigraphie, l’étude d’Anna Lagaron porte sur des graffiti 
arabo‑chrétiens réalisés au sud du Sinaï entre le ixe et le xie siècle. Nourrie par l’analyse 
d’un corpus édité en 2006 par l’archéologue Mutsuo Kawatoko – un relevé des graffiti qui 
aspirerait à l’exhaustivité dans la région serait en effet inenvisageable dans les circonstances 
politiques actuelles –, sa contribution démontre quel peut être l’apport d’une telle documen-
tation à l’étude de l’origine et du profil des pèlerins chrétiens dans le Sud-Sinaï, ainsi qu’à 
celle des circulations. L’auteur s’attarde en outre sur la datation de ces graffiti et exploite 
ses résultats pour questionner la fréquentation des routes du Sinaï aux époques abbasside 
et fatimide, de même que la nature de son réseau caravanier. Grâce à une étude multi-située 
(approches onomastique et paléographique, analyse de formulaires types, examen du contexte 
religieux, linguistique et historique), c’est tout un pan de l’histoire chrétienne de la région au 
Moyen Âge qui se dégage de cette troisième contribution.

La quatrième, rédigée par Maǧdī Ǧirǧis, porte sur un document inédit conservé aux 
Archives nationales du Caire et publié au terme de l’analyse : l’inventaire de succession du 
patriarche Marc VI (1646‑1656). L’originalité de la démarche de M. Ǧirǧis consiste à croiser, 
dans sa lecture de cet inventaire, différentes sources archivistiques et narratives, notamment 
puisées dans les Archives du patriarcat copte-orthodoxe, particulièrement difficiles d’accès. 
Dans son développement, l’auteur s’emploie à éclairer l’évolution des rapports entre le patriarcat 
et les principaux notables laïcs coptes au cours du xviie siècle. Il montre dans le même temps 
comment ces derniers sont parvenus à utiliser les ressources fournies par les institutions 
ottomanes, en particulier les tribunaux islamiques. Il met en parallèle l’évolution du pouvoir 
au sein de l’Église copte avec celle des institutions provinciales, non seulement en Égypte, mais 
dans l’ensemble de l’Empire. Très peu d’inventaires de succession datant du xviie siècle ont 
été publiés jusqu’à présent : le texte figurant en annexe constitue ainsi un document d’histoire 
matérielle d’importance, qui montre en détail la composition d’une fortune modeste.

Julien Auber de Lapierre étudie, quant à lui, l’icône copte à l’époque ottomane sous un 
angle d’approche original : celui du mécénat artistique. Cette cinquième contribution explore 
les relations entre évergétisme, religion et politique dans l’Égypte du xviiie siècle. L’auteur 
revient sur le concept même de mécénat dans le monde byzantin – donateur et non protec-
teur des arts, au sens où on l’entend à l’époque contemporaine – et sur le rôle de l’Église dans 
cette perspective de don et de valeur apotropaïque de l’image qui en découle, quand le nom 
de ces donateurs apparaît sur les œuvres financées. Sources littéraires, représentations ico-
nographiques et données historiques sont ici combinées pour distinguer les périodes les plus 
fastes du mécénat artistique de l’icône copte, mais aussi du mécénat dévolu aux restaurations 
des édifices religieux, et pour identifier les principaux acteurs à l’origine du renouveau de la 
peinture pieuse à l’époque ottomane. Grâce à des descriptions circonstanciées et richement 

introduction6

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


illustrées, cette contribution offre des perspectives inspirantes sur l’histoire des chrétiens du 
monde arabe, à partir du champ disciplinaire de l’histoire de l’art.

La sixième contribution nous mène au catholicisme égyptien contemporain dans le contexte 
émergeant de Vatican II. À travers l’étude d’une revue catholique égyptienne publiée en arabe 
des années 1949 à 1970, Ḥaqlunā (revue de l’Association de la Jeunesse catholique d’Égypte), 
Catherine Mayeur-Jaouen nous propose une lecture anthropo-historique des enjeux liés à 
l’engagement de la jeunesse catholique égyptienne au xxe siècle, qui dépasse largement l’évé-
nement conciliaire. En montrant à quel point cette revue et, au‑delà, la presse catholique 
de l’époque, regorge d’informations détaillées sur l’histoire politique, sociale et religieuse de 
l’Égypte en général, C. Mayeur-Jaouen offre un regard rénové sur l’Égypte du second xxe siècle 
qui outrepasse le cadre que l’on pourrait croire exclusif aux questions catholiques.

Les trois dernières contributions ont pour point commun de consacrer leurs analyses à la 
construction de la tradition chrétienne égyptienne. Chacune montre les enjeux identitaires qui se 
dégagent des récits hagiographiques, en analysant leurs articulations dans les différents contextes 
d’énonciation. Ce sont également les moyens mis en œuvre pour diffuser et promouvoir les 
récits hagiographiques qui sont présentés et analysés, selon différentes méthodes. En partant 
d’une approche interdisciplinaire et diachronique, l’étude de Gaétan du Roy, Manhal Makhoul 
et Perrine Pilette revient d’abord sur le miracle du Muqaṭṭam à travers les siècles. Elle explore 
la genèse du déplacement de la montagne depuis ses premières mentions dans les sources 
copto‑arabes, puis l’évolution de l’histoire de ce miracle à travers les âges jusqu’à son instru-
mentalisation à l’époque contemporaine. Le récit de la translation du Muqaṭṭam s’impose 
comme un élément de l’histoire sociale de l’Égypte, que les auteurs présentent en analysant 
revendications territoriales et concurrences symboliques, tout en croisant leurs approches 
méthodologiques. C’est l’association au sein d’une même étude de l’histoire, de la philologie 
et de l’anthropologie, à travers un dialogue entre histoire ancienne, histoire contemporaine, 
étude des textes et enquêtes de terrain, qui constitue ici l’aspect novateur de la démarche.

Pour sa part, Emmanuel Serdiuk propose une réflexion développée à partir de ses 
enquêtes de terrain autour des phénomènes de sacralisation des lieux et des individus dans 
la région de Louxor, en consacrant son article à la figure du jeune saint Wannas. Il soumet 
au lecteur une grille d’analyse personnelle, développée à partir d’une approche qu’il qualifie 
d’« hagiotopographique ». En s’inspirant de l’histoire régionale, ainsi que des apports de la 
géographie sociale et de l’anthropologie de l’espace, cette approche consiste à associer intime-
ment matériel hagiographique et inscription du saint dans un lieu complexe. Mais l’auteur va 
plus loin, en proposant de considérer son étude « hagiotopographique » du saint Wannas au 
prisme de sa lecture des travaux du philosophe belge Lambros Couloubaritsis et de ce que ce 
dernier nomme la « pratique du mythe ». C’est tout un travail sur la rhétorique du mythe et la 
construction miraculeuse qui ressort de cet article dense consacré à un jeune saint de Louxor.

Enfin, le dernier article de ce numéro, rédigé par Renaud Soler, aborde de manière frontale 
la construction de la tradition hagiographique, à travers l’examen de trois sources apparentées, 
consacrées à la vie de saint Théodore l’Oriental : un manuscrit a priori d’époque ottomane 

audrey dridi-basilio, séverine  gabry-thienp ont 7

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


conservé par un particulier en Haute Égypte, un texte imprimé édité en 1923 et un enregistrement 
de la performance orale du dernier conteur maîtrisant la déclamation propre à ce panégyrique, 
réalisé par S. Gabry Thienpont en 2010. En développant une étude linguistique consacrée aux 
similitudes et aux divergences entre les trois sources, observées au prisme de leur contexte 
historique et religieux, R. Soler oppose le sens de la tradition selon le point de vue emic, à celui 
de la tradition effective, dans son évolution spatiale et temporelle. Pour accompagner cette 
démarche, l’auteur prend appui sur les importants travaux consacrés aux sīra, mais dont peu 
touchent le christianisme. Il n’existe en effet quasiment pas d’études dévolues aux madāʾiḥ 
(sg. madīḥ/madīḥa) chrétiens, chants de louange appréciés des fidèles coptes-orthodoxes. 
En plus de renouveler notre connaissance de la production et de l’écriture des vies des saints 
et de leurs présences dans l’histoire culturelle et religieuse de l’Égypte, cette magistrale étude 
contribue à sensibiliser le lecteur à un matériau largement méconnu à exploiter – le madīḥ – 
et plus généralement, à questionner l’ambivalence des rapports de fidélité et/ou d’infidélité des 
dites traditions chrétiennes égyptiennes au sein des différentes sources disponibles.

En Égypte comme dans le reste du monde arabe, aborder les christianismes peut prendre 
appui sur une large palette de méthodes et de sources. Les recherches présentées dans ce dossier, 
du haut de leur diversité et de leurs ambitions, permettront sans doute de fournir de nouvelles 
pistes de réflexion, à l’heure où il est plus que jamais nécessaire de considérer l’histoire de ces 
groupes de manière rationnelle. Dans la lignée des travaux récemment publiés cités au début 
de cette introduction, ce dossier montre la légitimité pleine et entière de l’étude des christia-
nismes au sein des sciences sociales, et témoigne du champ des possibles qui reste à exploiter.

	 Bibliographie

Charles-Roux, François, France et Chrétiens d’Orient, 
Flammarion, Paris, 1939.

Denoix, Sylvie (éd.), Sociétés en réseaux dans le monde 
musulman médiéval, 140e Congrès national 
des sociétés historiques et scientifiques, Reims, 
2015, Actes des congrès nationaux des sociétés 
historiques et scientifiques, édition électronique, 
2017, http://cths.fr/ed/edition.php?id=7279

Eddé, Anne-Marie, Micheau, Françoise & Picard, 
Christophe, Communautés chrétiennes en pays 
d’Islam : du début du viie au milieu du xe siècle, 
Sedes, Paris, 1997.

Heyberger, Bernard & Girard, Aurélien (éd.), 
« Chrétiens au Proche-Orient. Les nouvelles 
conditions d’une présence », Archives de sciences 
sociales des religions 171, 2015, p. 11-35.

Heyberger, Bernard (éd.), Chrétiens du monde arabe. 
Un archipel en terre d’Islam, Autrement, Paris, 
2003.

Heyberger, Bernard, Les chrétiens au Proche-Orient. 
De la compassion à la compréhension, Éditions 
Payot & Rivages, Paris, 2013.

Heyberger, Bernard, Les chrétiens d’Orient, Presses 
Universitaires de France, Paris, 2017.

Hoyland, Robert (éd.), Muslims and Others in Early 
Islamic Society, Routledge, Londres, New York, 
2004.

Hoyland, Robert (éd.), Minorities: Legal, Cultural and 
Economic Perspectives, Darwin Press, Princeton, 
2015.

Mahmood, Saba, « Religious Freedom, the Minority 
Question, and Geopolitics in the Middle East », 
Comparative Studies in Society and History 54, 2, 
2012, p. 418-446.

Papaconstantinou, Arietta, « Between Umma and 
Dhimma. The Christians of the Middle East 
under the Umayyads », AnIsl 42, 2008, 
p. 127-156.

introduction8

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


audrey dridi-basilio, séverine  gabry-thienp ont 9

Ristelhueber, René, Les traditions françaises au Liban, 
Félix Alcan, Paris, 1918.

Rivoal, Isabelle, « Minorité religieuse » in Azria, Régine 
& Hervieu-Léger, Danièle (éd.), Dictionnaire 
des faits religieux, Presses universitaires de 
France, Paris, 2010, p. 718-725.

Valognes, Jean-Pierre, Vie et mort des chrétiens d’Orient. 
Des origines à nos jours, Fayard, Paris, 1994.

Van Renterghem, Vanessa (éd.), Groupes sociaux 
et catégorisation sociale dans le dār al-islām 
médiéval (viie-xve siècles), AnIsl 42, 2008.

Ziadé, Raphaëlle (éd.), Chrétiens d’Orient, 2000 ans 
d’histoire, Institut du monde arabe, Gallimard, 
Paris, 2017.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 52 (2019), p. 3-10    Audrey Dridi-Basilio, Séverine Gabry-Thienpont
Introduction. Chrétiens du monde arabe. Vers une pluralité des sources et des approches
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

