
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 51 (2018), p. 111-124

Omayra Herrero Soto

Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des
ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


 *  Omayra Herrero Soto, Université Catholique de Louvain, omayra.herrerosoto@uclouvain.be

a nna les  is l a mol o g iqu es  5 1   −   201 7

•   résumé
Dans cet article, je propose une nouvelle réflexion sur la terminologie utilisée pour nommer 

les merveilles du monde dans les sources arabes, notamment lorsqu’on parle des merveilles 
du monde comme de réalités remarquables ayant été catégorisées sur la base de critères variés. 
Par ailleurs, je mets en évidence les insuffisances du débat sur cette terminologie tel qu’il a été 
proposé jusqu’à présent (par exemple, la distinction traditionnelle entre ʿ aǧīb et ġarīb, « merveille 
ordinaire » et « merveille extraordinaire »), lorsqu’on parle des constructions humaines qui sont 
pourtant considérées comme merveilleuses au même niveau que celles dont l’origine est attri-
buée à la Divinité, telles que les merveilles naturelles. Enfin, j’analyse les stratégies employées 
par les auteurs afin de ranger ces constructions dans la catégorie des « merveilles », c’est-à-dire 
comme des créations aux caractéristiques surprenantes et sortant de l’ordinaire.

Mots-clés : adab, ʿaǧāʾib, ʿaǧāʾib al-ʿālam, ʿaǧāʾib al-dunyā, conquête symbolique, église 
d’Édesse, ġarāʾib, littérature géographique, merveilles du monde, mosquée de Damas, phare 
d’Alexandrie, pont de Sanǧa

Vers une définition des ʿaǧā iʾb al-dunyā dans la tradition arabe

Des monuments merveilleux 
ou des hommes émerveillés ?

Omayra Herrero Soto*

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
In this paper, I propose a new reflection about terminology when naming the wonders of 

the world in Arabic sources, especially regarding the wonders of the world as amazing realities 
that have been categorized following various criteria. I will point out the insufficiencies of the 
debate on terminology as it has been proposed thus far (for instance the traditional distinction 
between ʿaǧīb and ġarīb, “ordinary wonder” and “extraordinary wonder”), when talking about 
human constructions that were considered as wonderful, in the same way than those whose 
origin was attributed to the Divinity (as is the case for natural wonders, for example). Finally, 
I will analyse the strategies employed by the authors in order to categorize these constructions 
as “wonders”, i.e. as creations with surprising and extraordinary qualities.

Keywords: adab, ʿ aǧāʾib, ʿ aǧāʾib al-ʿālam, ʿ aǧāʾib al-dunyā, symbolic conquest, church of Edessa, 
ġarāʾib, geographic literature, wonders of the world, mosque of Damascus, Alexandria 
lighthouse, bridge of Sanǧa

*  *  *

	 Le concept de « merveille » en parlant des créations humaines

Aristote disait que la curiosité et l’admiration étaient le moteur de la connaissance. La nature 
curieuse de l’homme le conduit à vouloir mieux connaître la réalité des choses et leur cause, en 
vue d’arriver jusqu’au Premier Moteur. Dans une tradition religieuse comme l’Islam, le moteur 
de cette connaissance est l’envie de l’homme de mieux connaître Dieu au travers de Ses créations. 
Cette idée apparaît dans plusieurs citations coraniques qui parlent des signes de la création 
(āyātuna) que Dieu expose aux hommes afin de leur rendre possible la connaissance du monde, 
une connaissance qui n’est pourtant accessible qu’à ceux qui sont doués d’un esprit particulier.

Le mouvement de traduction promu à partir du iie/viiie siècle par les Abbasides permit 
le transfert au monde arabo-musulman de nombreux ouvrages scientifiques et géographiques 
grecs, ce qui, conjointement aux influences persanes et indiennes, favorisa l’essor d’une géo-
graphie d’expression arabe. Ces ouvrages avaient comme objectif la description du monde 
(ṣūrat al-arḍ) aussi précise que possible. Les raisons qui ont impulsé cette littérature sont 
diverses : le voyage à la recherche de la connaissance (riḥla fī ṭalab al-ʿilm), le pèlerinage (ḥaǧǧ), 
le commerce, les communications, de même que le besoin de mieux contrôler le territoire, 
mais il y a aussi des raisons eschatologiques liées à la connaissance de la Divinité au travers 
de Ses créations. La mention des éléments merveilleux et des êtres formidables (al-ʿaǧāʾib, 
al-ġarāʾib) représente une partie fondamentale du savoir géographique permettant de rompre 
avec la monotonie du discours plus technique, de même qu’elle facilite la mémorisation des 
caractéristiques de chaque territoire en lui attribuant des éléments extraordinaires. Le récit 

des  mon uments  merv eilleu x ou  des  homme s  é merv e illé s  ?112

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


géographique devient ainsi une des manifestations de l’adab, oscillant entre la technicité et le 
divertissement, les connaissances concrètes et les légendes plus ou moins invraisemblables.

Bien entendu, la description des monuments ou des ruines du passé a sa place dans le 
récit géographique. Ceux-ci provoquent l’émerveillement des auteurs grâce à leur grandeur 
et à leurs qualités remarquables, ce qui leur confère le droit d’être nommés ʿaǧāʾib. En effet, 
dans l’Orient médiéval, le concept de ʿaǧīb « merveilleux » désigne toute réalité qui provoque 
l’émerveillement chez celui qui lui fait face, y compris bien entendu les monuments.

Selon la définition d’al-Qazwīnī, al-ʿaǧab est le phénomène ou l’objet qui provoquent 
l’admiration de l’homme dans la mesure où il ne connaît pas leur cause et où il ne trouve 
pas d’explication à partir de son niveau de connaissance. Cette définition, qui fut autrefois 
assimilée par Tawfiq Fahd au concept de « merveilleux ordinaire » – par opposition au ġarīb 
ou « merveilleux extraordinaire » –, inclut les merveilles naturelles et les événements sur-
naturels ou physiques dont les hommes ignorent la vraie cause. Selon Fahd, ce merveilleux 
ordinaire « se manifeste dans les diverses catégories de l’être spirituel, humain, animal, végétal, 
minéral, cosmique. En effet, on le perçoit dans les êtres célestes, visibles et invisibles, dans 
les êtres terrestres de quelque nature qu’ils soient, dans leurs propriétés innombrables, dans 
leur comportement, dans leur finalité 1 ». La division faite par al-Qazwīnī permet de classer 
les phénomènes dans le monde entre le merveilleux quotidien ou ordinaire et le merveilleux 
extraordinaire, c’est-à-dire les choses qui se situent hors de l’ordre établi par le Créateur. 
De son côté, M. Arkoun 2 proposa le terme « merveilleux réductible » pour mieux dénommer 
ce que Fahd avait auparavant appelé « ordinaire ».

Cependant, cette définition est souvent peu satisfaisante quand l’objet d’étude est une 
construction humaine et non un des signes extraordinaires de la création divine. André Miquel 
consacra une bonne partie de sa Géographie humaine à étudier d’une façon plus inclusive le 
concept de merveilleux dans les ouvrages géographiques. Selon lui, les monuments et leurs 
ruines sont aussi « des merveilles qui conduisent à Dieu, car les vestiges d’autres époques mènent 
à la réflexion sur la vanité des plus grandes gloires et l’appétit dévorant de l’histoire, faite par 
les hommes, mais où Dieu seul se survit à lui-même » 3. En effet, les caractéristiques de ces 
constructions héritées des peuples anciens et leurs mystères sont tellement formidables aux 
yeux des auteurs qu’on leur suppose des qualités surprenantes et qui sortent de l’ordinaire, que 
ce soient des constructeurs exceptionnels – parfois aidés par les ǧinn-s – ou bien des qualités 
extraordinaires comme la capacité de soigner une maladie ou de protéger un territoire, ou bien 
encore leur exceptionnelle résistance à l’épreuve du temps. De plus, bien que ces monuments 
aient été faits par les hommes, Dieu joua aussi un rôle important dans leur création, car c’est 
Lui, en fin de compte, qui décida de donner à chaque territoire le bonheur d’avoir l’un ou 
l’autre monument.

1.  Fahd, 1978, p. 118.
2.  Fahd, 1978, p. 140.
3.  Miquel, 1988, p. 95.

omay ra he r r e ro s oto 113

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


L’attribution de qualités extraordinaires à ces constructions permit aux auteurs de les in-
troduire dans le circuit de la littérature des merveilles, de répondre aux exigences esthétiques 
et littéraires de l’adab géographique, qui conçoit la description du monde d’un point de vue 
beaucoup plus large qu’on ne le considère généralement dans nos jours. Comme on l’a déjà 
signalé, la culture de l’adab impose d’instruire en amusant, ce qui permet, à côté des données 
physiques – les routes, les distances, les mesures précises… –, l’adjonction d’informations 
légendaires liées aux merveilles de chaque territoire, ainsi que le traitement des données 
scientifiques (astrologiques, botaniques, etc.) d’une manière littéraire, en combinaison le plus 
souvent avec des éléments merveilleux. Le merveilleux dans l’adab constitue ainsi une vulga-
risation très efficace du savoir scientifique auprès d’un large public.

L’influence des descriptions fut si formidable chez les auteurs qu’elles auraient même pro-
voqué la déception chez certains voyageurs, lorsque arrivés dans un pays ils ne parvenaient pas 
à voir de leurs propres yeux les merveilles décrites par les autorités précédentes. Le passage 
des siècles provoqua l’usure voire la destruction de ces constructions, ce qui eut pour effet de 
leur faire perdre la qualification de « merveilles du monde ». C’est le cas, par exemple, du phare 
d’Alexandrie. Al-Harawī (m. 611/1214) dit que le phare fit partie des merveilles du monde 
grâce au miroir qu’il avait à son sommet, mais que ce n’était plus le cas (laysat min al-ʿaǧāʾib) 4 
après la perte de cet élément merveilleux, réduisant le phare à une sorte de tour au bord de 
la mer. Dans la même lignée, son contemporain Yāqūt (m. 627/1229), après avoir vu le phare, 
affirma que les descriptions des Anciens « n’étaient que des mensonges » (wa-kull ḏalika kiḏb) 5.

Les descriptions de toutes ces merveilles participent du « discours du lieu » 
(« discourse of place ») dont Zayde Antrim parle dans son travail Routes and Realms: The Power of 
Place in the Early Islamic World. Cela sera le cadre conceptuel dans lequel on situe la production 
écrite par des auteurs arabo-musulmans entre les ive-ve/ixe-xie siècles, afin de représenter le 
monde et le territoire où ils se placent : « Land mattered in these texts; it stimulated the geographical 
imagination and acted as a powerful vehicle for articulating desire, claiming authority, and establi-
shing belonging 6 ». Les géographes étaient donc des sujets actifs dans la connaissance du monde 
et pas seulement des transmetteurs d’une vision aseptisée de la réalité. D’ailleurs, ce n’est pas 
seulement la beauté et la splendeur des territoires ou la grandeur de ses monuments qui défi-
nissent la narration d’une façon unidirectionnelle, mais bien l’attitude du témoin par rapport 
à l’objet qu’il décrit. En effet, comme Miquel le signalait à propos des ouvrages géographiques, 
le but n’était pas tant l’étude du monde tel qu’il fut dans la réalité, mais bien « le monde perçu, 
approuvé, corrigé, remodelé, rêvé même par les consciences » 7.

Dans l’analyse des « merveilles du monde » qu’on présente ici, il est fondamental d’étudier 
la relation de l’homme avec l’espace qui l’entoure afin de mieux comprendre pour quelle raison 
une société donnée fait l’effort de catégoriser les monuments ou d’autres créations artistiques 

4.  Al-Harawī, Kitāb al-išārāt, p. 48-49.
5.  Yāqūt, Muʿǧam, I, p. 222.
6.  Antrim, 2012, p. 1.
7.  Miquel, 1975, p. xiii.

des  mon uments  merv eilleu x ou  des  homme s  é merv e illé s  ?114

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


et architecturales, en élaborant des répertoires pour les merveilles les plus remarquables du 
monde. D’abord, il sera nécessaire d’analyser la composition de ces listes, ainsi que leurs 
variations, en signalant les éléments qui ont émerveillé les auteurs et qui, par conséquent, ont 
été inclus dans les répertoires. Ensuite, les facteurs politiques, religieux ou sociaux qui ont 
pu conditionner cette sélection seront analysés à partir des témoignages tirés des sources. Ici, 
le concept de « conquête symbolique » sera utile pour expliquer l’appropriation de certains 
monuments par la tradition arabo-musulmane dans un effort de monopolisation des symboles 
anciens à travers leur islamisation.

	 Vers une catégorisation des merveilles du monde

Du même que la tradition occidentale accepte d’une façon générale l’existence d’un dossier 
de sept merveilles du monde, il est également possible de signaler dans la littérature arabe une 
tradition similaire, selon laquelle il y aurait une liste de quatre merveilles du monde – dans 
sa version officielle –, dont les composants étaient le pont de Sanǧa 8, l’église d’Édesse, la 
mosquée de Damas et le phare d’Alexandrie – celui-ci étant le seul monument présent dans 
les deux traditions.

Les premières questions à poser lorsqu’on commence l’étude des merveilles du monde sont : 
1. pourquoi il y a eu dans les sociétés une nécessité de classifier les merveilles dans ce type de 
listes ; 2. quels étaient les critères pour choisir certains monuments plutôt que d’autres ; 3. qui 
avait l’autorité nécessaire pour fixer un tel répertoire. Effectivement, dans les narrations et 
descriptions des merveilles sur la Terre, on constate un effort de catégorisation des réalités 
afin de souligner la grandeur de certaines constructions par rapport à d’autres. Pourtant, 
dans un contexte médiéval, il est presque impossible d’établir avec certitude l’intentionnalité 
sous-jacente à la création d’une telle liste. Comme c’est le cas pour la liste de sept merveilles 
du monde, l’existence d’une liste de quatre merveilles du monde (généralement dénommées 

ʿaǧāʾib al-dunyā, mais parfois aussi ʿ aǧāʾib al-ʿālam) est tout à fait avérée dans la tradition arabe, 
mais on ignore son origine exacte, ainsi que les raisons qui expliqueraient une telle sélection.

En effet, Ibn al-Faqīh, auteur du ive/xe siècle, assure par le biais d’une citation imper-
sonnelle – marque d’oralité (wa-qālū, « on dit ») – que les merveilles du monde étaient les 
quatre monuments susnommés (wa-qālū ʿaǧāʾib al-dunyā arbaʿ qanṭarat Sanǧa wa-manārat 
al‑Iskandarīyya wa-kanīsat al-Ruhā wa-masǧid Dimašq) 9. D’après ce témoignage, à cette 
époque-là, l’idée de l’existence de quatre merveilles du monde était déjà installée dans l’imagi-
naire arabo-musulman. De même, al-Masʿūdī 10, un contemporain d’Ibn al-Faqīh, citait aussi 
l’existence de quatre merveilles constituées par ces quatre monuments. D’autres auteurs ont 

8.  Le pont de Sanǧa permettait le passage de l’affluent éponyme de l’Euphrate, dans l’ancienne province de 
Diyār Muḍar ; il s’agit actuellement de la rivière Keysun Çayı, dans le vilayet turc d’Adıyaman. Le pont aurait 
été d’une arche unique et de deux cents pas de long, Yāqūt, Muʿǧam, III, p. 300.
9.  Ibn al-Faqīh, Muḫtaṣar, V, p. 106.
10.  Al-Masʿūdī, Kitāb al-tanbīh, VIII, p. 144.

omay ra he r r e ro s oto 115

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


aussi fait des mentions individuelles des composantes de cette liste, en signalant, entre autres 
qualités, leur appartenance à ce répertoire (wa-huwa/hiya min ʿaǧāʾib al-dunyā).

Le fait de trouver aussi la même expression en parlant d’autres constructions qui tradition-
nellement n’appartiennent pas à ce répertoire, comme, d’après al-Masʿūdī 11, l’église d’Émèse 
(Ḥoms) ou, d’après al-Ḥimyarī 12, le Nil, ne permet pas d’inférer que ces éléments auraient fait 
partie de la liste de merveilles du monde, étant donné l’insistance des sources quant à l’existence 
d’une telle liste de quatre composants. Bien au contraire, il semble plus logique de penser que 
dans ces derniers exemples la qualification de « merveille du monde » ne fait référence qu’à la 
grandeur de leur construction.

Les quatre monuments de la liste sont parfois cités ensemble dans d’autres types de répertoires, 
apparemment moins exclusifs, comme, par exemple, l’énumération des « choses caractéristiques » 
de la Syrie, citée par al-Ṯaʿālibī (m. 429/1038) dans un passage de son ouvrage : « Parmi ses 
choses caractéristiques, il y a la mosquée de Damas, qui est une des merveilles du monde 
par sa beauté (…) et entre ses choses caractéristiques il y a aussi l’église d’Édesse, le phare 
d’Alexandrie et le pont de Sanǧa » (wa-min ḫaṣāʾiṣihā [al-Šām] masǧid Dimašq allaḏī huwa min 
ʿaǧāʾib al-dunyā fī al-ḥusn (…) wa-min ḫaṣāʾiṣihā kanīsat al-Ruhā wa-manārat al-Iskandariyya 
(sic) wa-qanṭarat Sanǧa) 13. L’inclusion ici du phare d’Alexandrie paraît inexacte, étant donné 
la localisation de ce monument sur la carte ; pourtant, on pourrait penser qu’il s’agit d’une 
transposition du contenu de la liste plus connue des merveilles du monde dans cette liste 
relative à la Syrie. D’ailleurs, quelques lignes plus haut et à propos de la mosquée de Damas, 
l’auteur dit spécifiquement qu’elle était une des ʿaǧāʾib al-dunyā.

Or, al-Ṯaʿālibī n’est pas le seul à inclure le phare dans une liste de merveilles de la Syrie 
(ʿaǧāʾib al-Šām). Ibn al-Faqīh 14 cite, avec le phare, le lac de Tibériade, la mer Morte et les ruines 
de Baalbek, tout en évitant de mentionner d’autres monuments syriens très connus comme la 
mosquée de Damas. Vu le nombre de composants de cette liste, ainsi que l’apparition du phare 
même si sa localisation est certainement inexacte, celui-ci pourrait être un nouvel exemple de 
contamination du contenu de la liste de quatre merveilles, probablement provoquée par une 
méconnaissance de la part de l’auteur quant au territoire qu’il décrit et dont les informations 
auraient été tirées de sources précédentes.

Arrivés à ce point dans l’analyse, serions-nous en mesure de confirmer la circulation, vers 
le ive/xe siècle, d’une liste officielle de quatre merveilles du monde ?

À peu près un siècle avant ces derniers témoignages, al-Ǧāḥiẓ (m. 255/868) et 
« d’autres auteurs » (wa-ġayruhu) mentionnaient une liste composée de trente monuments – 
dont les quatre monuments de la liste dite officielle –, considérés aussi comme des « merveilles 
du monde » : « qāla […] inna ʿ aǧāʾib al-dunyā ṯalāṯūn uʿǧūba ». Cette liste nous est proposée par 

11.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, II, p. 312 ; al-Masʿūdī, Kitāb al-tanbīh, VIII, p. 144.
12.  Al-Ḥimyarī, al-Rawḍ, p. 586.
13.  Al-Ṯaʿālibī, Laṭāʾif, p. 198 ; trad. Bosworth, p. 119.
14.  Ibn al-Faqīh, Muḫtaṣar, V, p. 118.

des  mon uments  merv eilleu x ou  des  homme s  é merv e illé s  ?116

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al-Maqrīzī (1364-1442) 15, qui à son tour l’avait tirée d’al-Quḍāʿī (m. 454 ou 457/1062 ou 1064), 
auteur intermédiaire qui renvoie in fine à l’auteur de Bassora « et d’autres » comme source 
originale. Parmi les trente merveilles du monde citées ici, vingt se trouvaient en Égypte et le 
reste ailleurs.

Les interprétations possibles de cette information sont multiples. D’un côté, elle pourrait 
indiquer l’existence, à une époque précédente, de listes plus longues que celle de quatre éléments, 
qui n’aurait pas encore été arrêtée à ce moment. Il serait possible alors de supposer que la liste 
de quatre merveilles du monde aurait pu être établie à partir d’une liste plus longue comme 
celle du dernier exemple, étant donné qu’on y trouve les quatre merveilles officielles. D’un 
autre côté, il serait également possible d’inférer que cette liste transmise par al-Ǧāḥiẓ n’est 
qu’un répertoire d’éléments, qualifiés de « merveilles du monde » dans un sens plus large, ayant 
pour seul but de souligner le rôle formidable de l’Égypte en comparaison ou d’autres territoires 
pour ce qui est de la possession de merveilles. C’est précisément entre le vie-xe/xiie-xvie siècle 
qu’apparut une géographie régionale qui cherchait à souligner la supériorité de certains terri-
toires par rapport aux autres. Dans le cas égyptien, cette production fut notamment promue 
par les Ayyūbides et les Mamelouks. En effet, il n’y a rien d’étonnant que le Kitāb al-mawāʿiẓ 
wa-l-iʿtibār d’al-Maqrīzī contienne ce genre de liste puisque c’est est un bon exemple de pro-
duction géographique qui a pour but de remarquer la supériorité de certains territoires par 
rapport aux autres. L’Égypte se distingue comme un territoire extraordinaire par le nombre 
de merveilles qu'elle possède.

Le panorama par rapport à la création et la transmission de cette liste de merveilles du 
monde se complique lorsqu’on mentionne la circulation, à la même époque, c’est-à-dire vers 
la seconde moitié du iiie/ixe siècle et le ive/xe siècle, d’une liste alternative de merveilles du 
monde qui diffère singulièrement de la liste canonique. Elle est mentionnée pour la première 
fois chez l’auteur persan Ibn Ḫurradāḏbih 16 (m. 299/912). Bien que constituée d’objets très 
probablement réels ou qui renvoient à des objets réels, cette liste est un répertoire dont la des-
cription des éléments appartient au domaine du légendaire. Tous ses composants – eux aussi 
au nombre de quatre – sont des objets talismaniques ou possesseurs de qualités magiques ou 
protectrices. Font partie de cette liste : le miroir qui était au sommet du phare d’Alexandrie 
et qui protégeait la ville lors de l’arrivée des ennemis ; une statue équestre en al-Andalus qui 
prévenait des risques encourus par celui qui s’aventurait au-delà ; un arbre aux étourneaux 17, à 
Rome, sur lequel, une fois par an, se posaient des étourneaux avec des olives qui permettaient 
aux gens d’avoir de l’huile pour toute l’année ; enfin, une tour en cuivre au pays des ʿĀd qui, 
pendant les mois sacrés de l’année, laissait couler assez d’eau pour approvisionner les gens. 
Tous les éléments inclus dans ce répertoire sont nouveaux par rapport à la liste officielle, à 
l’exception du phare qui est aussi dans ce cas le seul élément composant partagé par les deux, 

15.  Al-Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, I, p. 81-82.
16.  Ibn Ḫurradāḏbih, Kitāb al-masālik, p. 115-116.
17.  Jiménez, 1971, p. 107-108.

omay ra he r r e ro s oto 117

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


même s’il est à noter que ce qui est considéré comme une merveille dans cette liste alternative 
est plutôt le miroir au sommet du phare que le phare lui-même.

L’étude de cette liste permet de constater, dans un premier moment, sa présence dans une 
quantité non négligeable de sources – plus large en réalité que pour la liste officielle – et dans 
une forme presque invariable. Plus précisément, ce récit apparaît dans au moins neuf sources 
différentes, sans compter les mentions ponctuelles de chaque composante.

Un aspect très intéressant de cette liste est sa relation avec la tradition arabe relative à 
Alexandre le Grand. Comme on l’a démontré dans l’étude de cette liste, il est possible d’établir 
des parallèles entre les éléments décrits et certains motifs littéraires de la biographie légendaire 
du roi macédonien d’après Pseudo-Callisthène. Cette œuvre fut composée en grec, à Alexandrie, 
entre les iiie et ive siècles de notre ère. Depuis le ve siècle, le Roman d’Alexandre fut traduit 
en plusieurs langues, dont l’arabe vers le iiie/ixe siècle, à partir d’une traduction syriaque 18.

À partir du iiie/ixe siècle, l’histoire de l’Antiquité prend sa place dans les histoires 
universelles arabes, ce qui a pour effet que les historiens, lorsqu’ils parlent d’Alexandre le Grand, 
accumulent beaucoup d’éléments légendaires (au détriment des informations historiques), 
empruntés très souvent à la tradition du Roman. En ce qui concerne cette liste alternative, la 
description de tous ses composants renvoie – directement ou indirectement – aux motifs 
littéraires de la tradition d’Alexandre : la rencontre avec des idoles en cuivre, l’empêchement de 
continuer sa route, le fleuve de sable, la construction d’Alexandrie et son phare, ou les étourneaux. 
Ce dernier motif apparaît dans la Sīrat al-Iskandar (vie/xiie siècle) associé avec le conquérant, ce 
qui permet d’inférer que cette association entre Alexandre et l’histoire des étourneaux – d’origine 
chrétienne orientale – faisait également partie de la tradition arabe sur Alexandre.

Certains auteurs comme Ibn Ḫurradāḏbih ou Ibn Rustah 19 n’incluent dans leurs ouvrages 
que cette dernière liste de merveilles du monde. Pourtant, d’autres comme Ibn al-Faqīh qui, 
comme on l’a vu auparavant, montrait un esprit encyclopédique parfois peu critique, incluent 
les deux listes de merveilles, en plus d’autres énumérations de merveilles – qualifiées de ʿ aǧāʾib, 
et non de ʿaǧāʾib al-dunyā ou de ʿaǧāʾib al-ʿālam – dans lesquelles des éléments de l’un et 
l’autre répertoires se mêlent à d’autres constructions célèbres telles que les pyramides, les 
colonnes de ʿAyn al-Šams ou le palais d’al-Madāʾin, ainsi que des animaux curieux comme 
le poisson-torpille ou l’hippopotame, entre autres. Un exemple de ce type d’énumérations 
est un passage évoquant les bienfaits du voyage, ce qui permet de découvrir les merveilles du 
Maghreb et d’Égypte (sic) 20. De nouveau, l’imprécision d’Ibn al-Faqīh dans la localisation 
des monuments sur la carte est patente, comme on l’avait vu plus haut lorsqu’il parlait des 
particularités de la Syrie. Un peu plus loin, Ibn al-Faqīh énumère les merveilles dont profitent 
les habitants du Maghreb, de l’Égypte, de Ǧabal et du Ḫurāsān – cette fois en parlant de la 
générosité de Dieu qui offrit à chaque pays une catégorie de biens – et il mentionne presque 
la même liste qu’auparavant.

18.  Abel, 1955 ; Doufikar-Aerts, 2010.
19.  Ibn Rustah, al-Aʿlāq, VII, p. 78-79.
20.  Ibn al-Faqīh, Muḫtaṣar, V, p. 251-258.

des  mon uments  merv eilleu x ou  des  homme s  é merv e illé s  ?118

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


On peut conclure que la liste de merveilles du monde dans la tradition arabe, même s’il 
s’agit une hiérarchie avérée, se révèle être assez instable et même perméable. Sa composition 
se présente de façon changeante, avec des modifications dans la quantité de ses composants, 
mais aussi dans leur identité. Un exemple remarquable des interférences entre les éléments 
est le témoignage d’al-Maqdisī, qui écrivit son Kitāb al-badʾ wa-l-taʾrīḫ vers 355/966. Il assure 
que, « d’après les livres » (ḏukira fī al-kutub) 21, les merveilles du monde sont quatre ; pourtant 
un mélange d’éléments s’est produit entre les deux listes principales, comme on le constate 
lorsqu’il présente ses composantes, à savoir le phare d’Alexandrie, l’église d’Édesse, la mos-
quée de Damas, mais aussi l’arbre des étourneaux. Probablement, cette inconsistance dans les 
données peut être expliquée par l’esprit encyclopédique de cet auteur, dans la même veine que 
pour d’autres de ses contemporains comme Ibn al-Faqīh ou al-Masʿūdī.

	 Les merveilles du monde et la « conquête symbolique » 

L’analyse des éléments qui composent les listes de merveilles du monde montre une variabi-
lité dont les causes ne sont pas toujours évidentes. Or, de temps en temps, certains témoignages 
permettent de reconstituer le processus de modification interne de ces répertoires. C’est le cas 
d’une notice qui a été transmise par al-Muqaddasī (m. 380/991), selon laquelle les merveilles 
du monde se réduisaient à trois, à savoir le phare d’Alexandrie, le pont de Sanǧa et l’église 
d’Édesse. Dès que la mosquée d’al-Aqṣā fut construite, assure-t-il, elle fut considérée comme 
une merveille du monde à la place de l’église. Plus tard, après la destruction de cette mosquée 
en raison d’un tremblement de terre, la mosquée de Damas occupa sa place dans la liste 22.

En seulement quelques lignes, ce témoignage d’al-Muqaddasī rend plus compréhensible 
une transformation dont les motivations – soit politiques, soit religieuses – sont parfois très 
difficiles à définir. Ainsi donc, la construction par le calife Omeyyade ʿ Abd al-Malik b. Marwān 
(r. 65-86/685-705) de la mosquée d’al-Aqṣā, au début du iie/viiie siècle, avec le Dôme du 
Rocher comme l’un de ses éléments principaux, aurait provoqué l’exclusion de l’église d’Édesse 
de la liste canonique. Cette mosquée représente le pouvoir musulman dans ce territoire et sa 
construction a supposé la transformation de Jérusalem, une ville du judaïsme et du christianisme, 
en un lieu sacré pour l’islam. N’oublions pas que cette mosquée est la troisième en importance 
pour l’islam, après le Masǧid Ḥarām à La Mecque, et le Masǧid Nabawī à Médine.

Néanmoins, dès qu’on parle du remplacement dans la liste d’un monument musulman par 
un autre, ce sont des événements naturels et leurs effets qui sont présentés comme responsables 
de la nouvelle modification du dossier. Ainsi, selon al-Muqaddasī 23, un tremblement de terre 
ayant eu lieu – que l’on peut placer en 130/748 – peu après la construction de la mosquée, fit 
en sorte de considérer la mosquée des Omeyyades comme la nouvelle merveille du monde, 

21.  Al-Maqdisī, Kitāb al-badʾ, IV, p. 92.
22.  Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsīm, IV, p. 147.
23.  Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsīm, IV, p. 168.

omay ra he r r e ro s oto 119

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


au détriment de la mosquée d’al-Aqṣā. La mosquée des Omeyyades fut construite par le calife 
al-Wālid b. ʿAbd al-Malik (r. 85-96/705-715) à Damas, en 85/705, et elle est à son tour le 
quatrième lieu le plus sacré pour les musulmans.

Ce témoignage reflète un moment historique essentiel dans la construction de l’État musulman, 
au travers du développement d’un programme architectural remarquable, qui suppose de 
prendre comme point de départ la construction du Dôme du Rocher. Tandis que la construction 
de la mosquée de Damas constitue l’un des points culminants de ce programme architec-
tural, la construction de la mosquée d’al-Aqṣā symbolise l’appropriation de l’esplanade du 
Temple et du Saint-Sépulcre dans un processus qu’on identifie comme « conquête symbolique », 
c’est-à-dire l’imposition du pouvoir dans un territoire anciennement dominé par d’autres, grâce 
à l’appropriation et la réinvention de ses monuments. Ce concept n’implique pas seulement 
une conquête physique – l’imposition du pouvoir sur un territoire et, par conséquent, la 
construction des nouveaux monuments qui viendraient se substituer aux précédents –, mais 
aussi la monopolisation des monuments et des symboles antérieurs. Et la liste des merveilles 
du monde est devenue le scénario pour une manifestation de cette appropriation symbolique.

La Loi islamique exige que, dans les territoires conquis par capitulation (ṣulḥan), les habitants 
puissent continuer à pratiquer leur religion et que leurs temples – pour autant qu’il s’agisse de 
ceux des gens du Livre (ahl al-kitāb) – soient respectés. Au contraire, les territoires conquis 
par la force (ʿanwatan) passeront sous pouvoir musulman et leurs habitants ne pourront plus 
pratiquer librement leur religion.

Le cas de la mosquée des Omeyyades est un exemple de ce phénomène. D’après Ibn Ǧubayr 24 
(540-614/1145-1217), le côté occidental de la ville de Damas appartenait aux chrétiens après 
avoir été conquis par capitulation, tandis que le côté oriental était aux musulmans puisqu’il 
avait été conquis par la force. Les musulmans fondèrent là-bas la mosquée, même si, au début, 
le temple était utilisé en même temps par les gens des deux confessions. À un certain moment, 
al‑Walīd offrit aux chrétiens de leur donner une compensation en échange de leur partie du 
temple, mais ils refusèrent, ce qui décida le calife à la leur prendre de force et à en détruire une 
partie afin de convertir celle-ci en mosquée. Quelques années plus tard, sous le gouvernement 
du calife ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz (r. 98-101/717-720), les chrétiens lui demandèrent de leur 
restituer la partie du temple qui leur avait été arrachée mais, comme les musulmans refusèrent, 
le calife indemnisa les chrétiens avec une forte somme d’argent.

Outre cela, d’autres informations relatives à la mosquée de Damas montrent cette appro-
priation symbolique de l’espace, ainsi que la définition d’une identité symbolique vis-à-vis de 
Byzance. Cette mosquée fut édifiée sur l’ancienne église byzantine dédiée à Jean-Baptiste, qui 
à son tour avait été construite sur emplacement de l’ancien temple romain consacré à Jupiter. 
Le message d’un islam triomphant est adressé aux sujets chrétiens du calife au travers de 
l’inscription dédicatoire de la mosquée qui commémore la destruction de la cathédrale de 
Saint-Jean, voulant marquer la supériorité islamique qu’on voit aussi à l’œuvre dans le cas du 
Dôme du Rocher.

24.  Ibn Ǧubayr, Riḥlat Ibn Ǧubayr, p. 261-262.

des  mon uments  merv eilleu x ou  des  homme s  é merv e illé s  ?120

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le récit sur le remplacement des reliques de Jean-Baptiste par celles de Ḥusayn b. ʿ Alī dans 
le temple damascène offre aussi des éléments pertinents à propos de cette idée de conquête 
symbolique transmise dans les sources. Selon Ibn Ḥawqal 25, quand l’ancienne église devint 
la propriété des musulmans et après sa reconstruction pour la transformer en mosquée, les 
musulmans mirent la tête de Ḥusayn b. ʿAlī au-dessus de la porte connue sous le nom de 
Bāb al‑Ǧayrūn, où se trouvait antérieurement la tête de Jean-Baptiste. La tradition prétend 
cependant que les reliques n’ont pas été remplacées, mais qu’elles sont toujours là.

C’est de nouveau al-Muqaddasī qui nous offre le dernier exemple qu’on analysera ici 
à propos de la construction de la mosquée de Damas. D’après cet auteur, le calife al-Walīd 
réunit des spécialistes venus du monde entier – des Persans, des Hindous, des Maghrébins 
et des Byzantins – pour construire cette mosquée qu’il qualifie de « ce que les Musulmans ont 
de plus beau aujourd’hui (aḥsan šayʾ li-l-muslimīn) et nulle part ailleurs on ne voit concentrées 
d’aussi vastes richesses 26 ». Cette dépense excessive de richesses, qui pourrait avoir été considérée 
comme regrettable par certains, est justifiée par l’auteur en disant que la mosquée fut construite 
et décorée expressément pour faire d’elle une merveille du monde. Effectivement, lors d’une 
conversation d’al-Muqaddasī avec son oncle, il lui demanda les raisons qu’avait al-Walīd pour 
dépenser les biens des musulmans dans la construction de la mosquée, au lieu de construire 
des routes, des citernes ou de restaurer les forteresses. Son oncle lui répondit : « Le Šām, terre 
des Chrétiens, renfermait de belles églises, de parure séduisante et de vaste renommée, comme 
celles d’al-Qumāma, de Ludd (Lydda) ou d’al-Ruhā (Édesse) ; aussi al-Walīd voulut-il donner 
aux musulmans une mosquée qui détournât vers elle leur attention, et il a fait d’elle une des 
merveilles du monde (wa-ǧaʿalahu aḥad ʿaǧāʾib al-dunyā) 27. »

Ce témoignage est un exemple de la supériorité symbolique recherchée dans la construction 
de certains monuments ou dans l’appropriation des constructions anciennes. Leur incorpo-
ration dans la liste de merveilles n’est pas seulement une façon de souligner leurs qualités 
exceptionnelles, mais aussi de réaffirmer leur importance comme symboles de la puissance 
tant divine qu’humaine des souverains musulmans.

	 Conclusion

Tout au long de cet article, on a constaté que l’élaboration de listes de merveilles répond 
à un effort de catégorisation des réalités, dans le cadre de la production d’une littérature géo-
graphique qui cherche à décrire et à représenter le monde connu. La fixation d’une liste de 
quatre merveilles du monde par la tradition arabe eut lieu très probablement entre le iiie/ixe et 
le ive/xe siècle, époque à laquelle des témoignages assez nombreux évoquent l’existence et 
l’acceptation de ce répertoire. Cependant, cette liste subit des variations constantes, tant 
au niveau du nombre de composants que par rapport à leur identification. L’existence de la 

25.  Ibn Ḥawqal, Ṣūrat al-arḍ, II, p. 174-175.
26.  Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsīm, IV, p. 158.
27.  Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsīm, IV, p. 159.

omay ra he r r e ro s oto 121

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


liste dite « alternative » est probablement l’exemple le plus évident d’une coexistence de deux 
traditions différentes par rapport aux merveilles du monde. Peut-être cette double tradition 
des merveilles du monde répond-elle à une distinction entre une tradition plus littéraire ou 
intellectuelle, liée à la description des monuments de chaque territoire selon les exigences du 
genre de l’adab géographique, tandis que l’autre serait une tradition plus populaire, où l’in-
fluence du Roman d’Alexandre aurait joué un rôle fondamental.

Du point de vue terminologique, on a observé que, à certaines occasions, la qualification 
de « merveille du monde » ne correspond pas à l’appartenance à une liste plus ou moins 
définie, mais bien à l’intérêt pour les auteurs de souligner le caractère exceptionnel d’une 
certaine construction. Cela explique l’apparition de cette qualification en référence à des 
constructions inattendues. Ainsi le géographe al-Idrīsī, qui vécut au vie/xiie siècle, dit-il à 
propos du pont romain d’Alcántara (Cáceres), connu par les Arabes sous le nom de qanṭarat 
al-sayf, le « Pont du sabre », qu’il est « une des merveilles du monde » 28 (min ʿ aǧāʾib al-arḍ). Les 
composants de la liste de merveilles du monde servent aussi comme éléments de comparaison 
afin de souligner la beauté d’une certaine construction. De même, à propos du qanṭarat al-ṣayf, 
al-Masʿūdī 29 dit que ses arches sont encore plus remarquables que celles du pont de Sanǧa.

Enfin, on a vu que les monuments – et plus particulièrement les merveilles du monde – sont 
très régulièrement devenus des instruments dans le développement de projets politiques et 
religieux déterminés. Les listes de merveilles du monde ou des merveilles d’un certain territoire 
concentrent en quelque sorte l’histoire et l’identité religieuse et politique d’un territoire et des 
personnes qui y habitent. Des exemples comme l’information transmise par al-Muqaddasī 
à propos de la mosquée de Damas et de la mosquée d’al-Aqṣā démontrent l’utilisation de 
monuments et surtout d’édifices religieux comme porteurs d’un projet politique concret, dans un 
procès de « conquête symbolique » et d’appropriation du passé, y compris la culture matérielle.

28.  Al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 547.
29.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, I, p. 360. 

des  mon uments  merv eilleu x ou  des  homme s  é merv e illé s  ?122

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Sources

al-Harawī, Kitāb al-išārāt ilā maʿrifat al-ziyārāt, 
J. Sourdel-Thomine (éd.), Institut français de 
Damas, Damas, 1953.

Ibn al-Faqīh, Muḫtaṣar kitāb al-buldān = 
Compendium libri Kitâb al-Boldân, t. V, 
Michael Jan de Goeje (éd.), Bibliotheca 
geographorum Arabicorum, Brill, Leyde, 1885.

Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, t. II, 
J.H. Kramers (éd.), Bibliotheca geographorum 
Arabicorum, Brill, Leyde, 1967.

al-Ḥimyarī, Kitāb al-rawḍ al-miʿṭār fī ḫabar al-aqṭār, 
Iḥsān ʿAbbās (éd.), Maktabat Lubnān, 
Beyrouth, 1984.

Ibn Ǧubayr, Riḥlat Ibn Ǧubayr, William Wright (éd.), 
Brill, Leyde, 1907.

Ibn Ḫurradāḏbih, Kitāb al-masālik wa-l-mamālik 
(Liber viarum et regnorum), Michael Jan de 
Goeje (éd. et trad.), Bibliotheca geographorum 
Arabicorum, Brill, Leyde, 1967.

Ibn Rustah, Kitāb al-aʿlāq al-nafīsa, t. VII, 
Michael Jan de Goeje (éd.), Bibliotheca 
geographorum Arabicorum, Brill, Leyde, 1892.

al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq fī iḫtirāq al-afāq, Michael Jan 
de Goeje (éd.), Oriental Press, Amsterdam, 1969.

al-Maqdisī, al-Muṭahhar b. Ṭāhir, Kitāb al-badʾ 
wa-l-taʾrīḫ, Cl. Huart (éd.), Ernest Leroux, 
Paris, 1899-1919.

al-Maqrīzī, Kitāb al-mawāʿiẓ wa-l-iʿtibār bi-ḏikr 
al-ḫiṭāṭ wa-l-aṯār, Aymān Fuʾad Sayyid (éd.), 
al-Furqān Islamic Heritage Foundation, 
London, 2002.

al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab wa-maʿādin al-ǧawhar, 
C. Barbier de Meynard (éd. et trad.), 
Les prairies d’or, 9 vol., Société asiatique de 
Paris, Imprimerie impériale, Paris, 1861-1917.

al-Masʿūdī, Kitāb al-tanbīh wa-l-išrāf, t. VIII, 
Bibliotheca geographorum Arabicorum, Brill, 
Leyde, 1894.

al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsīm fī maʿrīfat al-aqālīm, 
t. IV, Michael Jan de Goeje (éd.), Bibliotheca 
geographorum Arabicorum, Brill, Leyde, 1967.

al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib 
al-mawǧūdāt, Fārūq Saʿd (éd.), Beyrouth, 1978.

al-Ṯaʿālibī, Laṭāʾif al-maʿārif, I. al-Abyārī 
& Ḥ.K. al-Ṣayrafī (éd.), Le Caire, 1379/1960.

al-Ṯaʿālibī, The Book of Curious and Entertaining 
Information: The Laṭāʾif al-maʿarif of Thaʿālibī, 
C.E. Bosworth (trad.), Edinburgh University 
Press, Édimbourg, 1968.

Yāqūt, Muʿǧam al-buldān, 7 vol., Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1990.

	 Études

Abel, Armand, Le Roman d’Alexandre : légendaire 
médiéval, Collection nationale (Lebègue) 112, 
Office de publicité, Bruxelles, 1955.

Arié, Rachel, « Le merveilleux dans la littérature 
hispano-musulmane au bas Moyen Âge » in 
Études sur la civilisation de l’Espagne musulmane, 
Brill, Leyde, New York, Copenhague, Cologne, 
1990, p. 239-257.

Antrim, Zayde, Routes and Realms: The Power of Place 
in the Early Islamic World, Oxford University 
Press, Oxford, 2012.

Bejarano, Ingrid, « Algunos aspectos de la 
toponimia del Éufrates superior : el entorno 
de Tell Qara Qūzāq », Antigüedad y 
Cristianismo 15, 1998, p. 71-91.

Doufikar-Aerts, Faustina, Alexander Magnus Arabicus. 
A Survey of the Alexander Tradition Through 
Seven Centuries: From Pseudo-callisthenes to 
Sūrī, Mediaevalia Groningana New Series 13, 
Peeters, Paris, Louvain, Walpole, MA, 2010.

Fahd, Tawfiq, « Le merveilleux dans la faune, la flore et 
les minéraux » in L’étrange et le merveilleux dans 
l’Islam médiéval, 1978, p. 117-165.

Fahd, Tawfiq, « La version arabe du Roman 
d’Alexandre », GrAr 4, 1991, p. 25-31.

Fierro, Maribel, « Holy places in Umayyad 
al-Andalus », BSOAS 78, 2015, p. 121-133.

García Gómez, Emilio (éd. et trad.), Un texto árabe 
occidental de la leyenda de Alejandro, según el 
manuscrito ár. xxvii de la Biblioteca de la Junta 
para ampliación de estudios, Maestre, Madrid, 
1929.

omay ra he r r e ro s oto 123

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des  mon uments  merv eilleu x ou  des  homme s  é merv e illé s  ?124

Hernández Juberías, Julia, La Península imaginaria. 
Mitos y leyendas sobre al-Andalus, CSIC, 
Madrid, 1996.

Jiménez Mata, Mª Carmen, « A propósito del ʿaŷāʾib 
del olivo maravilloso y su versión cristiana 
en el milagro de San Torcuato », CHI, série 
Miscelánea Islámica Occidentalia 1, 1971, 
p. 97-108.

L’étrange et le merveilleux dans l’Islam médiéval. Actes 
du colloque tenu au collège de France à Paris, en 
mars 1974, Association pour l’avancement des 
études islamiques, Centre de littérature et de 
linguistique arabes du Centre national de la 
recherche scientifique, Éditions J.A., Paris, 
1978.

Macuch, Rudolf, « Pseudo-Callisthenes Orientalis and 
the Problem of Dhu l-Qarnain », GrAr 4, 1991, 
p. 179-222.

Mazzaoui, Michel M., « Alexander the Great and the 
Arab Historians », GrAr 4, 1991, p. 33-43.

Miquel, André, La géographie humaine du monde 
musulman jusqu’au milieu du 11e siècle, 
vol. 2, Géographie arabe et représentation du 
monde : la terre et l’étranger, Civilisations et 
Sociétés 37, Mouton, Paris, La Haye, 1975 ; 
vol. 4, Les travaux et les jours, Civilisations 
et Sociétés 78, Éditions de l’École des hautes 
études en sciences sociales, Paris, 1988.

Rodinson, Maxime, « La place du merveilleux et 
de l’étrange dans la conscience du monde 
musulman médiéval » in L’étrange et le 
merveilleux dans l’Islam médiéval, 1978, 
p. 167-188.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 111-124    Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ʿaǧāʾib al-dunyā dans la tradition arabe
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

