MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 51 (2018), p. 111-124
Omayra Herrero Soto

Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des
‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

OMAYRA HERRERO SOTO

Des monuments merveilleux
ou des hommes émerveillés ?

Vers une définition des ‘4§a’ib al-dunya dans la tradition arabe

+ RESUME

Dans cet article, je propose une nouvelle réflexion sur la terminologie utilisée pour nommer
les merveilles du monde dans les sources arabes, notamment lorsqu'on parle des merveilles
du monde comme de réalités remarquables ayant été catégorisées sur la base de critéres variés.
Par ailleurs, je mets en évidence les insufhisances du débat sur cette terminologie tel qu'il a été
proposé jusqu'a présent (par exemple, la distinction traditionnelle entre ‘agib et garib, « merveille
ordinaire » et « merveille extraordinaire »), lorsqu’on parle des constructions humaines qui sont
pourtant considérées comme merveilleuses au méme niveau que celles dont l'origine est attri-
buée a la Divinité, telles que les merveilles naturelles. Enfin, janalyse les stratégies employées
par les auteurs afin de ranger ces constructions dans la catégorie des « merveilles », c'est-a-dire
comme des créations aux caractéristiques surprenantes et sortant de l'ordinaire.

Mots-clés: adab, ‘aga’ib, ‘aga’ib al-‘alam, ‘aga’ib al-dunya, conquéte symbolique, église
d’Edesse, gard’ib, littérature géographique, merveilles du monde, mosquée de Damas, phare

d’Alexandrie, pont de Sanga

* Omayra Herrero Soto, Université Catholique de Louvain, omayra.herrerosoto@uclouvain.be

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 51 — 2017
Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto

Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 DES MONUMENTS MERVEILLEUX OU DES HOMMES EMERVEILLES ?

+ ABSTRACT

In this paper, I propose a new reflection about terminology when naming the wonders of
the world in Arabic sources, especially regarding the wonders of the world as amazing realities
that have been categorized following various criteria. I will point out the insufliciencies of the
debate on terminology as it has been proposed thus far (for instance the traditional distinction
between ‘gib and garib, “ordinary wonder” and “extraordinary wonder”), when talking about
human constructions that were considered as wonderful, in the same way than those whose
origin was attributed to the Divinity (as is the case for natural wonders, for example). Finally,
I will analyse the strategies employed by the authors in order to categorize these constructions
as “wonders”, i.e. as creations with surprising and extraordinary qualities.

Keywords: adab, “aga’ib, ‘aga’ib al-‘alam, ‘aga’ib al-dunya, symbolic conquest, church of Edessa,
gara’ib, geographic literature, wonders of the world, mosque of Damascus, Alexandria

lighthouse, bridge of Sanga

Le concept de « merveille » en parlant des créations humaines

Aristote disait que la curiosité et 'admiration étaient le moteur de la connaissance. La nature
curieuse de ’homme le conduit 4 vouloir mieux connaitre la réalité des choses et leur cause, en
vue d'arriver jusqu'au Premier Moteur. Dans une tradition religieuse comme I'Islam, le moteur
de cette connaissance est 'envie de 'lhomme de mieux connaitre Dieu au travers de Ses créations.
Cette idée apparait dans plusieurs citations coraniques qui parlent des signes de la création
(ayatuna) que Dieu expose aux hommes afin de leur rendre possible la connaissance du monde,
une connaissance qui n'est pourtant accessible qu'a ceux qui sont doués d’'un esprit particulier.

Le mouvement de traduction promu 2 partir du 11°/vii© siécle par les Abbasides permit
le transfert au monde arabo-musulman de nombreux ouvrages scientifiques et géographiques
grecs, ce qui, conjointement aux influences persanes et indiennes, favorisa 'essor d'une géo-
graphie d'expression arabe. Ces ouvrages avaient comme objectif la description du monde
(sarat al-ard) aussi précise que possible. Les raisons qui ont impulsé cette littérature sont
diverses: le voyage 2 la recherche de la connaissance (ribla fi talab al-“ilm), le pélerinage (hagg),
le commerce, les communications, de méme que le besoin de mieux contrdler le territoire,
mais il y a aussi des raisons eschatologiques liées 4 la connaissance de la Divinité au travers
de Ses créations. La mention des éléments merveilleux et des étres formidables (al-‘aga’ib,
al-§ara’ib) représente une partie fondamentale du savoir géographique permettant de rompre
avec la monotonie du discours plus technique, de méme qu’elle facilite la mémorisation des
caractéristiques de chaque territoire en lui attribuant des éléments extraordinaires. Le récit

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

OMAYRA HERRERO SOTO

géographique devient ainsi une des manifestations de I'adab, oscillant entre la technicité et le
divertissement, les connaissances concrétes et les légendes plus ou moins invraisemblables.

Bien entendu, la description des monuments ou des ruines du passé a sa place dans le
récit géographique. Ceux-ci provoquent I'émerveillement des auteurs grice a leur grandeur
et 4 leurs qualités remarquables, ce qui leur confére le droit d’étre nommés ‘aga’ib. En effet,
dans 'Orient médiéval, le concept de ‘agib « merveilleux » désigne toute réalité qui provoque
'émerveillement chez celui qui lui fait face, y compris bien entendu les monuments.

Selon la définition d'al-Qazwini, al-‘agab est le phénomeéne ou l'objet qui provoquent
I'admiration de 'homme dans la mesure ot il ne connait pas leur cause et ou il ne trouve
pas d’explication A partir de son niveau de connaissance. Cette définition, qui fut autrefois
assimilée par Tawfiq Fahd au concept de « merveilleux ordinaire » — par opposition au garib
ou « merveilleux extraordinaire » —, inclut les merveilles naturelles et les événements sur-
naturels ou physiques dont les hommes ignorent la vraie cause. Selon Fahd, ce merveilleux
ordinaire « se manifeste dans les diverses catégories de I'étre spirituel, humain, animal, végétal,
minéral, cosmique. En effet, on le percoit dans les étres célestes, visibles et invisibles, dans
les étres terrestres de quelque nature qu'ils soient, dans leurs propriétés innombrables, dans
leur comportement, dans leur finalité’». La division faite par al-Qazwini permet de classer
les phénomeénes dans le monde entre le merveilleux quotidien ou ordinaire et le merveilleux

p q
extraordinaire, c'est-a-dire les choses qui se situent hors de l'ordre établi par le Créateur.
De son coté, M. Arkoun? proposa le terme « merveilleux réductible » pour mieux dénommer

prop p
ce que Fahd avait auparavant appelé « ordinaire ».

Cependant, cette définition est souvent peu satisfaisante quand l'objet d’étude est une
construction humaine et non un des signes extraordinaires de la création divine. André Miquel
consacra une bonne partie de sa Géographie humaine A étudier d'une fagon plus inclusive le
concept de merveilleux dans les ouvrages géographiques. Selon lui, les monuments et leurs
ruines sont aussi « des merveilles qui conduisent a Dieu, car les vestiges d’autres époques menent
a la réflexion sur la vanité des plus grandes gloires et I'appétit dévorant de I'histoire, faite par
les hommes, mais ot Dieu seul se survit a lui-méme »3. En effet, les caractéristiques de ces
constructions héritées des peuples anciens et leurs mystéres sont tellement formidables aux
yeux des auteurs qu'on leur suppose des qualités surprenantes et qui sortent de I'ordinaire, que
ce soient des constructeurs exceptionnels — parfois aidés par les ginn-s — ou bien des qualités
extraordinaires comme la capacité de soigner une maladie ou de protéger un territoire, ou bien
encore leur exceptionnelle résistance A I'épreuve du temps. De plus, bien que ces monuments
aient été faits par les hommes, Dieu joua aussi un réle important dans leur création, car c'est
Lui, en fin de compte, qui décida de donner a chaque territoire le bonheur d’avoir ['un ou

q q
['autre monument.

1. Fahd, 1978, p. 118.
2. Fahd, 1978, p. 140.
3. Miquel, 1988, p. 95.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 DES MONUMENTS MERVEILLEUX OU DES HOMMES EMERVEILLES ?

L'attribution de qualités extraordinaires A ces constructions permit aux auteurs de les in-
troduire dans le circuit de la littérature des merveilles, de répondre aux exigences esthétiques
et littéraires de 'adab géographique, qui congoit la description du monde d'un point de vue
beaucoup plus large qu'on ne le considére généralement dans nos jours. Comme on I'a déja
signalé, la culture de I'adab impose d'instruire en amusant, ce qui permet, a c6té des données
physiques — les routes, les distances, les mesures précises... —, 'adjonction d'informations
légendaires liées aux merveilles de chaque territoire, ainsi que le traitement des données
scientifiques (astrologiques, botaniques, etc.) d'une maniére littéraire, en combinaison le plus
souvent avec des éléments merveilleux. Le merveilleux dans I'adab constitue ainsi une vulga-
risation trés efficace du savoir scientifique auprés d'un large public.

L'influence des descriptions fut si formidable chez les auteurs qu’elles auraient méme pro-
voqué la déception chez certains voyageurs, lorsque arrivés dans un pays ils ne parvenaient pas
a voir de leurs propres yeux les merveilles décrites par les autorités précédentes. Le passage
des siécles provoqua l'usure voire la destruction de ces constructions, ce qui eut pour effet de
leur faire perdre la qualification de « merveilles du monde ». C'est le cas, par exemple, du phare
d’Alexandrie. Al-Harawi (m. 611/1214) dit que le phare fit partie des merveilles du monde
grice au miroir qu'il avait 3 son sommet, mais que ce n’était plus le cas (laysat min al-‘aga’ib)+
apres la perte de cet élément merveilleux, réduisant le phare 4 une sorte de tour au bord de
la mer. Dans la méme lignée, son contemporain Yaqit (m. 627/1229), aprés avoir vu le phare,
affirma que les descriptions des Anciens « n'étaient que des mensonges » (wa-kull dalika kidb)*.

Les descriptions de toutes ces merveilles participent du «discours du lieu»
(«discourse of place ») dont Zayde Antrim parle dans son travail Routes and Realms: The Power of
Place in the Early Islamic World. Cela serale cadre conceptuel dans lequel on situe la production
écrite par des auteurs arabo-musulmans entre les 1ve-v¢/1x°-x1° siecles, afin de représenter le
monde et le territoire ol ils se placent : « Land mattered in these texts; it stimulated the geographical
imagination and acted as a powerful vebicle for articulating desire, claiming authority, and establi-
shing belonging® ». Les géographes étaient donc des sujets actifs dans la connaissance du monde
et pas seulement des transmetteurs d'une vision aseptisée de la réalité. D ailleurs, ce n'est pas
seulement la beauté et la splendeur des territoires ou la grandeur de ses monuments qui défi-
nissent la narration d’'une facon unidirectionnelle, mais bien l'attitude du témoin par rapport
al'objet qu'il décrit. En effet, comme Miquel le signalait A propos des ouvrages géographiques,
le but n’était pas tant I'étude du monde tel qu'il fut dans la réalité, mais bien «le monde percu,
approuvé, corrigé, remodelé, révé méme par les consciences »7.

Dans l'analyse des « merveilles du monde » qu'on présente ici, il est fondamental d'étudier
la relation de 'homme avec l'espace quil'entoure afin de mieux comprendre pour quelle raison
une société donnée fait I'effort de catégoriser les monuments ou d'autres créations artistiques

4. Al-Harawi, Kitab al-iSarat, p. 48-49.
5. Yaqit, Mu‘gam, 1, p. 222.

6. Antrim, 2012, p. L.

7. Miquel, 1975, p. x111.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

OMAYRA HERRERO SOTO

et architecturales, en élaborant des répertoires pour les merveilles les plus remarquables du
monde. D’abord, il sera nécessaire d’'analyser la composition de ces listes, ainsi que leurs
variations, en signalant les éléments qui ont émerveillé les auteurs et qui, par conséquent, ont
été inclus dans les répertoires. Ensuite, les facteurs politiques, religieux ou sociaux qui ont
pu conditionner cette sélection seront analysés a partir des témoignages tirés des sources. Ici,
le concept de « conquéte symbolique » sera utile pour expliquer 'appropriation de certains
monuments par la tradition arabo-musulmane dans un effort de monopolisation des symboles

anciens a travers leur islamisation.

Vers une catégorisation des merveilles du monde

Du méme que la tradition occidentale accepte d'une fagon générale I'existence d'un dossier
de sept merveilles du monde, il est également possible de signaler dans la littérature arabe une
tradition similaire, selon laquelle il y aurait une liste de quatre merveilles du monde — dans
sa version officielle —, dont les composants étaient le pont de Sanga®, I'église d’Edesse, la
mosquée de Damas et le phare d’Alexandrie — celui-ci étant le seul monument présent dans
les deux traditions.

Les premiéres questions a poser lorsqu’on commence I'étude des merveilles du monde sont:
1. pourquoi il y a eu dans les sociétés une nécessité de classifier les merveilles dans ce type de
listes; 2. quels étaient les critéres pour choisir certains monuments plutdt que d'autres; 3. qui
avait l'autorité nécessaire pour fixer un tel répertoire. Effectivement, dans les narrations et
descriptions des merveilles sur la Terre, on constate un effort de catégorisation des réalités
afin de souligner la grandeur de certaines constructions par rapport 4 d'autres. Pourtant,
dans un contexte médiéval, il est presque impossible d’établir avec certitude l'intentionnalité
sous-jacente A la création d'une telle liste. Comme c'est le cas pour la liste de sept merveilles
du monde, 'existence d'une liste de quatre merveilles du monde (généralement dénommées
‘aga’ib al-dunya, mais parfois aussi ‘aga’ib al-“alam) est tout A fait avérée dans la tradition arabe,
mais on ignore son origine exacte, ainsi que les raisons qui expliqueraient une telle sélection.

En effet, Ibn al-Faqih, auteur du 1v¢/x¢ siécle, assure par le biais d'une citation impet-
sonnelle — marque d'oralité (wa-qali, «on dit») — que les merveilles du monde étaient les
quatre monuments susnommés (wa-qali ‘aga’ib al-dunya arba“ qantarat Sanga wa-manarat
al-Iskandariyya wa-kanisat al-Ruba wa-masgid Dimaiq)®. D'aprés ce témoignage, A cette
époque-l13, I'idée de l'existence de quatre merveilles du monde était déja installée dans I'imagi-
naire arabo-musulman. De méme, al-Mas‘adi', un contemporain d'Ibn al-Faqih, citait aussi
I'existence de quatre merveilles constituées par ces quatre monuments. D’autres auteurs ont

8. Le pont de Sanga permettait le passage de I'afluent éponyme de I'Euphrate, dans I'ancienne province de
Diyar Mudar; il s’agit actuellement de la riviére Keysun Cayi, dans le vilayet turc d’Adiyaman. Le pont aurait
été d'une arche unique et de deux cents pas de long, Yaqat, Mu‘gam, 111, p. 300.

9. Ibn al-Faqih, Mubtasar, V, p. 106.

10. Al-Mas‘adi, Kitab al-tanbib, VIII, p. 144.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 DES MONUMENTS MERVEILLEUX OU DES HOMMES EMERVEILLES ?

aussi fait des mentions individuelles des composantes de cette liste, en signalant, entre autres
qualités, leur appartenance A ce répertoire (wa-huwa/hiya min ‘aga’ib al-dunya).

Le fait de trouver aussi la méme expression en parlant d'autres constructions qui tradition-
nellement n'appartiennent pas i ce répertoire, comme, d'aprés al-Mas‘adi®, 'église d' Emese
(Homs) ou, d'aprés al-Himyari®, le Nil, ne permet pas d'inférer que ces éléments auraient fait
partie de la liste de merveilles du monde, étant donné I'insistance des sources quant a I'existence
d’'une telle liste de quatre composants. Bien au contraire, il semble plus logique de penser que
dans ces derniers exemples la qualification de « merveille du monde » ne fait référence qu'a la
grandeur de leur construction.

Les quatre monuments de la liste sont parfois cités ensemble dans d'autres types de répertoires,
apparemment moins exclusifs, comme, par exemple, énumération des « choses caractéristiques »
de la Syrie, citée par al-Ta‘alibi (m. 429/1038) dans un passage de son ouvrage: « Parmi ses
choses caractéristiques, il y a la mosquée de Damas, qui est une des merveilles du monde
par sa beauté (...) et entre ses choses caractéristiques il y a aussi 'église d'Edesse, le phare
d'Alexandrie et le pont de Sanga » (wa-min hasa’isiha [al-Sam] masgid Dimaiq alladi huwa min
‘aga’ib al-dunya fi al-busn (...) wa-min basa’isiha kanisat al-Ruba wa-manarat al-Iskandariyya
(sic) wa-qantarat Sanga)®. L'inclusion ici du phare d’Alexandrie parait inexacte, étant donné
la localisation de ce monument sur la carte; pourtant, on pourrait penser quil s'agit d'une
transposition du contenu de la liste plus connue des merveilles du monde dans cette liste
relative 4 la Syrie. Dailleurs, quelques lignes plus haut et 4 propos de la mosquée de Damas,
l'auteur dit spécifiquement qu'elle était une des ‘aga’ib al-dunya.

Or, al-Ta“alibi nest pas le seul 4 inclure le phare dans une liste de merveilles de la Syrie
(‘aga’ib al-Sam). Ibn al-Faqih ' cite, avec le phare, le lac de Tibériade, la mer Morte et les ruines
de Baalbek, tout en évitant de mentionner d’autres monuments syriens trés connus comme la
mosquée de Damas. Vule nombre de composants de cette liste, ainsi que 'apparition du phare
méme si sa localisation est certainement inexacte, celui-ci pourrait étre un nouvel exemple de
contamination du contenu de la liste de quatre merveilles, probablement provoquée par une
méconnaissance de la part de l'auteur quant au territoire qu'il décrit et dont les informations
auraient été tirées de sources précédentes.

Arrivés A ce point dans I'analyse, serions-nous en mesure de confirmer la circulation, vers
le 1v¢/x¢ siécle, d'une liste officielle de quatre merveilles du monde?

A peu prés un siécle avant ces derniers témoignages, al-Gahiz (m. 255/868) et
«d’autres auteurs » (wa-gayrubu) mentionnaient une liste composée de trente monuments —
dont les quatre monuments de la liste dite officielle —, considérés aussi comme des « merveilles
dumonde»:«qgdla [...] inna ‘aga’ib al-dunya talatan u‘gaba ». Cette liste nous est proposée par

11. Al-Mas‘adi, Murag al-dabab, 11, p. 312; al-Mas‘adi, Kitab al-tanbib, VIII, p. 144.
12. Al-Himyari, al-Rawd, p. 586.

13. Al-Ta‘libi, Lat@’if, p. 198; trad. Bosworth, p. 119.

14. Ibn al-Faqih, Mubtasar, V, p. 118.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

OMAYRA HERRERO SOTO 117

al-Magqrizi (1364-1442) ", qui 4 son tour l'avait tirée d'al-Quda‘i (m. 454 ou 457/1062 ou1064),
auteur intermédiaire qui renvoie in fine 3 l'auteur de Bassora « et d'autres » comme source
originale. Parmi les trente merveilles du monde citées ici, vingt se trouvaient en Egypte etle
reste ailleurs.

Les interprétations possibles de cette information sont multiples. D'un c6té, elle pourrait
indiquer l'existence, 4 une époque précédente, de listes plus longues que celle de quatre éléments,
qui n'aurait pas encore été arrétée 2 ce moment. Il serait possible alors de supposer que la liste
de quatre merveilles du monde aurait pu étre établie a partir d'une liste plus longue comme
celle du dernier exemple, étant donné qu'on y trouve les quatre merveilles officielles. D'un
autre cOté, il serait également possible d'inférer que cette liste transmise par al-Gahiz n'est
qu'un répertoire d'éléments, qualifiés de « merveilles du monde » dans un sens plus large, ayant
pour seul but de souligner le role formidable de I'Egypte en comparaison ou d'autres territoires
pour ce qui est de la possession de merveilles. Cest précisément entre le vi®-x¢/x11°-xv1° siécle
qu'apparut une géographie régionale qui cherchait 4 souligner la supériorité de certains terri-
toires par rapport aux autres. Dans le cas égyptien, cette production fut notamment promue
par les Ayyubides et les Mamelouks. En effet, il ny a rien d’étonnant que le Kitab al-mawa‘iz
wa-l-i‘tibar d’al-Maqrizi contienne ce genre de liste puisque c'est est un bon exemple de pro-
duction géographique qui a pour but de remarquer la supériorité de certains territoires par
rapport aux autres. L’Egypte se distingue comme un territoire extraordinaire par le nombre
de merveilles qu'elle posséde.

Le panorama par rapport a la création et la transmission de cette liste de merveilles du
monde se complique lorsqu’on mentionne la circulation, a la méme époque, cest-a-dire vers
la seconde moitié du 111°/1x¢ siecle et le 1v¢/x¢ siecle, d'une liste alternative de merveilles du
monde qui différe singuliérement de la liste canonique. Elle est mentionnée pour la premiére
fois chez l'auteur persan Ibn Hurradadbih™ (m. 299/912). Bien que constituée d'objets trés
probablement réels ou qui renvoient A des objets réels, cette liste est un répertoire dont la des-
cription des éléments appartient au domaine du légendaire. Tous ses composants — eux aussi
au nombre de quatre — sont des objets talismaniques ou possesseurs de qualités magiques ou
protectrices. Font partie de cette liste : le miroir qui était au sommet du phare d’Alexandrie
et qui protégeait la ville lors de I'arrivée des ennemis; une statue équestre en al-Andalus qui
prévenait des risques encourus par celui qui s'aventurait au-deld; un arbre aux étourneaux’, a
Rome, sur lequel, une fois par an, se posaient des étourneaux avec des olives qui permettaient
aux gens d'avoir de I'huile pour toute 'année; enfin, une tour en cuivre au pays des ‘Ad qui,
pendant les mois sacrés de I'année, laissait couler assez d’'eau pour approvisionner les gens.
Tous les éléments inclus dans ce répertoire sont nouveaux par rapport 2 la liste officielle, a
I'exception du phare qui est aussi dans ce cas le seul élément composant partagé par les deux,

15. Al-Magqrizi, Hitat, I, p. 81-82.
16. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik, p. 115-116.
17. Jiménez, 1971, p. 107-108.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 DES MONUMENTS MERVEILLEUX OU DES HOMMES EMERVEILLES ?

méme s'il est 2 noter que ce qui est considéré comme une merveille dans cette liste alternative
est plutdt le miroir au sommet du phare que le phare lui-méme.

L'étude de cette liste permet de constater, dans un premier moment, sa présence dans une
quantité non négligeable de sources — plus large en réalité que pour la liste officielle — et dans
une forme presque invariable. Plus précisément, ce récit apparait dans au moins neuf sources
différentes, sans compter les mentions ponctuelles de chaque composante.

Un aspect trés intéressant de cette liste est sa relation avec la tradition arabe relative a
Alexandre le Grand. Comme on I'a démontré dans I'étude de cette liste, il est possible d'établir
des paralléles entre les éléments décrits et certains motifs littéraires de la biographie légendaire
du roi macédonien d'aprés Pseudo-Callisthéne. Cette ceuvre fut composée en grec, 3 Alexandrie,
entre les 111° et 1v° siécles de notre ére. Depuis le v® siécle, le Roman d’Alexandre fut traduit
en plusieurs langues, dont I'arabe vers le 111°/1x° siécle, a partir d'une traduction syriaque™.

A partir du 111°/1x€ siécle, l'histoire de I'’Antiquité prend sa place dans les histoires
universelles arabes, ce qui a pour effet que les historiens, lorsqu'ils parlent d’Alexandre le Grand,
accumulent beaucoup d'éléments légendaires (au détriment des informations historiques),
empruntés trés souvent 2 la tradition du Roman. En ce qui concerne cette liste alternative, la
description de tous ses composants renvoie — directement ou indirectement — aux motifs
littéraires de la tradition d’Alexandre : la rencontre avec des idoles en cuivre, l'empéchement de
continuer sa route, le fleuve de sable, la construction d’Alexandrie et son phare, ou les étourneaux.
Ce dernier motif apparait dans la Sirat al-Iskandar (vi¢/x11° siécle) associé avec le conquérant, ce
qui permet d'inférer que cette association entre Alexandre et I'histoire des étourneaux — d'origine
chrétienne orientale — faisait également partie de la tradition arabe sur Alexandre.

Certains auteurs comme Ibn Hurradadbih ou Ibn Rustah™ n’incluent dans leurs ouvrages
que cette derniére liste de merveilles du monde. Pourtant, d'autres comme Ibn al-Faqih qui,
comme on I'a vu auparavant, montrait un esprit encyclopédique parfois peu critique, incluent
les deux listes de merveilles, en plus d'autres énumérations de merveilles — qualifiées de ‘aga’ib,
et non de ‘a§a’ib al-dunya ou de ‘aga’ib al-‘alam — dans lesquelles des éléments de I'un et
l'autre répertoires se mélent a d'autres constructions célébres telles que les pyramides, les
colonnes de “‘Ayn al-Sams ou le palais d'al-Mada’in, ainsi que des animaux curieux comme
le poisson-torpille ou 'hippopotame, entre autres. Un exemple de ce type d'énumérations
est un passage évoquant les bienfaits du voyage, ce qui permet de découvrir les merveilles du
Maghreb et d'Egypte (sic)*°. De nouveau, l'imprécision d'Ibn al-Faqih dans la localisation
des monuments sur la carte est patente, comme on l'avait vu plus haut lorsqu'il parlait des
particularités de la Syrie. Un peu plus loin, Ibn al-Faqih énumére les merveilles dont profitent
les habitants du Maghreb, de I'Egypte, de Gabal et du Huridsin — cette fois en parlant de la
générosité de Dieu qui offrit & chaque pays une catégorie de biens — et il mentionne presque
la méme liste quauparavant.

18. Abel, 1955; Doufikar-Aerts, 2010.
19. Ibn Rustah, al-A‘laq, VII, p. 78-79.
20. Ibn al-Faqih, Mubtasar, V, p. 251-258.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

OMAYRA HERRERO SOTO 119

On peut conclure que la liste de merveilles du monde dans la tradition arabe, méme s'il
s'agit une hiérarchie avérée, se révéle étre assez instable et méme perméable. Sa composition
se présente de facon changeante, avec des modifications dans la quantité de ses composants,
mais aussi dans leur identité. Un exemple remarquable des interférences entre les éléments
est le témoignage d'al-Maqdisi, qui écrivit son Kitab al-bad’ wa-l-ta’rih vers 355/966. Il assure
que, « dapres les livres » (dukira fi al-kutub)?, les merveilles du monde sont quatre; pourtant
un mélange d’éléments s'est produit entre les deux listes principales, comme on le constate
lorsqu'il présente ses composantes, 4 savoir le phare d’Alexandrie, I'église d’Edesse, la mos-
quée de Damas, mais aussil'arbre des étourneaux. Probablement, cette inconsistance dans les
données peut étre expliquée par 'esprit encyclopédique de cet auteur, dans la méme veine que
pour d'autres de ses contemporains comme Ibn al-Faqih ou al-Mas‘adi.

Les merveilles du monde et la « conquéte symbolique »

L'analyse des éléments qui composent les listes de merveilles du monde montre une variabi-
lité dont les causes ne sont pas toujours évidentes. Or, de temps en temps, certains témoignages
permettent de reconstituer le processus de modification interne de ces répertoires. C'est le cas
d’une notice qui a été transmise par al-Mugaddasi (m. 380/991), selon laquelle les merveilles
du monde se réduisaient A trois, a savoir le phare d’Alexandrie, le pont de Sanga et I'église
d’Edesse. Dés que la mosquée d'al-Aqsa fut construite, assure-t-il, elle fut considérée comme
une merveille du monde 2 la place de I'église. Plus tard, aprés la destruction de cette mosquée
en raison d'un tremblement de terre, la mosquée de Damas occupa sa place dans la liste?2.

En seulement quelques lignes, ce témoignage d'al-Muqaddasi rend plus compréhensible
une transformation dont les motivations — soit politiques, soit religieuses — sont parfois trés
difficiles a définir. Ainsi donc, la construction par le calife Omeyyade “Abd al-Malik b. Marwan
(r. 65-86/685-705) de la mosquée d'al-Aqsa, au début du 11°/viir® siecle, avec le Déme du
Rocher comme 'un de ses éléments principaux, aurait provoqué l'exclusion de I'église d’Edesse
de la liste canonique. Cette mosquée représente le pouvoir musulman dans ce territoire et sa
construction a supposé la transformation de Jérusalem, une ville du judaisme et du christianisme,
en un lieu sacré pour 'islam. N'oublions pas que cette mosquée est la troisiéme en importance
pour l'islam, aprés le Masgid Haram 4 La Mecque, et le Masgid Nabawi 3 Médine.

Néanmoins, dés qu'on parle du remplacement dans la liste d'un monument musulman par
un autre, ce sont des événements naturels et leurs effets qui sont présentés comme responsables
de la nouvelle modification du dossier. Ainsi, selon al-Muqaddasi®, un tremblement de terre
ayant eu lieu — que l'on peut placer en 130/748 — peu aprés la construction de la mosquée, fit
en sorte de considérer la mosquée des Omeyyades comme la nouvelle merveille du monde,

21. Al-Maqdisi, Kitab al-bad’, IV, p. 92.
22. Al-Muqaddasi, Absan al-tagasim, IV, p. 147.
23. Al-Mugqaddasi, Absan al-tagasim, IV, p. 168.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 DES MONUMENTS MERVEILLEUX OU DES HOMMES EMERVEILLES ?

au détriment de la mosquée d'al-Aqsa. La mosquée des Omeyyades fut construite par le calife
al-Wilid b. ‘Abd al-Malik (r. 85-96/705-715) 3 Damas, en 85/705, et elle est A son tour le
quatriéme lieu le plus sacré pour les musulmans.

Ce témoignage reflete un moment historique essentiel dans la construction de 'Etat musulman,
au travers du développement d'un programme architectural remarquable, qui suppose de
prendre comme point de départ la construction du Déme du Rocher. Tandis que la construction
de la mosquée de Damas constitue I'un des points culminants de ce programme architec-
tural, la construction de la mosquée d'al-Aqgsa symbolise I'appropriation de I'esplanade du
Temple et du Saint-Sépulcre dans un processus qu'on identifie comme « conquéte symbolique »,
c'est-a-dire I'imposition du pouvoir dans un territoire anciennement dominé par d’autres, grice
a l'appropriation et la réinvention de ses monuments. Ce concept n'implique pas seulement
une conquéte physique — l’imposition du pouvoir sur un territoire et, par conséquent, la
construction des nouveaux monuments qui viendraient se substituer aux précédents —, mais
aussi la monopolisation des monuments et des symboles antérieurs. Et la liste des merveilles
du monde est devenue le scénario pour une manifestation de cette appropriation symbolique.

La Loi islamique exige que, dans les territoires conquis par capitulation (sulban), les habitants
puissent continuer 3 pratiquer leur religion et que leurs temples — pour autant qu'il s'agisse de
ceux des gens du Livre (abl al-kitab) — soient respectés. Au contraire, les territoires conquis
par la force (‘anwatan) passeront sous pouvoir musulman et leurs habitants ne pourront plus
pratiquer librement leur religion.

Le cas de la mosquée des Omeyyades est un exemple de ce phénoméne. D'aprés Ibn Gubayr#
(540-614/1145-1217), le cdté occidental de la ville de Damas appartenait aux chrétiens aprés
avoir été conquis par capitulation, tandis que le coté oriental était aux musulmans puisqu'il
avait été conquis par la force. Les musulmans fondérent [a-bas la mosquée, méme si, au début,
le temple était utilisé en méme temps par les gens des deux confessions. A un certain moment,
al-Walid offrit aux chrétiens de leur donner une compensation en échange de leur partie du
temple, mais ils refusérent, ce qui décida le calife 4 la leur prendre de force et & en détruire une
partie afin de convertir celle-ci en mosquée. Quelques années plus tard, sous le gouvernement
du calife ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz (r. 98-101/717-720), les chrétiens lui demandérent de leur
restituer la partie du temple qui leur avait été arrachée mais, comme les musulmans refusérent,
le calife indemnisa les chrétiens avec une forte somme d'argent.

Outre cela, d'autres informations relatives a la mosquée de Damas montrent cette appro-
priation symbolique de I'espace, ainsi que la définition d'une identité symbolique vis-a-vis de
Byzance. Cette mosquée fut édifiée sur I'ancienne église byzantine dédiée a Jean-Baptiste, qui
a son tour avait été construite sur emplacement de I'ancien temple romain consacré a Jupiter.
Le message d'un islam triomphant est adressé aux sujets chrétiens du calife au travers de
l'inscription dédicatoire de la mosquée qui commémore la destruction de la cathédrale de
Saint-Jean, voulant marquer la supériorité islamique qu'on voit aussi & 'ceuvre dans le cas du

Do6me du Rocher.

24. Ibn Gubayr, Riblat Ibn éubayr, p. 261-262.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

OMAYRA HERRERO SOTO 121

Le récit sur le remplacement des reliques de Jean-Baptiste par celles de Husayn b. ‘Ali dans
le temple damascéne offre aussi des éléments pertinents & propos de cette idée de conquéte
symbolique transmise dans les sources. Selon Ibn Hawqal®, quand I'ancienne église devint
la propriété des musulmans et aprés sa reconstruction pour la transformer en mosquée, les
musulmans mirent la téte de Husayn b. ‘Ali au-dessus de la porte connue sous le nom de
Bib al-Gayrin, ot se trouvait antérieurement la téte de Jean-Baptiste. La tradition prétend
cependant que les reliques n'ont pas été remplacées, mais qu'elles sont toujours la.

C'est de nouveau al-Muqaddasi qui nous offre le dernier exemple qu'on analysera ici
a propos de la construction de la mosquée de Damas. D'aprés cet auteur, le calife al-Walid
réunit des spécialistes venus du monde entier — des Persans, des Hindous, des Maghrébins
et des Byzantins — pour construire cette mosquée qu'il qualifie de « ce que les Musulmans ont
de plus beau aujourd’hui (ahsan $ay’ li-l-muslimin) et nulle part ailleurs on ne voit concentrées
d’aussi vastes richesses® », Cette dépense excessive de richesses, qui pourrait avoir été considérée
comme regrettable par certains, est justifiée par I'auteur en disant que la mosquée fut construite
et décorée expressément pour faire d’elle une merveille du monde. Effectivement, lors d'une
conversation d’al-Muqaddasi avec son oncle, il lui demanda les raisons qu'avait al-Walid pour
dépenser les biens des musulmans dans la construction de la mosquée, au lieu de construire
des routes, des citernes ou de restaurer les forteresses. Son oncle lui répondit: « Le Sam, terre
des Chrétiens, renfermait de belles églises, de parure séduisante et de vaste renommeée, comme
celles d'al-Qumama, de Ludd (Lydda) ou d'al-Ruha (Edesse) ; aussi al- Walid voulut-il donner
aux musulmans une mosquée qui détournit vers elle leur attention, et il a fait d’elle une des
merveilles du monde (wa-ga‘alabu abhad ‘aga’ib al-dunya)>. »

Ce témoignage est un exemple de la supériorité symbolique recherchée dans la construction
de certains monuments ou dans l'appropriation des constructions anciennes. Leur incorpo-
ration dans la liste de merveilles n’est pas seulement une facon de souligner leurs qualités
exceptionnelles, mais aussi de réafirmer leur importance comme symboles de la puissance
tant divine quhumaine des souverains musulmans.

Conclusion

Tout au long de cet article, on a constaté que I'élaboration de listes de merveilles répond
a un effort de catégorisation des réalités, dans le cadre de la production d'une littérature géo-
graphique qui cherche 4 décrire et A représenter le monde connu. La fixation d'une liste de
quatre merveilles du monde par la tradition arabe eut lieu trés probablement entre le 111¢/1x° et
le 1v¢/x¢ siécle, époque a laquelle des témoignages assez nombreux évoquent l'existence et
l'acceptation de ce répertoire. Cependant, cette liste subit des variations constantes, tant
au niveau du nombre de composants que par rapport a leur identification. L'existence de la

25. Ibn Hawgqal, Sarat al-ard, I1, p. 174-175.
26. Al-Mugqaddasi, Absan al-taqasim, IV, p. 158.
27. Al-Muqaddasi, Absan al-tagasim, IV, p. 159.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 DES MONUMENTS MERVEILLEUX OU DES HOMMES EMERVEILLES ?

liste dite «alternative » est probablement I'exemple le plus évident d'une coexistence de deux
traditions différentes par rapport aux merveilles du monde. Peut-étre cette double tradition
des merveilles du monde répond-elle 4 une distinction entre une tradition plus littéraire ou
intellectuelle, liée 4 la description des monuments de chaque territoire selon les exigences du
genre de 'adab géographique, tandis que l'autre serait une tradition plus populaire, ou l'in-
fluence du Roman d’Alexandre aurait joué un rdle fondamental.

Du point de vue terminologique, on a observé que, a certaines occasions, la qualiﬁcation
de «merveille du monde » ne correspond pas a I'appartenance a une liste plus ou moins
définie, mais bien a l'intérét pour les auteurs de souligner le caractére exceptionnel d'une
certaine construction. Cela explique l'apparition de cette qualification en référence a des
constructions inattendues. Ainsi le géographe al-Idrisi, qui vécut au vi¢/x11¢ siécle, dit-il &
propos du pont romain d’Alcdntara (Ciceres), connu par les Arabes sous le nom de gantarat
al-sayf, le « Pont du sabre », qu'il est « une des merveilles du monde » ® (min ‘aga’ib al-ard). Les
composants de la liste de merveilles du monde servent aussi comme éléments de comparaison
afin de souligner la beauté d'une certaine construction. De méme, a propos du qantarat al-sayf,
al-Mas‘adi* dit que ses arches sont encore plus remarquables que celles du pont de Sanga.

Enfin, on a vu que les monuments — et plus particuliérement les merveilles du monde — sont
tres régulierement devenus des instruments dans le développement de projets politiques et
religieux déterminés. Les listes de merveilles du monde ou des merveilles d'un certain territoire
concentrent en quelque sorte I'histoire et I'identité religieuse et politique d'un territoire et des
personnes qui y habitent. Des exemples comme l'information transmise par al-Muqaddasi
a propos de la mosquée de Damas et de la mosquée d'al-Agsa démontrent 'utilisation de
monuments et surtout d'édifices religieux comme porteurs d'un projet politique concret, dans un
proces de « conquéte symbolique » et d'appropriation du passé, y compris la culture matérielle.

28, Al-ldrisi, Nuzhat al-mustaq, p. 547.
29. Al-Mas‘adi, Murag al-dahab, 1, p. 360.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Bibliographie
Sources

al-Harawi, Kitab al-isarat ila ma‘rifat al-ziyarat,

J. Sourdel-Thomine (éd.), Institut frangais de
Damas, Damas, 1953.

Ibn al-Faqth, Mubtasar kitab al-buldan =
Compendium libri Kitab al-Boldan, t. V,
Michael Jan de Goeje (éd.), Bibliotheca
geographorum Arabicorum, Brill, Leyde, 1885.

Ibn Hawqal, Kitab sarat al-ard, t. 11,

J.H. Kramers (éd.), Bibliotheca geographorum
Arabicorum, Brill, Leyde, 1967.

al-Himyari, Kitab al-rawd al-mi‘tar fi babar al-aqtar,
Ihsan ‘Abbas (éd.), Maktabat Lubnin,
Beyrouth, 1984.

Ibn Gubayr, Riblat Ibn Gubayr, William Wrighe (éd.),
Brill, Leyde, 1907.

Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa-l-mamalik
(Liber viarum et regnorum), Michael Jan de
Goeje (éd. et trad.), Bibliotheca geographorum
Arabicorum, Brill, Leyde, 1967.

Ibn Rustah, Kitab al-a‘laq al-nafisa, t. VI,
Michael Jan de Goeje (éd.), Bibliotheca
geographorum Arabicorum, Brill, Leyde, 1892.

al-Idrisi, Nuzhat al-mustaq fi ibtiraq al-afaq, Michael Jan
de Goeje (éd.), Oriental Press, Amsterdam, 1969.

al-Magqdisi, al-Mutahhar b. Tahir, Kitab al-bad’
wa-l-ta’rih, Cl. Huart (éd.), Ernest Leroux,
Paris, 1899-1919.

Etudes

Abel, Armand, Le Roman d’ Alexandre: légendaire
médiéval, Collection nationale (Lebégue) 112,
Office de publicité, Bruxelles, 1955.

Arié, Rachel, « Le merveilleux dans la littérature
hispano-musulmane au bas Moyen Age » in
Etudes sur la civilisation de Espagne musulmane,
Brill, Leyde, New York, Copenhague, Cologne,
1990, p. 239-257.

Antrim, Zayde, Routes and Realms: The Power of Place
in the Early Islamic World, Oxford University
Press, Oxford, 2012.

Bejarano, Ingrid, « Algunos aspectos de la
toponimia del Eufrates superior: el entorno
de Tell Qara Quzaq», Antigiiedad y
Cristianismo 15, 1998, p. 71-9L

OMAYRA HERRERO SOTO

al-Magqrizi, Kitab al-mawa‘iz wa-l-i“tibar bi-dikr
al-bitat wa-l-atar, Ayman Fu’ad Sayyid (éd.),
al-Furqin Islamic Heritage Foundation,
London, 2002.

al-Mas‘adi, Murag al-dabab wa-ma‘adin al-§awhar,
C. Barbier de Meynard (éd. et trad.),
Les prairies d’or, 9 vol., Société asiatique de
Paris, Imprimerie impériale, Paris, 1861-1917.

al-Mas‘adi, Kitab al-tanbib wa-l-israf, . VIIL,
Bibliotheca geographorum Arabicorum, Brill,
Leyde, 1894.

al-Muqaddasi, Absan al-taqasim fi ma‘rifat al-aqalim,
t. IV, Michael Jan de Goeje (éd.), Bibliotheca
geographorum Arabicorum, Brill, Leyde, 1967.

al-Qazwini, ‘A§a’ib al-mablagat wa-gara’ib
al-mawgadat, Fartiq Sa‘d (éd.), Beyrouth, 1978.

al-Taalibi, Lata’if al-ma“arif, 1. al-Abyari
& H.K. al-Sayrafi (éd.), Le Caire, 1379/1960.

al-Taalibi, The Book of Curious and Entertaining
Information: The Lat@’if al-ma‘arif of Thaalibi,
C.E. Bosworth (trad.), Edinburgh University
Press, Edimbourg, 1968.

Yaqut, Mu‘gam al-buldan, 7 vol,, Dar al-Kutub
al-Tlmiyya, Beyrouth, 1990.

Doufikar-Aerts, Faustina, Alexander Magnus Arabicus.
A Survey of the Alexander Tradition Through
Seven Centuries: From Pseudo-callisthenes to
Sari, Mediaevalia Groningana New Series 13,
Peeters, Paris, Louvain, Walpole, MA, 2010.

Fahd, Tawfiq, « Le merveilleux dans la faune, la flore et
les minéraux » in L’étrange et le merveilleux dans
I'Islam médiéval, 1978, p. 117-165,

Fahd, Tawfig, « La version arabe du Roman
d’Alexandre », GrAr 4, 1991, p. 25-31.

Fierro, Maribel, « Holy places in Umayyad
al-Andalus », BSOAS 78, 2015, p. 121-133.

Garcia Gémez, Emilio (éd. et trad.), Un texto drabe
occidental de la leyenda de Alejandro, segin el
manuscrito dr. xxvii de la Biblioteca de la Junta
para ampliacion de estudios, Maestre, Madrid,
1929.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

123


http://www.tcpdf.org

124 DES MONUMENTS MERVEILLEUX OU DES HOMMES EMERVEILLES ?

Herndndez Juberias, Julia, La Peninsula imaginaria.

Mitos y leyendas sobre al-Andalus, CSIC,
Madrid, 1996.

Jiménez Mata, M Carmen, « A propésito del ‘aya’ib

del olivo maravilloso y su versién cristiana
en el milagro de San Torcuato», CHI, série
Misceldnea Islamica Occidentalia 1, 1971,

p. 97-108.

Létrange et le merveilleux dans 'Islam médiéval. Actes

Macuch, Rudolf, « Pseudo-Callisthenes Orientalis and

du colloque tenu au collége de France & Paris, en
mars 1974, Association pour l'avancement des
études islamiques, Centre de littérature et de
linguistique arabes du Centre national de la
recherche scientifique, Editions J.A., Paris,
1978.

the Problem of Dhu I-Qarnain », GrAr 4, 1991,
p- 179-222.

Anlsl 51 (2018), p. 111-124 Omayra Herrero Soto
Des monuments merveilleux ou des hommes émerveillés ? Vers une définition des ‘aga’ib al-dunya dans la tradition arabe

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Mazzaoui, Michel M., « Alexander the Great and the

Arab Historians », GrAr 4, 1991, p. 33-43.

Miquel, André, La géographie humaine du monde

musulman jusqu’au milieu du 11° siecle,

vol. 2, Géographie arabe et représentation du
monde: la terre et I'étranger, Civilisations et
Sociétés 37, Mouton, Paris, La Haye, 1975;
vol. 4, Les travaux et les jours, Civilisations
et Sociétés 78, Editions de I'Ecole des hautes
études en sciences sociales, Paris, 1988.

Rodinson, Maxime, « La place du merveilleux et

de I'étrange dans la conscience du monde
musulman médiéval » in L’étrange et le
merveilleux dans UIslam médiéval, 1978,

p. 167-188.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

