
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 51 (2018), p. 85-109

Hadrien Collet

Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār
d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


a nna les  is l a mol o g iqu es  5 1   −   201 7

•   résumé
Ibn Baṭṭūṭa, « le voyageur de l’Islam », a narré ses aventures dans sa relation de voyage, 

baptisée la Riḥla. La question semble entendue. Pourtant, une étude attentive du contexte 
de production de l’œuvre conduit à réévaluer la lecture habituelle qui l’a accompagnée depuis 
au moins l’époque moderne. La Tuḥfat al-nuẓẓār fī ġarāʾib al-amṣār wa-ʿaǧāʾib al-asfār, titre 
authentique du livre, écrite à quatre mains, propose un récit polymorphe construisant un 
monde structuré autour de la manifestation d’une typologie de merveilles et de la civilisation 
universelle apportée sur terre par l’islam. Dans cette perspective, nous procédons à une relec-
ture de la riḥla sūdāniyya, le voyage au sultanat du Mali, à la lumière du projet littéraire et de 
l’économie de l’œuvre. 

Mots-clés : Bilād al-Sūdān, Ibn Baṭṭūṭa, Ibn Ǧuzayy, merveilles, sultanat du Mali, Tuḥfat 
al‑nuẓẓār

Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār  
d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy**

Deviser les merveilles du monde

Hadrien Collet*

 *  Hadrien Collet, IMAF (Institut des mondes africains)/Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, hadrien.
collet@gmail.com
 **  Nous voudrions remercier ici Jean-Charles Ducène pour avoir très aimablement accepté de relire ce texte 
et pour ses remarques précieuses.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
Ibn Baṭṭūṭa, « the traveler of Islam », gave an account of his journeys in his masterpiece 

known as the Riḥla. That is common knowledge. Yet, a close study of the work’s context of 
production leads to reevaluate the usual reading that was associated to it since at least the early 
modern period. The Tuḥfat al-nuẓẓār fī ġarā iʾb al-amṣār wa-ʿ aǧā iʾb al-asfār, genuine title of the 
book, with a co-authorship, offers a polymorphous narrative shaping a world structured by 
the manifestation of types of wonders and the universal civilization Islam brought on earth. 
With this in mind, we revisit the riḥla sūdāniyya, the travel to the sultanate of Mali, in light 
of the work’s literary project and its broad logic. 

Keywords: Bilād al-Sūdān, Ibn Baṭṭūṭa, Ibn Ǧuzayy, wonders, sultanate of Mali, Tuḥfat 
al‑nuẓẓār

*  *  *

	 Iḏā mā riḥlatu al-Ṭanǧiyyi ʿazzat		  wa-šaḥḥa bihā laʾīmun aw karīmu 
	 Wa-alfayta al-mulaḫḫaṣa wa-l-munaqqā		  min Ibni Ǧuzayy al-baḥru al-ḫaḍīmu 1

	 Voilà que la riḥla du Tangérois est un bien rare et précieux  
	   La garde jalousement l’avare comme le généreux 
	 Tu as trouvé en la quintessence et le résumé gracieux 
	   d’Ibn Ǧuzayy un océan vaste et spacieux.

Ibn Baṭṭūṭa a parcouru le Soudan (riḥla sūdāniyya) de février 1352 à septembre 1353, en 
séjournant longuement à la capitale du sultanat du Mali du 28 juin 1352 au 27 février 1353. Pour 
l’historien du Soudan médiéval occidental versé dans les sources arabes du xive siècle, la Tuḥfat 
al-nuẓẓār fī ġarāʾib al-amṣār wa ʿaǧāʾib al-asfār, relation de ses vingt-cinq ans de voyage, est un 
hapax dans un régime documentaire comprenant plus volontiers les genres de la chronique 
annalistique, du dictionnaire biographique ou de l’encyclopédie. Son importance est telle pour 
la connaissance du sultanat du Mali à son apogée, du début du xive siècle à la seconde moitié 
du xve siècle, que l’œuvre a généré une bibliographie conséquente dès la première traduction 
en français du voyage au Bilād al-Sūdān, pays des Noirs de l’Afrique subsaharienne occidentale, 
publiée par l’orientaliste Mac Guckin de Slane en 1843 dans le Journal Asiatique sous le titre 
« Voyages dans le Soudan, par Ibn Batouta, traduit sur les manuscrits de la Bibliothèque du roi ». 

1.  Poésie figurant dans l’introduction du manuscrit dit « al-Fayyūmī » copié le 15 février 1796 par le jurisconsulte 
Muḥammad b. al-ʿAzīzī al-Šāfiʿī al-Azharī pour le cheikh Sulaymān al-Fayyūmī. Ce manuscrit porte le no 28 
dans la liste des manuscrits sur lesquels s’est basé l’historien marocain al-Tāzī pour sa réédition de l’œuvre 
en arabe. Tuḥfat al-nuẓẓār, I, p. 66. Notre traduction.

deviser  les  merveilles  du  monde86

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Fi
g.
 1
. 
R
ep
ré
se
nt
at
io
n 
de
 l’
iti
né
ra
ire
 d
’Ib
n 
Ba
ṭṭ
ūṭ
a 
au
 S
ou
da
n 
se
lo
n 
l’h
yp
ot
hè
se
 d
e 
H
un
w
ic
k 
(1
97
3,
 p
. 2
01
), 
et
 d
es
 e
m
pl
ac
em
en
ts
 h
yp
ot
hé
tiq
ue
s d
e 
la
 c
ap
ita
le
 d
u 
M
al
i a
u 

te
m
ps
 d
e 
l’a
po
gé
e 
du
 su
lta
na
t.

ha dr ien c ollet 87

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


La première traduction complète de l’œuvre en français, accompagnée d’une édition du 
texte arabe, publiée en 1858 par C. Defremery et B.R. Sanguinetti sous le titre de Voyages 
d’Ibn Batoutah, a connu une grande postérité. En effet, les rééditions postérieures, simplement 
agrémentées de nouvelles notes et introductions, de la part de Vincent Monteil en 1968, puis de 
Stéphane Yerasimos en 1982, reprennent la traduction française de 1854-1858. Il faut attendre 1997 
et le philologue et historien marocain ʿ Abd al-Hādī al-Tāzī pour voir la parution d’une nouvelle 
édition du texte arabe. Alors que ses prédécesseurs s’étaient appuyés sur trois manuscrits, dont un 
jugé le plus ancien peut-être même de la plume de l’auteur, al-Tāzī proposa cette fois une édition, 
fruit de longues années de recherches, basée sur une trentaine de manuscrits. 

Le point de départ de cette entreprise était la conviction intime d’al-Tāzī que la version 
existante jusqu’alors était un muḫtaṣar, un abrégé composé par Ibn Ǧuzayy, le secrétaire dépêché 
par le sultan mérinide Abū ʿInān (r. 1348-1358) auprès d’Ibn Baṭṭūṭa pour recueillir le récit de 
ses voyages 2. Il a formulé cette hypothèse de travail à la lecture du colophon de l’œuvre jusqu’ici 
canonique : Ibn Ǧuzayy y précise qu’il a tiré la quintessence des histoires dictées par Ibn Baṭṭūṭa, 
a fini la consignation (taqyīd) de la narration du voyageur marocain le 9 décembre 1355 et 
achevé l’écriture du livre en février 1356. Al-Tāzī a donc procédé à la recherche systématique 
de nouveaux manuscrits dans l’espoir de retrouver des traces de l’œuvre telle qu’elle avait été 
dictée au scribe jusqu’au 9 décembre 1355. Si la Tuḥfat al-nuẓẓār est certainement le résultat 
de la sélection, de l’arrangement et de la mise en récit d’un matériau discursif plus large, de 
la part des deux protagonistes, il est très probable que ces notes soient aujourd’hui perdues. 
Ainsi, sur les 31 manuscrits utilisés par al-Tāzī, renfermant l’œuvre complète ou abrégée de 
la Tuḥfat al-nuẓẓār, aucun n’apporte de nouveaux fragments de relation. Pourtant ces années 
de travail ont apporté des résultats qui ont largement dépassé le cadre du postulat qui leur 
avait donné jour, tant du point de vue de la connaissance du contenu que de la réception et 
du destin de l’œuvre 3.

	 La Tuḥfat al-nuẓẓār dans l’historiographie 4 relative au Mali médiéval, 
du xviie siècle à nos jours 

L’un des principaux apports de l’exhumation de nouveaux manuscrits de la Tuḥfat al‑nuẓẓār 
par al-Tāzī est d’avoir offert, pour la première fois, la possibilité d’étudier la diffusion du 
livre. On savait déjà que la relation de voyage d’Ibn Baṭṭūṭa avait connu un grand succès chez 
les historiens arabisants du Sahel. Elle est la principale source écrite pour le chapitre sur 

2.  Tuḥfat al-nuẓẓār, I, p. 9. 
3.  Le savant marocain précise d’ailleurs que ce postulat de départ est surtout intervenu dans la mesure où il 
était prégnant dans son environnement scientifique. Il fallait donc démontrer cette idée ou l’infirmer. Al-Tāzī 
s’en détache d’ailleurs rapidement, comprenant que l’essentiel est ailleurs.
4.  Nous entendons le concept d’historiographie avec l’acception utilisé par Bernard Guenée : « La littérature 
historique, et l’historiographie médiévale ne sera jamais pour moi que l’ensemble des œuvres écrites par les 
historiens du Moyen Âge. » Guenée, 1980, p. 13. Ainsi l’emploi du terme historiographie sera nécessairement 
accompagné de l’épithète précisant le cadre intellectuel et temporel. 

deviser  les  merveilles  du  monde88

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le Mali médiéval dans la plus importante des chroniques dites de Tombouctou du xviie siècle, 
le Tārīḫ al-Sūdān 5. On la retrouve encore dans le Fatḥ al-šakūr, recueil des savants (ʿulamāʾ) 
du Takrūr – région imaginée par les lettrés du Sahel à partir du nom d’une vieille cité-État de la 
vallée du fleuve Sénégal, et centrée autour de la boucle du Niger – dans lequel Ibn Baṭṭūṭa fait 
son entrée eu égard à son voyage au Soudan 6. Il est assez malaisé, voire impossible, de savoir 
précisément à quel moment la Tuḥfat al-nuẓẓār s’est diffusée au sud du Sahara. Peut-être un 
manuscrit avait-il été offert dès la fin du xive siècle lors des échanges de cadeaux qui prenaient 
place au sein des envois d’ambassades entre les sultanats du Mali et du Maroc, dont Ibn Ḫaldūn 
fait état dans son Kitāb al-ʿibar 7. Peut-être encore l’œuvre fut-elle apportée dans la région après 
la conquête de l’empire du Songhay par le Maroc en 1591. Dans la longue introduction de son 
édition de la Tuḥfat al-nuẓẓār, al-Tāzī présente toute la connaissance qu’il a pu réunir de ses 
31 manuscrits. Le numéro 22, la numérotation est de l’historien marocain lui-même, nous in-
téresse tout particulièrement dans la mesure où il est l’un des rares dont on puisse retracer le 
parcours. Il se trouve aujourd’hui à l’Académie scientifique de Lisbonne sous le numéro 1254 A. 
Son paratexte nous dit qu’il a été auparavant acquis (iqtanā) à Fès en 1211/1797-1798. Il est 
même possible de remonter plus loin dans le temps puisqu’on peut y lire que ce manuscrit 
fut copié au milieu du mois de raǧab 1043, c’est-à-dire début janvier 1634, à Tombouctou 8. 
L’information est précieuse, car elle est la seule occurrence d’une copie effective de l’œuvre 
au sud du Sahara, à une période précédant l’écriture des premières chroniques endogènes au 
Sahel, et elle autorise à penser qu’un autre manuscrit de la Tuḥfat al-nuẓẓār, celui ayant servi 
de modèle pour la copie, a pu être présent dans la région avant cette date, confirmant une 
présence et une connaissance ancienne de la relation de voyage d’Ibn Baṭṭūṭa dans la région. 

Si l’on considère maintenant l’exploitation du récit en lui-même, on constate que l’his-
toriographie du Soudan occidental à l’époque moderne rejoint le premier grand moment de 
l’historiographie européenne contemporaine. Ce premier temps concerne une utilisation de 
l’œuvre comme riḥla, surnom immédiat de la Tuḥfat al-nuẓẓār au point d’en supplanter le titre 
original. Devenue relation de voyage par excellence, elle est alors regardée comme un portrait 
globalement fidèle du monde au xive siècle dépeint au travers de l’expérience sensible que le 
voyageur en aurait fait 9. Ayant été traduite assez tôt par rapport à d’autres sources arabes 
sur le Soudan, la riḥla a été abondamment utilisée par la science coloniale dans le cadre des 
débats et des hypothèses sur l’emplacement de la capitale du sultanat du Mali. Le récit restituant 
l’itinéraire lacunaire, celui-ci s’étant fait par étapes dans des localités qui ont aujourd’hui disparu, 
a suscité un nombre important de conjectures et d’études aux interprétations variées, dont la plus 
célèbre reste celle du site de Niani-Sankarani, capitale paradigmatique du Mali médiéval dans 

5.  Al-Saʿdī, Tārīḫ al-Sūdān, p. 7-9. 
6.  Al-Bartilī, Fatḥ al-šakūr, p. 105-106. 
7.  Voir Cuoq, 1975, p. 351-353.
8.  Tuḥfat al-nuẓẓār, I, p. 59.
9.  Seules les parties à l’authenticité incontestablement douteuses ont été soumises à la critique. 
Voir Fauvelle-Aymar, Hirsch, 2003, p. 75-76.

ha dr ien c ollet 89

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la science coloniale 10 (fig. 1). En considérant strictement ce livre comme une relation de voyage, 
comme la transcription d’une pratique personnelle et empirique du monde, ce premier mouve-
ment d’étude de la Tuḥfat al-nuẓẓār a favorisé une approche plutôt « positiviste », une lecture 
et un usage littéraux du récit, les différentes hypothèses des spécialistes s’étant surtout pola-
risées autour des imprécisions toponymiques. Il faut attendre la fin des années 1990 pour que 
l’étude de la Tuḥfat al-nuẓẓār soit véritablement confrontée à une critique plus poussée de la 
part des sciences sociales.

	 Récit protéiforme et critique interne de la Tuḥfat al-nuẓẓār

L’année 1997 marque le tournant qui a renouvelé et enrichi les études sur la Tuḥfat al‑nuẓẓār 
avec, d’une part, l’édition d’al-Tāzī, qui étoffe, on l’a vu, considérablement la liste des manuscrits 
disponibles. D’autre part, cette année avait été également désignée « année nationale Ibn Baṭṭūṭa » 
par le ministère des affaires culturelles pour la ville de Tanger où furent organisés deux colloques 
événements dédiés au voyageur, un premier en mai 1997 puis un autre complémentaire en 
novembre 1998 11. Ils débouchèrent sur la publication de leurs actes dans deux numéros spé-
ciaux de la revue marocaine al-Manāhil, en arabe, en 1999 et 2000. L’œuvre y est considérée 
comme l’abrégé par Ibn Ǧuzayy de la Riḥla originelle, et l’analyse des deux articles sur le 
Soudan que l’on y trouve, « Riḥlat Ibn Baṭṭūṭa ilā bilād al-Sūdān » (Le voyage d’Ibn Baṭṭūṭa au 
pays des Noirs) et « Mā al-hadaf min riḥlat Ibn Baṭṭūṭa ilā al-Sūdān » (Quel est l’objectif du 
voyage d’Ibn Baṭṭūṭa au Soudan ?) respectivement des universitaires marocains A. al-Šukrī et 
M. Našāṭ, s’inscrit logiquement dans le cadre théorique de cette hypothèse. Les auteurs, tout 
en reprenant des débats et une littérature historienne antérieurs aux années 2000, grande 
période de renouvellement des études sur le Soudan médiéval, s’interrogent néanmoins sur 
le contexte entourant le voyage d’Ibn Baṭṭūṭa vers le sud du Sahara. Selon M. Našāṭ, il s’y 
serait rendu en mission diplomatique officielle alors que le sultan marocain Abu ʿInān était à 
la recherche d’une légitimité et d’une reconnaissance internationale suite à son arrivée récente 
et mouvementée au pouvoir en 1348, alors que le sultanat du Mali avait jusqu’ici entretenu 
de bonnes relations, par l’échange d’ambassades et de cadeaux, avec son père Abū al-Ḥasan 
qu’il avait déposé et qui venait de mourir en 1351. Cependant, la Tuḥfat al-nuẓẓār n’indique à 
aucun moment une quelconque mission diplomatique du voyageur, et M. Našāṭ y voit la faute 
du « résumé » d’Ibn Ǧuzayy, pensant que la découverte un jour de la « vraie Riḥla » devrait 
permettre de lever les doutes quant à ces affirmations 12. 

La spécificité du second moment dans les études d’histoire africaine, et, de façon plus 
générale, dans les études portant sur l’ensemble de l’œuvre, est de ne plus considérer le texte 
uniquement comme une riḥla, simple relation de voyage, mais à travers une approche qui s’ins-
crit dans la logique du titre original : Tuḥfat al-nuẓẓār fī ġarāʾib al-amṣār wa ʿ aǧāʾib al‑asfār que 

10.  Sur ces questions et la place de la Tuḥfat al-nuẓẓār dans ces débats, voir Collet, 2013. 
11.  Introduction non signée, al-Manāhil, 1999, p. 1. 
12.  Našāṭ, 1999, p. 179.

deviser  les  merveilles  du  monde90

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’on peut traduire par « Trésor des observateurs (ou de l’élite lettrée) concernant les curiosités 
des grandes villes et les merveilles des voyages ». Deux études symbolisent ce changement 
de perspective. La première est un article de F.-X. Fauvelle-Aymar et B. Hirsch intitulé 
« Voyage aux frontières du monde. Topologie, narration et jeux de miroir dans la Rihla de 
Ibn Battûta » paru en 2003. Les auteurs abordent le texte par le biais d’une lecture non plus 
topographique mais topologique. En s’intéressant à la géographie mentale, à la logique interne du 
récit et au projet littéraire du voyageur marocain, ils sortent ainsi des approches traditionnelles 
qui consistaient à déterminer la véracité du récit, à confirmer ou infirmer certaines portions de 
voyages ou à essayer de reconstituer la chronologie des pérégrinations. Ces thèmes contribuaient 
à phagocyter les autres lignes de questionnement auxquelles invitait le caractère protéiforme 
de l’œuvre. En prenant l’exemple du voyage d’Ibn Baṭṭūṭa en Chine et au Bilād al-Sūdān, 
les auteurs ont mis en lumière des ruptures dans le récit qui interviennent dès que l’auteur 
s’approche des limites du monde musulman. Et plutôt que de rejeter purement et simplement 
les merveilles d’un registre fabuleux, comme les coqs gros comme des autruches, les hommes 
cynocéphales, les îles peuplées d’Amazones, l’observation de l’oiseau Rokh, rapportée par l’auteur 
lors de sa présence en Extrême-Orient, il faudrait davantage y voir, selon eux, une tentative 
de réconciliation de niveaux cognitifs distincts de savoir et de véracité 13. Cet article a ainsi 
posé le premier jalon d’une analyse plus critique du voyage au Soudan du voyageur marocain. 

La seconde étude est une analyse générale de l’œuvre par le biais de la critique littéraire. 
Dans La Rihla d’Ibn Battûta, voyageur écrivain marocain, paru en 2006, B. Ouasti estime que 
« loin de représenter un monde dit “réel”, la Rihla construit plutôt son propre univers qui lui est 
intrinsèque 14 ». En interrogeant de façon exhaustive de nombreux aspects du texte et de façon 
pluri-thématique, il met en valeur les processus qui ont présidé à l’écriture du récit. Ces derniers 
sont indispensables à appréhender pour saisir toutes les dimensions de l’œuvre. Il est le pre-
mier à évoquer clairement le problème de la paternité de la Tuḥfat al-nuẓẓār en réévaluant 
la figure d’Ibn Ǧuzayy, qui fait véritablement fonction d’auteur, et en proposant de la lire 
comme une œuvre écrite à quatre mains. Le rôle d’Ibn Ǧuzayy, considéré pendant longtemps 
comme un simple secrétaire de chancellerie attaché à consigner les aventures d’Ibn Baṭṭūṭa 
transmises oralement, est ici réévalué à l’aune de son statut de grand savant. En outre, B. Ouasti 
consacre une partie de son ouvrage aux merveilles dans l’économie de l’œuvre, remarquant 
que dans le genre littéraire de la rihla, c’est l’« aspect fantastique et merveilleux du récit qui 

13.  Fauvelle-Aymar, Hirsch, 2003, p. 84. Dans ce passage les auteurs disent à propos des merveilles : 
« Loin d’être mutuellement exclusifs, l’évocation conjointe, dans le tableau politique du Mali, d’éléments 
de descriptions connus et d’éléments appartenant pour nous (probablement pour lui aussi) au domaine 
du merveilleux révèle une tentative de bricolage conceptuel consistant à sertir la carte géopolitique du 
Mali, telle qu’élaborée mentalement par l’auteur au gré de ses pérégrinations et des informations plus ou 
moins lacunaires recueillies par lui, dans un espace africain dont un bord confine aux rivages familiers du 
Maghreb et de l’Égypte, et dont l’autre, sans solution de continuité, touche aux pays mystérieux de l’or et 
des anthropophages. »
14.  Ouasti, 2006, p. 12.

ha dr ien c ollet 91

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


assigne paradoxalement la crédibilité au voyage » 15, dans la mesure où il faisait pleinement 
partie de l’imaginaire populaire, d’une part, et de la géographie mentale des élites lettrées de 
l’autre. Ainsi derrière l’arbre de la relation de voyage, on voit progressivement se dessiner la 
silhouette protéiforme d’une forêt qui donne aussi à voir la Tuḥfat al-nuẓẓār comme un roman 
d’aventures, un miroir des princes, un vivier d’anecdotes édifiantes, et surtout un recueil de 
merveilles et de curiosités. 

Si, dans les travaux historiques antérieurs aux années 1990, les merveilles mentionnées dans 
la Tuḥfat al-nuẓẓār pouvaient constituer une gêne et être parfois poliment ignorées, parfois 
montrées du doigt pour contester l’authenticité des voyages, elles ont été progressivement 
intégrées à la réflexion. Pour aller plus loin encore, il nous semble qu’appréhender l’œuvre 
en général, et le texte sur le voyage au Soudan en particulier, à la lumière d’une réflexion sur 
la thématique des merveilles est essentiel pour en saisir toute la richesse, tant celles-ci sont 
constitutives du récit et le structurent.

	 Paternité et contexte d’écriture de la Tuḥfat al-nuẓẓār

Il convient de revenir un instant sur l’histoire de l’écriture du livre. Longtemps, l’importance 
et la place prise par la figure d’Ibn Baṭṭūṭa ont constitué de puissants obstacles à l’examen 
de la question. La célébrité de la personnalité marocaine est due, paradoxalement, à l’accueil 
que l’Europe a réservé à son œuvre la consacrant riḥla et l’assimilant à l’équivalent arabe du 
Livre des Merveilles de Marco Polo, idée reprise dans les études contemporaines du monde 
arabe 16. Par la suite, Ibn Baṭṭūṭa étant devenu une icône du roman national, les historiens 
marocains ont pu se faire les continuateurs du « temps de la riḥla » entendu ici comme un 
chrononyme marquant la période allant du xixe siècle à la fin des années 1990. Pourtant, en 
regardant d’un peu plus près ce que les manuscrits de la Tuḥfat al-nuẓẓār nous révèlent de la 
réception du livre, on remarque a contrario, dans l’historiographie en langue arabe jusqu’au 
xixe siècle, que le regard était tout autre. En effet, la place d’Ibn Ǧuzayy y était beaucoup plus 
prégnante, car le savant andalou était celui qui jouissait alors d’une reconnaissance et d’une 
notoriété qu’Ibn Baṭṭūṭa rejoignit progressivement et ne dépassa finalement qu’au terme de 
ce terminus ante quem. 

Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy figurent dans les dictionnaires biographiques recensant les 
principaux savants de leur époque. Cependant, les difficultés rencontrées par Ibn Baṭṭūṭa à 
convaincre ses contemporains se reflètent dans les minces sources disponibles sur le voyageur. 
Le grand historien andalou Ibn al-Ḫaṭīb (1313-1374), dans sa somme sur l’histoire de Grenade, 
al‑Iḥāṭa fī aḫbār Ġarnāṭa, tout en précisant qu’il fit partie de l’assemblée des savants auxquels 
Ibn Baṭṭūṭa relata ses voyages dans le jardin d’Abū al-Qāsim b. ʿĀsim au village de Nabla, 

15.  Ouasti, 2006, p. 278.
16.  Voir par exemple : al-Tawfīq, 2000, p. 185.

deviser  les  merveilles  du  monde92

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’accuse de mensonge ou d’insincérité 17. Dans sa Muqaddima, Ibn Ḫaldūn (1332-1406) s’est 
fait l’écho, tout en mettant en garde contre une attitude de rejet systématique, des remous 
provoqués par les nouvelles du monde rapportées par Ibn Baṭṭūṭa à la cour de Fès 18 : 

Le voyageur revint ensuite au Maghreb et alla saluer le Sultan Abû-‘Inân. Il raconta ses voyages 
et les merveilles (ʿaǧāʾib) qu’ils avaient vues 19. Il parla beaucoup de l’empereur de l’Inde. Il en dit 
des choses qui surprirent ses auditeurs. [Suit une anecdote sur la prodigalité de ce sultan envers 
son peuple]. […] Ibn Baṭṭûṭa a raconté des histoires de ce genre et les courtisans chuchotaient, le 
traitant de menteur. A cette époque, je rencontrai le fameux vizir Fâris b. Wadrâr. Je lui parlai 
d’Ibn Baṭṭûṭa et lui exprimai mon scepticisme, partagé par les gens au pouvoir. Mais le vizir me 
répondit : « Garde-toi de rejeter a priori ces histoires, dont tu n’as pas été témoin toi-même. »

Ibn Ǧuzayy jouissait en revanche d’une image au-dessus de tout reproche. Il est possible 
de retracer sa vie grâce aux sources de quatre auteurs. Trois d’entre eux émanent de l’extrême 
Occident musulman. Son ami Ibn al-Ḫaṭīb (1313-1374) lui a consacré dans son al-Iḥāṭa fī 
aḫbār Ġarnāṭa une longue notice anthume, aux trois quarts composée de poésie. Dans son 
Aʿlām al‑Maġrib wa-l-Andalus fī al-qarn al-ṯāmin, Ibn al-Aḥmar (1324/1326-1404/1407), 
historien officiel de la dynastie marinide, lui a également dédié une notice, posthume cette 
fois, qui fait également la part belle à la poésie. Enfin, on trouve également des biographies 
d’Ibn Ǧuzayy dans plusieurs ouvrages du tlemcénien al-Maqqarī (1591-1632), dont son célèbre 
Nafḥ al-ṭīb qui s’appuie en grande partie sur Ibn al-Ḫaṭīb. La quatrième source provient de 
l’Orient musulman en la personne d’un des plus éminents savants de l’histoire de l’Islam, 
Ibn Ḥaǧar al‑ʿAsqalānī (1372-1448), qui traite de la vie d’Ibn Ǧuzayy lors d’un long paragraphe 
dans ses al-Durar al-kāmina fī aʿyān al-miʾa al-ṯāmina, inscrivant ainsi le savant andalou dans 
le registre des grands esprits du xive siècle. Ce genre de littérature, porteur d’un niveau de 
langue amphigourique, est diapré d’une profusion de formules laudatives en prose rimée et 
assonancée (saǧʿ) qui l’emporte souvent sur l’information spécifiquement biographique. 

Aḥmad b. Muḥammad b. Aḥmad b. Muḥammad b. ʿAbd Allāh b. Yaḥyā b. ʿAbd al‑Raḥmān 
b. Yūsuf b. Saʿīd b. Ǧuzayy al-Kalbī al-Ġarnāṭī 20, plus connu sous le nom d’Ibn Ǧuzayy, était 
un cadi, faqīh, historien, poète, écrivain et secrétaire de dīwān qui serait né le 15 ǧumādā I 
715/17 août 1315 dans une famille ancienne et illustre de Grenade. Son père, Abū al-Qāsim 
Muḥammad (673-741/1274-1340), considéré par ses pairs comme l’un des plus importants 

17.  Ibn al-Ḫaṭīb, al-Iḥāṭa, IV, p. 39. Al-Durar al-kāmina d’Ibn Ḥaǧar, seule source orientale à mentionner 
Ibn Baṭṭūṭa, reprend la notice d’Ibn al-Ḫaṭīb : cf. Ibn Ḥaǧar, al-Durar al-kāmina, III, p. 480.
18.  Ibn Ḫaldūn, Discours sur l’histoire universelle, 1997, p. 275-276.
19.  Nous soulignons ce passage que nous nous sommes permis de modifier par rapport à la traduction de 
V. Monteil qui l’avait rendu par : « les choses remarquables qu’ils avaient vues ».
20.  Ibn al-Aḥmar donne le nom Muḥammad b. Muḥammad b. Aḥmad b. Muḥammad b. ʿAbd Allāh Ibn Yaḥyā 
b. al‑Amīr Abī Bakr ʿ Abd al-Raḥmān al-Ṯāʾir Biǧyān b. Yūsuf Ibn Saʿīd b. Ǧuzayy al-Kalbī al-Aġranāṭī, tandis 
qu’Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī donne lui le nom suivant : Muḥammad b. Muḥammad b. Aḥmad b. Muḥammad 
b. ʿAbd Allāh b. Yaḥyā b. ʿAbd al-Raḥmān Ibn Yūsuf b. Ǧuzayy b. Saʿīd b. Ǧuzayy al-Kalbī Abū ʿ Abd Allāh. 

ha dr ien c ollet 93

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


savants de l’Occident musulman, eut une production livresque littéraire et religieuse appré-
ciée. Ibn Ǧuzayy apprit d’abord auprès de son père, l’accompagnant en qualité d’aide, et dut 
apprendre par cœur ses livres et les réciter. Son père fit également venir de nombreux gens de 
science et de savoir pour parfaire son éducation, qui couvrit toutes les branches de la connais-
sance. D’après Ibn al-Aḥmar, il aurait été capable de réciter près de 20 000 vers de poésie 21. 
Après la mort de son père à la bataille de Tarifa le 30 octobre 1340, il entra au service du sep-
tième souverain nasride, Abū al-Ḥāǧǧ b. Nasr Yūsuf b. Ismāʿīl (r. 1333-1354), auprès duquel 
il se distingua par sa poésie panégyrique et ses talents de secrétaire. S’étant fait remarquer 
pour ses capacités en matière de droit religieux, il fut ensuite nommé cadi dans les villes de 
Burǧa (Bera), Andaraš (Laujar de Andarax) et enfin Waday Āš (Guadix) où il officiait encore 
quand Ibn al-Ḫaṭīb écrivit sa biographie 22. Il aurait fait partie de la foule de savants réunie 
chez le juge Abū al-Qāsim b. ʿĀṣim pour écouter Ibn Baṭṭūṭa raconter ses voyages lors de sa 
riḥla andalusiyya, il avait alors moins de 30 ans. Pour avoir vertement critiqué l’injustice du 
souverain dans son comportement suite à des calomnies dont il avait été victime, il fut fla-
gellé, ce qui entraîna son exil à Fès, fin 753/début janvier 1353, où il devint secrétaire et poète 
au service du sultan Abū ʿInān, et enseigna la poésie dans la zaouïa al-ʿUẓmā que ce dernier 
avait fondée. Ibn Ḥaǧar ajoute enfin qu’il mourut, probablement de maux de ventre (mabṭūn), 
en šawwāl 756/octobre 1355, à l’âge de 36 ans 23. Les dates sont à prendre avec la plus grande 
précaution et à titre indicatif. Son âge à la date présumée de sa mort ne correspond pas avec 
la date de naissance qui est donnée, tandis que la date de sa mort rendrait impossible le fait 
qu’il ait achevé l’écriture de la Tuḥfat al-nuẓẓār en ṣafar 757/février 1356 comme il l’affirme 
lui-même. Ainsi vaut-il mieux retenir qu’il serait mort précocement, sans doute peu après la 
complétion de la Tuḥfat al-nuẓẓār. 

L’examen de l’histoire des manuscrits de l’édition d’al-Tāzī montre un Ibn Ǧuzayy auteur 
de la Tuḥfat al-nuẓẓār, désignée souvent comme un abrégé ou une quintessence de la riḥla 
d’Ibn Baṭṭūṭa, alors que la bibliographie francophone ou anglophone contemporaine a davantage 
fait la part belle au voyageur marocain. La question de l’auctorialité de l’œuvre n’est pas 
subsidiaire dans la mesure où elle adresse directement notre problématique. En revenant 
à une réflexion sur le titre même de l’œuvre, A. al-Tawfīq et B. Ouasti ont souligné que le 
terme al-nuẓẓār signifiait ici les gens de vue, d’opinion, l’élite (al-ḫaṣṣa) et plus particulièrement 
l’élite lettrée 24. En effet, dans un premier temps Ibn Baṭṭūṭa avait rencontré peu de succès 
lorsqu’il avait narré ses aventures dans la salle d’audience devant le sultan marocain entou-
ré des lettrés du royaume 25. Aussi le choix par Abū ʿInān du littérateur le plus brillant et 
cultivé alors présent à sa cour, jeune prodige qui avait déjà fait ses preuves dans l’écriture des 

21.  Al-Tawfīq, 2000, p. 181.
22.  Ibn al-Ḫaṭīb, al-Iḥāṭa, I, p. 303.
23.  Informations biographiques traduites et adaptées de l’arabe d’après : Ibn al-Ḫaṭīb, al-Iḥāṭa, I, p. 301-303 ; 
Ibn al‑Aḥmar, Aʿlām al-Maġrib wa al-Andalus, p. 284 ; Ibn Ḥaǧar, al-Durar al-kāmina, IV, p. 165 : al-Tawfīq, 
2000, p. 181-183.
24.  Al-Tawfīq, 2000, p. 186 ; Ouasti, 2006, p. 67.
25.  Al-Tawfīq, 2000, p. 182.

deviser  les  merveilles  du  monde94

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


belles-lettres en al-Andalus et au Maroc, s’imposa pour venir au secours du récit d’une vie de 
voyage. Ibn Ǧuzayy acheva la consignation (taqyīd) des récits de la relation de voyage contés 
oralement par Ibn Baṭṭūṭa le 3 ḏū-l-ḥiǧǧa 756/9 décembre 1355 et la composition (taʾlīf) de 
la Tuḥfat al‑nuẓẓār en ṣafar 757/février 1356 26. Cette précision du colophon a longtemps fait 
penser qu’il existait une riḥla originelle, les notes de la consignation, et ses fragments choisis, 
la Tuḥfat al‑nuẓẓār, la recherche de la « riḥla dictée » ayant poussé al-Tāzī, comme nous 
l’avons vu, à découvrir de nouveaux manuscrits de l’œuvre pour en faire une nouvelle édition 27. 
En l’absence des notes ayant servi à Ibn Ǧuzayy de substrat à la Tuḥfat al-nuẓẓār, nous pensons 
qu’il faut plutôt considérer l’œuvre comme écrite à quatre mains, dans la mesure où la relation 
de voyage est ici la structure d’un récit aux logiques qui la dépassent largement, phénomène 
visible notamment par le biais de la mise en exergue dans l’incipit d’un projet littéraire, à la 
fois exigence du commanditaire, le sultan marocain, et formulaire du questionnement du 
secrétaire-écrivain, Ibn Ǧuzayy à l’encontre d’Ibn Baṭṭūṭa. 

	 Les merveilles, thème central de la Tuḥfat al-nuẓẓār 

L’un des projets littéraires centraux de la Tuḥfat al-nuẓẓār fī ġarāʾib al-amṣār wa‑ʿaǧāʾib 
al-asfār est de proposer un devisement des merveilles du monde au xive siècle. Si le titre est 
un indicateur, les merveilles ne sont pas uniquement des anecdotes qui viennent agrémenter 
le récit du voyage, intercalées entre les descriptions prosaïques des itinéraires des voyages et 
les descriptions des cours, des rois, des sultans, des étiquettes et des mœurs qui retiennent 
une grande partie de l’attention du voyageur marocain. Davantage, elles occupent une place 
centrale de la Tuḥfat al-nuẓẓār, façonnent le regard que semble porter Ibn Baṭṭūṭa sur le monde 
et subsument les autres registres du récit.

Jusqu’ici nous avons eu recours au vocable de merveille dans un sens général, mais il 
importe de préciser ce que l’on doit entendre quand on parle de merveilles (ʿaǧāʾib), particu-
lièrement dans le cadre de la Tuḥfat al-nuẓẓār. Le terme est assez polysémique et varie dans 
sa définition d’un auteur à un autre. Les termes ʿaǧāʾib et ġarāʾib semblent souvent employés 
comme synonymes. Pourtant al-Qazwīnī (m. 1283) définit dans son livre spécialisé sur la 
question ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib al-mawǧūdāt le terme de ʿaǧība comme « le sentiment 
de perplexité que ressent une personne en raison de son incapacité à comprendre la cause 
d’une chose » et le terme de ġarība comme « n’importe quelle chose merveilleuse qui se produit 
rarement et qui est contraire à ce qui est communément admis, vu, et écrit à son propos » 28. 
On voit donc ici que l’auteur apporte une distinction. Au xive siècle, al-ʿUmarī consacre lui 
aussi dans la Muqaddima de son encyclopédie Masālik al-abṣār fī mamālik al‑amṣār un petit 

26.  Tuḥfat al-nuẓẓār, p. 282.
27.  Tuḥfat al-nuẓẓār, p. 9.
28.  Berlekamp, 2011, p. 23.

ha dr ien c ollet 95

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


paragraphe sur le traitement qu’il a réservé aux merveilles, en paraissant faire une différence 
entre ʿaǧāʾib et ġarāʾib sans pour autant l’expliquer 29 : 

Je n’ai pas mentionné de merveille (ʿaǧība) sauf si je me suis enquis de connaître son véritable état. 
De même pour la curiosité (ġarība) sauf quand j’ai mentionné celui qui l’avait transmise. Ainsi dans 
le cas où elle comporterait un défaut, la faute lui en incomberait et j’en serais affranchi. Le refus 
de la plupart des vérités des gens est nécessaire : pour la diminution du déchet des esprits, pour 
que celui qui connaît le possible et l’impossible sache que chaque chose déterminée en outre de 
la puissance de Dieu Très-Haut est rare. Dieu Très-Haut a défini les ignorants par l’absence de 
l’esprit critique et de bon sens : « Estimes-tu que la plupart d’entre eux entendent ou raisonnent 30 ? » 
[Coran, XXV, al-Furqān, 44]. Allāh a placé les merveilles des choses façonnées sur terre et dans 
les cieux, comme Il l’a dit : « Que de signes contiennent les cieux et la terre ! Les hommes passent 
auprès d’eux et s’en détournent 31. » [Coran, XII, Yūsuf, 105] Nous avons déjà vu l’incommensura-
bilité de Sa puissance et des merveilles de Sa création qui ne laissent pas de place au doute et qui 
rendent évident le vrai. Et qu’est-il au-delà du vrai sinon l’égarement ?

Ici le traitement de la question des merveilles est conforme à la méthode historique développée 
par l’auteur dans le reste de son introduction. Il semble écarter les merveilles fabuleuses et légen-
daires relevant des contes populaires ou des mythes connus, pour privilégier celles de la création.

Qu’en est-il de la Tuḥfat al-nuẓẓār ? Y trouve-t-on une définition en introduction de 
termes qui, à la lecture du titre, sont présentés comme centraux dans le récit de l’œuvre ? 
Malheureusement, l’introduction est assez discrète à ce sujet. Après une longue doxologie et 
un éloge du sultan Abū ʿInān (r. 1348-1358), on peut tout de même y lire ceci 32 : 

L’auguste commandement [d’Abū ʿInān] lui prescrivit de dicter ce à quoi il avait assisté, lors de 
son voyage, dans les grandes villes (amṣār), les récits des choses rares qui étaient suspendus à sa 
mémoire et de faire mention de ceux qu’il avait rencontrés parmi les rois des régions de la terre, 
leurs savants les plus distingués et leurs saints les plus pieux. Ainsi, il dicta en ce sens des récits 
capables de plaire aux esprits, de réjouir les oreilles et les yeux sur chaque curiosité (ġarība) qu’il 
avait jugée utile de réunir en cet endroit et sur chaque merveille (ʿaǧība) qu’il avait choisie par son 
caractère inouï ou extraordinaire. 

L’objectif premier semble donc être de réaliser avant tout un livre d’adab, un livre plai-
sant, édifiant et éducatif pour le lecteur, en plus d’un tableau politique et religieux des grands 
hommes du monde musulman de son temps. La relation de voyage devient donc le substrat 

29.  Al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār, I, p. 100-111. Notre traduction.
30.  Masson, 1967, II, p. 446.
31.  Masson, 1967, I, p. 297. 
32.  Tuḥfat al-nuẓẓār, I, p. 152. Notre traduction se démarque légèrement de celle de Defremery et Sanguinetti 
de 1858 (voir Yerasimos, 1982, p. 73).

deviser  les  merveilles  du  monde96

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


idéal de cette entreprise puisqu’elle permet de transporter le lecteur dans différentes parties du 
monde dans lesquelles les merveilles se dévoilent. En l’absence d’explications supplémentaires 
et de définitions des termes dans l’introduction, il faut par conséquent s’en remettre à une 
catégorisation empirique des différents registres de merveilles qui scandent la Tuḥfat al-nuẓẓār. 
Puisqu’en dehors de la description des routes empruntées pendant le voyage, des mentions 
des étiquettes des cours et de l’évocation des grands personnages de l’Islam rencontrés, tout a 
potentiellement vocation à s’inscrire dans le genre des merveilles, il convient d’essayer de dres-
ser une typologie en parcourant la très grande variété d’informations contenues dans le livre. 

Les mots formés sur la racine ʿ  Ǧ B sont omniprésents dans la Tuḥfat al-nuẓẓār, pour intro-
duire ou conclure les récits quels que soient les thèmes abordés. Plus rarement on trouve des 
mots formés sur la racine Ġ R B, notamment à travers le nom ġarība (غريبة). Celle-ci semble 
davantage utilisée pour attirer l’attention sur un fait ou une construction d’une curiosité toute 
particulière ou exotique. La racine ʿ Ǧ B – qui s’incarne dans le nom ʿaǧība, son pluriel ʿaǧāʾib 
ou bien dans la première et la cinquième forme verbale – intervient plutôt dans le cadre de 
la définition donnée par al-Qazwīnī, c’est-à-dire pour traduire la perplexité, la stupéfaction, 
l’étonnement, l’émerveillement d’Ibn Baṭṭūṭa avec un jeu sur toutes les connotations et la 
polysémie de la racine. La classification que nous proposons a été élaborée à la lecture de 
l’œuvre, car, en tout état de cause, se faire une idée définitive de la différence que les deux 
auteurs accordaient vraiment à ʿaǧība et ġarība, parfois clairement utilisés comme synonymes, 
est impossible. Voici donc un essai de typologie de la merveille dans la Tuḥfat al-nuẓẓār :

1.	 Il faut distinguer tout d’abord les merveilles du monde ancien, préislamiques, qui 
concernent les monuments extraordinaires de l’Antiquité, dans la lignée des merveilles de 
la tradition hellénistique ainsi que celles liées à la pensée et aux traditions abrahamiques. 
On peut citer pour ces merveilles anciennes, la description du phare d’Alexandrie, de 
la colonne de marbre de Pompée toujours à Alexandrie, des pyramides, ou encore la 
montagne du pic d’Adam, où se trouverait l’empreinte de pied qu’Adam aurait imprimée 
sur la roche en tombant du jardin d’Eden, sur l’île de Ceylan (Sri Lanka). 

2.	 La deuxième catégorie, qui a des ressemblances avec la première dans la description des 
monuments merveilleux des villes, s’accomplit cette fois-ci dans le cadre islamique. On peut 
y ajouter aussi ce qu’a mis en valeur B. Ouasti, c’est-à-dire la volonté de montrer que l’islam 
a apporté sur terre des préfigurations du paradis céleste, et l’insistance dans les descriptions 
sur les petits coins de paradis qu’offrent les villes musulmanes ; verger verdoyant, jardins 
exubérants, rivières pérennes, fruits en abondance, femmes à l’image des houris 33. 

3.	 La troisième catégorie, plus classique, concerne les merveilles de la création d’Allāh. 
Comme le dit Dubler, « elles ne sont pas des inventions fortuites de la fantaisie, mais 
elles obéissent très souvent à la minutieuse et exacte observation de la nature » 34. Cette 
catégorie concerne les descriptions de la faune, de la flore et du monde minéral (épices, 
pierres précieuses, singes par exemple), qui sont très présentes dans la Tuḥfat al-nuẓẓār. 

33.  Ouasti, 2006, p. 280-281.
34.  Dubler, 1960. 

ha dr ien c ollet 97

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


On peut ajouter à cela la description de certains hommes dont les spécificités singulières 
ont marqué Ibn Baṭṭūṭa sans que celles-ci ne relèvent du domaine du magique ou du 
fabuleux. 

4.	 Nous trouvons dans la quatrième catégorie ce que nous appellerons les merveilles 
exotiques. Exotiques car elles décrivent des rites sociaux, des mœurs et des pratiques 
anthropologiques qui viennent de contrées éloignées et qui sont uniques par ailleurs 
dans l’esprit du voyageur marocain. Elles ont été retenues suite à des observations de 
l’auteur, qui s’en émerveille ou s’en offusque. 

5.	 La dernière et cinquième catégorie qui se démarque concerne les merveilles fabuleuses et 
légendaires. Ce type de merveilles est recensé presque exclusivement dans les marges du 
monde musulman, dans des espaces présentés comme des entre-deux ou des interfaces 
entre monde musulman et monde païen, dans des zones où l’islam est absent ou seule-
ment présent au travers de petites communautés de marchands. L’Extrême‑Orient est 
l’archétype de ces merveilles exotiques du bout du monde, puisqu’on y trouve Amazones, 
hommes cynocéphales, l’oiseau Rokh, oiseau de feu annonçant une mort imminente, 
des coqs gros comme des oies, etc. 

Enfin, on pourrait ajouter une dernière partie hors catégorie qui concerne les événements 
se rapportant à la vie « merveilleuse » d’Ibn Baṭṭūṭa. La Tuḥfat al-nuẓẓār n’est pas seulement 
un recueil de merveilles qui se déroule devant nos yeux par le biais de la relation de voyage. 
Elle consacre également son protagoniste, dont l’image est savamment construite pour en faire 
un cheikh respectable et une personne d’importance. Ibn Baṭṭūṭa aurait pu s’effacer devant 
le monde qu’il décrit et n’être qu’un récipient discret, un passeur modeste de ses découvertes. 
Au contraire, sa figure est centrale dans l’œuvre, et il faut sans doute y voir la recherche et 
la construction patiente de la légitimité qui lui avait été contestée à son retour à Fès par les 
grands de la cour. On le voit par exemple dans le fait que les grands personnages du monde 
sont toujours plus déférents et généreux à son égard, ce qui l’autorise même, durant son dernier 
voyage, à admonester le sultan malien Mansā Sulaymān, censément avare à son égard, et à le 
menacer d’informer le monde de son indignité à prétendre au rang de grand sultan. Il s’agit 
manifestement ici de récits du genre « miroir des princes », et cette mise en garde sonne 
elle-même comme une remontrance et une précaution contre l’éventualité de connaître une 
telle fortune à la cour de Fès. 

Dans la construction de cette image d’éminent homme de son temps, surviennent des pé-
ripéties qui font de sa vie une merveille en soi. Elles s’incarnent surtout dans la catégorie que 
B. Ouasti a qualifiée dans son livre de miracula 35. Ceux-ci sont illustrés par les karāmāt, les 
miracles accomplis par les saints de l’islam. Ibn Baṭṭūṭa est témoin de très nombreux miracles 
tout au long de ses voyages, dont le récit vient accompagner les descriptions des merveilles qui 
jalonnent la Tuḥfat al-nuẓẓār. Les miracula s’immiscent dans le récit pour mettre en valeur 
le caractère exceptionnel de la personne d’Ibn Baṭṭūṭa qui s’auréole de la baraka émanant de 

35.  Ouasti, 2006, p. 277-278.

deviser  les  merveilles  du  monde98

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ces personnages et affleurant jusqu’à lui. Cela lui confère aux yeux de ses lecteurs une aura 
supérieure au commun des mortels, faisant de lui le témoin privilégié des miracles mystiques et 
religieux survenus lors de ses passages dans différentes contrées. Si l’on ajoute cette dimension 
à ses aventures dignes de Sindibād le Marin, il paraît alors évident que la Tuḥfat al-nuẓẓār 
propose la vie d’un personnage qui n’a pas été simplement le réceptacle passif des merveilles 
qu’il rapporte, mais qui s’est accompli et a été transcendé par plus de deux décennies de voyage, 
transfiguration elle-même d’essence merveilleuse et digne d’être contée. 

	 Le voyage d’Ibn Baṭṭūṭa au Bilād al-Sūdān :  
les merveilles d’un autre bout du monde 

Avec l’arrivée d’Ibn Baṭṭūṭa dans le Bilād al-Sūdān nous assistons à un événement impor-
tant, dans la mesure où jusqu’ici la géographie et l’histoire arabo-musulmane ne connaissaient 
cet espace qu’à travers des témoignages de seconde main.

Le voyage au Soudan d’Ibn Baṭṭūṭa correspond à son dernier voyage. Après avoir fait le 
tour du monde connu, à grande majorité dans l’œkoumène musulman, le sultan marocain 
lui impose un dernier voyage vers le Bilād al-Sūdān, le pays des Noirs de l’Afrique subsaha-
rienne occidentale, en 1352. Son voyage vers la capitale du Mali, depuis Fès via la cité oasis de 
Sijilmasa, est le seul dont nous ayons connaissance. Par son caractère inédit, davantage que 
son séjour dans la capitale et ses pérégrinations dans l’espace soudanien, c’est la tentative de 
reconstitution de ce voyage sur les cartes qui a d’abord focalisé l’attention des études dans le 
but de retrouver la capitale du Mali de cette période alors à son apogée. 

Après son séjour à La Mecque, il s’agit du séjour le plus long d’Ibn Baṭṭūṭa, plus de sept 
mois dans la capitale malienne, mais il faut préciser que le voyageur nous dit qu’il passa quatre 
mois alité, malade suite à une intoxication alimentaire. En première lecture, il est frappant de 
constater que la seule source apportant un témoignage d’une expérience vécue de l’intérieur du 
sultanat du Mali ne nous apporte finalement que peu d’informations originales. Il existe une 
forte intertextualité de sa relation sur le Soudan avec le chapitre 10 des Masālik d’al-ʿUmarī, 
tout entier consacré au sultanat du Mali. Ibn Baṭṭūṭa ne précise pas s’il a lu al-ʿUmarī ou non 
lors de ses passages au Caire et à Damas en 1348, mais cela paraît peu plausible, car, de l’aveu 
d’Ibn Baṭṭūṭa lui-même, tous les cheikhs qu’il connaissait avaient péri de la peste. En outre, les 
Masālik d’al-ʿUmarī ne circulaient pas encore dans les milieux lettrés. Le voyageur tangérois ne 
séjourna lui-même que très peu de temps dans les deux villes lors de ce dernier passage dans la 
région 36. Comment, dès lors, expliquer la gémellité des textes, dans la mesure où beaucoup de 
ses descriptions reprennent des thèmes abordés par l’encyclopédiste syrien ? La mention des 
aliments, du mode de construction, la description des cérémonies, de la cour du palais, sont 

36.  Ibn Battûta, Voyages, III, p. 359. Ibn Baṭṭūṭa se trouve au Caire vraisemblablement en septembre 1348. 
Al‑ʿUmarī avait à ce moment-là fui Damas qui avait été durement touchée par la peste à partir de juin 1348 : 
cf. al‑Ṣafadī, Aʿyān, I, p. 419-420. En outre, les Masālik n’ont, à la lumière des connaissances actuelles, jamais 
connu de diffusion jusqu’au Maroc. 

ha dr ien c ollet 99

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


autant de thèmes communs aux deux auteurs. L’hypothèse d’un informateur commun non 
identifié est la plus probable 37. Cette forte intertextualité, si l’on part du principe qu’Ibn Baṭṭūṭa 
ou Ibn Ǧuzayy avaient pris connaissance de ces récits d’une manière ou d’une autre, ne signifie 
pas nécessairement que le voyage n’eut jamais lieu. Elle traduit davantage une volonté d’inscrire 
le récit de la Tuḥfat al-nuẓẓār dans un régime de vérité, celui de la connaissance géographique 
de la science admise à l’époque 38. En reprenant les mêmes thèmes, en les développant parfois, 
il renforce la crédibilité de son témoignage, nimbant l’œuvre de l’authenticité d’une tradition 
savante faisant consensus. Ces dispositifs expliquent sa très bonne réception dans l’Orient 
musulman, dans lequel la Tuḥfat al-nuẓẓār se fait une place seulement à partir du xviie siècle 
sous la forme d’un résumé réalisé par le savant aleppin al-Baylunī (m. 1674). Seul un nombre 
réduit de manuscrits semblent avoir circulé, ce qui explique leur rareté mise en avant par la 
poésie en exergue de cet article 39. Par ailleurs, Ibn Baṭṭūṭa donne des informations tout à fait 
inédites et dirimantes contre toute objection à sa présence au Mali. 

De fait, le récit du voyage au Soudan est un exemple presque parfait du projet littéraire 
exposé brièvement dans l’introduction de la Tuḥfat al-nuẓẓār. S’y succèdent un exposé des 
merveilles et de ce qui a étonné ou stupéfait Ibn Baṭṭūṭa, une description de l’étiquette et des 
cérémonies à la cour du sultan, et une mention des personnages musulmans vertueux de la 
région. En outre, à l’image d’autres nombreux passages de la Tuḥfat al-nuẓẓār, on trouve dans 
cette section du livre l’expression du travail conjoint d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy ; l’expérience 
empirique y rencontre les structures de la géographie savante de l’époque, topographie et 
topologie se mêlent pour créer un monde unique, et tous les aspects protéiformes de l’œuvre 
cohabitent dans un habile assemblage d’anecdotes. 

Tout d’abord le pays des Sūdān est, dans la géographie arabe, un monde du seuil, de 
l’intermédiarité. La réappropriation du modèle géographique ptoléméen par les géographes 
arabes les avait amenés à considérer que la chaleur s’intensifiait dramatiquement à mesure 
que l’on s’acheminait vers le sud. Au-delà de l’équateur, toute vie était impossible. Le soleil, 
qui tapait excessivement et perpendiculairement sur les têtes, faisait que les populations 
étaient violentes, anthropophages, sauvages, sans civilisation et plus proches des animaux 
que des hommes. Les royaumes Sūdān étaient donc regardés en tant que sociétés voisines de 
ces populations. Ils représentaient une frontière symbolique entre la civilisation et le monde 

37.  Les informations communes aux deux récits proviennent de l’informateur d’al-ʿUmarī, qui avait passé 
plusieurs décennies à la capitale du Mali, al-Dukkālī. Ibn Baṭṭūṭa l’a-t-il rencontré au Caire où al-ʿUmarī 
l’avait lui-même interrogé ?
38.  L’intertextualité de la Tuḥfat al-nuẓẓār ne se limite d’ailleurs pas aux Masālik d’al-ʿUmarī. On trouve 
également des récits proches de l’Andalou al-Bakrī (sur les hippopotames) et du bagdadien al-Qazwīnī 
(sur les baobabs). Comparer respectivement : Cuoq, 1975, p. 97 et p. 199, et Ibn Battûta, Voyages, III, p. 429 
et 405. On peut y voir ici l’érudition d’Ibn Ǧuzayy qui s’exprime, puisqu’il a pu choisir parmi les notes de la 
dictée des descriptions déjà connues afin de les rendre imperméables à la critique.  
39.  Pour l’histoire de l’arrivée probable de la Tuḥfat al-nuẓẓār au Moyen Orient, voir Tuḥfat al-nuẓẓār, I, 
p. 63-64.

deviser  les  merveilles  du  monde100

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sauvage du Sud, mais également un espace tampon qui pouvait aussi avoir des caractéris-
tiques des deux. La spécificité de cette binarité est patente concernant la partie dans laquelle 
Ibn Baṭṭūṭa liste les comportements louables et blâmables des Sūdān maliens. Les premiers 
s’attachent à leur bonne pratique de l’islam, alors que les seconds renvoient à des pratiques 
religieuses et culturelles antérieures à l’arrivée de l’islam. Nous sommes donc bien dans cet 
entre-deux imparfaitement islamisé. 

Une autre composante de la géographie arabe qui concerne cet espace porte sur le fleuve 
Niger, qui est vu comme appartenant au Nil égyptien et qui traverse tout le Sahel avant de 
former un coude et de remonter vers l’Égypte. Ibn Baṭṭūṭa fait d’ailleurs une description du 
Niger considérant qu’il s’agit du même fleuve que le Nil d’Égypte, donc son cours en amont. 
Cela le conduit à indiquer pour la première fois dans les sources, le sens correct de son cours 40 : 

De Zaghah, le Nil descend à Tombouctou et à Kawkaw […] ensuite à Mouli […] qui est le der-
nier district de Mâlli. Le fleuve descend de Moûli à Yoûfi, un des pays les plus considérables du 
Soûdân […] Le Nil pénètre dans le pays des Nubiens […] ensuite il arrive à Donkolah, leur ville 
principale. […] Le fleuve descend encore jusqu’aux cataractes ; c’est là la fin de la contrée des Noirs 
et le commencement du district d’Assouan, dans la haute Egypte.

Pour finir, il faut ajouter à cela que le Soudan était depuis longtemps un espace du mer-
veilleux dans l’historiographie arabe médiévale, eu égard notamment aux mythes entourant le 
commerce de l’or et les régions aurifères qui se trouvaient dans ces terres méconnues du Sud, 
aux populations sujettes à toutes les spéculations 41.

C’est donc empreints de ces conceptions que les deux auteurs de la Tuḥfat al-nuẓẓār 
appréhendent le Soudan. Recherchant la légitimité de la cour et construisant sa propre légende, 
Ibn Baṭṭūṭa, qui avait déjà rencontré du scepticisme en racontant ses voyages au préalable, avait 
tout intérêt à accepter de fondre son vécu et le récit de ses aventures dans l’environnement 
scientifique et littéraire validé et reconnu par son lectorat pour mieux édifier le caractère 
merveilleux et exceptionnel de ses aventures. Par conséquent, le texte portant sur le voyage 
au Soudan repose sur cette complémentarité entre le carnet de route du voyage, la grille de 
lecture du monde proposée en introduction, et une intertextualité qui renvoie aux ouvrages 
de géographie et d’adab devant être mobilisés pour satisfaire les attentes de son lectorat. 

Le Soudan se situant sur les marges du monde musulman, on trouve dans le récit la troisième 
catégorie de merveilles énoncée précédemment, la plus classique, et surtout les quatrième et 
cinquième catégories, les plus édifiantes et attendues pour ce type d’espace. 

Pour ce qui est de la troisième catégorie, la première merveille citée se passe pendant le 
voyage vers Walata, première ville contrôlée par le Mali et située dans le Sahel. Au cours d’une 
anecdote, à propos du guide de sa caravane, Ibn Baṭṭūṭa nous dit : « Parmi les merveilles que 

40.  Yerasimos, 1982, p. 409-410.
41.  On peut penser aux récits qui dépeignaient l’or qui poussait dans les plantes ou comme des carottes. 
Voir par exemple : Cuoq, 1975, p. 54.

ha dr ien c ollet 101

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


j’ai vues : le guide qui était le nôtre. Il était aveugle d’un œil, malade du second, et était parmi les 
gens celui qui connaissait le mieux la route 42. » L’expression raʾaytu min al-ʿaǧāʾib, « parmi les 
merveilles que j’ai vues » ou « j’ai vu comme merveille » est archétypale dans la Tuḥfat al-nuẓẓār. 
On trouve ensuite une description d’un baobab, arbre géant dont l’intérieur peut parfois 
se creuser pour former des puits naturels ou des abris et dans lequel Ibn Baṭṭūṭa aperçoit 
un artisan tisserand occupé à son métier (« il me saisit d’étonnement », fa-ʿaǧabtu minhu). 
La crédibilité de cette histoire est renforcée par une intervention d’Ibn Ǧuzayy qui rapporte 
l’existence d’arbres similaires à al-Andalus 43. Enfin, on peut ranger dans cette catégorie la belle 
description des « chevaux de rivière », les hippopotames, qui constitue la première mention 
sous le terme « chevaux de rivière » de ces animaux dans une source arabe s’étant intéressée à 
la région. La description est accompagnée de précisions sur les techniques employées par les 
Sūdān pour les chasser (« j’en fus étonné ») 44. 

Pour ce qui est de la quatrième catégorie, celle se rapportant à l’exotisme, la première histoire 
se passe à Walata, première ville contrôlée par le sultanat du Mali au Sahel et port d’arrivée 
obligé des caravanes, et porte sur les mœurs matrilinéaires et le concubinage, que les hommes 
ou les femmes qui le pratiquent soient par ailleurs mariés ou non, chez les Berbères Massūfa 
qui demeurent dans la ville. La phrase qui introduit ce récit est significative de cette catégorie. 
Ibn Baṭṭūṭa nous dit : « La condition des membres de ce groupe (qawm) est étonnante (ʿaǧīb) 
et leur affaire étrange (ġarīb) » 45. En comparaison du terme ʿaǧīb, celui de ġarīb est beaucoup 
moins présent dans le texte. Une des acceptions du mot en arabe contemporain est justement 
« exotique », mais en arabe classique il fait plutôt référence à la bizarrerie, l’étrangeté ou bien 
l’extranéité. Bien qu’il soit difficile de savoir précisément le sens donné par les auteurs à ce terme, 
on peut penser qu’il intervient ici à dessein pour désigner des pratiques marginales quand bien 
même situées dans un environnement censément islamique. Cette catégorie est souvent l’oc-
casion pour Ibn Baṭṭūṭa de se livrer à des jugements de valeur et de se poser en juge de ce qui 
est acceptable et de ce qui ne l’est pas. Le fait que les Massūfa, musulmans, se livrent à ce type 
de comportement choque profondément Ibn Baṭṭūṭa et doit produire le même effet sur son 
lecteur 46. Parfois il semble sincèrement fasciné par ce qu’il voit, et son opinion s’efface derrière 
les descriptions. C’est le cas pour la partie qui décrit les cérémonies à la cour du sultan malien, 
détaillant le rituel de soumission des sujets au sultan. Selon un procédé codifié, ceux-ci devaient 
effectuer une série d’actes symboliques en le saluant qui impliquaient de se rouler sur le sol 
devant lui, de se découvrir la tête et se l’asperger de poussière à plusieurs reprises. Tout en 
reconnaissant qu’il n’avait jamais vu de sujets aussi dévoués à leur souverain, il précise son 
ressenti en disant « ils me stupéfiaient » (litt. J’étais stupéfait d’eux, kuntu aʿǧabu minhum 47), le 
recours à la valeur aspectuelle de l’imparfait, assez rare dans le texte, permettant d’insister sur 

42.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 243. Notre traduction.
43.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 247.
44.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 268.
45.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 245. Notre traduction.
46.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 247.
47.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 259.

deviser  les  merveilles  du  monde102

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la longueur du sentiment. D’une manière générale, la Tuḥfat al-nuẓẓār revêt un vernis exotique 
plus prononcé lorsque son protagoniste s’approche des franges du monde connu, et c’est dans 
cette altérité des pratiques sociales que s’exprime cette catégorie. Ainsi d’autres descriptions, 
auxquelles Ibn Baṭṭūṭa confère également un caractère exotique, ne sont pas présentées comme 
des merveilles mais prennent place dans des jugements de valeur qui se font plus acerbes en 
bordure des territoires de l’Islam ; c’est le cas des récits se rapportant à la nudité publique, 
notamment des femmes esclaves et des enfants, qui obéissaient à des règles précises reflétant 
la stratification sociale, récits qu’Ibn Baṭṭūṭa condamne vertement 48.

Avec la cinquième catégorie nous sortons du régime dominant de narration. Jusqu’ici les mer-
veilles des autres catégories étaient transmises selon le principe du ʿ iyān, qui consiste à rapporter 
uniquement ce que l’on a vu de ses propres yeux : les témoignages étaient introduits par des 
expressions telles que « j’ai vu » ou « j’ai été témoin de ». Les « merveilles fabuleuses » marquent 
un changement significatif, puisque les histoires sont initiées avec des expressions telles que 
« on m’a raconté », « on m’a rapporté » ou bien encore « j’ai su d’un tel que ». Cette rupture 
discursive explique que des merveilles a priori invraisemblables fassent soudain irruption dans 
le récit, puisqu’en changeant sa nature, Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy peuvent mobiliser les lieux 
communs de la littérature du merveilleux relatif au Soudan, satisfaisant les attentes de leur 
lectorat. Cette catégorie est présente à travers deux anecdotes (ḥikāya).

La première est traduite à Ibn Baṭṭūṭa par un « homme blanc » (abyaḍ) alors que tous les 
deux se trouvent à la cour du sultan qui tient séance. Un jurisconsulte, qui vient d’une contrée 
éloignée du sultanat, se plaint au sultan d’une invasion de sauterelles qui ravagent les récoltes. 
L’un des saints de cette région aurait conversé avec l’une d’entre elles, qui lui aurait affirmé 
qu’elles étaient la punition de Dieu en raison de l’injustice qui régnait sur le pays 49. Le reste 
de l’anecdote se poursuit sans qu’aucun des personnages mentionnés, ceux du récit rapporté 
ou ceux présents à la cour, ne revienne un instant sur le fait qu’une sauterelle soit capable de 
parler à la manière des humains. Les sauterelles sont présentes dans le Coran, VII, al-Aʿrāf, 
133, évoquant les plaies d’Égypte, mais il n’est aucunement indiqué qu’elles soient douées de 
parole. Par les mystères entourant par exemple l’origine de l’or et les pratiques de sorcellerie, le 
Bilād al-Sūdān était regardé par les Arabes comme une terre de légende et de magie 50. On peut 
donc penser que ce genre d’anecdote avait pour but de stimuler et de jouer avec l’imagination 
et l’imaginaire littéraire du lecteur de la Tuḥfat al-nuẓẓār, qui, à défaut de croire pleinement à 
des sauterelles parlant un même langage que les hommes, pouvaient se divertir ou rester dans 
une certaine ambiguïté quant à ce qu’il fallait croire ou ne pas croire sur le Soudan, montré 
comme une région où les lois de nature pouvaient parfois différer de ce qui était communément 
admis au nord du Sahara. 

48.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 264.
49.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 263.
50.  Al-ʿUmarī rapporte à ce sujet : « Les habitants de ce royaume recourent beaucoup à la magie et au poison ; 
ils y sont fort portés et s’y montrent fort habiles. » Cuoq, 1975, p. 281.

ha dr ien c ollet 103

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Deux anecdotes comprises dans la même thématique, celle des Sūdān anthropophages, 
complètent cette catégorie. Dans le premier cas le récit est raconté à Ibn Baṭṭūṭa par le gouver-
neur d’une localité dont le nom n’est pas donné, un certain Farbā Maġā, tandis que le second, 
le plus cru dans sa description, comporte pour seule référence « j’ai su » 51. Les deux passages 
dépeignent une fresque édifiante : une servante est offerte aux Sūdān anthropophages, 
ils l’égorgent, la mangent et se souillent de son sang ; ils ne mangent pas les Blancs car ils 
estiment que leur chair n’est pas mûre, contrairement à celle des Noirs ; ils se délectent tout 
particulièrement des mains et des seins des femmes. Ibn Baṭṭūṭa précise également que chez 
ces populations anthropophages se trouve une mine d’or 52.

Dans ses Murūǧ al-ḏahab, al-Masʿūdī (m. 956) fut le premier à évoquer les Damdam, aussi 
appelés Lamlam, populations anthropophages censées vivre au sud du Soudan. Cette croyance 
était encore largement répandue au xive siècle, parfois appuyée de développement scientifique. 
Ibn Ḫaldūn par exemple, dans sa Muqaddima (vers 1382), a essayé de donner une explication 
plus scientifique au comportement de ces peuples anthropophages. En décrivant le Sud, qui 
n’a plus de civilisation digne d’intérêt, il précise : « Au-delà dans le Sud, il n’y a plus de civili-
sation proprement dite. Il n’y a plus que des hommes plus proches des animaux que d’êtres 
raisonnables. Ils vivent dans la brousse et dans des grottes et mangent des herbes et des graines 
crues. Il leur arrive même d’être anthropophages. On ne saurait les compter parmi les êtres 
humains 53. » Ibn Ḫaldūn explique ensuite cette régression des sociétés humaines du Sud par 
la présence d’une chaleur excessive qui provoque une dilatation et un épanchement de l’esprit 
animal. On trouve également un passage assez proche dans les Masālik d’al-ʿUmarī 54 :

Voici ce que m’a raconté ʿĪsā al-Zawāwī : « On m’a raconté, qu’un homme qui importait du sel 
parvint à une certaine ville des Sūdān païens. “Je fis don, dit-il, au roi de ce pays d’un peu de sel qu’il 
accepta volontiers. Il m’envoya en retour deux jeunes femmes esclaves parmi les plus belles des Sūdān. 
Je  me trouvai chez lui quelques jours plus tard et il me dit : Nous t’avons envoyé deux jeunes esclaves, 
égorge-les donc et mange-les. Leur chair est la plus délicate qu’on puisse manger chez nous”. »

Ce passage de la Tuḥfat al-nuẓẓār a donc une dimension intertextuelle marquée. Il y 
avait dans la connaissance historique et géographique cette idée communément admise de 
l’existence de populations infidèles anthropophages, avilies par la chaleur, vivant à la lisière 
sud du Bilād al-Sūdān plus civilisé, s’y rendant parfois. Ces populations désignées tantôt sous 
le nom de Damdam, Lamlam, Namnam ou bien Hamaǧ, demeuraient dans une région qui 
gardait encore au xive siècle tous ses mystères, notamment la provenance de l’or. 

D’autre part, on peut expliquer la présence d’un récit si dissonant dans la relation par la 
géographie mentale d’Ibn Baṭṭūṭa et celle construite par la Tuḥfat al-nuẓẓār par les deux auteurs. 

51.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 268.
52.  Tuḥfat al-nuẓẓār, IV, p. 268.
53.  Discours sur l’histoire universelle, p. 118.
54.  Cuoq, 1975, p. 283.

deviser  les  merveilles  du  monde104

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Le récit de l’œuvre présente le monde musulman comme l’espace de la civilisation par excellence. 
Dès que le voyageur s’éloigne des centres historiques de l’Islam et se rapproche des limites du 
monde connu, les avatars de la sauvagerie font leur apparition, et les repères habituels pour 
le lecteur sont bouleversés. L’un des buts évident est de montrer le rôle de l’islam comme 
le garant de la civilisation. Cette dimension apologétique scande tout le récit. En effet, un 
espace islamisé est un espace où l’islam a apporté ses merveilles permanentes, physiquement 
par les constructions, la domestication de la nature, l’art des jardins et des vergers, mais 
également en apportant la confiance dans les transactions marchandes, l’hospitalité et la 
commensalité, peu importe l’endroit du monde dans lequel on se trouve. De plus, il y a un 
jeu de miroir étonnant avec le récit du voyage en Extrême-Orient, comme l’ont déjà montré 
F.-X. Fauvelle-Aymar et B. Hirsch dans leur article où ils invitaient pour la première fois 
à une lecture critique constructiviste de la Riḥla et un dépassement des focalisations sur la 
toponymie, son authenticité ou la géographie des voyages. 

Lorsque Ibn Baṭṭūṭa prétend être arrivé au bout du monde habité en Extrême-Orient il 
dit qu’il n’est plus très loin de la barrière qui retient les populations de Gog et de Magog, ces 
populations mythiques qui auraient été retenues grâce à une barrière érigée soit par Alexandre, 
soit par Abraham selon les versions, et qui reviendront semer la désolation sur Terre à la fin 
des temps. Or, dans l’espace séparant l’endroit où se situe le voyageur de celui où se dresse-
rait cette barrière légendaire, nomadiseraient des populations anthropophages. Ibn Baṭṭūṭa 
explique par leur présence le fait que personne n’y soit jamais allé 55. Les endroits inexplorés 
par la science musulmane et demeurant mystérieux sont donc protégés dans le récit par un 
glacis de peuples cannibales, qui se manifestent chaque fois que le voyageur a besoin de justifier 
le fait que personne, lui-même compris, ne puisse s’y rendre. Ainsi, outre l’utilisation de la 
topographie offerte par la géographie arabe, les auteurs de la Tuḥfat al-nuẓẓār mettent en place 
une topologie qui leur est propre. Celle-ci est renforcée par la présence in situ d’Ibn Baṭṭūṭa 
qui lui donne corps et l’incarne par ses témoignages. Ce qui représentait auparavant quelques 
lignes imprécises portant sur des groupes de Sūdān anthropophages localisés dans un Sud 
sauvage et aride, devient ici une histoire avec un contenu visuel et explicite grâce aux détails 
volontairement choquants mis en récit par Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy. Ici le recours aux 
merveilles du légendaire, genre apprécié des lecteurs, renforce la crédibilité des descriptions 
dans les espaces éloignés comme le Soudan où les catégories de l’exotisme et du fabuleux 
exhalent mieux leur parfum. Enfin, il convient d’évoquer la question de l’or, incontournable 
dans toutes les sources arabes sur le Soudan, et pourtant relativement absente de la riḥla 
sūdāniyya. Ce manque d’esprit inquisiteur vis-à-vis des sources de l’or a pu lui être reproché 56. 
Toutefois, en énonçant subrepticement, au cours du passage sur les Sūdān anthropophages, 
que ces derniers possèdent une mine d’or sur leur territoire, Ibn Baṭṭūṭa s’affranchit de toute 
négligence de sa part, puisque celle-ci devient ipso facto inaccessible aux voyageurs. 

55.  Ibn Battûta, Voyages, III, p. 326.
56.  Voir par exemple : Našāṭ, 1999, p. 174.

ha dr ien c ollet 105

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Conclusion

Jusqu’ici la riḥla sūdāniyya avait été essentiellement abordée dans des études qui concevaient 
la Tuḥfat al-nuẓẓār soit comme une simple relation de voyage, soit comme le résumé ou la 
quintessence composés par Ibn Ǧuzayy par opposition à une Riḥlat Ibn Baṭṭūṭa originelle et 
complète, celle dictée par le voyageur marocain et consignée par l’écrivain andalou, qui serait 
aujourd’hui perdue. En analysant de près le processus et le contexte d’écriture de l’ouvrage, 
nous avons pris le parti de le considérer plutôt comme le produit d’un ensemble de contraintes 
et d’enjeux. La Tuḥfat al-nuẓẓār serait bien la relation de voyage d’Ibn Baṭṭūṭa, mais son éla-
boration aurait été conditionnée par les attentes et les exigences d’Abū ʿInān, par la volonté 
d’Ibn Baṭṭūṭa de se construire une image et un statut à la cour marocaine à travers la mise en 
scène de sa propre personne, suite au scepticisme que ses anecdotes de voyage avaient rencontré, 
et enfin par la rencontre de ces facteurs en la plume d’Ibn Ǧuzayy à travers son érudition et 
ses talents littéraires. En adoptant cette perspective, la thématique des merveilles se retrouve 
ainsi occuper le devant de la scène alors qu’elle était souvent relayée au second plan, gênant 
des chercheurs davantage attachés à exploiter le contenu factuel historique ou géographique. 
Il est probable qu’Ibn Ǧuzayy n’ait pas consigné par écrit l’ensemble des conversations qu’il 
a partagées avec Ibn Baṭṭūṭa mais plutôt les fragments de discussion se rapportant au projet 
littéraire, et si un jour ces notes étaient retrouvées, rien ne nous dit qu’elles livreraient une 
Riḥla aboutie reflétant en détail le quart de siècle des pérégrinations du voyageur. En racontant 
ses voyages avec une typologie variée de merveilles, qui occupent la majeure partie du récit, 
Ibn Baṭṭūṭa se plie donc aux attentes de son patron et de son lectorat, et oriente de fait son effort 
de mémoire et la sélection des souvenirs à en extraire. Un regard, même rapide, porté sur la 
lexicographie permet de voir l’omniprésence de la racine de l’émerveillement et de l’étonnement, 
qui encadre et organise plusieurs catégories de récits allant d’observations anthropologiques 
et naturalistes aux histoires les plus fabuleuses. Remettre la Tuḥfat al-nuẓẓār en contexte, 
démêler l’écheveau complexe de la construction de son texte ouvre ainsi un nouveau champ 
de questionnements. En nous focalisant sur le Soudan, nous avons volontairement laissé de 
côté dans notre raisonnement les passages portant sur le passage du voyageur dans les grandes 
villes arabes, qui sont encore plus emblématiques de l’agrégation des questions se rapportant 
aux différents enjeux, à l’auctorialité et à la dimension palimpseste, dans lesquelles la poésie 
ou les citations de la Riḥla de l’Andalou Ibn Ǧubayr (1145-1217), riḥla modèle de l’Occident 
musulman au xive siècle, occupent parfois des pages entières 57.

L’étude du cas de la riḥla sūdāniyya est représentative de la topologie mise en place par la 
Tuḥfat al-nuẓẓār et du fait qu’une approche par les merveilles permet de la mettre clairement 
en évidence, facilitant l’acceptation des merveilles de cinquième catégorie. 

57.  Il existe de nombreuses études sur le sujet. Voir : Mattock, 1965-1966 ; 1981 ; Netton, 1993. Voir aussi 
l’emprunt de la description de la Palestine au voyageur marocain al-ʿAbdarī (fin xiiie siècle) : Elad, 1987.

deviser  les  merveilles  du  monde106

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pendant longtemps, seule la partie sur le voyage au Soudan d’Ibn Baṭṭūṭa a intéressé les 
historiens du Sahel médiéval. Cela a eu pour effet de former une abstraction, un texte à part 
déraciné de son « œuvre mère » dont l’exégèse était forcément limitée, suivant bien souvent 
une lecture littérale. L’étude de F.-X. Fauvelle-Aymar et B. Hirsch a montré que le renouvel-
lement de son analyse passait par une relecture de ce voyage à la lumière de l’œuvre dans son 
intégralité, ce dernier appartenant à un système global protéiforme, que B. Ouassi a qualifié 
de poly-système. Approcher la Tuḥfat al-nuẓẓār par la thématique des merveilles n’est pas un 
simple exercice de style. C’est avant tout prendre à bras-le-corps le texte, par ce qui constitue 
la plus grande partie de son essence même et son but avoué. La Tuḥfat al-nuẓẓār, écrite à 
quatre mains, est la rencontre d’un carnet de route, d’une géographie savante, mentale et 
littéraire, et de l’adab, dans laquelle les merveilles du monde, selon une typologie variée, sont 
exposées par les auteurs. C’est également une apologie de l’Islam en tant que civilisation et 
religion, un roman d’aventures et une quête personnelle scientifique et mystique dans lesquels 
Ibn Baṭṭūṭa se met constamment en scène. 

Tout au long de son voyage, Ibn Baṭṭūṭa ne cesse n’être émerveillé, surpris, étonné, piqué 
dans sa curiosité, et il s’évertue à transmettre cet état à son lecteur. Plusieurs régimes de vérité 
cohabitent, sans pour autant entraîner de dissonance cognitive. En répondant aux attentes 
de son lectorat et en tenant la promesse annoncée en introduction, les auteurs mobilisent un 
spectre étendu de connaissance, de l’expérience empirique du voyage aux merveilles les plus 
fabuleuses des contes. Cette haute couture – F.-X. Fauvelle-Aymar et B. Hirsch parlent de 
« bricolage » – a assuré la grande postérité de la Tuḥfat al-nuẓẓār. D’ailleurs, quand Ibn Baṭṭūṭa 
rentre définitivement du Soudan vers le Maroc, il semble lassé et pressé, autant par le voyage 
que dans la dictée de celui-ci à Ibn Ǧuzayy. Le récit est alors aussi aride que les endroits 
traversés. Il se contente de donner la durée en jours des voyages entre les différentes villes 
et oasis jusqu’à Fès, et livre quelques descriptions sommaires, donnant à son récit un aspect 
de relation de voyage stricto sensu. Ainsi, en quelques pages, le retour à Fès est expédié là où 
auparavant plusieurs folios auraient patiemment entretenu et tenue compagnie au lecteur au 
cours du voyage. Dépouillé de ses merveilles le voyage d’Ibn Baṭṭūṭa n’aurait sans doute pas 
eu la même place dans l’histoire aujourd’hui. 

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Cuoq, Joseph, Recueil des sources arabes concernant 
l’Afrique occidentale du viiie au xvie siècle 
(Bilād al-Sudān), Sources d’histoire médiévale, 
CNRS, Paris, 1975.

EI2 = Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., 12 vol., Brill, Leyde, 
1960-2007.

Masson, Denise, Le Coran, 2 vol., Gallimard, Paris, 
1967. 

ha dr ien c ollet 107

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Sources

al-Bartilī, Fatḥ al-šakūr fī maʿrifat aʿyān ʿulamāʾ 
al-Takrūr, M. Hajji & M. al-Kattani (éd.), 
Dār al-Ġarb al-Islāmī, Beyrouth, 1981.

De Slane, Mack Guckin, « Voyages dans le Soudan, 
par Ibn Batouta, traduit sur les manuscrits 
de la Bibliothèque du roi », Journal Asiatique, 
Imprimerie royale, Paris, mars 1843, p. 181-240.

Ibn al-Aḥmar, Aʿlām al-Maġrib wa-l-Andalus fī al-qarn 
al-ṯāmin, Muḥammad Raḍwān al-Dāyya (éd.), 
Fondation al‑Risāla, Beyrouth, 1976 ; 1987 
(2e éd.). 

Ibn Battûta, Voyages, III, Inde, Extrême-Orient, 
Espagne & Soudan, S. Yerasimos (éd.), 
FM/La Découverte, Librairie François 
Maspero, Paris, 1982 [Reprise de la traduction 
de C. Defremery & B.R. Sanguinetti, 1858].

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, al-Durar al-kāmina fī aʿyān 
al-miʾa al-ṯāmina, Dār Iḥyāʾ al-Turāṯ al‑ʿArabī, 
Beyrouth, s.d.

Ibn Ḫaldūn, Discours sur l’Histoire universelle 
(al-Muqaddima), 3 vol., Vincent Monteil (éd. et 
trad.), Commission internationale pour la  
 
 

traduction des chefs-d’œuvre, Unesco, 
Beyrouth, 1967-1968 ; Sindbad, Actes Sud, 
Paris, Arles, 1997 (2e éd.). 

Ibn al-Ḫaṭīb, al-Iḥāṭa fī aḫbār Ġarnāṭa, 5 vol., 
al-Darrāǧī (éd.), Dār al-Amal li-l-Dirāsāt, 
Alger, 2009.

al-Saʿdī, Tārīḫ al-Sūdān, O. Houdas & E. Benoist 
(trad.), Adrien Maisonneuve, Paris, 1981 
(1re éd. 1900).

al-Ṣafadī, Aʿyān al-ʿaṣr wa-aʿwām al-naṣr, 6 vol., 
A. Abū Zayd et al. (éd.), Dār al-Fikr, Damas, 
1998.

Tuḥfat al-nuẓẓār = Ibn Baṭṭūṭa & Ibn Ǧuzayy, Tuḥfat 
al-nuẓẓār fī ġarāʾib al-amṣār wa-ʿaǧāʾib al-asfār, 
I-IV, al‑Tāzī (éd.), Académie royale marocaine, 
Rabat, 1997.

al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fī mamālik al-amṣār, I, 
al-Ǧubūrī & al-Naǧm (éd.), Dār al-Kutub 
al‑ʿIlmiyya, Beyrouth, 2010.

	 Études

Berlekamp, Persis, Wonder, Image & Cosmos 
in Medieval Islam, Yale University Press, 
New Haven, 2011.

Collet, Hadrien, « L’introuvable capitale du Mali. 
La question de la capitale dans l’historiographie 
du royaume médiévale du Mali », Afriques 4, 
2013, en ligne : http://journals.openedition.org/
afriques/1098http://journals.openedition.org/

Delafosse, Maurice, « Le Gâna et le Mali et 
l’emplacement de leurs capitales », Bulletin 
du Comité d’études historiques et scientifiques 
de l’Afrique Occidentale Française 7, 1924, 
p. 479-542.

Dubler, César E., EI2, I, 1960, p. 209-210, 
s.v. « ʿ Adjāʾib ».

Elad, A., « The Description of the Travels of 
Ibn Baṭṭūṭa in Palestine: Is It Original? », 
JRAS 2, 1987, p. 256-272.

Fauvelle-Aymar, François-Xavier & Hirsch, Bertrand, 
« Voyage aux frontières du monde. Topologie, 
narration et jeux de miroir dans la Rihla 
de Ibn Battûta », Afrique & histoire 1, 2003, 
p. 75-122.

Filipowiak, Władysław, Études archéologiques sur la 
capitale médiévale du Mali, Muzeum Narodowe, 
Szczecin, 1979.

Guenée, Bernard, Histoire et culture historique dans 
l’Occident médiéval, Aubier-Montaigne, Paris, 
1980.

Hunwick, John, « The Mid-Fourteenth Century 
Capital of Mali », JAH 14, 2, 1973, p. 195-206. 

Mattock, J.N., « The Travel Writings of Ibn Jubair 
and Ibn Baṭūṭa », Transactions of the Glasgow 
University Oriental Society, XXI, 1965-1966, 
p. 35-46.

Mattock, J.N., « Ibn Baṭṭūṭa’s Use of Ibn Jubair’s 
Riḥla’ » in Peters, Rodolph (éd.), Proceedings 
of the Ninth Congress of the Union Européenne 
des Arabisants et Islamisants (Amsterdam 
1st-7th September 1978), Publications of the 
Netherlands Institute of Archaeology and 
Arabic Studies in Cairo 4, Brill, Leyde, 1981, 
p. 209-218.

Meillassoux, Claude, « L’itinéraire d’Ibn Battuta de 
Walata à Malli », JAH 13, 3, 1972, p. 389-395.

deviser  les  merveilles  du  monde108

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Našāṭ, Muṣṭafā, « Mā al-hadaf min riḥlat Ibn Baṭṭūṭa 
ilā al-Sūdān », al-Manāhil, Imprimerie 
Dār al-Manāhil, Ministère des affaires 
culturelles, Rabat, 1999, p. 168-182.

Netton, Ian Richard, « Basic Structures and Signs 
of Alienation in the Riḥla of Ibn Jubayr » in 
Netton, I.R. (éd.), Golden Roads: Migration, 
Pilgrimage and Travel in Mediaeval and Modern 
Islam, Curzon Press, Richmond, 1993, p. 57-74.

Niane, Djibril Tamsir, Recherches sur l’empire du Mali 
au Moyen Âge, Présence africaine, Paris, 1962 ; 
1975 (2e éd.). 

Ouasti, Boussif, La Rihla d’Ibn Battûta, voyageur 
écrivain marocain, Histoire et Perspectives 
méditerranéennes, L’Harmattan, Paris, 2006.

al-Šukrī, Aḥmad, « Riḥlat Ibn Baṭṭūṭa ilā bilād 
al-Sūdān », al-Manāhil, Imprimerie 
Dār al‑Manāhil, Ministère des affaires 
culturelles, Rabat, 1999, p. 145-167.

al-Tawfīq, Aḥmad, « Ibn Ǧuzayy kātib riḥlat 
Ibn Baṭṭūṭa », al-Manāhil, Imprimerie 
Dār al‑Manāhil, Ministère des affaires 
culturelles, Rabat, 2000, p. 179-189.

ha dr ien c ollet 109

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 85-109    Hadrien Collet
Deviser les merveilles du monde. Le voyage au Soudan dans la Tuḥfat al-nuẓẓār d’Ibn Baṭṭūṭa et Ibn Ǧuzayy
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



