
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 51 (2018), p. 53-83

Anna Caiozzo

L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles
terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


a nna les  is l a mol o g iqu es  5 1   −   201 7

•   résumé
La cosmographie est un genre littéraire qui fleurit dans le monde musulman médiéval entre le 

xiie et le xve siècle, mais les copies illustrées valorisent surtout les versions de ʿ Aǧāʾib al‑maḫlūqāt 
d’al-Qazwīnī en arabe et en persan, tandis que la cosmographie d’al-Ṭūsī Salmānī, plus diversi-
fiée pour l’aspect monumental, est malheureusement plus rare, voire unique par son exemplaire 
jalayride de la BnF. La représentation des curiosités des pays peut aussi s’observer dans d’autres 
corpus tels que les manuscrits de Firdawsī ou de Niẓāmī. Les merveilles des lieux offrent une 
vision du monde marquée par le mystère, l’enchantement, le poids de la magie mais aussi des 
signes divins. Les illustrations insistent sur trois aspects principaux, la nature enchantée, les 
curiosités des pays construites par les hommes ou de mystérieux acteurs, et enfin les lieux de 
culte, de l’Inde à la Méditerranée offrant une panoplie des différentes religions du monde connu.

Mots-clés : anamorphoses, cosmographie, idole, magie, Qāf, al-Qazwīnī, talisman, temple, 
al-Ṭūsī Salmānī

Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres  
dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval

L’esprit des lieux

Anna Caiozzo*

 *  Anna Caiozzo, Université Bordeaux Montaigne, anna.caiozzo-roussel@u-bordeaux-montaigne.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
Cosmography is a literary genre that flourished during the medieval Muslim world, between 

the 12th and the 15th century. A few copies of Arabic and Persian versions of al‑Qazwīnī’s 
Aʿǧā iʾb al-maḫlūqāt are illustrated, and so it is only the unique medieval copy of al-Ṭūsī Salmānī’s 
work, kept at the BnF and painted at the end of the Jalayrid era, which paintings focus on 
monumental aspects and cultural practices. The depiction of wonders of places and lands can 
also be observed in others corpus such as the manuscripts of Firdawsī or Niẓāmī. For the 
reader, the miniatures offer a worldview marked by mystery, enchantment, magic, but also 
divine signs. The illustrations emphasize three main aspects: enchanted nature; curiosities 
of the countries either built by men or some mysterious actors; and finally a view of different 
religions of the world from the Indian places of idols worship to the Mediterranean and Near 
Eastern churches and mosques.

Keywords: anamorphosis, cosmography, idol, magic, Qāf, al‑Qazwīnī, talisman, temple, 
al‑Ṭūsī Salmānī

*  *  *

La littérature des merveilles a suscité l’intérêt de nombreux chercheurs ces trente  
	 dernières années 1, et tout particulièrement la cosmographie, représentation des mondes 
	 céleste et terrestre, tant d’un point de vue des textes que de l’étude des manuscrits 

enluminés comme en témoignent l’édition du Livre des curiosités d’Oxford 2, les travaux portant 
sur les Andalous al-Ġarnāṭī (m. 1169) 3 et al-Zuhrī (seconde moitié du xiie siècle) 4, comme 
sur les orientaux al‑Ṭūsī Salmānī (milieu xiie siècle) 5, et surtout le plus connu, al-Qazwīnī 
(m. 1283) 6.

Relevant d’un genre quelque peu hybride entre adab, encyclopédisme, vision cosmographique 
du monde 7 et relation de voyage, la littérature des merveilles bénéficia d’une fortune toute 
particulière dans le monde musulman médiéval, de l’Atlantique à l’Asie centrale. Ces repré-
sentations du monde, où l’imaginaire et le merveilleux occupent une part importante, furent 
certes véhiculées par les récits des cosmographes, mais aussi par les poètes (Asādī de Ṭūs 8, 

1.  Les travaux les plus anciens datent du xixe siècle : Ethé, 1868 ; al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al‑maḫlūqāt, 
F. Wüstenfeld (éd.), 1848 ; Ruska, 1914.
2.  Savage-Smith, Rapoport, 2014.
3.  Ducatez, 1985 ; Ducène, 2006 ; Ramos, 1990 ; Bejarano, 1991.
4.  Bramon, 1991.
5.  Massé, 1944 ; Fotouhi, 1988 ; Caiozzo, 2001, 2003, 2008, 2011a ; Moor, 2010.
6.  Bothmer, 1971 ; Badie, 1984 ; Fotouhi, 1988 ; Carboni, 2015 ; Berlekampf, 2011.
7.  Vesel, 1986.
8.  Asadī de Ṭūs, Garšāsp nāma.

l’esp rit  des  l i eu x54

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


m. 1072 ; Firdawsī de Ṭūs, m. 1020 ; Niẓāmī de Ganja, m. vers 1209) 9, des chroniqueurs 
(al-Masʿūdī, m. 956) 10, des astrologues (Abū Maʿšar, m. 886) 11, des transmetteurs de légendes 
religieuses (« al-Qisāʿī », Abū Isḥāq al-Nīsābūrī al-Ṯaʿlabī, m. 1035), etc. On y retrouve des 
éléments empruntés à d’autres cultures régionales, à de nombreux auteurs anciens (Hérodote, 
Pline, Pseudo-Callisthène, etc.), aux récits de marins et voyageurs, alliant faits réels et ima-
ginaires 12, aux contes et légendes du monde oriental (Contes de Sindbad, Mille et une nuits), 
mais aussi aux écrits des premiers géographes musulmans (Ibn Ḫurradāḏbih, Ibn Ḥawqal, 
al-Muqaddasī, Yāqūt) 13.

Toutefois, si le merveilleux est omniprésent dans les registres littéraires de l’Orient médiéval, 
l’illustration des merveilles, quant à elle, n’est pas un fait courant : les copies des Āṯār al‑bilād 
d’al-Qazwīnī ne sont visiblement pas illustrées, les œuvres d’al-Ġarnāṭī ou d’al‑Dimašqī le 
furent relativement tard et de façon très schématique, et les manuscrits qui mettent en scène ces 
étrangetés vivantes, naturelles ou monumentales, se réduisent en somme à quelques corpus très 
précis, désormais bien connus 14. Le plus célèbre d’entre eux, dédié aux merveilles de la Création, 
est constitué des cosmographies d’al-Qazwīnī ou apparentées (Tuḥfat al-ġarāʾib en persan 15, 
en turc), dont de nombreux exemplaires subsistent encore dans les bibliothèques mondiales, 
enluminés entre le xiiie et le xviiie siècle, tant dans le monde arabophone que persanophone 
ou turcophone. Le succès constant de ces œuvres, malgré l’évolution des imaginaires 16, semble 
reposer sur une apparente dichotomie qui fait d’elles des sortes de mémento ou de guide pour 
déchiffrer ou rêver le monde, partageant les registres entre savoirs et croyances, réel et imagi-
naire. Le titre choisi par al-Ṭūsī Salmānī, puis par al‑Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib 
al-mawǧūdāt, « Les étrangetés des choses créées et les curiosités de l’existence », met l’accent 
sur tous les types de curiosités, certes issues au premier chef de la volonté divine, mais aussi 
de productions générées par l’action des hommes, du temps ou des éléments, ou encore par 
d’autres forces spirituelles plus mystérieuses.

Si les cosmographies sont des répertoires de curiosités, dont fort peu étonnamment sont 
représentées, d’autres corpus illustrés à partir du xive siècle abritent eux aussi, de façon 
certes plus aléatoire, des étrangetés : les épopées tels le Šāhnāma de Firdawsī ou l’Iskandar 
Nāma d’al-Niẓāmī 17 et de ses imitateurs, quelques compendiums de sciences occultes 
(Daqāʾiq al‑Ḥaqāʾiq 18, Kitāb al-bulhān d’Oxford 19), des manuscrits sur les techniques et les 

9.  Al-Firdawsī, Šāhnāma, Mohl (éd.), 1976 (rééd.), et Khaleghi Motlagh (éd.), 1997.
10.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, (trad.) 1962.
11.  Carboni, 2015.
12.  Tels Sulaymān al-Tāǧir, Le Voyage de Sulaymān ; Buzurk ibn Šahriyar, Kitāb ʿAǧāʾib al-Hind.
13.  Miquel, 1975 ; Ducène, 2010.
14.  Kowalska, 1959.
15.  Kowalska, 1967.
16.  Rührdanz, 2012.
17.  Caiozzo, 2012.
18.  Barrucand, 1991.
19.  Carboni, 1988.

a nna c a iozzo 55

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


automates 20, etc. En bref, illustrée ou non illustrée, la merveille n’est pas dévolue exclusivement 
à un genre précis ; elle se révèle aussi au lecteur au détour d’un chapitre ou d’une illustration.

Pour appréhender l’essence de la merveille, sa raison d’être et son fonctionnement, on peut 
se souvenir que, dans les années 1970, de grands orientalistes avaient abordé une définition 
du merveilleux, ġarīb et ʿaǧīb, et tenté de différencier la curiosité créée dans l’ordre naturel, de 
l’étrangeté issue des œuvres humaines 21. Il est un fait que le merveilleux réside davantage dans 
l’esprit d’un temps, dans son mode de perception et d’appréhension du monde, que dans la 
façon de le désigner par deux vocables dont l’interchangeabilité est patente. En effet, chez les 
divers cosmographes, al-Ġarnāṭī, al-Ṭūsī Salmānī, al-Qazwīnī, puis chez tous ceux les ayant 
suivis, al-Dimašqī, al-Mustawfī al-Qazwīnī, al-Damīrī, etc., Dieu d’une part, les êtres doués 
de pouvoirs (et de volonté consciente ou non) d’autre part, ont prise sur le monde et les choses 
existantes. La Création dans son ensemble est intelligible dans un cosmos sphérique, couronné 
par les huitième et neuvième sphères, marchepied et trône divin, mais aussi hiérarchisé puisque 
placé sous la toute-puissance divine, puis sous l’influence des êtres supérieurs, anges, puis 
astres qui régissent, eux, le monde sublunaire, terrestre, celui où vivent les hommes et les 
créatures intermédiaires. Ici, l’action des quatre éléments, air, feu, eau, terre, est également 
déterminante pour comprendre l’existence des phénomènes qui s’y déroulent. Ainsi, dans ces 
descriptifs analytiques donnant une vue du monde classé par règne, chaque élément possède 
sa raison d’être, qu’elle soit ou non intelligible à première vue à l’entendement humain (ʿaql) 22.

L’univers du cosmographe, celui d’al-Qazwīnī en particulier, se situe dans une vision glo-
balisée de la Création, du haut vers le bas, du ciel (astres, constellations, anges) vers la Terre, 
concentrant une grande variété de règnes (humain, végétal, animal, minéral), et du présent vers 
le futur. Si la cosmographie d’al-Qazwīnī privilégie les êtres vivants, celle d’al‑Ṭūsī Salmānī, 
beaucoup plus originale, propose en outre un panorama des hommes extraordinaires, héros, 
conquérants et saints, des objets curieux et surtout des monuments.  

Une des thématiques transversales parmi les plus captivantes est le lieu merveilleux. À la fois 
terrestre et céleste, créé par Dieu ou par les hommes, il est curiosité naturelle ou fabriquée ; 
il peut abriter des étrangetés (peuples et créatures monstrueuses), mais on observe qu’il est 
doté d’une sorte d’identité. Comme toute la conception de l’étrangeté selon al-Qazwīnī et des 
prodiges qu’il observe et décrit, le lieu merveilleux se caractérise par des phénomènes produits 
par l’influx des saints ou des esprits, par les forces célestes qui permettent la production de 
talismans, et par les roches métalliques à l’origine du magnétisme naturel 23. Le lieu merveilleux 
suscite donc l’émerveillement non seulement par son aspect, mais aussi pour l’atmosphère qui 
l’habite, bref par les lois souvent mystérieuses qui le régissent en propre. Il semble marqué par 

20.  Caiozzo, 2009.
21.  Arkoun et al., 1974, p. 138-151.
22.  Geries, 1980.
23.  Par exemple al-Qazwīnī, Le Meraviglie, p. 23.

l’esp rit  des  l i eu x56

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


trois caractéristiques : il a une raison d’être, immanente ou humaine ; il interpelle le voyageur 
par les phénomènes qui peuvent s’y dérouler ; et il exerce un certain pouvoir sur les êtres animés 
qui s’y rendent de façon immémoriale 24.

En soi, le lieu merveilleux, sur lequel s’attardent dans leurs récits Ibn al-Faqīh, al-Masʿūdī, 
ou les cosmographes jusqu’aux xive et xve siècles, répond au goût des hommes de savoir de 
diffuser une image du monde marquée par la présence de l’inexplicable ou de l’inexpliqué, 
de zones d’ombre et de lumière, des lieux de mémoire d’hier et d’aujourd’hui, mais aussi par 
une hiérarchie rayonnante des espaces, d’un centre islamisé et contrôlé vers une périphérie 
plus exotique et périlleuse. Le lieu, parfois exprimé par ses composantes (les créatures et les 
peuples monstrueux), devient ainsi merveille, comme doté de vie par un système de signes ou 
de révélations de l’au-delà, notamment auprès des héros, tel Kay Ḫusraw, Alexandre/Iskandar, 
Ḫusraw Anūširwān. À cela s’ajoutent les vestiges des civilisations du passé et les lieux de pra-
tique culturelle et religieuse relevant d’autres croyances, dans le passé comme dans le présent. 
En somme, le rapport à la merveille topographique ne peut se concevoir sans le rapport au 
religieux ou à l’univers des croyances plus généralement, les siennes et celles des autres. Au-delà, 
la compréhension du lieu s’effectue dans un rapport à l’espace-temps, depuis les lieux de la 
Création jusqu’à ceux de l’eschatologie.

	 La nature enchantée

	 Les déplacements et voyages maritimes, prémices du décentrement

Le voyage fait partie intrinsèque de la découverte des merveilles ; il opère un décentrement 
dans l’ordre et la conception du monde du voyageur qui s’expose, tout particulièrement lors-
qu’il emprunte la voie maritime, aux périls – naturels, humains ou surnaturels – du voyage.

Dans un univers que l’on veut régi par des lois cosmiques, le déplacement dans le monde 
connu ou inconnu est tout entier régi par les sept cieux qui patronnent chacun les quatre régions 
du monde, dont une seule est habitée. Chaque planète agit selon sa nature sur telle ou telle partie 
de la Terre. Selon les systèmes des astrologues, on assiste à des variations significatives de régence, 
mais si l’on retient celui proposé par Yāqūt (m. 1229) dans le Muʿǧam al-buldān 25 et avant lui, 
par al-Bīrūnī au xie siècle dans le Tafhīm 26, marqué par les kešvar-s mythiques 27, les sept par-
ties du monde sont régies comme suit : le Soleil patronne le 4e climat, l’Iran, Babylone, tandis 
que le 2e climat, l’Arabie, est patronnée par Jupiter, le 1er climat par Saturne (Inde), le 3e par 
Mars (Égypte, Syrie), le 5e par Mercure (Gog et Magog), le 6e par Vénus (Rūm et Slavonie), 
et le 7e par la Lune (Chine, Tibet, etc.). Ce système concentrique, inspiré de la géographie 

24.  Bilha Moor a bien vu dans son Ph.D. ce lien entre divination, magie et mystère chez al-Ṭūsī Salmānī, 
où il survit dans les copies tardives.
25.  Yāqūt, Muʿǧam al-buldān, p. 39-41.
26.  Al-Bīrūnī, Tafhīm, p. 142.
27.  Shahbazi, 1983.

a nna c a iozzo 57

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


visionnaire de l’Iran ancien 28, fut repris entre autres par al-Dimašqī et tranche avec la géogra-
phie plus zonale qu’Abū Maʿšar al-Balḫī a visuellement traduite dans le Kitāb al-bulhān 29 et 
qu’al-Qazwīnī adopte dans sa cosmographie 30. La géographie comme la topographie des lieux 
ne sont donc pas détachées des lois du macrocosme qui les régit, et ce jusqu’aux moindres 
détails : par exemple, les lieux sombres, malodorants échoient à Saturne, les lieux plaisants et 
parfumés à Vénus. Ainsi s’opère un ordre du monde régi par des lois cosmiques et influences 
célestes, parfaitement théorisé par l’astrologie orientale 31.

Toutefois, dans le système du monde présenté par al-Qazwīnī largement inspiré par ses 
prédécesseurs, en plus des sphères des astres dont le rôle est sous-entendu mais non défini 
comme chez les astrologues, ce sont les quatre éléments qui déterminent en partie la répartition 
des phénomènes terrestres, souvent par analogie : la sphère du feu (les volcans), la sphère de 
l’air, de l’eau (les îles), et la terre (les lieux et êtres terrestres) 32.

Voyagent les jeunes en probation qui doivent effectuer un parcours initiatique pour parvenir 
au grade de guerrier confirmé, les marchands qui se rendent dans l’océan Indien acquérir des 
épices ou des denrées rares ; voyagent enfin, les rois et les héros accomplissant leur destin dans 
une geste édifiante. Le voyage permet à tous les personnages impliqués d’appréhender la mise 
en scène du monde mais aussi l’altérité ethnique et culturelle. Certains sont représentés chez 
al-Ṭūsī Salmānī. Outre les rois d’Iran Kay Ḫusraw et Ḫusraw Anūširwān, les conquérants 
musulmans 33, le voyageur par excellence fut Alexandre le Grand qui, en circumnavigateur, 
parcourut le monde connu, et dont l’Iskandar Nāma et le Šāhnāma montrent des épisodes 
marquants associant quête et lieux merveilleux 34. De la Chine à Gibraltar, Iskandar croise races 
monstrueuses, lieux étranges et merveilles de la nature. Tous sont des signes lui indiquant le 
sens de sa vie et la mission qui est lui est dévolue 35.

Le voyage, déplacement d’un lieu connu vers un lieu plus lointain, possède une claire vo-
cation initiatique ; la métaphore de l’île merveilleuse dans les Maqāmāt peints par al-Wāsiṭī 
(BnF, Arabe 5847), habitée d’une harpie, d’un sphinx, d’un perroquet et d’un singe, est éloquente 36. 
Le voyage, toutefois, s’achève sur un monde limité au-delà des régions du monde connu, par la 
mer environnante, al-Qazwīnī reprenant largement la conception de la mappemonde d’al-Bīrūnī. 

28.  Christensen, 1931, p. 153-155.
29.  Carboni, 1988, pl. 42, 52, 53, 54.
30.  Munich, BSB, Codex arabe 464, 1280, Irak, f o 58ro. Toutefois, dans une cosmographie tardive du xviiie siècle, 
on peut voir ce système reproduit pour l’agencement des planètes. Berlin, Staatsb., Fol. Or. 2562, fo 50ro : http://
digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN638368472&PHYSID=PHYS_0105 (dernière 
consultation 12/02/2018).
31.  Al-Bīrūnī, Tafhīm, § 365, p. 222.
32.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 36ro.
33.  Moor, 2012.
34.  Piemontese, 2001.
35.  Kappler, 1993.
36.  Paris, BnF, Arabe 5847, f o 121ro.

l’esp rit  des  l i eu x58

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Cet océan environnant, Uqyānus des Anciens en particulier, et toutes les mers qui bordent 
les terres en général, constituent avec les fleuves, les rivières, les lacs, la contrepartie aquatique 
d’un monde terrestre qui semble mieux connu 37.

L’océan est le domaine des héros qui osent quitter le tranquille cabotage pour avancer 
dans l’inconnu de la mer des Ténèbres. Le roi mythique d’Iran Kay Ḫusraw, par exemple, 
est représenté lors de son voyage sur la mer de Zara, un milieu que les peintres du Šāhnāma 38 
représentent comme peuplé de monstres, sirènes, mais aussi d’hybrides tels les bœufs aux 
membres retournés chez al-Ṭūsī Salmānī 39. Alexandre le Grand est également représenté 
dans les manuscrits de la Ḫamsa d’al-Niẓāmī ou de Ḫusraw Dihlavī 40 en navigateur devant 
vaincre des obstacles naturels à l’aide de la magie enseignée par les philosophes 41.

Toutes les mers recèlent des merveilles en termes de faune aquatique, que les cosmographies 
exposent à l’envie (poissons étranges, tortues), mais aussi des monstres tels que les dragons 
marins, dont certains ne sont que des métaphores de la tempête, ou encore des hybrides, pois-
sons à tête humaine, sirènes rencontrées par Alexandre en mer de Chine 42, hommes-chevaux, 
montrant comment les règnes se mêlent intimement dans un lieu mouvant d’où peuvent 
émerger des monstres comme des merveilles.

Les îles merveilleuses de l’océan Indien ou de la mer de Chine (Zābaǧ/Java, Sumatra/Ramnī, 
Wāq-wāq/Madagascar), et les peuples étranges ou monstrueux qu’elles recèlent, sont autant 
de lieux exotiques riches d’une faune impressionnante (dragon, rhinocéros des Barṭāʾīl et 
d’Aṭawārān, oiseau Ruḫḫ) 43 et de denrées rares comme le poivre 44, la cannelle, les bois pré-
cieux que les indigènes proposent aux marchands musulmans 45 qui s’aventurent dans des 
eaux où ils risquent d’être dévorés par les anthropophages des îles Andaman 46 ou des Saksar 
(Zanzibar) 47. Tous ces lieux exotiques décrits dans les versions d’al-Qazwīnī en arabe ou en 
persan sont évoqués visuellement par les peuples même qui y vivent, surprenants par leur 
apparence (hybrides, nus) 48 et par leurs pratiques culturelles (arboricoles) 49 ou alimentaires 
déroutantes (lotophages) 50, éloignées des us et coutumes du monde musulman.

37.  Voir la mappemonde du ms Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 58ro.
38.  Al-Firdawsī, Šāhnāma, Cambridge, Fitzwilliam Museum, 22.1948, fo 33vo.
39.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 46v o.
40.  Amīr Ḫusraw Dihlavī, Āyyina-i Iskandarī, Paris, BnF, Sup. persan 629, Iran, xve siècle, f o 129vo.
41.  Niżāmī, Iskandar Nāma, Londres, BL, Or. 6810.
42.  Berlin, Staatsb., Or. Quart 1665, fo 324ro.
43.  On peut voir toutes ces merveilles sur le site de la BSB dans le codex arabe 464, Irak, 1280, http://
daten.digitale-sammlungen.de/~db/0004/bsb00045957/images/ ou sur la base iconographique de la BnF, 
Mandragore, Paris, BnF, Sup. persan 1781 ou Sup. persan 2051.
44.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 156vo.
45.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 201vo, Peuple des Karkaha.
46.  Caiozzo, 2008, Anthropophages de la mer de Chine, Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 50vo, et al-Ṭūsī Salmānī, 
Paris, BnF, Sup. pers. 332, Bagdad, 1388, fo 193ro.
47.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 218ro, Peuple des cynocéphales anthropophages. 
48.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 295vo.
49.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 200ro.
50.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 201vo haut.

a nna c a iozzo 59

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Toutefois, au sein même du Dār al-islām, les voyageurs peuvent aussi être surpris par des 
merveilles naturelles ou des êtres hantant certains lieux, cette fois du Maghreb ou d’al-Andalus 
au Levant et à l’Inde.

	 Les merveilles des reliefs

Parmi les merveilles naturelles représentées fréquemment figurent les montagnes et les 
pierres à concrétions de forme bizarre, que l’on observe principalement dans les versions en 
persan d’al-Qazwīnī.

Plusieurs rochers sont évoqués de façon très sommaire par les peintres. C’est le cas de la 
pierre Armayūn 51, ou de la pierre en forme de rat 52. L’anamorphose la plus célèbre demeure 
cependant celle de la montagne de Nihāwand rapportée par Ibn al-Faqīh, en forme de Taureau 
et de Poisson faits de neige et qui ne fondent ni en été ni en hiver, jouant le rôle d’un talisman 
qui garantit l’approvisionnement en eau 53. On peut également rappeler le rôle de la pierre 
d’Ardabil chère à al-Ġarnāṭī, en forme de rognon dont la propriété est de faire pleuvoir, en 
somme, un bézoard que l’on voit rarement dessiné 54.

Certaines montagnes sont connues comme étant le siège d’événements historiques ou 
de phénomènes réguliers. Ainsi, le Mont Ṭūr 55 où Dieu apparut à Moïse fait partie des 
montagnes saintes, lié à la tradition d’Aaron qui y aurait sa tombe. La montagne de Ṣūr 
(ou Ṣuwar) 56 possède une particularité : les rochers que l’on brise semblent abriter des figures 
ou des visages d’hommes, répondant à ce sentiment que la nature est anthropomorphe, ce que 
les peintres traduisent parfaitement au xve siècle par ces anamorphoses sur les rochers. Les 
montagnes semblent pleines de vie, par l’eau qui coule, les plantes aux formes et aux propriétés 
merveilleuses qui y poussent et enfin, les manifestations divines (voix) s’adressant aux saints, 
mystiques et prophètes.

Dans le Livre des curiosités d’Abū Maʿšar, on peut voir deux représentations intéressantes : 
celle du mont des oiseaux à Anṣinā/Antinopolis, également décrit par al-Qazwīnī : une catégorie 
d’oiseaux blancs vient à une période de l’année attirée par le lieu et là, ils fichent leur tête dans 
un trou de la montagne, se laissant mourir avant de tomber dans le Nil 57. On peut aussi voir la 
vallée des diamants de Ceylan, chère aux Mille et une nuits, grouillante de serpents et d’oiseaux, 

51.  Al-Qazwīnī, Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 95vo.
52.  Al-Qazwīnī, Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 100ro.
53.  Al-Qazwīnī, Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 81ro.
54.  Al-Ġarnāṭī, Paris, BnF, Arabe 6877, 1465, fo 12ro.
55.  Al-Qazwīnī, Paris, BnF, Sup. persan 1781, f o 81ro.
56.  Al-Qazwīnī, Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 78vo.
57.  Oxford, BL, Or. 133, fo 46ro : http://bodley30.bodley.ox.ac.uk:8180/luna/servlet/detail/ODLodl~23~23~
97087~137132:Wonders--the-mountain-of-the-birds-?sort=Shelfmark%2Csort_order&qvq=sort:Shelfmark 
%2Csort_order;lc:ODLodl~23~23&mi=201&trs=1927

l’esp rit  des  l i eu x60

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


si bien que, pour les récupérer, les voyageurs lancent des morceaux de viande où les joyaux se 
collent puis retombent sur terre grâce aux oiseaux voraces 58.

Les montagnes volcaniques sont évoquées par le biais des puits sur lesquels al-Qazwīnī 
s’attarde longuement, dont le puits du volcan Damāwand, un des sommets de l’Elbourz. Durant 
la journée, il en sort de la fumée, la nuit du feu, et si l’on jette un objet à l’intérieur, il y reste 
une heure puis est rejeté en dehors du puits 59.

Restent les déserts que les miniaturistes ne représentent pas, sauf par le biais des créatures 
invisibles qui les habitent, la panoplie des djinns que la plupart des cosmographies en persan 60 
exhibent, en détaillant leurs caractéristiques et les dangers qu’ils présentent pour l’homme 61. 
La cosmographie ilkhanide de Londres est la seule en langue arabe à les représenter dans des 
petits tableaux édifiants 62.

De même, les îles de l’océan Indien ou de la mer de Chine sont représentées non pas 
topographiquement, mais par les peuples étranges et les animaux qui y vivent, ou par les ri-
chesses que l’on peut y trouver (girofle, cannelle, muscade). La merveille n’est pas ici centrée 
sur le lieu mais sur ses habitants, dont les caractéristiques physiques et les pratiques culturelles 
interpellent le lecteur, comme l’avaient souligné les travaux fondateurs de Rudolph Wittkower 
et de David White sur ces merveilles 63.

	 Les eaux courantes et dormantes

Les cours d’eau constituent d’autres lieux particuliers participant du circuit naturel des 
éléments : les pluies et les neiges se déposent, selon al-Qazwīnī, dans les creux puis à la fonte 
deviennent des torrents et enfin des fleuves qui irriguent les pays puis vont à la mer comme 
un cycle perpétuel. Toutefois, elles émettent des atmosphères différentes selon qu’elles sont 
courantes (fleuves, sources, puits) ou dormantes (mers, lacs).

Les fleuves sont évoqués comme des éléments topographiques importants, sièges de merveilles. 
C’est le cas de la Volga, un fleuve immense qui naît chez les Bulgares et chez Russes et qui 
se jette dans la mer Caspienne, réunissant de nombreux affluents et fournissant une grande 
quantité d’eau douce de bonne qualité. On trouve à ses abords des êtres hors normes évoqués 
par le voyageur Ibn Faḍlān, tel le géant des Gog et Magog 64, et les populations locales n’hésitent 
pas à s’y baigner tout nus, hommes comme femmes et enfants, sans cependant se livrer à des 
actes blâmables comme le précise le narrateur qui aurait aimé, mais en vain, que les femmes 

58.  Kitāb al-bulhān, Oxford, BL, Or. 133, fo 46vo : http://bodley30.bodley.ox.ac.uk:8180/luna/servlet/detail/
ODLodl~23~23~97096~137133?qvq=sort:Shelfmark,sort_order;lc:ODLodl~23~23&mi=202&trs=1927 
59.  Paris, BnF, Sup. persan 2051, Iran, fo 91ro, montagne de Damāwand.
60.  Londres, BL, Or. 14 110 dans Carboni, 2015, p. 76-77.
61.  Voir Paris, BnF, Sup. persan 1781, f o 194ro-196ro.
62.  Carboni, 2015, p. 37, 75-77.
63.  Wittkower, 1942 ; White, 1991.
64.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 193vo.

a nna c a iozzo 61

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


se voilent 65. Le Nil est aussi un fleuve apprécié des populations : là encore, durant les fêtes 
de janvier, les Égyptiens se baignent, comme le dit al‑Masʿūdī 66, pensant que le Nil soignera 
tous leurs maux. Parfois, certaines pratiques peu recommandables, comme offrir une jeune 
fille aux eaux du Nil 67, sont représentées, sans doute fruit d’une incompréhension des fêtes 
du bain du nouvel an 68. Le fleuve, par ailleurs, abrite bien des étrangetés : des hybrides 69 ainsi 
que des poissons bizarres, la scinque, sorte de varan aquatique que l’on confond avec serpents 
et autres reptiles 70, et bien sûr le terrible crocodile du Nil 71. Le Tigre-Diǧla ou l’Oxus-Ǧihūn 
sont, quant à eux, associés à la geste des héros Farīdūn et Kay Ḫusraw qui, dans un cas comme 
dans l’autre, les franchissent pour venir gagner leur couronne de roi d’Iran. Les fleuves sym-
bolisent à la fois la frontière d’un monde à un autre, rite de passage par excellence que réussit 
d’ailleurs à surmonter Dārā, le dernier Achéménide, abandonné à la naissance par sa mère 
aux flots du Tigre, tel Moïse à ceux du Nil 72. Al-Qazwīnī évoque aussi l’histoire d’un enfant 
tombé dans le fleuve et qu’un aigle faillit emporter 73. Le fleuve est présenté comme un lieu 
dangereux, peuplé de monstres comme le montre l’une des miniatures d’un Šāhnāma où les 
tentacules d’une pieuvre géante semblent guetter les cavaliers 74. Mais surtout, on attribue la 
source de ces fleuves – Euphrate, Nil, Oxus, Tigre – au paradis, comme on le voit dans le 
Miʿrāj-nāma du Prophète (BnF, Sup. turc 190) où ils prennent leur source au pied du sidrat 
al-muntahā, l’arbre aux joyaux, autre merveille et pilier du monde 75.

Quelques sources sont représentées pour les formes étranges qu’elles revêtent. Dans le mont 
Gulistān au Ḫurāsān, on peut voir une source en forme de bélier 76. Une autre source fameuse 
est celle qui sort de la bouche d’un lion sur l’Euphrate (nahr al-Furāt), et l’on voit d’ailleurs 
le roi Ḫusraw Anūširwān et deux hommes naviguant sur un bateau et l’observant (pl. 1) 77. 
La montagne de l’Inde, ou mont Hamānd, décrite par l’auteur de la Tuḥfāt al-albāb, offre aux 
visiteurs la vue de deux statues de lions en vis-à-vis dont l’eau sort de la gueule, générant ainsi 
deux sources abreuvant deux villages différents. Un jour, à l’occasion d’une controverse entre 

65.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup persan 332, fo 194vo.
66.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, II, p. 364.
67.  Londres, BL, Or. 14140, f o 62vo, dans Carboni, 2015, p. 108.
68.  Ducène, 2010.
69.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 242vo.
70.  Ibn Buḫtīšūʿ, Manāfīʿ al-ḥayawān, Paris, BnF, Arabe 2782, 1300-1301, f o 30vo.
71.  Paris, BnF, Smith-Lesouëf (oriental) 221, f o 77vo, et Bacqué-Grammont, 2008.
72.  Al-Firdawsī, Šāhnāma, le lavandier recueille Dārā du fleuve : http://shahnama.caret.cam.ac.uk/new/
jnama/card/cescene:-457070090 
73.  Paris, BnF, Sup. persan 1781, fo 85vo.
74.  Al-Firdawsī, Šāhnāma, Cambridge, Fitzwilliam Museum, 22.1948, Shiraz, 1435, fo 12vo.
75.  Paris, BnF, Sup. turc 190, fo 34ro.
76.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 168vo.
77.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 50ro.

l’esp rit  des  l i eu x62

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


villageois, la bouche de l’un des lions est brisée ; l’eau cesse de couler d’une des deux bouches 
et un des deux villages tombe en ruines ; mais la source restante ne bénéficie pas d’un afflux 
d’eau supplémentaire 78.

Les anamorphoses, comme on le voit pour les montagnes mais aussi pour les sources, par-
ticipent de la merveille naturelle et, dans certains cas, on les dote de pouvoirs. Elles deviennent, 
au-delà de lieux particuliers, un mode de représentation des reliefs, à la fin du xive siècle, qui 
semblent littéralement animés par des myriades de formes animales 79. Le relief – pourtant 
inanimé – se dote ainsi d’une vie propre, spectateur privilégié des actions qui s’y déroulent.

Les sources représentées par les illustrateurs sont choisies pour les propriétés curatives 
ou régénératrices de leurs eaux : on vante l’aspect curatif des maladies de peau pour la source 
de Bamiyān ; la source de Dawrāq génère des eaux chaudes dans deux bassins 80, l’un pour 

78.  Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 81vo, Sup. persan 332, fo 169ro. 
79.  O’Kane, 1990-1991, p. 219-246.
80.  Al-Qazwīnī, BnF, Sup. persan 2051, f o 87ro, Hydrographie : source de Dūrāq.

Pl. 1.  La source en forme de lion dans la cosmographie d’al-Ṭūsī 
Salmānī, BnF, Sup. persan 332, fo 50ro.

a nna c a iozzo 63

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les hommes et l’autre pour les femmes et, de là, sortent des fumées ardentes et des flammes, 
et il faut également prendre des précautions en entrant dans le bassin pour ne pas se brûler. 
La source de l’aigle 81, d’après l’auteur de la Tuḥfāt al-ġarāʾib, se situe en Inde, sur le pic d’une 
montagne. Quand l’aigle vieillit, ses petits l’y transportent, le lavent et l’exposent au soleil ; 
il perd alors ses plumes, et de nouvelles se mettent à lui pousser jusqu’à ce que la jeunesse lui 
revienne. Une autre source, d’Ālām ou de Nihāwand 82, fournit de l’eau à la demande après 
une cérémonie menée par l’agriculteur. Quant aux bains de Tibériade, une des merveilles du 
monde, ils ne sont représentés que dans le manuscrit d’Oxford où l’on voit des djinns assis près 
du foyer ; les sources locales sont réputées si chaudes qu’elles peuvent faire cuire un œuf  83 !

Outre les sources, quelques puits sont aussi évoqués : le puits de Maṭariyya 84, un village 
d’Égypte près d’Héliopolis, où pousse l’arbre Balsamiyya ; le lieu est lié à l’histoire de la 
Sainte Famille et l’arbre associé à la Vierge Marie ; quant au puits, le Messie s’y serait lavé. 
Kāmil, fils de ʿĀdil, y aurait fait planter le balsamier ; l’eau est bonne pour arroser les oliviers 
à l’aide d’un canal d’irrigation que l’on perce en cas de besoin. Un autre puits singulier est celui 
de la ville d’Ecbatane 85. On peut y voir un palais blanc que Nabuchodonosor voulut conquérir ; 
mais comme il n’y parvenait pas, il ordonna la construction d’un barrage sur la rivière Harvand 
afin de faire monter l’eau jusqu’au château (qalʿa). Les habitants en profitent désormais, puisant 
l’eau en faisant descendre une jarre en or par-dessus les murailles.

Sources et cours d’eau sont souvent, dans les imaginaires, des lieux de manifestations de 
créatures intermédiaires. Dans une anecdote de la cosmographie d’al-Ṭūsī Salmānī, un voyageur 
voit apparaître près d’une source un cheval anthropophage qui veut le dévorer 86. Dans l’épopée 
des rois de Perse, les deux héros, Rustam 87 et Bahrām Gūr 88, se reposant près d’une rivière, 
tombent chacun sous le charme d’une sorcière métamorphosée en belle jeune fille, avant de 
la démasquer et de la neutraliser en usant du nom de Dieu ou d’une chaîne magique. Les fées 
aiment aussi les cours d’eau et, lorsqu’il rencontre Šīrīn se baignant dans une rivière, subjugué 
par sa beauté, le roi Ḫusraw Parvīz pense être confronté à l’apparition d’une fée 89.

81.  Al-Qazwīnī, BnF, Sup. persan 2051, f o 88ro, Hydrographie : source de l’Aigle.
82.  Al-Qazwīnī, BnF, Sup. persan 2051, f o 89vo, Hydrographie : source d’Ālām, le paysan dit à haute voix 
« j’ai besoin d’eau », avant de s’en retourner à son champ vers lequel l’eau se met à couler. Quand il veut 
l’arrêter, il retourne sur le sentier et disant « j’en ai assez eu », il frappe la terre de son pied.
83.  Oxford, BL, Or. 133, f o 35vo. 
http://bodley30.bodley.ox.ac.uk:8180/luna/servlet/detail/ODLodl~23~23~96898~137111:Wonders-

-the-baths-of-Tiberius--Men?sort=Shelfmark%2Csort_order&qvq=q:MS.%2BBodl.%2BOr.%2B133;-
sort:Shelfmark%2Csort_order;lc:ODLodl~29~29,ODLodl~7~7,ODLodl~6~6,ODLodl~14~14,O-
DLodl~8~8,ODLodl~23~23,ODLodl~1~1,ODLodl~24~24&mi=38&trs=118
84.  Al-Qazwīnī, Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 91vo.
85.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 132vo.
86.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, Bagdad 1388, fo 220vo.
87.  Istanbul, TSL, Hazine 1479, 1330, fo 31vo ; Londres, BL, Or. 12688, Iran, 1446 ; Paris, BnF, Sup. persan 489, 
xvie siècle, f o 72vo.
88.  Dublin, CBL, Persan 104, Bagdad, 1300, f o 48ro.
89.  Paris, BnF, Sup. persan 1112, Shiraz, 1450, fo 17vo.

l’esp rit  des  l i eu x64

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Les lacs et mers sont plus rarement représentés. La mer Caspienne est toutefois associée 
à l’anecdote de la jeune fille sortie de l’oreille d’un poisson, bien décrite chez al-Ġarnāṭī 90, ou 
aux légendaires portes de Darband, bāb al-abwāb 91, et au barrage que Ḫusraw Ier y construisit 
pour protéger les populations des invasions hunniques. Il s’assit, dit-on, sur son trône d’or 
installé sur la digue et s’endormit ; et là, il reçut une sorte de révélation entre rêve et réalité, 
d’une bête immense sortie de l’eau pour l’avertir du danger qu’il évitait à son peuple en fer-
mant définitivement cet accès. Alors que les versions en arabe représentent la vision du roi, 
une sorte d’hybride mi-taureau mi-dragon 92, les copies d’al-Ṭūsī Salmānī préfèrent celle du 
barrage surmonté d’un trône où repose le roi endormi 93.

Deux lacs sont associés à deux autres héros, Alexandre et Salomon. Le conquérant de 
l’Espagne, Mūsā ibn Nuṣayr découvrit un lac près de l’idole en pierre gardant la vallée des 
fourmis, et il aperçut une créature, un génie qui pensait avoir entendu le prophète al-Ḫaḍir 
qui venait régulièrement près du lac. Mūsā fit alors plonger des hommes qui y découvrirent 
des jarres en cuivre, scellées, et à l’intérieur des génies en or montés sur un cheval, enfermés 
par Salomon pour les punir de leur rébellion lors de la construction de la ville de cuivre voisine. 
Les jarres ouvertes, les génies s’enfuirent, promettant de ne pas recommencer 94.

Par ailleurs, en se rendant à Babylone, Alexandre le Grand/Iskandar rencontre un géant du 
peuple des panotii (aux grandes oreilles) nommé Gūšbister, habitant la cité du lac en arêtes de 
poisson. Il émerge du lac face au héros et son cortège dans la cosmographie d’al-Ṭūsī Salmānī 95 
comme dans les copies du Šāhnāma d’al-Firdawsī 96. Il enseigne par son apparence la nature 
corruptible de l’eau, mais le lac apparaît aussi comme un lieu de passage entre deux mondes. 
Cette fonction du lac comme lieu médiateur s’impose dans l’incident qui mit fin à la vie du 
roi Yazdagird Ier, père de Bahrām Gūr, et que l’historiographie qualifie de tyran et de pécheur. 
Le roi vit un beau cheval blanc sortit du lac ; comme il voulait le flatter, l’animal rua et le tua, 
puis repartit dans le lac 97. On vit en l’animal l’avatar d’une divinité venue punir le roi indigne.

Ainsi, les merveilles naturelles ayant trait au relief – montagnes, puits, eaux courantes ou 
dormantes – révèlent l’interaction entre le visible et l’invisible, par leurs formes singulières, par 
l’attraction qu’elles exercent sur les êtres vivants, ou encore par la présence d’entités. Pour ceux 
qui savent les manipuler ou en tirer profit, les propriétés de ces lieux peuvent parfois apporter 
des bienfaits ou agir comme des talismans.

90.  Al-Ġarnāṭī, Tuḥfat al-albāb, Ducatez (trad.), p. 216 par exemple ; al-Qazwīnī, BnF, Sup persan 2051, fo 52vo.
91.  Al-Masʿūdī, § 444, p 160, vol. 1, « ce rempart qui s’étend à la fois sur les eaux de la mer et sur la terre ».
92.  La cosmographie de Munich présente un curieux hybride cornu, mais voir Smith-Lesouëf (oriental) 221, 
Iran, xviie siècle, f o 76ro, Ḫusraw Ier et le monstre marin.
93.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 42vo.
94.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 51vo.
95.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 207vo.
96.  Al-Firdawsī, Šāhnāma, Leyde, UL, Or. 494, fo 354ro ; Paris, BnF, Sup. persan 494.
97.  Al-Firdawsī, Šāhnāma, Manchester, John Rylands University Library, Ryl. Pers 933, fo 178vo ; Ottawa, 
Royal Ontario Museum, 967.315.1, f o 1ro ; Berlin, IKM, Or. 4255, fin xve siècle. 

a nna c a iozzo 65

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Les curiosités des pays

Un second type de lieux que l’on retrouve principalement chez al-Ṭūsī Salmānī concerne ceux 
qui abritent des curiosités des pays : prouesses techniques et monumentales, monuments enchantés 
ou lieux de culte particuliers. Ces étrangetés sont souvent représentées de façon allusive, par un 
monument, une statue, chez al-Qazwīnī, al-Ġarnāṭī ou al-Dimašqī, mais, dans la cosmographie 
d’al-Ṭūsī Salmānī ou dans le compendium d’Oxford, ce sont de petites mises en scène sous forme 
de tableaux qui présentent le monument en contexte, tout comme dans le Kitāb al-bulhān, et qui 
s’apparentent pour beaucoup aux miniatures des corpus du Livre des rois ou de la Ḫamsa.

Les merveilles des pays ont été un poncif de la littérature orientale, inspirées des merveilles du 
monde antique décrites par Philon dont elles retiennent les pyramides et le phare d’Alexandrie, 
mais en se diversifiant à des monuments plus spécifiques évoqués chez Abū Maʿšar dans le Kitāb 
al-ʿulūf 98, chez al-Masʿūdī dans ses Prairies d’or, chez Ibn al-Faqīh dans Le Livre des pays, et 
que reprendront les cosmographes jusqu’au xve siècle. Certaines de ces merveilles, proprement 
orientales, se réfèrent à des traditions locales, tel le passé monumental de l’Égypte diffusé par 
les légendes coptes exposées dans L’Abrégé des merveilles. D’autres sont liées au passé de l’Iran, 
qui n’est cependant pas le plus valorisé par les miniaturistes ; d’autres encore rapportent la 
présence d’objets particuliers, associés à des pays ou dynasties. Les merveilles se répartissent 
en trois catégories ; celles imposantes qui forcent l’admiration, les lieux qui conservent leurs 
mystères, et enfin, ceux que l’on présente comme le siège de phénomènes étranges.

	 Prouesses techniques : l’homme et la nature

Les monuments qui témoignent de prouesses techniques se caractérisent par deux traits : 
ceux qui inspirent le respect par leur taille et ceux qui relèvent de l’ingéniosité mécanique, les 
automates 99. Seuls les premiers sont associés à des lieux précis, même si les objets sont tou-
jours issus d’une culture donnée.

L’un des monuments parmi les plus célèbres encore en élévation est le grand īwān situé sur le 
mont Bisūtūn, entre Halwān et Hamadhān, et dont l’image abrite Anāhita et Mithra investissant 
le roi Ḫusraw Parvīz. D’après les légendes, ce serait en réalité Šīrīn et Ḫusraw et, en dessous, 
Ḫusraw Parvīz monté sur Šabdīz 100, sculptés par le sculpteur Farhād amoureux de la princesse. 
Ce célèbre bas-relief est reproduit dans les cosmographies 101, ainsi que dans les exemplaires de 
la Ḫamsa d’al-Niẓāmī dans le conte Ḫusraw wa-Šīrīn, où l’on apprend que le roi aurait demandé 
à Farhād de percer la montagne, et que ce dernier, par amour pour la reine Šīrīn, aurait, outre la 
sculpture, creusé un canal lui apportant le lait frais des brebis jusqu’à son château.

98.  Voir Pingree, 1968.
99.  Caiozzo, 2010.
100.  Ṭāq-ī Bustān, voir Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 167vo ; Sup. persan 2051, f o 168ro.
101.  Londres, BL, Or. 14140, f o 56ro, dans Carboni, 2015, p. 91, curieuse scène composée d’un paysan 
bêchant le sol devant le roi Ḫusraw sur Šabdīz, et Šīrīn assise tenant une coupe. Sur la représentation de 
Farhād sculptant le rocher de Bīsutūn, voir Paris, BnF, Sup. persan 1781, f o 77ro ; Sup. persan 2051, f o 74vo.

l’esp rit  des  l i eu x66

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un autre ouvrage est également lié à l’histoire des rois de Perse : le palais de Ḫawarnaq 102, 
une des merveilles du royaume lakhmide d’al-Ḥīra, construit sous le règne du roi Nuʿmān Ier 
pour son filleul Bahrām Gūr. L’architecte arménien œuvra durant soixante ans et, en l’achevant, 
il confia au roi qu’il savait comment une simple brique cuite au feu, cachée dans les murs du 
palais, pouvait le faire disparaître. Pour préserver ce joyau, et pour toute récompense pour le 
travail accompli, Nuʿmān le fit précipiter du haut des murailles.

Les autres ouvrages permettant de contrôler la Méditerranée, cette fois, sont attribués à 
Alexandre le Grand, le bâtisseur de la ville d’Alexandrie, dont le plus célèbre monument, le 
phare, est illustré dans la cosmographie d’al-Ġarnāṭī et d’al-Qazwīnī 103. La construction de la 
ville elle-même est placée sous les auspices des signes célestes ; un corbeau ayant sonné la cloche 
en haut d’une colonne de marbre pour déterminer l’horoscope de la fondation, et les bêtes de la 
mer ayant tenté de la détruire, Alexandre usa de talismans placés sur le rivage à leur image pour 
les en chasser 104. Pourtant, les monstres revinrent pour enlever des animaux et des habitants : 
Alexandre fit alors exposer des images apotropaïques sur les obélisques après avoir fait calculer 
l’heure propice à leur installation 105. La légende est racontée autrement par al-Ṭūsī Salmānī, 
qui évoque un berger voyant disparaître ses moutons enlevés par des péris ou fées. Il en cap-
ture une qui, en échange de sa liberté, lui livre un secret pour chasser les monstres de la mer et 
mauvais esprits : construire des talismans à leurs effigies et les placer sur les murs 106. On apprend 
d’ailleurs que le sommet du phare aurait porté des statues indiquant le zénith 107, et émettant des 
sons lors de l’arrivée de navires ennemis, outre le miroir qui jouait un rôle similaire 108. D’après 
al-Dimašqī, Alexandre fut également le bâtisseur d’un pont sur le détroit de Gibraltar, reliant les 
deux rives de la Méditerranée 109. Le pont, construit depuis un môle, aurait eu 70 arches, 72 tours, 
et il se composait, au milieu du détroit, de deux rangées de bateaux côte à côte, liés par des cordes 
et réunis par des chaînes de fer, et qui formaient un pont solide.

Un autre ouvrage pratique pour les gestionnaires et financiers était le nilomètre, Miqyās, 
un instrument permettant de mesure l’inondation et de savoir de ce fait la qualité de la future 
récolte et le taux d’imposition qui serait pratiqué. Des nilomètres avaient été érigés dans 
l’Égypte antique à Memphis, en haute Égypte et à Aḫmīm ; les musulmans en firent construire 
d’autres, dont le plus grand fut celui de Sulāymān ibn ʿAbd al-Malik ibn Marwān, à al-Rawḍa. 

102.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 138vo : Mort de Sinimmār jeté du haut de Ḫawarnaq par Nuʿmān.
103.  Manāra, le Phare d’Alexandrie, al-Ġarnāṭī, Paris, BnF, Arabe 2168, xvie siècle, f o 17ro ; Turc 242, 1582, 
f o 76vo ; Sup. persan 2051, f o 60vo.
104.  Al-Maʿūdī, Murūǧ, II, § 829 à 831, p. 314-315.
105.  Al-Masʿūdī, Murūǧ, II, § 834-835, p. 316.
106.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 219vo.
107.  Selon Ibn al-Faqīh, Abrégé, p. 87, il y aurait eu à proximité du phare deux colonnes portant des figures 
talismaniques de scorpion en cuivre, et de crabe en verre, tout comme le phare était bâti sur un socle en 
forme de crabe en verre situé dans la mer ! 
108.  Al-Masʿūdī, Murūǧ, II, § 837-841, p. 317.
109.  Le détroit de Gibraltar et le pont entre l’Afrique et al-Andalus chez al-Dimašqī, Paris, BnF, Arabe 2187, 
xve siècle, f o 69vo-70ro, et al-Dimašqī, Manuel, p. 180.

a nna c a iozzo 67

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Les formes en sont variables, parfois colonne 110, parfois édifice en creux avec une échelle, 
représentant un personnage assis 111 ; la plus curieuse illustration est celle d’une cosmographie 
en turc qui présente de façon apocryphe le Prophète Muḥammad devant le nilomètre 112.

	 Mystérieux édifices

Par ailleurs, si l’Égypte est bien au cœur des merveilles monumentales, la seconde partie de 
L’Abrégé des merveilles est un hymne aux curiosités que l’on y trouvait, toutes placées sous l’égide 
de la magie, de l’astrologie et des sciences occultes plus généralement. Outre les temples et leurs 
mystères, les talismans et « les statues mouvantes et figures parlantes » renvoient bien à la science 
des automates 113. Tous ces lieux, selon les coptes, étaient habités par des esprits qu’il fallait se 
concilier par des rituels pour pouvoir les approcher 114, pyramides, serapeum et temple d’Aḫmīm.

L’évocation du temple d’Hermès à Aḫmīm est à cet égard révélatrice des procédés employés 
par les magiciens 115. Construit en pierre blanche, il comporte sept salles, chacune vouée aux 
planètes et couverte de différentes figures représentant les énigmes des sciences, magie, médecine, 
chimie, astrologie, culte des astres. Au-dessus de la porte de chaque temple sont représentées 
une écrevisse géante et la figure d’un homme robuste tenant une arme. Le Kitāb al-bulhān évoque 
ce temple par une scène visiblement invocatoire dans laquelle un personnage encapuchonné 
comme un religieux se livre à une fumigation, le visage levé vers le ciel 116.

Les pyramides, fleuron de la beauté monumentale en Orient, ne sont pour ainsi dire pas 
ou peu représentées 117, hormis dans les manuscrits d’al-Ġarnāṭī où l’on voit la pyramide du 
pharaon de Moïse et celle ouverte du temps d’al-Maʾmūn 118, et un curieux bâtiment dans la 
cosmographie d’al-Ṭūsī Salmānī 119. Dans ce dernier, on évoque la forteresse de Haramānī 
(les deux pyramides) et les dômes de marbre et de verre construits par Hermès coiffant un 
dôme intérieur (pl. 2). Des choses étranges relatives à la médecine, à la magie y sont inscrites, 
et, à l’intérieur, régneraient les ténèbres outre un vent violent.

110.  Paris, BnF, Sup. persan 2051, f o 85ro ; Arabe 2168, f o 19ro ; Smith-Lesouëf (oriental) 221, xviie siècle, 
f o 102vo.
111.  Selon al-Dimašqī, Manuel, p. 34, les eaux du Nil y pénétraient par un trou et une fois qu’elles étaient 
arrivées à la mesure témoin de l’inondation, le roi prenait place sur un trône, Paris, BnF, Arabe 2178, 1762, 
f o 119ro. 
112.  Al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt (trad. Rūdūsīzāde), Paris, BnF, Sup. turc 1063, Istanbul, xviie siècle, 
1685, f o 27vo ; al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt, Paris, BnF ; Smith-Lesouëf (oriental) 221, Iran, xviie siècle, 
f o 102vo.
113.  Ibn al-Faqīh, Abrégé, p. 147-341 et p. 148.
114.  Selon al-Dimašqī, p. 35, les temples sont associés aux sages coptes et leurs parois recouvertes de figures 
représentant la magie, la médecine, astronomie et culte des astres.
115.  Ibn al-Faqīh, Abrégé, p. 231-232.
116.  Temple d’Hermès dans le Kitāb al-bulhān, Oxford, BL, Or. 133, f o 29ro.
117.  Pîrî Reis, Kitab-ı bahriye (seconde version), Paris, BnF, Sup. turc 956, f o 363ro, Turquie, xviiie siècle.
118.  Paris, BnF, Arabe 2168, xvie siècle, f o 19vo, pyramides du pharaon de Moïse et celle ouverte par 
al-Maʾmūn, f o 20ro.
119.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 145ro.

l’esp rit  des  l i eu x68

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Pl. 2.  Une figuration des pyramides selon la tradition populaire arabe, la forteresse de Haramānī  
(les deux forteresses) en Égypte dans la cosmographie d’al-Ṭūsī Salmānī, BnF, Sup. persan 332, f o 145ro.

a nna c a iozzo 69

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Un autre édifice célèbre, le serapeum d’Apis reste, lui, mystérieux. La description 
d’al‑Ġarnātī évoque l’importance des colonnes d’une salle d’audience construite par Salomon 120. 
Al-Ṭūsī Salmānī parle d’une construction faite avec des colonnes rapportées de la montagne 
de Barlam comportant deux dômes en verre et deux vaches en cuivre les encadrant 121.

	 Lieux enchantés

Les lieux merveilleux sont à la fois définis par leur apparence et pour les phénomènes 
étranges qui s’y déroulent.

L’une des plus fameuses constructions est la cité de cuivre, madīnat al-baḥt 122, attribuée 
à Alexandre ou à Salomon, en al-Andalus, et évoquée dans l’un des contes des Mille et une 
nuits. Le conquérant Mūsa ibn Nuṣayr fut chargé de collecter des informations sur cette cité 
pour le compte du calife ʿAbd al-Malik ibn Marwān. Il tenta d’y faire accéder plusieurs de 
ses hommes, en vain, car ils ne purent ni l’escalader ni en creuser les murailles. Les hommes 
envoyés périrent misérablement et celui qui y pénétra devint fou. La légende de la Cité d’airain 
a été longuement étudiée par les érudits ; elle participe de ces cités d’éternité que l’on trouve 
dans l’eschatologie iranienne, puis mentionnées comme villes paradisiaques dans le Šāhnāma 
d’al-Firdawsī : celle construite au sommet de l’Elbourz par Kay Kāwūs 123, ou par son fils à 
Siyavūšgird, ce paradis de Gangdizh, où les héros dormants prendront au dernier jour les armes 
pour lutter contre l’Antéchrist. Parmi ces cités fabuleuses dont on vante les jardins et la qualité 
de la vie, signalons les villes contrôlées par les ennemis de l’Iran, le Château blanc, ou encore 
le château d’airain d’Arjāsp, seigneur du Touran et protagoniste du héros Isfandiyār qui vint 
y délivrer ses sœurs. André Miquel avait souligné la symbolique de l’airain, métal magique 
dans lequel seraient construites la muraille de Darband ou encore la muraille d’Alexandre le 
Grand contre les Gog et Magog 124. Seules deux illustrations nous montrent cette cité, l’une 
dans le Kitāb al-bulhān, l’autre chez al-Ṭūsī Salmānī montrant des archers d’airain protégeant 
la cité et menaçant Mūsā. La Cité d’airain, selon les croyances musulmanes, fut construite par 
les djinns au service de Salomon pour y cacher tous ses trésors et devint un lieu magique et 
inaccessible aux humains.

Les monuments sous influence ne sont cependant pas tous dangereux. Deux d’entre eux 
se situent en Occident. Au cap Saint-Vincent pour le premier, dit Église des corbeaux, où un 
corbeau annonce aux moines le nombre de visiteurs ou de pèlerins se rendant au sanctuaire 
qu’il protège visiblement pour qu’on leur apporte une collation. Cette légende, bien connue 

120.  Al-Ġarnāṭī, Tuḥfat al-albāb, Ducatez (trad.), p. 179, et Ducène, 2010, p. 57.
121.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 242vo.
122.  Weber, 1989 ; Genequand, 1992.
123.  Al-Masʿūdī, Murūǧ, I, p. 202, § 542, la ville ou le monument construit par Kay Kāwūs aurait entrainé 
la colère de Dieu : « un édifice destiné à détruire le ciel » dit al-Masʿūdī, mais sans doute est-ce une confusion 
avec le voyage céleste rapporté par Firdawsī, durant lequel le roi s’envola dans une nacelle emportée par des 
aigles pour conquérir les cieux ?
124.  Sur ce monument, voir Van Donzel, Schmidt, Ott, 2010.

l’esp rit  des  l i eu x70

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


chez al-Ġarnāṭī, se trouve représentée chez Abū Maʿšar, où l’on voit le corbeau sur la coupole 
de l’église, comme dans la cosmographie ilkhanide de Londres 125. À Rome, le monastère des 
étourneaux possède, lui, un arbre de cuivre doté d’un étourneau qui siffle à la saison des olives, 
attirant des milliers de ses congénères dont chacun rapporte trois olives fournissant l’huile 
d’éclairage d’une année 126.

D’autres monuments sont connus en raison de la fonction protectrice qu’ils exercent.
Ainsi, chez al-Ṭūsī Salmānī, la mosquée de Homs 127 qui, lorsqu’elle fut prise par 

Ḫālid ibn al‑Walīd, révéla sur l’une de ses portes d’accès une figure sculptée sur une pierre 
blanche : un buste humain avec en partie inférieure un scorpion, faisant office de talisman 
contre les piqûres de scorpions. On frottait du limon à cette statue et on le buvait pour guérir. 
On connaît l’existence d’apotropaia placés sur les portes, notamment en heurtoir, comme ceux 
en forme de dragons affrontés sur la porte de la ville d’Amida-Diyar Bakır 128 et reproduits 
par al-Ǧazarī dans son traité des automates ; on connaît en outre les sculptures de serpents 
et dragons sur les linteaux de monuments médiévaux (Bagdad, Alep, Konya, etc.), censés 
chasser la sécheresse ou empêcher l’éclipse 129. Ces talismans placés à l’entrée des villes ou sur 
les monuments remonteraient au légendaire Apollonios de Tyane/Balīnūs, qui aurait fabriqué 
dans tout le Proche-Orient des images ou des statues de nuisibles protégeant bâtiments et 
populations contre leurs méfaits 130.

Par ailleurs, lorsque Marwān b. Muḥammad s’empara de la ville de Palmyre/Tadmūr, 
célèbre pour ses édifices, ses statues et ses ruines, on y trouva une chambre qui servait de 
tombeau à une femme reposant sur son coude ; à côté d’elle, une inscription maudissant celui 
qui troublerait son repos. Et, de fait, Marwān fut le dernier calife omeyyade, vaincu et tué 
par l’Abbasside ʿAbdallāh ibn ʿAlī. Ces lieux protégés par un objet ou une inscription rap-
pellent l’entrée des conquérants dans le palais de Tolède, dont une des chambres contenait 
un coffret qu’il ne fallait pas ouvrir sous peine d’entraîner la chute du royaume wisigothique. 
Malheureusement le roi l’ouvrit et découvrit une image de bédouins monté sur des chevaux 
(ou des chameaux selon les récits), les conquérants musulmans, nouveaux maître d’al-Andalus 131.

Comme le disait al-Masʿūdī dans ses Prairies d’or, les colonnes ont une vocation magique 
et apotropaïque par le biais des objets qu’elles exposent. L’une des plus célèbres colonnes se 
trouvait dans le port de Cadix 132 et al-Ġarnāṭī la décrit surmontée d’un personnage vêtu d’or et 
tendant le doigt vers la mer des ténèbres, comme indiquant quelque chose, et lorsque la statue 

125.  Oxford, BL, Or. 133, f o 37ro et Londres, BL, Or. 14110, fo 44ro, dans Carboni, 2015, p. 118.
126.  Monastère des étourneaux, Oxford, BL, Or. 133, f o 43vo.
127.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 95ro.
128.  Bilici, 1993, 2006.
129.  Caiozzo, 2003, p. 213-228.
130.  Voir les nombreuses occurrences à Balīnūs dans le Pseudo-Maǧrīṭī, Ġāyat al-ḥakīm, et aussi chez 
Ibn al‑Faqīh, Abrégé, p. 258-259. Ce sont les scorpions tout particulièrement dont on se prémunit.
131.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 162vo.
132.  La scène est visible dans quelques cosmographies dont Londres, BL, Or. 14140, f o 43ro, dans Carboni, 
2015, p. 88.

a nna c a iozzo 71

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tomba les Almohades s’emparèrent de la ville 133. En al-Andalus, une autre statue célèbre aurait 
été celle d’un cavalier de cuivre annonçant le début du pays des fourmis géantes 134. Une autre 
colonne, située au milieu du désert d’Égypte, portait une idole, une femme assise qui montrait le 
chemin de son doigt ; si un oiseau s’asseyait sur cette statue, ses plumes brûlaient et il ne pouvait 
plus voler. Quand les caravanes traversaient ce lieu, les voyageurs voyaient tous ces oiseaux 
brûlés mais personne n’en repérait la cause 135. La colonne de ʿAyn Šams, quant à elle, suscitait 
davantage de questionnement sur l’origine de l’eau qui suintait 136. Composée d’une base carrée 
en marbre bigarré, luisante et au sommet en pointe revêtu de cuivre jaune comme de l’or, on y 
voyait l’image d’un être humain assis sur une chaise faisant face au levant et, en dessous, de l’eau, 
qui faisait pousser une mousse verte, s’écoulait sans qu’aucune goutte n’atteigne le sol.

Si les lieux ne livrent pas toujours leur mystère, on devine le pouvoir d’attraction joué 
par les métaux, les supputations sur le sens des obélisques et les colonnes triomphales que 
les musulmans n’érigeaient pas. L’incompréhension ne cédait cependant pas le pas au désir 
d’expliquer les monuments. Le bras tendu des statues ou sculptures évoquait une direction 
ou un danger, et les alphabets « hermétiques » et les statues renvoyaient aux sciences occultes, 
ce qui les rendait intelligibles pour une catégorie d’individus initiés.

Lorsqu’on avait pu vérifier qu’il n’offrait pas de danguer, un monument du passé, par son 
histoire, sa présence immémoriale, trouvait ainsi une vocation : la protection de la cité et des 
hommes de tous les fléaux habituels, animaux nuisibles, maladies, esprits mauvais ou enva-
hisseurs. En somme, le lieu enchanté traduit cet imaginaire des peuples anciens à espérer en 
la magie une protection indépendante de celle des pouvoirs constitués, les armées des princes, 
beaucoup plus dommageables par leur présence et leurs actions.

	 Lieux de culte et lieux de mémoire

En dehors des merveilles des lieux, les sanctuaires et édifices consacrés aux différents 
cultes participent d’une autre démarche, celle de la définition de la voie à suivre ou à éviter 
dans les croyances, mais aussi de la construction d’une sorte d’itinéraire spirituel à l’échelle de 
l’œkoumène, marqué par des zones d’ombre et de lumière.

	 Les lieux de culte musulmans

Concernant les grands monuments de l’islam à proprement parler, les corpus médiévaux 
illustrés sont d’une relative discrétion, sans doute pour signaler que la religion musulmane 
n’abrite pas de curiosités à proprement parler ou de faits étranges comme dans les autres 

133.  Al-Ġarnāṭī, Paris, BnF, Arabe 2168, fo 16vo.
134.  Représentées dans les copies du xvie siècle, voir Moor, 2010, vol. 1, pl. 27a et b ; sur la statue, Ibn al-Faqīh, 
Abrégé, p. 89.
135.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 167ro, Égypte : idole indiquant le chemin.
136.  Al-Ġarnāṭī, Paris, BnF, arabe 2168, f o 19vo, ce suintement rappelle celui du minaret de la terre des ʿĀd 
portant un cavalier en cuivre, et qui irriguait le pays, Ibn al-Faqīh, Abrégé, p. 89.

l’esp rit  des  l i eu x72

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


croyances. C’est à partir des xvie et xviie siècles que se vulgarisent les guides de pèlerinage 
illustrés tels les Aḫbār Makka élaborés sur le modèle d’al-Fākihī (ixe siècle) 137 ou les Maǧālis 
al-ʿUššāq d’al-Ḥusayn Gazurgāhī, ou encore les Futūḥ al-Ḥaramayn de Lārī 138.

On trouve très peu d’occurrences de la Kaʿba, dont l’origine est discutée par divers auteurs, 
comme étant le temple de Saturne pour al-Masʿūdī 139, l’abri du tabernacle pour al-Mustawfī 
al-Qazwīnī. Chez al-Ṭūsī Salmānī les grands lieux de l’islam sont décrits (La Mecque, Médine 
Jérusalem, etc.), mais peu représentés dans la copie de 1388. Une seule représentation de la 
Kaʿba, non revêtue de son voile, évoque la dévotion du conquérant ghaznévide Maḥmūd de 
Ġazna devant elle 140. Pourtant, la Kaʿba indique le lieu de la qibla véritable, celle vers laquelle 
tous les croyants doivent se tourner pour prier, une sorte d’omphalos du monde, et c’est cette 
image que détaille al-Qazwīnī 141 et que reproduisent les cosmographies d’Ibn al-Wardī en 
particulier 142, mais aussi la copie ottomane du Kitāb al-bulhān 143. En revanche, les épopées sont 
visuellement plus prolixes : le corpus du Šāhnāma d’al-Firdawsī 144 signale comment Alexandre 
fut précurseur de l’islam, ce qui ajoute à sa dimension de Ḏū al-Qarnayn, en arbitrant les 
conflits des tribus bédouines 145. Par ailleurs, on l’aperçoit dans la Ḫamsa d’al-Niẓāmī, lorsque 
Maǧnūn y est emmené en pèlerinage par son père pour le guérir de sa passion pour Layla 146.

La mosquée de Damas, quant à elle, est représentée dans le Kitāb al-bulhān d’Oxford 147. 
Elle est à la fois l’un des grands sanctuaires du monde musulman mais aussi le lieu où s’effec-
tuerait la parousie du Messie avant de livrer combat à l’antéchrist.

Le Dôme du Rocher est représenté comme une coupole gardée par deux anges chez al-Ṭūsī 
Salmānī 148. On représente la mosquée de David à Jérusalem, où apparaît un feu 149. Enfin, la 
mosquée de Mūsā en Samarie est signalée pour son minaret particulier au sommet duquel se 
trouve une statue de cheval 150. Dans cette mosquée, il y aurait des milliers de beaux tissus aux 
murs, de tapis sur les sols, et des miroirs au plafond.

137.  Aḫbār Makka, Turquie, xviie siècle, 1617.
138.  Voir sur la base iconographique de la BnF, Mandragore, BnF, Lārī, Futūḥ al-ḥaramayn, Sup. persan 1340, 
Inde, xviiie siècle ; Persan 237, Arabie saoudite, La Mecque, xviie siècle ; Sup. persan 1389, Arabie saoudite, 
La Mecque, xvie siècle, 1574-1575 ; Sup. persan 1514, Turquie, Constantinople/Istanbul, xvie siècle, 1577.
139.  Al-Masʿūdī, vol. 2, § 1370, p. 523
140.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 230ro, Maḥmūd s’inclinant devant la Kaʿba.
141.  Al-Qazwīnī, Āṯār al-buldān, Paris, Arabe 2236, fo 49vo, directions de La Mecque.
142.  Ibn al-Wardī, Ḫarīdat al-ʿaǧāʾīb, arabe 2188, 1479, fo 25vo.
143.  Paris, BnF, Sup. turc 242, fo 74vo ; http://visualiseur.bnf.fr/Visualiseur?Destination=Mandragore 
&O=022007880&E=24&I=92252&M=imageseule 
144.  Shreve Simpson, 2010.
145.  Niẓāmī, Ḫamsa, Paris, BnF, sup. persan 1112, Shiraz, 1450-1460, fo 243ro.
146.  Paris, BnF, Sup. persan 1956, Qazwīn, 1560, f o 97vo.
147.  Mosquée de Damas, BL, Or. 133, f o 36vo.
148.  Dôme du rocher, al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, sup. persan 332, fo 140vo.
149.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 81vo et f o 82ro.
150.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 80vo.

a nna c a iozzo 73

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Sanctuaires du paganisme et de l’idolâtrie

La plupart des autres monuments dédiés aux cultes étrangers, concernent ceux des anciens 
Arabes, des Persans et des idolâtres.

Parmi les curiosités se trouvent, en effet, les lieux dédiés aux cultes préislamiques parmi 
lesquels ceux des anciens Arabes qui attribuaient un génie protecteur aux arbres sacrés. 
C’est ainsi que Ḫālid ibn al-Walīd décida d’abattre un de ces arbres, faisant fuir l’entité qui 
l’habitait 151. C’est d’ailleurs un trait récurrent chez al-Ṭūsī Salmānī : on voit Salomon 152, tout 
comme Maḥmūd de Ġazna 153, détruisant des idoles, l’un parce qu’elles furent, via son épouse, 
la source de ses ennuis et de la perte de l’anneau, l’autre lors de la conquête de l’Inde comme 
signe de l’islamisation des régions conquises. Dans tous les cas, ces gestes symboliques renvoient, 
d’une part, à la destruction des idoles par Abraham dans les manuscrits des Āṯār al‑bāqiyya 154, 
d’autre part à l’entrée du Prophète à La Mecque et à la destruction des idoles qui s’y trouvaient, 
une scène que l’on observe dans des corpus beaucoup plus récents 155.

Un de ces lieux associés à la transgression était le palais d’Irām 156. Construit par Šaddād ibn ʿ Ād, 
il était décoré de métaux et de tissus précieux, et son jardin possédait des arbres en pierres 
précieuses que le roi associait à une sorte de paradis sur terre où il régnait en maître malgré les 
avertissements du prophète Hūd. Si bien que Dieu décida de soustraire le palais de la vue des 
hommes 157, et les ʿĀd, quant à eux, furent décimés par un vent violent, comme le montrent, 
cette fois au xvie siècle, les corpus enluminés des Qiṣaṣ al-anbiyāʾ. La cosmographie d’al-Ṭūsī 
Salmānī représente, quant à elle, la région fertile d’al-ʿArim, au Yémen, dans ce pays de Sabaʾ 
ou de Maʾrib, habitée par le même peuple des ʿĀd avant sa dispersion. Elle possédait une 
digue bâtie selon la légende par Luqmān, qui permettait d’irriguer un espace de jardins que l’on 
mettait un mois à cheval à traverser 158. Les récoltes étaient permanentes, la vermine absente 
(ni serpent, ni scorpion, ni moustique, ni animal nuisible) et l’air embaumait les fleurs. Lorsque 
Dieu envoya un prophète pour rappeler Ses bienfaits, les habitants Lui dirent que ces bienfaits 
leur étaient échus ; Dieu envoya alors une inondation ravager jardins et maisons d’al-ʿArim ; 
tous furent dispersés et le pays s’emplit de buissons et de broussailles 159.

En dehors de ces lieux attachés à la mémoire des anciens Arabes, la cosmographie d’al-Ṭūsī 
Salmānī s’attache à présenter les cultes idolâtres des régions voisines, l’Iran, l’Inde et les pays 
himalayens.

151.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 219vo.
152.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 105ro.
153.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 108ro.
154.  Édimbourg, UL, Arab 161, f o 88vo.
155.  Paris, BnF, Sup. persan 1030, fo 305vo, 306ro entrée de Muḥammad à la Mecque.
156.  Al-Dimašqī, Manuel, p. 29.
157.  Voir par exemple, al-Ġarnāṭī, Tuḥfat al-albāb, Ducatez (trad.), p. 166-168.
158.  Al-Masʿūdī, Murūǧ, I, p. 474-476, ne parle pas de malédiction ; Chaigneau, 1996.
159.  Al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 147ro.

l’esp rit  des  l i eu x74

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


C’est le roi Ǧamšīd qui fut, d’après les légendes, l’instigateur des temples du feu 160. Des mages 
adorant le feu et des temples du feu sont représentés afin d’évoquer non pas le zoroastrisme, 
mais les différents types de feu auxquels sont asservis les sectateurs (pl. 3) 161.

Quant au bouddhisme, il est mis en scène via les deux bouddhas de Bamiyān, représentés 
assis côte à côte et séparés par un soleil, et l’on voit dans les manuscrits de la cosmographie 
d’al-Dimašqī un temple bouddhique semblable à une pyramide à degrés 162.

Les temples aux idoles remportent la vedette. L’idole est au cœur de la pratique et de la 
dévotion des religions qui sont dans l’erreur. On la trouve même dans un monastère chrétien du 

160.  Al-Masʿūdī, Murūǧ, II, p. 524, § 1373.
161.  Feu de Zardušt, al-Ṭūsī Salmānī, Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 30v o ; feu d’une grande vigueur vaincu 
par un prophète envoyé par Dieu f o 31ro ; un homme faisant jaillir les flammes en soufflant dans un roseau 
et qui parle au feu, f o 33vo.
162.  Al-Dimašqī, Paris, BnF, Arabe 2187, fo 89ro, et Arabe 5858, fo 87ro.

Pl. 3.  Un zoroastrien adorateur du feu  
dans la cosmographie d’al-Ṭūsī Salmānī,  

BnF, Sup. persan 332, f o 30ro.

a nna c a iozzo 75

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Kitāb al-bulhān sous des traits monstrueux, tout comme dans les copies ottomanes, ressemblant 
à un démon 163. On souligne l’ancienneté de ces cultes, parfois leur aspect anodin, comme 
l’idole de Mahdiya en Inde 164, dont les sectateurs placent dans la main un objet. Ces idoles 
nombreuses se voient aussi attribuer des vertus ou des propriétés ; celle de Sarīr est préten-
dument guérisseuse 165.

Les idoles de l’Inde et du Pakistan sont les plus nombreuses, mais ce sont aussi celles dont 
le culte est présenté comme barbare et cruel ; celle de Sarvašna fait hurler quiconque la touche, 
et du feu sort de sa bouche ; on en meurt brûlé 166. À Multān 167, les Indiens vénèrent, face 
contre terre, une immense idole, qu’ils disent venue du ciel, et ils vont jusqu’à se jeter dans le 
naphte pour s’immoler en souhaitant être heureux dans l’autre monde.

Certaines idoles sont des supercheries : c’est le cas chez les Rūm 168, où l’on voit l’image 
d’une jeune fille assise qui porte de jolis habits et semble pleurer ; lorsque l’envoyé veut lui 
parler, elle est tellement affligée qu’elle ne répond pas ! Cette anecdote est bien connue dans 
l’épopée des rois de Perse ; il ne s’agit pas ici d’une idole mais d’un automate destiné à leurrer 
l’envoyé 169. Les Byzantins avaient la réputation d’être des maîtres en matière d’automates 170.

Ailleurs d’autres statues sont également présentées comme des talismans. C’est le cas de 
l’idole du Kirmānšāh qui, si elle est renversée, empêche l’eau de la source voisine de couler, 
mais si on la redresse, la source coule à nouveau 171.

	 Conclusion 
Monumentalité et temporalité, ou la fonction des lieux sacrés :  
protéger, attendre, passer

Lorsqu’on examine les différents éléments relatifs aux merveilles des lieux, on se rend 
compte que l’œkoumène est tout entier organisé selon un centre globalement situé de l’Arabie 
à la Mésopotamie, et une périphérie extrême bornée au mont Qāf, que seul le héros Alexandre 
réussit à atteindre. Ce déplacement dans l’espace, vers l’orient comme vers l’occident du monde, 
conditionne aussi le facteur temporel, du présent vers le futur eschatologique. Le sens de la 
topographie des merveilles se fait jour lorsque l’on comprend que le voyage mène vers des 
seuils, des passages qui sont autant d’obstacles tant matériels que spirituels. La quête des héros 
et des voyageurs prend l’aspect d’un vaste pèlerinage qui culmine avec la visite des tombeaux 

163.  Oxford, BL, Or. 133, f o 37vo.
164.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 124ro.
165.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 166ro.
166.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 105v o.
167.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 122vo, f o 123ro.
168.  Paris, BnF, Sup. persan 332, fo 166vo.
169.  Firdawsī, Le livre des rois, 1976 (rééd.), p. 122-125. 
170.  Ibn al-Faqīh, Abrégé, p. 164 : récit d’un des envoyés du calife à Byzance narrant la présence de dangers 
menaçant le visiteur qui s’approchait du trône de l’empereur (sabres, lions, etc.).
171.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 167ro.

l’esp rit  des  l i eu x76

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des anciens prophètes et des rois du passé, lesquels indiquent non la fin, mais la prochaine 
rénovation lors du Jugement dernier. Trois concepts dominent l’espace : protéger les hommes, 
attendre et passer.

La protection des hommes est implicite dans l’évocation de nombreux lieux et monuments, 
qu’ils soient naturels ou créés par les hommes. Le cavalier qui surmonte la coupole d’une des 
portes de Bagdad, par exemple, indique de sa lance de quel côté peut surgir l’ennemi. De la 
même façon, le miroir du phare d’Alexandrie avait pour propriété de montrer les navires qui 
approchaient. Bon nombre de statues sont en fait apotropaïques dans les divers monuments 
abordés. Le lieu merveilleux possède parfois une fonction de prévention ou d’avertissement ; 
c’est le cas du palais de cristal où Alexandre trouve l’hybride mort, ou le château de cristal 
habité par des cynocéphales. Mais ce sont les constructions humaines qui, paradoxalement, 
protègent le mieux les hommes et, par-dessus tout, la plus célèbre, la fameuse muraille contre 
les Gog et Magog 172. Cette dernière apparaît au xiiie siècle dans un compendium de magie 
seldjoukide 173, puis dans le Kitāb al‑bulhān 174 et dans les manuscrits du Šāhnāma d’al‑Firdawsī 
au xive siècle 175. On comprend au descriptif qu’en fait al-Dimašqī que des gardes d’airain, des 
automates, protègent les hommes contre l’invasion des peuples maudits que les cosmographies 
représentent à deux endroits : avec les peuples monstrueux des îles et avec ceux qui vivent près 
de la muraille, panotii, blemmyes, pygmées et autres cynocéphales 176. Là encore, le pouvoir 
magique de l’airain fait merveille, rappelant le pouvoir des forgerons de l’Elbourz dont les 
coups de marteau sur les enclumes empêchent le terrible Biwārāsp/Ḏahhāk de s’échapper 177.

En effet, la topographie des merveilles s’inscrit à la fois dans l’espace de l’attente et de la 
parousie des élus et des héros dormants, et dans celui de l’émergence d’entités malfaisantes 
délivrées au dernier jour. Ces dernières (les dīv-s) sont localisées à la fois dans l’Elbourz dans 
le mont Damāwand, siège du volcanisme, mais aussi de la grotte où est crucifié par des clous 
magiques le tyran Ḏahhāk, qu’a emprisonné Farīdūn. Deux autres entités sont condamnées à 
l’obscurité, pendues par les pieds dans un puits de Babylone ; ce sont les anges déchus Ḥārūt 
et Mārūt, qui furent condamnés pour avoir livré les secrets de la magie aux hommes, et que 
représentent la plupart des cosmographies, tant en arabe qu’en persan 178.

Les espaces marins, îles et fond de l’océan, peuvent aussi receler de graves dangers: les îles 
Barṭāʾīl 179, dans lesquelles on entend des tambours et où l’on soupçonne l’installation de 
l’antéchrist, le Deǧǧāl que la mystérieuse bête appelée Ǧassāsa 180, qui transmet tous les secrets 

172.  Van den Berg, 2011.
173.  Paris, BnF, Persan 174, Aksaray, 1272, fo 100vo. 
174.  Oxford, BL, Or. 133, f o 38ro.
175.  http://shahnama.caret.cam.ac.uk/new/jnama/card/cescene:-1181211365 
176.  Ils sont représentés dans la dernière section des cosmographies illustrées.
177.  Ibn al-Faqīh, Abrégé, p. 328-331 et p. 332.
178.  Munich, Staatsb., Codex arabe 464, fo 27ro.
179.  Paris, BnF, Sup. persan 1781, f o 52vo ; Sup. persan 2051, f o 52vo.
180.  L’animal n’est pas représenté mais son île l’est dans Londres, BL, Or. 14140, fo 40ro, dans Carboni, 
2015, p. 85.

a nna c a iozzo 77

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des hommes, présente au prédicateur Tamīm al-Dārī sous la forme d’un homme enchaîné et 
borgne habitant dans un monastère 181. Mais surtout, au fond de l’océan, se trouverait la coupole 
d’airain représentée chez al-Dimašqī, qui abriterait le Mal en personne attendant son heure 182.

Cette attente est également symbolisée du côté des justes par la grotte des sept dormants, 
un mythe pour ainsi dire commun à toutes les régions du monde musulman, comme l’avait 
montré Louis Massignon 183. Al-Ġarnāṭī évoque ceux de Lūsa, et al-Qazwīnī ceux du mont 
Raqīm, la version du xive siècle conservée à Londres 184, et en persan, d’al-Qazwīnī les présente 
allongés les uns à côté des autres 185. Le sommeil est bien l’une des caractéristiques de l’attente 
eschatologique ; le château de cristal est un lieu que les voyageurs découvrent sur une île de 
l’océan Indien où Alexandre le Grand aperçut des hommes à tête de chien d’où sortaient 
d’immenses dents. Alexandre voulut s’y rendre, mais on l’en dissuada en disant que quiconque 
y entrait sombrait dans un sommeil profond 186. Par ailleurs, les différents tombeaux visités 
par les voyageurs, depuis celui d’Adam à Ceylan jusqu’à ceux des anciens rois d’Iran ou des 
prophètes de l’Ancien Testament, montrent cette sanctuarisation du monde comme espace 
d’attente, évoquant aussi les héros dormants de l’Iran préislamique.

Le passage vers l’au-delà est clairement évoqué par la métaphore des îles fortunées, mais 
aussi des villes imaginales de Ǧabūlsā et Ǧabūlkā peuplées de bienheureux qui ont déjà accédé 
à l’immortalité. C’est aussi dans ces régions de passage qu’Alexandre, dans l’Iskandar Nāma 
et dans le Šāhnāma, perd son guide, al-Ḫadir, qui, lui, en compagnie d’Élie, trouve la source 
de vie, au confluent des deux mers 187. Car, au-delà, se trouve la limite du monde humain et 
mortel, la montagne circulaire, cœur et périphérie à la fois, mère de toutes les montagnes : 
l’Elbourz des Iraniens et le mont Qāf des musulmans, fait de la substance des cieux, en chry-
solite verte, et dont personne ne sait ce qui se trouve au-delà ; il est figuré dans de nombreuses 
mappemondes, depuis celles d’al-Idrīsī et al-Qazwīnī 188. Le mont Qāf est une curiosité que 
peu de voyageurs purent expérimenter en dehors d’Alexandre le Grand que l’on voit chez 
al-Ṭūsī Salmānī regarder l’ange Isrāfīl 189, ou encore dans le Daqāʾiq al-ḥaqāʾīq datant de 1272 190, 

181.  Berlin, Staatsb., Or. Fol. 318, 1695, f o 97ro : http://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht? 
PPN=PPN735128308&PHYSID=PHYS_0207&DMDID=
182.  Paris, BnF, Arabe 2187, 1441, f o 66vo.
183.  Massignon, 1955-1961. 
184.  Londres, BL, Or. 14140, f o 58ro, dans Carboni, 2015, p. 136.
185.  Paris, BnF, Sup. persan 1781, f o 79ro.
186.  Munich, BSB, Codex arabe 464, 1280, f o 62ro ; Paris, BnF, Smith-Lesouëf (oriental) 221, f o 65vo, Iran, 
début xviie siècle ; Arabe 2178, fo 68ro, île de la Lune (palais de cristal), Syrie ou Égypte, xviiie siècle ; Londres, 
BL, Or. 14140, fo 34ro, dans Carboni, 2015, p. 230.
187.  Ḫadir à la fontaine de vie, Alexandre en arrière-plan : Londres, BL, Or. 1403, 1438, fo 328ro ; Washington, 
Arthur M. Sackler Gallery, LTS1995.2.189, 1441, f o 342vo ; Dublin, CBL, Persan 158, 1480, f o 375ro ; et voir 
Casari, 2011.
188.  Planisphère d’al-Idrīsī, Oxford, BL, Pococke 375, fo 3vo-4ro, Le Caire, 1553 ; al-Qazwīnī, ʿ Aǧāʾib al‑maḫlūqāt, 
Gotha Bibliothek, Orient A, 1507, 1032/1622, fo 95vo-96ro. 
189.  Paris, BnF, Sup. persan 332, f o 60ro ; Richard, 1999, p. 77-89.
190.  Paris, BnF, Persan 174, fo 107ro : http://visualiseur.bnf.fr/Visualiseur?Destination=Mandragore&O 
=08410888&E=221&I=81978&M=imageseule 

l’esp rit  des  l i eu x78

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la plus ancienne occurrence de cette sainte montagne, à la fois pivot, omphalos et montagne 
environnante. Ici, on voit à la fois le nid de la sīmurġ et les portes du ciel grandes ouvertes pour 
les élus, ce qui présente la limite du monde comme la voie d’accès vers l’au-delà.

Appréhender le lieu merveilleux « terrestre », tel que le présentent les œuvres enluminées, 
permet ainsi d’élaborer non une typologie des monuments naturels ou créés mais plutôt leurs 
usages à l’échelle du monde et de ses limites.

La merveille est en somme une sorte de signe permanent 191 qui rappelle la nécessité pour les 
hommes de croire ou d’accepter l’inexplicable, celle d’un esprit des lieux, doté d’une fonction 
morale, sociale ou sotériologique. La merveille monumentale demeure par excellence le lieu de 
l’inexpliqué et des manifestations de l’au-delà. Bien que répartie en deux catégories, merveille 
naturelle ou érigée par les hommes, elle joue la même fonction que celle des monstra.

Les merveilles monumentales ponctuent ainsi l’espace comme des témoins du passé, tout 
en sanctuarisant le monde par des lieux de culte successifs, qui signalent les mutations reli-
gieuses et culturelles des hommes et les voies nouvelles qui doivent les conduire, par-delà les 
mers et les frontières tangibles, vers deux lieux majeurs témoins de promesses pour les justes : 
la source d’immortalité et le mont Qāf, omphalos ou passage vers l’éternité.

	 Bibliographie

	 Liste des abréviations

BL : British Library.
BnF : Bibliothèque nationale de France.
BSB : Bayerische Staatsbibliothek.
CBL : Chester Beatty Library.

ONB : Österreichische Nationalbibliothek.
ROM : Royal Ontario Museum.
TSL : Topkapi Sarayi Library.

	 Manuscrits

Amīr Ḫusraw Dihlavī, Āyyina-i Iskandarī, Paris, BnF, 
Supplément persan 629, Iran, xve siècle.

Bāzil, Hamla-i Haydarī, Paris, BnF, Supplément 
persan 1030, Cachemire, 1223/1808.

al-Dimašqī, Kitāb nuḫbat al-dahr fī ʿaǧāʾib al-barr 
wa-l-baḥr, Paris, BnF, Arabe 5858 (s.l., s.d.). 
Paris, BnF, Arabe 2187, 845/1441-1442.

al-Firdawsī, Šāhnāma, Berlin, Staatsbibliothek, 
Or. Fol. 4255, Shiraz, Turkmène, 19 raǧab 
894/18 juin 1489. Dublin, CBL, Persan 104, 
Bagdad, 1300. Dublin, Chester Beatty, 
Persan 158, Hérat, 23 ǧumādā I 885/9 août 1480, 
timouride. Leyde, University Library, Or. 494, 
Shiraz, 1437, ʿImād al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān 

al‑kātib. Paris, BnF, Supplément persan 494, 
Shiraz, 27 ǧumādā I 848/19 septembre 1444. 
Paris, BnF, Supplément persan 489, Qazwīn, 
vers 1580. Cambridge, Fitzwilliam Museum, 
22.1948, Shiraz (?), 1435. Istanbul, TSL, 
Hazine 1479, Shiraz, 1330. Londres, British 
Library, Or.12688, timouride, 11 muḥarram 
850/16 avril 1446. Manchester, John Rylands 
University, Ryl. Pers 933, style de Qazwīn 
style, v. 1430-1440. Toronto, Royal Ontario 
Museum, 967.315.1, Shiraz, milieu xive siècle. 
Washington, Arthur M. Sackler Gallery, 
LTS 1995.2.189, Shiraz, 1441.

191.  Kappler, 1993.

a nna c a iozzo 79

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al-Ġarnāṭī, ʿAǧāʾib, Paris, BnF, Arabe 2168, 
xvie siècle (?). Paris, BnF, Arabe 6877, 
869/1465.

al-Ḥarīrī, Maqāmāt, Paris, BnF, Arabe 5847, 
Wāṣiṭ, 634/1236-1237.

Haykalī, Nasīr al-Rammāl, Daqāʾiq al-ḥaqāʾiq, Paris, 
BnF, Persan 174, Aksaray, 1272.

Ibn Buḫtīšūʿ, Manāfīʿ al-ḥayawān, Paris, BnF, 
Arabe 2782, Égypte-Syrie, 700/1300-1301.

Ibn al-Wardī, Ḫarīdat al-ʿaǧāʾib, Paris, BnF, 
Arabe 2188, 883/1479.

Lārī, Futūḥ al-ḥaramayn, BnF, Supplément persan 1389, 
Arabie saoudite, La Mecque, xvie siècle, 
982/1574-1575. BnF, Supplément persan 1514, 
Turquie, Constantinople/Istanbul, xvie siècle, 
984/1577. BnF, Persan 237, Arabie saoudite, 
La Mecque, xviie siècle. BnF, Supplément 
persan 1340, Inde, xviiie siècle.

Mehmed Āşık ibn ʿUmar al-Ḥanafī, Aḫbār Makka, 
Paris, BnF, Supplément turc 1081, Turquie, 
xviie siècle, 1026/1617.

Mīr Haydar, Miʿrāj-nāma, Paris, BnF, Supplément 
turc 190, Hérat, 1436.

Niẓāmī, Ḫamsa, Paris, BnF, Supplément persan 1112, 
Shiraz, v. 1450-1460. Berlin, Staatsbibliothek, 
Or. Quart 1665, Iran, 890/1485. Paris, BnF, 
Supplément persan 1956, Qazwīn, 1560. 
Iskandar Nāma, Londres, BL, Or. 6810, 1494.

Pîrî Reis, Kitab-ı bahriye (seconde version), Paris, BnF, 
Sup. turc 956, Turquie, xviiie siècle.

al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib 
al-mawǧūdāt, Londres, BL, Or. 14140, Irak, 
début xive siècle. Munich, BSB, Codex 
arabe 464, Wāsiṭ, 679/1280. Berlin, 
Staatsbibliothek, Or. Fol. 2562, Turquie, 
1114/1703. Berlin, Staatsbibliothek, Or. Fol. 318, 
Iran, 1106/1695. Paris, BnF, Supplément 
persan 1781, Hérat, 896/1488 (trad. Bāyāzīd 
Bastakī). Paris, BnF, Supplément persan 2051, 
Shiraz, vers 1480 (trad. Bāyāzīd Bastakī). 
Paris, BnF, Smith-Lesouëf (oriental) 221, 
Iran, xviie siècle. Paris, BnF, Supplément 
turc 1063, Istanbul, xviie siècle, 1096/1685, 
(trad. Rūdūsīzāde).

Al-Qazwīnī, Āṯār al-buldān, Paris, BnF, Arabe 2236, 
origine inconnue, xviie siècle.

Suʿūdī, Mehmet, Maṭāliʿ al-saʿāda wa-manābiʿ 
al-siyāda, Paris, BnF, Supplément turc 242, 
Istanbul, 1582.

al-Ṭūsī Salmānī, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib 
al-mawǧūdāt, Paris, BnF, Supplément 
persan 332, Bagdad, 790/1388.

	 Sources publiées

Abrégé des merveilles, C. de Vaux (trad.), Sindbad, 
Paris, 1984.

Abū Maʿšar al-Balḫī, Il kitâb al-bulhân di Oxford, 
S. Carboni (éd.), Stampatori, Turin, 1988.

An Eleventh-Century Egyptian Guide to the Universe: 
The Book of Curiosities, Y. Rapoport 
& E. Savage-Smith (éd., trad.), Brill, Leyde, 
Boston, 2014.

Asādī de Ṭūs, Le Livre de Gerchâsp. Tome second 
et dernier poème persan d’Asadi de Toûs, 
H. Massé (trad.), Imprimerie Nationale, 
P. Geuthner, Paris, 1951.

al-Bīrūnī, Tafhīm, The Book of Instruction in the 
Elements of the Art of Astrology, Written in 
Ghaznah on 1029 A.D., Reproduced from British 
Museum Ms. Or. 8349, R.R. Wright (éd., trad.), 
Luzac, Londres, 1934.

Buzurk ibn Shahriyar, Kitāb ʿAǧāʾib al-Hind 
barraha wa-baḥraha wa-ǧazāʾiraha, Livre des 
merveilles de L’Inde, P.-A. van der Lith (éd.), 
L.-M. Devic (trad.), Leyde, Brill, 1883-1886 ; 
Institute for the History of Arabic-Science 
at the Johann Wolfgang Goethe University, 
Francfort, 1993 (rééd.).

al-Dimašqī, Shams al-Dîn Abu ʿAbdallah 
Muhammad al-Dimishqî, Manuel de la 
cosmographie du Moyen Âge, Kitāb nuḫbat 
al-dahr fī ʿaǧāʾib al-barr wa-l-baḥr, 2 vol., 
A.F.M. Mehren (éd., trad.), P.E. Leroux, 
Copenhague, 1874 ; Institute for the History 
of Arabic-Science at the Johann Wolfgang 
Goethe University, Francfort, 1994 (rééd.).

al-Firdawsī, Le Livre des rois, 6 vol., Jules Mohl (trad.), 
1876-1878, A. Maisonneuve, 1976‑1978 (rééd.).

al-Firdawsī, Šāhnāma, 7 vol., J. Khaleghi Motlagh (éd.), 
Mazda Pub., Costa Mesa, 1997.

l’esp rit  des  l i eu x80

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al-Ġarnāṭī, De Grenade à Bagdad : la relation du 
voyage d’Abû Hâmid al‑Gharnâtî (1080-1168), 
Jean-Charles Ducène (éd. et trad.), Histoire et 
perspectives méditerranéennes, L’Harmattan, 
Paris, 2006.

al-Ġarnāṭī, al-Muʿrib ʿan baʿḍ ʿaǧāʾib al-Maġrib, 
Ingrid Bejarano (éd., trad.), Abū Ḥāmid 
al-Ġarnāṭī (m. 565/1169) : al-Muʿrib ʿan baʿḍ 
ʿaǧāʾib al-Maġrib, Elogio de algunas maravillas 
del Magrib, Fuentes Arábico-Hispanas 9, 
CSIC/ICMA, Madrid, 1991.

al-Ġarnāṭī, Abū Ḥāmid, Tuḥfat al-albāb, 
Guy Ducatez (trad.), « La Tuḥfat al‑Albāb 
d’Abū Ḥāmid al-Andalusī al-Ġarnāṭī », 
REI 53, 2, 1985, p. 141-241.

al-Ġarnāṭī, Tuḥfat al-albāb (El regalo de los espíritus), 
Ana Ramos (trad.), Fuentes arábico-
hispanas 10, CSIC/ICMA, Madrid, 1990.

Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī, Abrégé du livre des pays, 
H. Massé (trad.), Damas, IFEA, 1973.

al-Kisāʾi, Tales of the Prophets: Qiṣaṣ al-anbiyāʾ, 
W.M. Thackston (trad.), Kazi Publications, 
Chicago, 1997. 

al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab wa-maʿādin al-ǧawhar, 
Les Prairies d’or, 4 vol., C.-H.-C. Barbier du 
Meynard & A. Pavet de Courteille (trad.), 
revue et corrigée par C. Pellat, Imprimerie 
Nationale, CNRS, Paris, 1962, 1965, 1971, 1984.

Philostratus, The Life of Apollonius of Tyana, Books 
I-IV, C.P. Jones (éd., trad.), Harvard 
University Press, Cambridge (Mass.), Londres, 
2005.

Philostratus, Apollonius of Tyana, Letters of Apollonius, 
Ancient Testimonia, C.P. Jones (éd., trad.), 
Harvard University Press, Cambridge (Mass.), 
Londres, 2006.

Pseudo-Maǧrīṭī [Abū Maslama al-Maǧrīṭī], 
« Picatrix », Ġāyat al-ḥakīm, Hellmut Ritter 
& Martin Plessner (trad.), Das Ziel des 
Weisen von Pseudo-Maǧrīṭī, Studies of the 
Warburg Institute 27, The Warburg Institute, 
The University of London, Londres, 1962.

al-Qazwīnī, Enzyklopädie als Spiegel des Weltbildes, 
Syrinx von Hees (trad.), Harrassowitz Verlag, 
Wiesbaden, 2002.

al-Qazwīnī, Kitāb ʿaǧāʾib al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib 
al-mawǧūdāt, Zakarija ben Muhammed 
ben Mahmud el-Cazwini’s Kosmographie, 
F. Wüstenfeld (éd.), Verlag der Dieterichschen 
Buchhandlung, Göttingen, 1848 ; Institute 
for the History of Arabic-Science, Francfort, 
1994 (rééd.).

al-Qazwīnī, Le meraviglie del creato e le 
stranezze degli esseri, Syrinx von Hees 
& Francesca Bellino (trad.), Montadori, Milan, 
2008.

al-Qazwīnī, Zakarija ben Muhammed ben Mahmûd 
el-Kazwîni’s Kosmographie nach der 
Wüstenfeldschen Textausgabe, mit Benutzung 
und Beifügung der reichhaltigen Anmerkungen 
und Verbesserungen des Herrn Fleischer, aus dem 
Arabischen zum ersten Male vollständig übersetzt, 
Die Wunder der Schöpfung, H. Ethé (trad.), 
Fues’s Verlag (R. Reisland), Leipzig, 1868.

Sulaymān al-Tāǧir, Voyage du marchand arabe 
Sulaymân en Inde et en Chine rédigé en 851 
suivi de remarques par Abû Zayd Hasan 
ibn ʿAbd Allâh al-Sirâfî (vers 916), Gabriel 
Ferrand & Andrée Kerpelès (éd.), Éditions 
Bossard, Paris, 1922.

al-Ṯaʿlabī, Abū Isḥāq Aḥmad Ibn Muḥammad 
Ibn Ibrāhīm, ʿArāʾis al-majālis fī 
qiṣaṣ al‑anbiyāʾ: Lives of the Prophets, 
W.M. Brinner (trad.), Brill, Leyde, Boston, 
2002.

Yāqūt, The Introductory Chapters of Yāqūt’s Muʿǧam 
al-Buldān, Wadie Jwaideh (trad.), Brill, Leyde, 
1959.

al-Zuhrī, El mundo en el siglo XII, Estudio de la versíon 
castellana y del “original” árabe de una geografía 
universal : “El tratado de al-Zuhri”, Dolors 
Bramon (trad.), Ausa, Barcelone, 1991.

	 Études

Alexandre le Grand dans les littératures occidentales 
et proche-orientales, Actes du colloque de Paris, 
27-29 novembre 1997, Paris X Nanterre, Paris, 
1999.

Arkoun, Mohamed, Le Goff, Jacques, Fahd, Toufic 
& Rodinson, Maxime (éd.), L’étrange et le 

merveilleux dans l’islam médiéval, Édition 
Journal Asiatique, Paris, 1974.

Bacqué-Grammont, Jean-Louis, « Quelques aspects 
de la faune nilotique dans la relation de voyage 
d’Evliyâ Celebî ; voyageur ottoman », JA 296, 2, 
2008, p. 331-374.

a nna c a iozzo 81

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Badie, Julie, An Islamic Cosmography: The Illustrations 
of the Sarre Qazwînî, Ph.D., University of 
Michigan, Ann Arbor, 1978.

Barrucand, Marianne, « The Miniatures of the Daqâ’iq 
al-haqâ’iq (B.N. persan 174): A Testimony to 
the Cultural Diversity of Medieval Anatolia », 
IslArt 4, 1991, p. 13‑142.

Berlekampf, Persis, Wonder, Image, and Cosmos 
in Medieval Islam, Yale University Press, 
New Haven (Conn.), Londres, 2011.

Bilici, Kenan Z., « Cizre Ulu Camisi Kapı 
Tokmaklarının İkonografik ve Kronolojik 
Değeri Üzerine Bir Etüt » in Sanat Tarihinde 
İkonografik Araştırmalar, Güner İnal’a 
Armağan, Ankara, 1993, p. 73-86.

Bilici, Kenan Z., « Bronze Door-Knockers of 
Cizre Great Mosque, A New Example » in 
Comparetti, M., Raffetta, P., Scarcia, G. (éd.), 
Ērān ud Anērān, Webfestschrift Marshak, 
Universidad del Salvador, Buenos Aires, 2006, 
p. 111-122.

Bothmer, Hans-Caspar von, Die Illustrationen des 
Münchner Qazwini von 1280 (Cod. Monac. 
arab. 464) : ein Beitrag zur Kenntnis ihres Stils, 
Ph.D., Munich, 1971.

Bürgel, J.-C. & Van Ruymbeke, C. (éd.), A Key to the 
Treasure of the Hakim: Artistic and Humanistic 
Aspects of Nizami Ganjavi’s Khamsa, Leyde 
University Press, Leyde, 2011.

Caiozzo, Anna, « Les talismans des planètes dans les 
cosmographies en persan », Der Islam 77, 2, 
2001, p. 221-262.

Caiozzo, Anna, « Une conception originale des cieux : 
planètes et zodiaque d’une cosmographie 
jalayride », AnIsl 37, 2003, p. 59-78.

Caiozzo, Anna, « Les monstres dans les 
cosmographies en persan » in Caiozzo, A. 
& Demartini, A.-E. (éd.), Monstre et imaginaire 
social, Creaphis, Paris, 2008, p. 47-54.

Caiozzo, Anna, « Entre prouesse technique, 
cosmologie et magie, l’automate dans 
l’imaginaire de l’Orient médiéval » in Adam, V. 
& Caiozzo, A. (éd.), La fabrique du corps 
humain : la machine modèle du vivant, MSH, 
Grenoble, 2010, p. 43-79l.

Caiozzo, Anna, « L’univers enchanté du voyageur 
(commerçant, pèlerin) et du héros princier 
dans les cosmographies illustrées de 
l’Orient médiéval » in Requemora-Gros, S. 
& Guyon, L. (éd.), Images et voyages, Presses 
de l’Université de Provence, Aix-en-Provence, 
2011a, p. 29-37.

Caiozzo, Anna, « Anges gardiens et génies familiers 
dans les manuscrits enluminés de l’Orient 
médiéval » in Boudet, J.-P., Faure, P. 
& Renoux, C. (éd.), Actes du colloque : Anges 
gardiens et démons familiers de Socrate à Tintin, 
Colloque de l’Université d’Orléans, Orléans, 9-10 
juin 2006, PUR, Rennes, 2011b, p. 97-110.

Caiozzo, Anna, « Alexandre l’enchanteur : un aspect 
de la légende orientale d’Alexandre » in 
Watanabe, K., Vigneron, F. (éd.), Voix des 
mythes, science des civilisations. Hommage à 
Philippe Walter, Peter Lang, Berne, Berlin, 
Bruxelles, 2012, p. 121-148.

Carboni, Stefano, « The ‘Book of Surprises’ 
(Kitāb al-bulhān) of the Bodleian Library » in 
Persian Cultural Crossroads, Trobe Journal 91, 
juin 2013, p. 22-34.

Carboni, Stefano, The “Wonders of Creation”: A Study 
of the Ilkhanid “London Qazwini”, Edinburgh 
Studies in Islamic Art, Édimbourg, 2015.

Casari, Mario, « Nizāmī’s Cosmographic Vision and 
Alexander in Search of the Fountain of Life » 
in Bürgel, J.-C. & van Ruymbeke, C. (éd.), 2011, 
p. 95-106.

Chaigneau Marcel, « Découverte des “Citernes 
de la Reine de Saba” par le Pharmacien 
Th.J.F. Arnaud, en 1843 » in Gyselen, R. (éd.), 
Sites et monuments disparus d’après 
les témoignages de voyageurs, ResOr 8, 
Bures-sur-Yvette, 1996, p. 9-12.

Christensen, Arthur, Les Kayanides, Bianco Lunos, 
Copenhague, 1931.

Donzel, Emeri Johannes van, Schmidt, Andrea & Ott, 
Claudia, Gog and Magog in Early Eastern 
Christian and Islamic Sources: Sallam’s Quest for 
Alexander’s Wall, Brill, Leyde, 2010.

Ducène, Jean-Charles, L’Afrique dans le Uns al-muhaǧ 
wa-rawḍ al-furaǧ d’al-Idrīsī, Peeters, Louvain, 
2010.

Fotouhi, Taraneh, « Les illustrations d’un manuscrit 
persan de la Bibliothèque nationale : Le livre 
des merveilles de la création », HistArt 4, 1988, 
p. 41-52.

Genequand, Charles, « Autour de la ville de 
bronze : d’Alexandre à Salomon », Arabica 39, 
1992, p. 328-345.

Geries, Ibrahim, « Quelques aspects de la pensée 
Muʿtazilite d’al-Ǧâḥiẓ : selon K. al‑Ḥayawân », 
StudIsl 52, 1980, p. 67-88.

l’esp rit  des  l i eu x82

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Kappler, Claude Claire, « Alexandre et les merveilles 
dans le Livre des rois de Firdawsî » in Et c’est la 
fin pour quoy nous sommes ensemble, Hommage 
à Jean Dufournet, Littérature, Histoire et Langue 
du Moyen Âge, Tome 2, Champion, Paris, 1993, 
p. 759-773.

Kappler, Claude Claire, « Alexandre dans le Shāh 
Nāmeh de Firdawsī : De la conquête du 
monde à la découverte de soi » in Bridges, 
M. & Bürgel, J.-C. (éd.), The Problematics of 
Power, Eastern and Western Representations of 
Alexander the Great, Peter Lang, Berne, Berlin, 
1996, p. 165-190.

Kappler, Claude Claire, « Alexandre le Grand et les 
frontières » in Rousselle, A. (éd.), Frontières 
terrestres, frontières célestes dans l’Antiquité, 
De Boccard, Paris, 1995, p. 370-386.

Kappler, Claude Claire, « De la royauté à la 
prophétie : Alexandre le Grand, ou le défi 
des extrêmes » in Alexandre le Grand dans les 
littératures occidentales et proche-orientales, 1999, 
p. 9-14.

Kowalska, Maria, « Eine unbekannte Handschrift 
al-Kazwïnîs Kitâb ʿàgâʾib al-mahlûkât », FolOr 1, 
2, 1959, p. 326-332.

Kowalska, Maria, « Remark on the Unidentified 
Cosmography, Tuhfat al-Gharaʾib », FolOr 9, 
1967, p. 11-18.

Massignon, Louis, Les sept dormants d’Éphèse 
(Ahl al-kahf) en islam et en chrétienté. Recueil 
documentaire et iconographique, Paris, 7 vol., 
1955-1961.

Miquel, André, La géographie humaine du monde 
musulman jusqu’au milieu du xie siècle, vol. 2, 
Paris, 1975 ; EHESS, Paris, 2001 (réimp.).

Moor, Bilha, Popular Medicine, Divination, and Sacred 
Geography: Sixteenth-Century Illustrations to 
Tusi’s ʿAjaʾib al-Makhluqat, Ph.D., Hebrew 
University, Jérusalem, 2010.

Moor, Bilha, « Shahnama Kings and Heroes in 
ʿAjaʾib al-Makhluqat Illustrated Manuscripts » 
in Melville, C. & Van den Berg, G. (éd.), 
Shahnama Studies II. The Reception of Firdausi’s 
Shahnama, Brill, Leyde, 2012, p. 267-290.

O’Kane, Bernard, « Rock Faces and Rock Figures 
in Persian Painting », IslArt 4, 1990-1991, 
p. 219-246.

Piemontese, Michele-Angelo, « Alexandre le 
circumnavigateur dans le roman persan de 
Tarsusi » in F. de Polignac (éd.), Alexandre le 
Grand, figure de l’incomplétude, MEFAR 112, 1, 
2001, p. 97-112.

Pingree, David, The Thousands of Abū Maʿshar, 
Studies of the Warburg Institute 30, Warburg 
Institute, University of London, Londres, 1968.

Richard, Francis, Splendeurs persanes, Manuscrits 
du xiie au xviie siècle, Galerie Mazarine, 
27 novembre 1997-1er mars 1998, BnF, Paris, 1997.

Richard, Francis, « L’iconographie se rapportant 
à Eskandar dans le manuscrit djalâyeride 
du ʿAdjâyeb Nâmeh de Tûsi Salmâni de la 
Bibliothèque nationale de Paris » in Alexandre 
le Grand dans les littératures occidentales et 
proche-orientales, 1999, p. 77-89.

Rührdanz, Karin, Rührdanz, Karin, « An Ottoman 
Illustrated Version of Muhammad al-Tusi’s 
ʿAjaʾib al-Makhluqat » in Temimi, A. (éd.), 
Mélanges Prof. Machiel Kiel, Fondation 
Temimi pour la recherche scientifique et 
l’information, Zaghouan, 1999, p. 455-475.

Rührdanz, Karin, « Illustrated Persian ʿAjāʾib 
al-Makhūqāt Manuscripts and their 
Function in Early Modern Times » in 
Newman, A.J. (éd.), Society and Culture in the 
Early Modern Middle East, Brill, Leyde, Boston, 
2003, p. 33-47.

Ruska, Julius, « Über den Falschen und den Echten 
Kazwīnī », Mitteilungen zur Geschichte der 
Medizin und der Naturwissenschaften 13, Leipzig, 
Hamburg, 1914, p.183-188.

Shahbazi, A. Shapur, « Haft Kešvar », EncIr 11, 5, 
http://www.iranica.com/articles/haft-kesvar

Shreve Simpson, Marianna, « From Tourist to 
Pilgrim: Iskandar at the Kaʿba in Illustrated 
Shahnama Manuscripts », IrStud 43, 1, 2010, 
p. 129-146.

Van den Berg, Gabrielle, « Descriptions and Images 
– Remarks on Gog and Magog in Nizāmī’s 
Iskandar Nāma, Firdawsī’s Shāh Nāma 
and Amīr Khusraw’s Aʾīna-yi Iskandarī » in 
Bürgel, J.-C. & Van Ruymbeke, C. (éd.), 2011, 
p. 77-94.

Vesel, Živa, Les encyclopédies persanes. Essai de typologie 
et de classification, IFRI, Paris, 1986, p. 77-94.

Weber, Edgar, « La ville de cuivre, une ville 
d’al-Andalus », Sharq al-Andalus 6, 1989, 
p. 43-81.

Wittkower, Rudolph, « Marvels of the East: A Study 
in the History of Monsters », JWI 5, 1942, 
p. 159-197.

White, David Gordon, Myths of the Dog-Man, 
University of Chicago Press, Chicago, Londres, 
1991.

a nna c a iozzo 83

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 53-83    Anna Caiozzo
L’esprit des lieux. Quelques observations sur la topographie des merveilles terrestres dans les manuscrits enluminés de l’Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



