MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 51 (2018), p. 3-17
Jean-Charles Ducene

Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient
médiéval

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

JEAN-CHARLES DUCENE

Introduction

Merveilles, géographie et sciences naturelles
au Proche-Orient médiéval

I LA MERVEILLE ou plutdt le sentiment de « merveilleux » devant la perception admirative
d'un objet ou d'un phénomeéne incompréhensible est un sentiment universel, lui donner
un sens reléve de la culture de 'observateur. Dans le Proche-Orient médiéval musulman,
cette irruption de I'incompréhensible dans 'univers percu fut dés I'origine catégorisée comme
«signe de Dieu ». Le texte coranique (L, Qdf) considére tout ce qui existe comme I'ceuvre créée de
Dieu et il en découle que ce qui arrive de surprenant peut étre vu comme relevant de Sa volonté.
Certes, interpréter des phénomeénes naturels extraordinaires comme marques de la
toute-puissance d'un démiurge, considéré par ailleurs comme le créateur du monde, n'est
pas neuf: qu'il nous sufhise ici de rappeler les psaumes (VIII, CXLVIII) et en particulier
«Que tes ceuvres sont nombreuses, Yahvé! Toutes avec sagesse tu les fis, la terre est remplie
de ta richesse » (CIV, 24).
La distinction entre naturel et surnaturel est dés lors inopérante, car toute la nature est
soumise 4 Dieu puisqu’elle fait partie de la création, a laquelle le merveilleux appartient.
Au-dela du simple émerveillement immédiat, la merveille entre aussi dans différents
domaines du savoir qui tentent soit de la catégoriser soit de développer sa signification. Cest ici
qu'elle intégre comme objets les sciences naturelles et la géographie, quand elles apparaissent
en arabe, c'est-3-dire au 111°/1x° siécle. Les premiéres, en prenant en compte des phénoménes
qu'elles inventorient, finirent tdt ou tard par enregistrer cette observation qui détonne avec
l'ordre naturel, tandis que la seconde, dans son discours sur I'espace, est contrainte de la signaler

* Jean-Charles Ducéne, directeur d’études i I'Ecole pratique des hautes études EPHE-PSL, jean-charles.
ducene@ephe.psl.eu

. ANNALES ISLAMOLOGIQUES 51 — 2017
Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene

Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 INTRODUCTION

quand elle est située quelque part. Or, la géographie et les sciences naturelles sont plus des
sciences transmises (naqliyya), comme les traditions ou la littérature, que des sciences ration-
nelles (‘agliyya), d'ot la facilité avec laquelle elles intégrent les merveilles. Celles-ci deviennent
une des composantes du discours scientifique et littéraire, en des proportions que chaque
auteur appréciera personnellement, certes l’esprit critique pouvant s’y appliquer. En outre,
ces savoirs prennent des formes littéraires diverses au Proche-Orient médiéval, mais il en est
une qui amplifie ou condense le processus, c'est la cosmographie ou I'encyclopédie de sciences
naturelles qui se développe a partir du vi¢/x11¢ siecle. En effet, réifiant les objets hors de leur
contexte historique et les classant selon divers ordres (physique aristotélicienne, ordre alpha-
bétique), leurs auteurs semblent donner 4 la merveille une proportion inconnue jusqu'alors
et finalement impressionnante.

L'ancrage de la merveille dans I'ceuvre créatrice de Dieu et la conception de la nature
ameénent tot une amplification du sens spirituel de cet étonnement, dans une perspective piétiste.
Ainsi, le Kitab al-“ibar wa-l-itibar ou « Livre de l'avertissement et de la réflexion »! attribué
A al—Gihiz, — mais certainement de fagon abusive, car rien ne dénote le style du prosateur, —
peut néanmoins étre considéré comme le premier ouvrage dont le but avoué est d'énumérer
les merveilles de la nature comme des preuves de la sagesse divine. Avant de se lancer dans son
énumération, l'auteur cite des ouvrages syriaques comme modéle ainsi qu'un ouvrage pehlevi
écrit Al'époque omeyyade par un certain Yasa (?) Matran Faris. Le Kitab al-“ibar n'a cependant
aucun plan et est constitué par une succession de phrases du genre: « Réfléchis sur les levers
du soleil, réfléchis aux étoiles », etc. L'admiration de la nature aboutit 4 une contemplation
qui se trouve renforcée ou amplifiée par la merveille.

Enfin, le développement du récit qui relate la merveille, le discours qui en témoigne en
quelque sorte, posséde aussi une dimension littéraire originale, voire transgressive par rapport
a la norme admise. En effet, Roberto Tottoli* rappelle que le terme de ‘aga’ib apparait dans
la définition du hadith de Hurafa par le Propheéte, soit une histoire « fantastique », celle d'un
homme qui aurait vécu des aventures ayant été fait prisonnier par des djinns. Mentionner
l'existence d'un fait extraordinaire quelque part est une chose, relater un événement, une aven-
ture merveilleuse en est une autre, car ce type de narration entre en conflit avec les attendus
de l'adab au 1v¢/x¢ siécle. Ce dernier insiste sur la distinction entre récits réalistes et fictifs,
bien que la terminologie soit imprécise?, mais I'adab réprouve les récits fictifs, surtout s'ils
confinent a 'invraisemblable et 2 la merveille, pour ne les accepter que sous certaines conditions.
L'avis d'al-Gihiz# est ici représentatif, car ses fictions se veulent déterminées par l'imitation
(mubakat) en restant dans I'imaginable sans tendre vers I'impossible. Et quand la chose est
le produit de I'imagination, en I'espéce une histoire de djinn, elle doit étre présentée comme
telle et non comme un fait réel. La merveille qui, par définition, rompt I'habituel et le sens

1. British Library, Or. 3886, ff. 42 &4 40a; Maqgbul, 1995, p. 71.
2. Tottoli, 1999, p. 49.

3. Leder and Kilpatrick, 1992, p. 10.

4. Gines, 1998, p. 170-171.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-CHARLES DUCENE

commun lorsqu’elle est relatée dans un récit narratif, s'approche de la limite subjective au-dela
de laquelle elle peut étre considérée comme un récit fictif et rejetée de ce fait sans autre forme
de critique. Cette conception exclusive et tranchée du récit n'est cependant pas parvenue
a empécher l'apparition de ces témoignages, de méme qu'elle n'a pu entraver la survie et le
développement des Mille et Une Nuits. Sans doute le récit « merveilleux » venait-il assouvir ici
la curiosité imaginative du lecteur.

Singuliérement, ces récits trouvent tot leur origine en dehors du monde musulman:
les voyages a I'extérieur de celui-ci et en particulier dans 'océan Indien amenaient par la
bouche des marins et des marchands des histoires qui dépassaient parfois I'entendement,
A tel point qu'au milieu du 111%/1x° siécle al-Gahiz nous livre dans son Kitab al-hayawan une
réflexion lumineuse sur l'origine du genre des Merveilles de la mer®. Il regrette en effet de ne
pouvoir consacrer beaucoup de pages aux poissons car, dit-il, il manque de bons témoignages.
Ce sont en effet essentiellement « des récits de marins et de navigateurs; [or], ce sont des gens
qui ne réfléchissent pas 4 la portée de leurs propos et ne considérent pas la valeur éthique de
leurs actes. Plus leurs récits relévent du fantastique (agrab, trop étrange pour étre crédible),
de I'étrange, plus ils se gonflent de suffisance, sans compter la trés grande pauvreté de la forme
et la vulgarité, la laideur, de leurs expressions. » Bref, 4 'époque d’al‘(v}ihiz circulent des his-
toires invraisemblables que ses contemporains tenaient pour incroyables, qu'elles aient relaté
un événement ou décrit une créature extraordinaires.

D’autres textes ont pour objet des bitiments, des constructions, des villes extraordinaires
par leurs dimensions, leurs aspects ou encore leur histoire, quand celle-ci exemplifie une lecon
morale (‘ibra) telle que la vanité d'un souverain impie et orgueilleux. Al-Mas‘tdi® mentionne
plusieurs ouvrages décrivant ces constructions, dont le premier, dd 3 Aba MaSar al-Balhy, avait
pour titre Le livre des milliers : « L'astronome Aba MaSar, dans son ouvrage intitulé Le livre des
milliers (Kitab al-ulif), parle des temples et des grands monuments qui ont été construits sur
tout le globe, dans chaque [période de] mille ans. Son éléve Ibn al-Maziyyar a traité du méme
sujet [...]. Enfin, d'autres auteurs, qui écrivaient avant ou aprés ces deux savants, ont décrit
de nombreux édifices et merveilles du monde. » Et dans la foulée, al-Mas‘adi cite notamment
comme exemples de constructions merveilleuses la digue des Gog et Magog, Iram aux colonnes
et les pyramides d'Egypte.

Les liens de ces phénomeénes naturels ou de ces ceuvres humaines avec la géographie sont
évidents quand on pense que ces éléments sont 4 situer quelque part sur I'‘écouméne, en sachant
que ce positionnement méme a un sens par rapport a la représentation des terres habitées.

Que la littérature géographique situe ces merveilles 4 la limite ou 4 I'extérieur du monde
musulman’ n’est pas dit au hasard. Certes, les territoires lointains sont plus sujets aux
développements imaginaires puisque, par définition, il est plus difficile d'aller vérifier ceux-ci.
Mais ce sont aussi les limites du connu et de la normalité, et donc les «lieux naturels » pour

5. al-Gihiz, Le cadi et la mouche, p. 327-328; Kitab al-bayawan, VI, p. 16.
6. Al-Mas‘adi, Les prairies, 11, p. 545-546.
7. Miquel, 1975, p. 483-513.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 INTRODUCTION

les choses extraordinaires. Enfin, puisque le monde est congu comme entouré par une mer,
les iles éloignées — espaces autonomes et séparés du commun — deviennent aussi les lieux
de I'expression de ce merveilleux. Ce développement dans le discours géographique arabe
est perceptible A la fin du 1v¢/x° siécle dans I'Abrégé des merveilles d'Tbrahim ibn Wasif Sih?,
car celui-ci concentre son attention dans la description des mers sur les animaux ou les créatures
étranges qui les peupleraient.

Cependant, tous les auteurs ne font pas preuve d'une méme crédulité, et si al-Gihiz
est sceptique par rapport A la gouaillerie des marins, al-Birani® ne donne guére de crédit a
I'information rapportée par al-Gayhini selon laquelle il y aurait dans l'église de Saint-Etienne
4 Rome un autel d'une émeraude d'une longueur de vingt coudées sur une largeur de six,
supporté par douze statues en or. Il la traite finalement de hurafa. Néanmoins, quand le méme
al-Birani'® rapporte du méme al‘Gayhéni I'histoire tout aussi ahurissante d'une source prés de
Tibériade qui cesserait de couler le jour du sabbat, al-Birani retient son jugement en avouant
simplement qu'il ne peut expliquer ce phénoméne hebdomadaire. On voit que la limite entre
la vraisemblance et I'inimaginable est trés subjective.

Cette acception de la « merveille» comme quelque chose d’extraordinaire mais pas
nécessairement invraisemblable, qui rompt avec ce que 'on connait d’habituel sans pour
autant contrevenir aux lois de la nature, de sorte qu'on puisse finalement 'accepter comme
étant de 'ordre du réel, est présente chez les auteurs qui savent qu'ils rapportent des choses
inouies — non encore entendues — et étonnantes. Ainsi, lorsque Ibn Fadlan sappréte 2 rela-
ter des coutumes bulgares et russes (varégues) ou des phénomeénes naturels, il introduit son
développement par: «J'ai vu dans ce pays une quantité de merveilles (‘aga’ib) innombrables™ »
et s'ensuit une série de notations ethnographiques réalistes. De méme, lorsque deux siécles
plus tard l'auteur anonyme du Kitab gara’ib al-funin wa-mulb al-“uyan consacre des chapitres™
aux animaux marins de 'océan Indien, son titre porte bien fi ‘agd’ib al-miyah, «les merveilles
des eaux », mais les éditeurs, en déployant une savante sagacité, sont parvenus 2 identifier bon
nombre de ces animaux qui n'ont rien de fictionnel. Il est vrai que les deux chapitres suivants,
qui portent sur les gara’ib al-nabat puis les gara’ib al-wubas, semblent plus se rapprocher de
l'imaginaire, alors qu'avec le dernier, consacré aux “aga’ib al-tuyir, on retrouve des volatiles
exotiques mais identifiables. Il en découle que cette catégorie de merveilles appartient aux
curiosités naturelles ou ethnographiques, qui alimentent souvent les récits des voyageurs.

Quant aux sources de ces textes, nous distinguerons les sources écrites des témoignages
oraux. Dans le cas des premiéres, nous différencierons la transmission de motifs particuliers
— au sens folklorique du terme — de la constitution du genre « cosmographique ». Ainsi,
peut-on interroger les littératures préislamiques du Proche-Orient pour trouver des sources

8. Ibrahim ibn Wasif Sah, L’Abrégé des Merveilles, p. 57-87.

9. Al-Birani, Kitab al-§amabir, p. 166.

10. Al-Birani, Chronology, p. 279.

11. Validi Togan, Ibn Fadlan’s Reisebericht, p. 24.

12. Rapoport, Savage-Smith, An Eleventh-Century Egyptian Guide, p. 506-527.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-CHARLES DUCENE

d’inspiration ? En partie sans doute, mais en partie seulement, car rares sont les motifs identiques
dont on peut suivre la trace textuellement d'une littérature a 'autre. Méme si I'érudition peut
relever des indices d'une antériorité, la dépendance n'est pas assurée sila transmission n'est pas
établie. Dans la littérature syriaque, des textes exégétiques, peut-étre du vi° siécle, attribués
3 un certain Andronicus®, situent des populations hybrides et monstrueuses aux marges du
monde. Certains savants y ont vu la résurgence d'un courant antique, d'origine pythagoricienne,
comme Paul Kraus™ qui considérait que ce genre littéraire propagé par Bolos de Mendeés ou
Pseudo-Démocrite, vers 200 av. ].-C., aurait atteint le monde musulman. Cest la littérature
des propriétés (hawdass: euoika). Cela reste conjectural. En revanche, Bernd Radtke’ a mis
l'accent sur la convergence de vue entre 'exégése nestorienne et les cosmographies persanes
et arabes qui développent une perspective piétiste, présentant notamment les Hexaemeron
(commentaires des six jours de la Création) comme ceuvres charniéres. En effet, a partir du
vi¢/x11° siecle, dans la littérature iranienne puis arabe avec al-Qazwini, les merveilles naturelles
sont vues comme une invitation a la contemplation de la puissance créatrice de Dieu.

Dans le cas d'analogie entre merveilles rapportées par des littératures différentes, nous
serions plus enclin & mettre ces ressemblances sur le compte de 'omniprésence de motifs
folkloriques que d'une quelconque transmission. Ainsi, les cynocéphales apercus par Alexandre
dans une ile de I'océan Indien, comme le rapporte Ibrahim ibn Wasif Sih, n’ont rien i voir avec
ceux qu'al-Qazwini localise au Yémen, aussi différents de ceux que Ctésias localisent en Inde,
Agatharcide’® quelque part en mer Rouge et Pline (Histoire naturelle, VI, 184) dans une ile de
'océan Indien, alors qu'un contemporain d’al-Qazwini, Ibn Said", les situait grossiérement
sur les cotes de la mer Baltique. Soulignons que les esprits positifs ont vu dans les premiers
des babouins, tandis que les seconds ont été interprétés comme l'observation de masques
cultuels™. Et si nous prenons I'exemple de récit de choses vécues, doctement rapporté par un
témoin, leur construction narrative emporterait la conviction du lecteur si sa mémoire litté-
raire ne lui indiquait des troublantes analogies. Ainsi, le recueil d’Aba Musa al-Sirafi fournit
I'histoire d'une tortue qui est prise pour une ile par des marins jusqu'au moment ot ils y font
du feu et que la béte se réveille, motif qui rappelle la baleine de saint Brendan™. Ou encore,
lorsque des commercants jettent des morceaux de viande dans une vallée remplie de diamants
mais inaccessible, dans I'espoir que des aigles voraces y plongent et raménent des gemmes en
méme temps que la barbaque, on a1 un motif présent aussi dans I'imaginaire chinois®?, et que

13. Furlani, 1927; Defaux, 2014, p. 123.

14. Kraus, 1942, p. 61-102.

15. Radtke, 1987, p. 282-284; 1998, p. 323-335.

16. Photios, Les Codices du merveilleux, p. 28-30 et p. 75.

17. Ibrahim ibn Wasif Sah, L’Abrégé des Merveilles, p. 67; Carboni, 2015, p. 344 ; Ibn Sa‘id, Kitab al-§ugrafiya,
p. 202.

18. Lecouteux, 1981, p. 117-128.

19. Livre des merveilles de 'Inde, p. 36-37; De Goeje, 1891, 11, p. 43-76 ; Benedeit, Le voyage de saint Brendan,
p-77.

20. Laufer, 1915, p. 6-20; Les Mille et Une Nuits, 11, 2006, p. 479-552; Casanova, 1920, p. 113-199.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 W INTRODUCTION

l'on retrouve chez Sindbad le Marin. En outre, le repérage plus ou moins hypothétique de
ces sources livresques ne doit pas nous détourner de l'influence de I'imagination populaire,
continuellement créatrice, et de la résurgence de traditions locales®’. En effet, nous allons
voir que les marins furent la source de certaines de ces merveilles, qu’Aba Hamid al-Garnati
en remporte lui-méme pour les avoir observées, et que le savant n'est pas alors hermétique
A une irrationalité qui défie son sens critique, comme il 'avoue, mais a laquelle il succombe.
En fait, la merveille n'est plus percue comme une fiction potentielle, mais comme un « signe »
du Créateur: elle commence 4 changer de statut épistémologique.

Ainsi la mise en garde d'al-Gahiz n'y a rien fait, les Merveilles de la mer ont connu un réel
succes A en croire certains témoignages du 1v¢/x¢ siécle, comme en atteste I'anecdote rapportée
par al-Sali** (m. 335/947) 4 propos de la grand-mére du futur calife al-Radi, Sagab, qui avait été
brocardée par son petit-fils parce qu'elle lisait les Merveilles de la mer et Sindbad. A la fin du siécle,
Ibn al-Nadim?*? consacre une courte rubrique aux livres traitant des ‘Aga’ib al-babr comme
sous-catégorie des narrations de fiction et d’agrément.

Effectivement, l'on a conservé d’Aba Zayd al-Sirafi un complément aux Abbar al-Sin
wa-lI-Hind écrit au début du 1v¢/x° siécle dans lequel il fait la part belle aux merveilles>4,
contrairement 2 la place qu'elles avaient dans le texte qu'il a complété. D'ailleurs, le rédacteur
anonyme 2 qui nous devons le recueil indique dans son introduction qu'il y sera notamment
question des merveilles du monde?* (‘aga’ib al-dunya). A la fin du siécle, Aba ‘Imrin Misi
ibn Rabah al-Awsi al-Sirafi avec son Sahib min abbar al-bibar wa-‘aga’ibiha*® («La vérité
des renseignements sur les mers et leurs merveilles ») confirme la tendance selon laquelle le
lectorat attend des récits traitant de l'océan Indien qui mélent description de meeurs sauvages
ou exotiques et «réalités » extraordinaires. Méme si la part de récits totalement imaginaires
reste réduite, le rédacteur de la copie d'Istanbul n’hésita pas a lui donner le titre apocryphe
de Merveilles de I'Inde*?, sous lequel I'ouvrage dans cette version abrégée était connu dés le
x1x° siécle. Et dans I'introduction de cette version, le rédacteur allégue que Dieu a réparti les
metveilles de sa création en dix parts, neuf au Levant, et une pour le Couchant, le nord et le
sud. Des neuf parts attribuées au Levant, huit appartiennent 4 'Inde et 4 la Chine, une seule
au reste de I'Orient. Mais ces merveilles restent néanmoins des créations de Dieu car «ses
prodiges disséminés dans l'univers, les merveilles de ses ouvrages dans les plaines et les mers,
ses ceuvres admirables dans toutes les parties du monde, portent témoignage que le créateur
est le Seul, I'Eternel, I'Unique, le Victorieux. Prenez-y garde, hommes doués de clairvoyance. »

21. Arié, 1990, p. 246-248.

22. Al-Sali, Abbar al-Radi wa-I-Muttaqi, p. 5-6, cité par Abbot, 1949, p. 155.
23, Ibn al-Nadim, al-Fibrist, II, 1, p. 332.

24. Miquel, 1967, vol. 1, p. XXIII et p. 121-127.

25. Reinaud, Relation des voyages, partie arabe, p. 2.

26. Abu ‘Imran, al-Sahih; Ducéne, 2015.

27. Livre des merveilles de 'Inde, p. 1-2.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-CHARLES DUCENE

A cette époque, la merveille ne se limite pas 4 des créatures bizarres vivant sous les tropiques,
car la littérature encyclopédique en énumére partout. Ainsi al-Maqdisi®®, juste aprés la descrip-
tion géographique de I'écoumeéne, liste une série de merveilles « de la terre et de ses habitants »,
mélant constructions anciennes, légendaires, liées 4 des personnages préislamiques, 4 des ani-
maux, 4 des plantes, 4 des lieux ayant une influence sur 'homme, incluant méme des objets miri-
fiques. On y retrouve aussi des créatures animales et humaines dont le comportement s'éloigne
dela norme. Il justifie cependant cette curiosité pour les merveilles par trois raisons : la science, la
connaissance et les exemples moraux (“ibra). Et pour ceux qui s'interrogeraient sur I'existence et
la réalité de ces éléments si éloignés du sens commun, al-Magqdisi a soin de terminer son chapitre
par des hadiths qui montrent que Dieu a voulu la diversité dans sa création et que la normalité
que connait le lecteur n’est qu'une part de cette création. Le Coran ne proclame-t-il pas: « [Dieu]
crée ce que vous ne savez pas » (X VI, 8). Et le Prophéte n'aurait-il pas dit: « Vous n’étes parmi
les hommes que comme la moitié du pied fendu d'un jeune chameau »*.

L'aspect édifiant du récit, certain quand il a pour objet les ruines réelles ou imaginaires
d'une construction fabuleuse interprétée comme la preuve du chitiment divin de l'orgueil
humain (Irim aux colonnes, la cité de cuivre, le Qasr al-masid3°) ou encore quand il relate la
découverte d'un tombeau dans lequel une inscription opportune renseigne le découvreur sur
l'aveu tardif d'impiété de celui qui I'occupe, assume une fonction importante du récit en le
légitimant aupres des lecteurs sérieux: le récit merveilleux devient parénétique.

Le contemporain d'al-Maqdisi, al-Mas‘adi® intégre aussi en les nommant des merveilles
dans le chapitre de son encyclopédie traitant de I'océan Indien, et plus loin il revient sur les
étres fabuleux, nisnds, oiseau ‘angd’, en s'excusant presque d’en faire état, montrant un doute
raisonnable 4 leur égard, car la vérification personnelle de ces récits est impossible3”:

Ce n'est pas que notre raison rejette d'une maniére absolue I'existence des nisnds — animaux a
I'apparence humaine du Yémen —, de la ‘anga’ et de toute cette classe d'étres merveilleux et rares,
car ils ne sont pas incompatibles avec la puissance divine; mais nous refusons d'y croire parce que

leur existence ne nous est révélée par aucune autorité irréfragable (al-habar al-qati).

En outre, ce sont des histoires qui circulent grandement parmi les gens. Finalement,
al-Mas‘adi consideére que ces récits « entrent dans un ordre de choses contingentes et possibles,
qui ne sont ni obligatoires ni impossibles; ils se rattachent aux légendes israélites (isrd’iliyyat)
et aux récits concernant les merveilles des mers» 3, Le fait qu'al-Masadi fasse lui-méme le
lien est éclairant. Plus loin, il en vient & énumérer des temples et édifices divers, qui ont en
commun d'avoir marqué la curiosité des hommes par leurs dimensions, leur beauté ou leur

28. Al-Maqdisi, Kitab al-bad’ wa-l-tarih, IV, p. 92-98.
29. Al-Maqdisi, Kitab al-bad’ wa-l-tarip, IV, p. 97.
30. Ducéne, 2008.

31. Al-Mas‘adi, Les prairies d’or, 11, p. 512-514 et 545.
32. Al-Mas‘adi, Les prairies d’or, 11, p. 514.

33. Al-Mas‘adi, Les prairies d’or, 11, p. 514.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I0 INTRODUCTION

histoire. Mais ici aussi, a 'occasion de I'histoire d'ITram aux colonnes, notre auteur affiche un
scepticisme salutaire en ajoutant: «un grand nombre de savants versés dans la connaissance
de l'histoire considérent les relations de ce genre comme apocryphes et remplies de mensonges
inventés A plaisir par des courtisans qui cherchaient, en les racontant, a étre admis auprés
des rois et 4 'emporter sur leurs contemporains grice a la connaissance et 2 la narration de
pareils contes »34, et de citer comme exemples les Mille et Une Nuits et le Livre de Sindbad.
Bref, ces récits a la limite du vraisemblable sont aussi transmis pour le plaisir des auditeurs et
des lecteurs par des auteurs qui savent trousser une histoire.

La littérature arabe chrétienne contemporaine livre également des « merveilles » qui pour-
raient, elles, trouver leur source dans la littérature héllénique. En effet, Agapius de Menbidj
(v. 940), fils d'un grec, consacre un court chapitre de son Kitab al-‘Unwan aux sept merveilles
du monde. Il s'agit du Capitole (Qabitalyin) de Rome, du Phare d’Alexandrie, du temple de
Cysicus (na’as Qazikiya) en Cappadoce (Qabadikiya), de trois pierres 3 Baalbek, d'une femme
3 Césarée. La sixiéme est un cheval de fer portant un cavalier de fer, IIphos de Bellérophon
(Ifus B.Lr.funtyis) et la septiéme est constituée par les trois statues d’Hercule. Cette liste
passe ensuite chez Abu al-Makarim au vi¢/x11¢ siecle (Munich, Bayerische Staatsbibliothek,
Cod. Ar. 2579, £° 2111°-2121°), sous le titre al-“A§a’ib al-sab‘a al-lati fi al-dunya. Aba al-Makarim
la met directement sous l'autorité d’Agapius de Menbidj.

Si la merveille était présente dans les textes de maniére ponctuelle jusqu'au vi¢/x11¢ siécle,
elle se faisait relativement discréte, nous en voulons pour preuve I'ouvrage géographique
d’al-Idrisi3®, qui cite 2 17 reprises en 963 pages de texte imprimé un Kitab al-‘aga’ib pour alléguer
une merveille. Cette prudence semble cependant passéiste face aux tendances qui se font jour
chez ses contemporains, qui collectent spécialement ces merveilles, que ce soit un phénomeéne,
une créature ponctuelle ou le récit d'un événement extraordinaire. Ainsi, Aba Hamid al-Garnti
(m. 565/1169-1170) rédige deux ouvrages aprés ses longues pérégrinations en Orient, non pour
relater son pélerinage, comme Ibn Gubayr, mais pour mettre par écrit les merveilles apercues ou
entendues lors de ses déplacements. Dans l'introduction du Mu‘rib “an ba‘d ‘aga’ib al-Magrib
(« Exposition claire de quelques merveilles de 'Occident »), rédigé a Bagdad en 555-556/1160,
il déclare?” que Dieu a trufté sa création de merveilles et que, questionné A leur sujet par des
savants, lui-méme se résolut de mettre par écrit ce qu'il en avait vu ou su durant son périple.
En 557/1162, 3 Mossoul, il commet un second ouvrage sur le méme sujet, la Tubfat al-albab
(«Don des cceurs »), cette fois en classant ces merveilles en quatre catégories : les étres humains
et les djinns, les merveilles des pays et les édifices (“Aga’ib al-buldan wa-gard’ib al-bunyan),
les mers et leurs animaux merveilleux, et finalement les excavations et les tombeaux. Surtout,
il revient dans son introduction3® sur le fait que Dieu a fait apparaitre sous tous les horizons

34. Al-Mas‘adi, Les prairies d’or, 11, p. 545.

35. Agapius de Menbidj, Histoire universelle, p. 568-569.

36. Al-Idrisi, Nuzhat al-mustaq, p. 1080.

37. Aba Hamid, Mu‘rib, p. 7-8; Ducéne, 2005, p. 37-39.

38. Al‘Garnigi, Abu Hamid, Tubfat al-albab, G. Ferrand (éd.), p. 33 et p. 38.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-CHARLES DUCENE 1I

(fi al-afaq) un certain nombre de merveilles de sa création et, par ailleurs, il a conféré aux
hommes des intelligences diverses. Si la majorité des hommes n'est pas assez douée pour les

reconnaitre, il convient a celui qui est doué de raison, lorsqu'il entend parler d'une merveille
licite (“agaban §@’izan), de la considérer comme vraie et de ne pas la prendre pour une forge-
rie. En revanche, l'ignorant, dans la méme situation, accuse le rapporteur de mensonge, et ni
son intelligence ni ses prédispositions ne lui permettent de les accepter. Au sein des textes a
contenu géographique, il est évident qu'avec Abu Hamid l'aspect dévotionnel de la collecte

de ces merveilles qui témoignent de la toute-puissance de Dieu I'emporte comme motivation.
Si ces merveilles sont des signes, des ayat, dont Dieu a parsemé le monde et qui montrent
Sa toute-puissance, parmi les hommes, seuls quelques-uns ont les capacités de les percevoir.

Son contemporain et compatriote al-Zuhri qui, lui, n'a pas voyagé, mais a rédigé une géo-
graphie universelle, n'hésite pas a répertorier ces merveilles au travers du monde, que ce soit
des animaux (des bovidés & deux tétes, des samandal-s qui naissent du néant dans les fours, les
«filles de la mer » ou femmes-poissons qui chantent Allah nuitamment), des plantes irréelles,
ou des constructions (phare d’Alexandrie, temple d'Tkhmim, etc.)?®.

La tendance inaugurée par Aba FHamid se poursuit en Iran, sans que 'on puisse mettre
en avant une filiation directe avec Muhammad ibn Ayyub al-Tabari*° (m. 485/1092 ou
520/1126), qui a laissé la Tubfat al-gara’ib, ouvrage dans lequel six chapitres sur trente-six
traitent expressément des merveilles du monde (‘aga’ib al-dunya), de la mer, des rivieres, de la
terre, des montagnes et des villes. Quant au reste de 'ouvrage, il fait la part belle aux talismans,
3 la magie et aux croyances populaires. Peut-étre sagit-il d'une tendance plus afirmée de la
société musulmane du temps A laisser une place plus importante a l'irrationnel ou a 'émotionnel,
comme en témoigne le développement de la dévotion populaire ?

Quelques décennies plus tard, Muhammad al-Tasi al-Salmani# (floruit v. 555/1160-566/1166)
compose un ouvrage plus encyclopédique au titre révélateur, ‘Aga’ib al-mablaqat wa-gara’ib
al-mawgadat (« Merveilles des créatures et étrangetés des choses existantes ») oit'énumération
et 'évocation de ces merveilles se retrouvent dans un ordre allant de la sphére céleste jusqu’aux
créatures vivantes.

C'est cependant sans conteste I'ouvrage homonyme d'al-Qazwini (m. 682/1283) qui consti-
tue le meilleur exemple de cette volonté piétiste de collectionner les merveilles de la création
pour y attirer l'attention du dévot curieux. L'auteur a soin de distinguer, peut-étre de maniére
un peu artificielle, le “‘agab, «la merveille », phénomene qui laisse perplexe I'étre humain, car
celui-ci n'en connait pas la cause et ne sait 'expliquer, du garib, chose étrange qui vient rompre
la perception habituelle, comme les miracles des saints, la magie ou les aérolithes. La résonance
dévotionnelle de la collecte qui saffiche ici pourrait étre mise en rapport avec le penchant

39. Al-Zuhri, Kitab al-Dja‘rafiyya, p. 34-40.

40, Al-Tabari, Tubfat al-gard’ib.

41. Al-Tusi, “‘A§a’ib al-mablaqat. Son texte a été réédité et modernisé sous le titre apocryphe de ‘Aga’ib-i
Nameh par Ga‘far Mudarris Sadiqgi 2012, avec comme nom d’auteur Muhammad ibn Mahmad Hamadani,
ce qui contribue a la confusion. Cependant, si ce sont deux versions du méme texte, elles divergent parfois
sur des détails; Radtke, 1987.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 INTRODUCTION

mystique#* de notre auteur, marqué par la rencontre d'Ibn “Arabi mais surtout par le fait
que chez les Ottomans la traduction des “A§a’ib al-mabliqat fut encouragée dans les milieux
mystiques**: on en connait ainsi plus de dix inédites toujours manuscrites, la plus ancienne
étant celle de “Ali ibn “Abd al-Rahmin (m. 800/1398). La plus copiée fut la version abrégée
du mystique Ahmed-i Bican (m. 857/1453). Selon Haggi Halifa*4, cette traduction fut menée
a terme 4 Gallipoli et effectuée sur le conseil de son cheikh al-FHagg Bayram. Le méme auteur
traduisit et adapta une seconde fois I'ouvrage d'al-Qazwini sous le titre de Diirr-i Meknin*5.

Quant aux constructions merveilleuses, qui dépassent I'entendement par leurs proportions,
nous avons vu qu'elles sont attestées dans la littérature géographique générale dés le 1ve/x® siécle
avec des chapitres spécifiques chez des auteurs encyclopédistes comme al-Mas adyi, Ibn al-Faqih
ou al-Magqdisi, o1 le bitiment extraordinaire est vu comme un reliquat du passé qui meéne ala
contemplation des vanités du monde. Mais la construction apparait aussi comme une caracté-
ristique d'une localité ou d'une région. Ainsi, Ibn Zalaq*® (m. 387/997), dans ses Fada’il Misr,
écrit qu'il y a trente merveilles sur la terre, dont vingt en Egypte, les dix autres étant la grande
mosquée de Damas, ['église d’Edesse, le pont de Singar, le chiteau de Gumdin, I'église de Rome,
I'idole 4 I'olivier en Sicile. Al-Gahiz donne la méme proportion, mais avec des différences dans
'énumération*”. Et Nasir al-Din ibn ‘Ali ibn ‘Abbas (m. 730/1330) aurait composé un ‘Aga’ib
al-bunyan, cité par al-Magrizi*%. Un siécle plus tot, Aba Gafar al-Idrisi (m. avant 1231), dans le
deuxiéme chapitre de son livre sur les pyramides, justifie I'existence des merveilles et en parti-
culier des pyramides comme un signe de Dieu qui invite  la contemplation. Les gens aiment &
en entendre parler et ils doivent les visiter eux-mémes. On retrouve la notion de lecon morale a
tirer de ces constructions anciennes de populations disparues, mais aussi de la nécessité de les
observer, comme le justifie le Coran (XXX, 42) : « Parcourez la terre et voyez quelle a été la fin de
ceux qui vécurent autrefois. La plupart d’entre eux étaient polythéistes. » La valeur parénétique
du récit édifiant I'entraine 4 développer son aspect imaginaire, et souvent les dimensions, pour
étre plus impressionnantes, sont données en chiffres hyperboliques.

Mais qu'en est-il de la vraisemblance ? Aba Hamid al-Garnati rapporte ingénument dans la
Tubfat al-albab la raison d’enregistrer ces merveilles. Il relate ainsi avoir rencontré au Caire en
512/1118-1119 un certain Abu al-‘Abbas al-Higazi, qui avait voyagé en Inde et en Chine et qui
racontait des merveilles A leur sujet. Aba Hamid lui demande de parler des merveilles créées
par Dieu. Le voyageur s'en défend en disant qu'il en a vu beaucoup mais que personne ne le
croirait. Un auditeur présent alors l'invite A poursuivre, expliquant que*°:

42. Ducéne, 2005.

43. Ducene, 2014, p. 125.

44. Haggi Halifa, Kasf al-zunan, 11, col. 1122,

45. Ahmed-i Bican, Diirr-i meknin.

46. Ibn Zulaq, Fada’il Misr, p. 69.

47. Al-Idrisi, Abd Ga‘far, Kitab anwar ‘ulwi al-agram, p. 16.

48. Al-Magqrizi, Hitat, 1, p. 325, note 2.

49. AI‘Garnipi, Abu Hamid, Tubfat al-albab, G. Ferrand (éd.), 1925, p. 108; citation de la traduction de la
Tubfat al-albab par Ducatez, p. 205-206.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-CHARLES DUCENE

Clest le fait du commun ignorant! Quant aux gens doués de raison et aux savants, ils connaissent
(la différence entre] le possible et I'impossible. Rapporter le récit des merveilles de la création
d’Allah le Trés-Haut est recommandable [et] en parler rend manifeste la toute-puissance dont

Allah le Tres-Haut a fait preuve dans les merveilles de sa création.

D’ailleurs, son contemporain Muhammad al-Tusi*® (floruit v. 555/1160) fait preuve d'un
scepticisme nuancé, mettant sur pied un systéme gradué en six catégories, de I'évident (zahir)
au douteux (Subba) pour juger les merveilles rapportées. Ce qui prouve que certains auteurs
avaient conscience du caractére plus ou moins plausible du renseignement qu'ils fournissaient,
alors qu'ils connaissaient 'amusement et I'étonnement que procurait leur lecture.

Peut-on parler finalement d'un genre littéraire ou d'un courant, pour lequel les auteurs
produiraient ou compileraient des listes de merveilles en oubliant leur sens initial dans I'esprit
du lecteur étonné ou en contemplation ? Nous nous le demandons a la lecture des chapitres
« Fragment de merveilles de la création et leur description » (Fi dikr nubda min ‘aga’ib al-mablaqat
wa-sifatibim) et « A propos des grandes constructions, de leurs curiosités et de leurs merveilles »
(Fi dikr al-mabani al-azima wa-garad’ibiha wa-‘aga’ibiha) du Mustatraf fi kulli fann mustazraf '
de Muhammad al-Absihi (m. 850/1446). Et comment comprendre autrement la longue
énumération descriptive de bitiments mémorables que nous donne al-‘Umari®* a 'entame
du son encyclopédie ? Certes, si les mosquées commencent la liste, on passe vite A des sanc-
tuaires secondaires musulmans, puis 4 des temples paiens, de 14 A des vestiges célebres comme
le théitre d’Alexandrie ou Leptis Magna et finalement 2 une série de palais (qasr, pl. qusir)
anciens ou modernes. Et de maniére ponctuelle, des interventions de l'auteur dans cette longue
compilation présentent certaines constructions comme des ‘aga’ib al-dunya.

En outre, la rédaction de multiples cosmographies a partir du vir®/xi® siécle, qui demandent
encore 3 étre étudiées, est symptomatique de I'attente de ce type d'ceuvres, d'autant qu'elles
retravaillent souvent le méme matériel, mais autrement monnayé. Qu'il nous sufise de citer la
Tubfat al-“aga’ib wa-turfat al-gara@’ib%, attribuée a tort 3 Magd al-Din al-Mubarak ibn al-Adr
(m. 1210), alors que les sources citées indiquent qu'elle date au plus t6t du premier quart du
vi¢/xive siécle. Le troisieme des quatre chapitres qui constituent l'ouvrage est consacré aux
«Merveilles des pays et aux étrangetés des mers et des rivieres». Dans le premier quart du
1x¢/xve siécle, Ibn al-Wardi®* compose sa Haridat al-‘a§a’ib wa-faridat al-gara’ib, dont le
nombre de manuscrits atteste la grande diffusion au sein du monde musulman. Un siécle plus
tard, un certain Salami§ ibn Kundugdi compose une version compendieuse des cosmogra-
phies antérieures avec le Bustan fi al-‘aga’ib%s (Paris, Ar. 2212, 945/1539), dont les sixiéme et
septiéme chapitres sont expressément consacrés aux « djinns, aux animaux et aux plantes » et

s0. Al-Tasi, ‘A§a’ib, p. 16-17; Zadeh, 2010, p. 21-48.
51. Al-Absihi, Mustatraf, p. 150-154, 167-181.

52, Al-‘Umari, Masalik al-absar, 1, p. 175-322.

53, Ducene, 2013, p. 208-200.

54. Ibn al-Wardi, Haridat al-‘aga’ib.

55, Ducene, 2006, p. 81-93.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14 INTRODUCTION

aux « vestiges anciens, aux grandes constructions et aux talismans ». Deux décennies plus tard,
Ibn Zunbul donne le dernier exemple « médiéval » de ce genre avec le Kitab ganan al-dunya
wa-‘agd’ibiba (Istanbul, Topkap1 R. 1638, 970/1564)5, alors que la littérature ottomane a déja
intégré le genre par la traduction.

Depuis le début de ce siécle, les études sur les merveilles ont repris une vigueur étonnante,
toutefois d'abord axée sur l'ouvrage d'al-Qazwini qui, paradoxalement, attend encore une
édition définitive. Vladimir Demidtchik fournit ainsi en 2004 une synthése, somme toute,
classique sur al-Qazwini, ses “A§a’ib et leur influence dans la littérature arabe ultérieure.
Cependant, en 2002, Syrinx von Hees avait réévalué cet ouvrage d’'al-Qazwini dans la pers-
pective des encyclopédies de sciences naturelles, étude qui avait été suivie par la traduction
commentée en italien par Francesca Bellino de longs passages de cet auteur. Par ailleurs, la mise
en valeur de I'apport aux sciences naturelles du cosmographe était aussi soulignée en 2011 par
Ingrid Bejarano Escanilla et Ana Maria Cabo Gonzilez, dans leur traduction commentée de
la flore d’al-Qazwini. Syrinx von Hees®” avait aussi tenté de réduire la portée « merveilleuse »
des ‘aga’ib. Pour la chercheuse, le terme dénote d'abord I'étonnement et doit ensuite étre
compris dans le contexte spécifique de son emploi.

Choisissant un biais plus thématique, Angelo Arioli et Mercedes Delgado Pérez se sont diri-
gés vers des études consacrées aux «iles merveilleuses » et 3 ]a « ville merveilleuse ». Entre-temps,
Marthe Bernus-Taylor, Stefano Carboni, Persis Berlekamp et Anna Caiozzo ont porté leur
intérét sur liconographie de différents manuscrits de ces cosmographies, montrant que la
mise en image de la merveille dépassait la problématique de I'histoire de I'art pour entrer dans
celles de la sémiotique.

Par ailleurs, Francesca Bellino et Alessandro Mengozi ont montré que la thématique des
merveilles>® s'était ancrée dans la littérature arabe chrétienne, sans doute en provenance de
la littérature géographique arabe, et avait été traduite en néo-araméen au x1x° siecle. Quand
la comparaison est possible, il apparait que les thémes remontent 2 la littérature concernant
Alexandre ainsi qu'aux géographes des 111°/1x¢ et 1v¢/x€ siecle.

Enfin, les ottomanistes se sont aussi intéressés au développement de cette littérature des
merveilles et du statut de la merveille dans le monde turc aux 1x¢/xv® et x¢/xvI1® siécles.

Dans le dossier qui suit, l'attribution de propriétés merveilleuses 4 deux catégories d'objets
de notre perception du monde réel proche est analysée par Ingrid Bejarano Escanilla et
Ana Cabo Gonzilez, prenant en compte respectivement les animaux et les plantes. Si cela
se déroule dans l'univers connu de l'observateur, c'est aussi vrai loin de celui-ci lorsqu'il est
confronté A une étrangeté inconnue, comme le montre Robin Seignobos 4 propos de merveilles
vues en Nubie au x€ siécle, aujourd’hui connues comme des réalités d'une nature astucieuse.
Voir ou croire voir une merveille est une chose, la mettre en mots et la raconter dans un récit
a la portée plus vaste est autre chose, comme Hadrien Collet le démontre, explorant la mise

56. Milstein, Moor, 2006, p. 6-13.
57. Hees, 2005, p. 101-120.
58. Bellino, Mengozzi, 2016.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-CHARLES DUCENE I I5

en place du merveilleux et de l'altérité dans le récit d'Tbn Battata mis par écrit par Ibn Guzayy.

Dire est une étape, mais montrer visuellement une merveille permet sa perception en réduisant

cependant le champ de 'imaginaire. Ainsi, la contribution d’Anna Caiozzo explique la mise en

image de certaines de ces merveilles, que ce soit des créatures, des phénomenes naturels ou des

aventures relatées. Enfin, les merveilles peuvent étre décrites au hasard du cheminement de

l'observateur ou rassemblées dans des recueils systématiques, mais il arrive également qu'elles

prennent place dans des énumérations particuliéres, de la sorte Omayra Herrero fait le point

sur la constitution d'une liste canonique de quatre merveilles dans la littérature arabe.

Bibliographie
Sources

Abi Hamid al-Garniti, al-Murib ‘an ba‘d ‘ag@’ib
al-Magrib, Ingrid Bejarano (éd. et trad.),
Fuentes Ardbico-Hispanas 9, CSIC/ICMA,
Madrid, 1991.

Aba Imrin Misa ibn Rabah al-Awsi al-Sirafi,
al-Sabib min abbar al-bibar wa-‘aga’ibiba,
Yasuf al-Hadi (éd.), Dar Iqra’, Damas, 2006.

Agapius de Menbidj, Histoire universelle, Premiére
partie (I) (Kitab al-‘Unwan), Alexandre
Vasiliev (éd. et tr.), Patrologia Orientalis V,
Firmin-Didot, Paris, 1909.

Ahmed-i Bican, Diirr-i mekniin, Ahmet Demirtas (éd.),
Akademik Kitaplar, Istanbul, 2009.

al-Absihi, Muhammad, al-Mustatraf fi kull fann
mustazraf, Dar al-Kutub al-‘Tlmiyya, Beyrouth,
1986.

Benedeit, Le voyage de saint Brendan, Brian Merrilees
& Ian Short (éd. et trad.), Honoré Champion,
Paris, 2006.

al-Birani, Kitab al-gamahir fi ma‘rifat al-gawabir,

Fritz Krenkow (éd.), Hayderabad, 1355/1936.
al-Birani, The Chronology of Ancient Nations,

Edward Sachau (éd. et trad.), W.H. Allen

& Co., Londres, 1879.

al-Gahiz, Kitab al-hayawan, ‘Abd al-Salim Harin
(éd.), al-Maktaba al-Taqafiyya, Beyrouth, 1992.

(al-Gahiz) Jahiz, Le cadi et la mouche. Anthologie du
Livre des animaux, L. Souami (trad.), Sindbad,
Paris, 1988.

al-Garnati, Aba Hamid, Tubfat al-albab,

G. Ferrand (éd.), « Le Tubfat al-albab
d’Abi Hamid al-Andalusi al-Garniti»,
JournAs 207, 1925, p. 1-148 et p. 193-304.

Anlsl 51 (2018), p. 3-17 Jean-Charles Ducene

al-Garnati, Aba Hamid, Tubfat al-albab, Guy Ducatez
(trad.), «La Tubfa al-albab ' Aba Hamid
al-Andalusi al-Garnati. Traduction annotée »,
REI 53, 1985, p. 141-241.

al‘Garnigi, Abua Hamid, Tubfat al-albab, Ducéne,
J.-Ch. (traduction commentée), De Grenade
& Bagdad. La relation de voyage d’Abi Hamid
al-Gharndti (1080-1168), L'Harmattan, Paris,
2006.

Haggi Halifa, Kasf al-zunan ‘an asma® al-kutub
wa-l-funin, M. Saraf al-Din Yaltaqaya (éd.),
Dir Ihya’ al-Turat al-“Arabi, Beyrouth, 1992.

Ibn Fadlan, Ibn Fadlan’s Reisebericht, Z. Velidi Togan
(éd.), Deutsche Morgenlindische Gesellschaft,
Leipzig, 1939.

Ibn al-Nadim, al-Fibrist, 2 vol., A. Fu’ad Sayyid (éd.),
Mu’assasat al-Furqan li-I-Turat al-Islami,
Londres, 2009.

Ibn Sa‘id, Kitab al-gugrafiya, Isma‘il al-‘Arabi (éd.),
al-Maktab al-Tugari lil-Tiba‘a wa-l-Nasr
wa-l-Tawzi‘, Beyrouth, 1970.

Ibn al-Wardi, Haridat al-‘aga’ib wa-faridat al-gara’ib,
Mahmad Fahari (éd.), Dir al-Sarq al-‘Arabi,
Beyrouth, s.d.

Ibn Zulaq, Fad@’il Misr wa-abbaruba wa-hbawassuba,
‘Ali Muhammad ‘Umar (éd.), Maktabat
al-Hangj, Le Caire, 2000.

Ibrihim ibn Wasif Sah, L’Abrégé des Merveilles,

B. Carra de Vaux (trad.), Sindbad, Paris, 1984.
al-Idrisi, Kitab nuzhat al-mustaq fi ibtiraq al-afaq,

Maktabat al-Taqafa al-Diniyya, Le Caire, s.d.
al-Idrisi, Aba Ga‘far, Kitab anwar ‘ulwi

al-agram fi al-kasf “an asrar al-abram,

Ulrich Haarmann (éd.), al-Ma‘had al-Almani

li-1-Abhat al‘Sarqiyya, Beyrouth, 1991.

Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16

Anlsl 51 (2018), p. 3-17

INTRODUCTION

Jahiz, voir al-Gahiz.

al-Magqdisi, Kitab al-bad> wa-l-tarih, Clément Huart
(éd.), 6 vol., Leroux, Paris, 1899-1919.

al-Maqrizi, al-Mawaiz wa-l-i‘tibar fi dikr al-hitat
wa-l-atar, 2 vol., A. Fu’ad Sayyid (éd.),
Mu’assasat al-Furqan li-I-Turat al-Islamj,
Londres, 2002.

Les Mille et Une Nuits, J.E. Bencheikh & A. Miquel
(trad.), Gallimard, Paris, 2006.

Livre des merveilles de 'Inde, P.A. Van der Lith
& M. Devic (éd.), Brill, Leyde, 1883-1886.

Photios, M., Les Codices du merveilleux, R. Henry
(trad.), Anacharsis, Toulouse, 2002.

Rapoport, Y. & Savage-Smith, E., An Eleventh-Century
Egyptian Guide to the Universe: The
“Book of Curiosities”, Brill, Leyde, 2014.

Etudes

Abbot, N., « A Ninth-Century Fragment of
“Thousand Nights” », JNES 8, 3, 1949,
p- 129-164.

Arié, R., « Le merveilleux dans la littérature
hispano-musulmane au bas Moyen Age »
in Arié, R. (éd.), Etudes sur la civilisation
de U'Espagne musulmane, Brill, Leyde, 1990,

p. 239-257.

Arioli, A., Le isole mirabili. Periplo arabo medievale,
G. Einaudi, Torino, 1989.

Arioli, A., La citta mirabili. Labirinto arabo medievale,
Mimesis, Milan, 2003.

Bejarano Escanilla, I. & Cabo Gonzélez, A.M., El libro
de las plantas. Seccion primera: de drboles y
arbustos (Al-Qazwini, s. XIIT), Séville, 2011.

Bellino, Fr. & Mengozzi, A., « Geographical ‘A§a’ib
in a Neo-Aramaic Manuscript of the London
Sachau Collection », Muséon 129, 2016,

p- 423-456.

Berlekamp, Persis, Wonder, Image, and Cosmos
in Medieval Islam, Yale University Press,
New Haven, Londres, 2011.

Bernus-Taylor, Marthe & Jail, Cécile, L’étrange et
le merveilleux en terres d’Islam, Réunion des
musées nationaux, Paris, 2001.

Carboni, Stefano, The Wonders of Creation and the
Singularities of Painting: A Study of the Ilkhanid
London Qazwini, Edinburgh University Press,
Edimbourg, 2015.

Casanova, P., « Notes sur les voyages de Sindbad
le marin », BIFAO 20, 1920, p. 113-199.

Jean-Charles Ducene

Reinaud, M., Relation des voyages faits par les Arabes et
les Persans dans I'Inde et & la Chine, Imprimerie
Royale, Paris, 1845.

al-Sali, Abbar al-Radi wa-l-Muttaqi, J. Heyworth-
Dunne (éd.), Luzac, Londres, 1935.

al-Tabari, Muhammad ibn Ayyab, Tubfat al-gara’ib,
Jalal Matini (éd.), Kitabhana, Téhéran, 2012.

al-Tusi, Muhammad ibn Mahmad, “‘Aga’ib
al-mablaqat wa-gard’ib al-mawgadat, Ga‘far
Mudarris Sadiqi (éd.), ‘Aga’ib-i Nameh, Nasr-i
Markaz, Téhéran, 1387/1967.

al-‘Umari, Masalik al-absar fi mamalik al-amsar,

‘Abd Allah al-Sarthi (éd.), al-Magma“ al-Taqafi,
Abou Dabi, 2003.

al-Zuhri, Kitab al-Dja‘rafiyya, M. Hadj-Sadok (éd.),

BEO 21, 1968, p. 7-312.

Defaux, O., « Les textes géographiques en langue
syriaque » in Villey, E. (éd.), Les sciences
syriaques, Geuthner, Paris, 2014, p. 107-147.

De Goeje, M.J., «La légende de Saint Brandan » in
Actes du huitiéme congrés international des
orientalistes, II, Brill, Leyde, 1891, p. 41-76.

Demidtchik, V.P., Mir tchoudes v arababskoi literatoure
XIII-XTV vv, RAN, Moscou, 2004.

Ducéne, J.-Ch., « Soufisme et cosmographie
musulmane aux x11° et x111° siécles:
convergence ou influence 4 propos d’'une
conception commune du monde ? » in Dierkens,
A. & Beyer de Ryke, B. (éd.), Mystique:
la passion de 'Un, de I Antiquité & nos jours,
Université de Bruxelles, Bruxelles, 2005,

p. 205-214.

Ducéne, J.-Ch., « Le Hortus rerum mirabilium (Rome
1584-85) : une cosmographie arabe oubliée »,
ZDMG 156, 2006, p. 81-93.

Ducéne, J.-Ch., « (Al)-qasr (al)-mashid/
(al)-mushayyad (Coran XXII, 45) : exemple
de récit motivé » in Bauden, Fr., Chraibi, A.
& Ghersetti, A. (éd.), Le répertoire narratif
arabe médiéval: transmission et ouverture.
Actes du colloque international qui s’est tenu g
I'Université de Liége du 15 au 17 septembre 2005,
Université de Liége, Li¢ge, 2008, p. 143-160.

Ducéne, J.-Ch., « Les encyclopédies et les sciences
naturelles dans le monde arabe médiéval
(x11¢-x1v¢ siécle) » in Zucker, A. (éd.),
Encyclopédire. Formes de l'ambition
encyclopédique de ' Antiquité au Moyen Age,
Brepols, Turnhout, 2013, p. 201-212.

Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 51 (2018), p. 3-17

Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026

Ducéne, J.-Ch., « The Knowledge of the Seas
According to the Ottoman Translations and
Adaptation of Arabic Works (15th-16th ¢.) » in
Uluslararast Piri Reis ve Tiirk Denizcilik Taribi
Sempozyumu, 26-29 Eyliil 2013, Istanbul, vol. 4,
Tirk Tarth Kurumu, Ankara, 2014, p. 123-134
et p. 301-304.

Duceéne, J.-Ch., « Une nouvelle source arabe sur 'océan
Indien au x¢ siécle: le Sahih min abbar al-bibar
wa-‘aga’ibiba d'Abi Imran Musa ibn Rabah
al-Awsi al-Sirafi », Afriques 06, 2015, en ligne::
https://journals.openedition.org/afriques/1746

Furlani, G., « Andronikos iiber die Bewohner der
Grenzen der Erde in syrischer Sprache »,
Zeitschrift fiir Semitistik und Verwandte
Gebiete 5, 1927, p. 238-249.

Geries, L., « L'adab et le genre narratif fictif » in Leder,
S. (éd.), Story-Telling in the Framework of
Non-Fictional Arabic Literature, Harrassowitz,
Wiesbaden, 1998, p. 168-195.

Hess, Syrinx von, Enzyklopidie als Spiegel des
Weltbildes. Qazwinis Wunder der Schopfung

— eine Naturkunde des 13. Jahrbunderts,
Harrassowitz, Wiesbaden, 2002.

Hess, Syrinx von, « The Astonishing: A Critique
and Re-Reading of the ‘A§a’ib Literature »,
Middle Eastern Literatures 8, 2, 2005, p. 101-120,

Kraus, P., Jabir Ibn Hayyan. Contribution & I'bistoire
des idées scientifiques dans I'Islam, MIE 45, vol. 2,
Ifao, Le Caire, 1942.

Laufer, B., The Diamond: A Study in Chinese and
Hellenistic Folk-Lore, Field Museum of Natural
History, Chicago, 1915.

Jean-Charles Ducene

Anlsl en ligne

JEAN-CHARLES DUCENE

Lecouteux, Claude, « Les cynocéphales. Etudes d'une
tradition tératologique de ' Antiquité au
x11° siécle », CCM 24, 1981, p. 117-128.

Leder, S. & Kilpatrick, H., « Classical Arabic Prose
Literature: A Researchers’ Sketch Map »,
JAL 23,1, 1992, p. 2-26.

Magqbul, A., A History of Arab-Islamic Geography
(9th-16th Century A.D.), Al al-Bayt University,
Amman, 1995.

Milstein, R. & Moor, B., « Wonders of a Changing
World: Late Illustrated “Aja’ib Manuscripts »,
JSAI 32, 2006, p. 1-48.

Miquel, A., La géographie humaine du monde musulman,
vol. 1, 2 et 4, Mouton, Paris, 1967, 1975, 1988.

Radtke, B., « Die ilteste islamische Kosmographie
Muhammad-i Tasis ‘Aga’ib ul-mablaqat »,
Der Islam 64, 1987, p. 278-288.

Radtke, B., « Persian Cosmography, Early Tafsir,
and Nestorian Exegesis » in Vezel, Z. (éd.),
La science dans le monde iranien a I'époque
islamique, Peeters, Louvain, 1998, p. 323-335.

Sariyannis, M., « Aja’ib ve ghara’ib: Ottoman
Collections of Mirabilia and Perceptions
of the Supernatural », Der Islam 92, 2, 2015,
p- 442-467.

Tottoli, R., «La scienza popolare delle ‘aga’ib:
breve introduzione a un genere letterario tra
cosmografia e geografia», Scienza e Islam:
Quaderni di Studi Arabi, Studi e testi 3, 1999,
p- 47-58.

Zadeh, Tt., « The Wiles of Creation: Philosophy,
Fiction and the ‘Aj@’ib Tradition »,

Middle Eastern Literatures 13, 1, 2010, p. 21-48.

https://www.ifao.egnet.net

17


http://www.tcpdf.org



