
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 51 (2018), p. 3-17

Jean-Charles Ducène

Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient
médiéval

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


 *  Jean-Charles Ducène, directeur d’études à l’École pratique des hautes études EPHE-PSL, jean-charles.
ducene@ephe.psl.eu

a nna les  is l a mol o g iqu es  5 1   −   201 7

Si la merveille ou plutôt le sentiment de « merveilleux » devant la perception admirative 
d’un objet ou d’un phénomène incompréhensible est un sentiment universel, lui donner 
un sens relève de la culture de l’observateur. Dans le Proche-Orient médiéval musulman, 

cette irruption de l’incompréhensible dans l’univers perçu fut dès l’origine catégorisée comme 
« signe de Dieu ». Le texte coranique (L, Qāf) considère tout ce qui existe comme l’œuvre créée de 
Dieu et il en découle que ce qui arrive de surprenant peut être vu comme relevant de Sa volonté.

Certes, interpréter des phénomènes naturels extraordinaires comme marques de la 
toute-puissance d’un démiurge, considéré par ailleurs comme le créateur du monde, n’est 
pas neuf : qu’il nous suffise ici de rappeler les psaumes (VIII, CXLVIII) et en particulier 
« Que tes œuvres sont nombreuses, Yahvé ! Toutes avec sagesse tu les fis, la terre est remplie 
de ta richesse » (CIV, 24).

La distinction entre naturel et surnaturel est dès lors inopérante, car toute la nature est 
soumise à Dieu puisqu’elle fait partie de la création, à laquelle le merveilleux appartient.

Au-delà du simple émerveillement immédiat, la merveille entre aussi dans différents 
domaines du savoir qui tentent soit de la catégoriser soit de développer sa signification. C’est ici 
qu’elle intègre comme objets les sciences naturelles et la géographie, quand elles apparaissent 
en arabe, c’est-à-dire au iiie/ixe siècle. Les premières, en prenant en compte des phénomènes 
qu’elles inventorient, finirent tôt ou tard par enregistrer cette observation qui détonne avec 
l’ordre naturel, tandis que la seconde, dans son discours sur l’espace, est contrainte de la signaler 

Merveilles, géographie et sciences naturelles 
au Proche-Orient médiéval

 
Introduction

Jean-Charles Ducène*

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


quand elle est située quelque part. Or, la géographie et les sciences naturelles sont plus des 
sciences transmises (naqliyya), comme les traditions ou la littérature, que des sciences ration-
nelles (ʿaqliyya), d’où la facilité avec laquelle elles intègrent les merveilles. Celles-ci deviennent 
une des composantes du discours scientifique et littéraire, en des proportions que chaque 
auteur appréciera personnellement, certes l’esprit critique pouvant s’y appliquer. En outre, 
ces savoirs prennent des formes littéraires diverses au Proche-Orient médiéval, mais il en est 
une qui amplifie ou condense le processus, c’est la cosmographie ou l’encyclopédie de sciences 
naturelles qui se développe à partir du vie/xiie siècle. En effet, réifiant les objets hors de leur 
contexte historique et les classant selon divers ordres (physique aristotélicienne, ordre alpha-
bétique), leurs auteurs semblent donner à la merveille une proportion inconnue jusqu’alors 
et finalement impressionnante.

L’ancrage de la merveille dans l’œuvre créatrice de Dieu et la conception de la nature 
amènent tôt une amplification du sens spirituel de cet étonnement, dans une perspective piétiste. 
Ainsi, le Kitāb al-ʿibar wa-l-iʿtibār ou « Livre de l’avertissement et de la réflexion » 1 attribué 
à al-Ǧāḥiẓ, – mais certainement de façon abusive, car rien ne dénote le style du prosateur, – 
peut néanmoins être considéré comme le premier ouvrage dont le but avoué est d’énumérer 
les merveilles de la nature comme des preuves de la sagesse divine. Avant de se lancer dans son 
énumération, l’auteur cite des ouvrages syriaques comme modèle ainsi qu’un ouvrage pehlevi 
écrit à l’époque omeyyade par un certain Yasū (?) Maṭrān Fāris. Le Kitāb al-ʿibar n’a cependant 
aucun plan et est constitué par une succession de phrases du genre : « Réfléchis sur les levers 
du soleil, réfléchis aux étoiles », etc. L’admiration de la nature aboutit à une contemplation 
qui se trouve renforcée ou amplifiée par la merveille.

Enfin, le développement du récit qui relate la merveille, le discours qui en témoigne en 
quelque sorte, possède aussi une dimension littéraire originale, voire transgressive par rapport 
à la norme admise. En effet, Roberto Tottoli 2 rappelle que le terme de ʿaǧāʾib apparaît dans 
la définition du hadith de Ḫurāfa par le Prophète, soit une histoire « fantastique », celle d’un 
homme qui aurait vécu des aventures ayant été fait prisonnier par des djinns. Mentionner 
l’existence d’un fait extraordinaire quelque part est une chose, relater un événement, une aven-
ture merveilleuse en est une autre, car ce type de narration entre en conflit avec les attendus 
de l’adab au ive/xe siècle. Ce dernier insiste sur la distinction entre récits réalistes et fictifs, 
bien que la terminologie soit imprécise 3, mais l’adab réprouve les récits fictifs, surtout s’ils 
confinent à l’invraisemblable et à la merveille, pour ne les accepter que sous certaines conditions. 
L’avis d’al-Ǧāḥiẓ 4 est ici représentatif, car ses fictions se veulent déterminées par l’imitation 
(muḥākāt) en restant dans l’imaginable sans tendre vers l’impossible. Et quand la chose est 
le produit de l’imagination, en l’espèce une histoire de djinn, elle doit être présentée comme 
telle et non comme un fait réel. La merveille qui, par définition, rompt l’habituel et le sens 

1.  British Library, Or. 3886, ff. 4a à 40a ; Maqbul, 1995, p. 71.
2.  Tottoli, 1999, p. 49.
3.  Leder and Kilpatrick, 1992, p. 10.
4.  Gines, 1998, p. 170-171.

introduction4

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


commun lorsqu’elle est relatée dans un récit narratif, s’approche de la limite subjective au-delà 
de laquelle elle peut être considérée comme un récit fictif et rejetée de ce fait sans autre forme 
de critique. Cette conception exclusive et tranchée du récit n’est cependant pas parvenue 
à empêcher l’apparition de ces témoignages, de même qu’elle n’a pu entraver la survie et le 
développement des Mille et Une Nuits. Sans doute le récit « merveilleux » venait-il assouvir ici 
la curiosité imaginative du lecteur.

Singulièrement, ces récits trouvent tôt leur origine en dehors du monde musulman : 
les voyages à l’extérieur de celui-ci et en particulier dans l’océan Indien amenaient par la 
bouche des marins et des marchands des histoires qui dépassaient parfois l’entendement, 
à tel point qu’au milieu du iiie/ixe siècle al-Ǧāḥiẓ nous livre dans son Kitāb al-ḥayawān une 
réflexion lumineuse sur l’origine du genre des Merveilles de la mer 5. Il regrette en effet de ne 
pouvoir consacrer beaucoup de pages aux poissons car, dit-il, il manque de bons témoignages. 
Ce sont en effet essentiellement « des récits de marins et de navigateurs ; [or], ce sont des gens 
qui ne réfléchissent pas à la portée de leurs propos et ne considèrent pas la valeur éthique de 
leurs actes. Plus leurs récits relèvent du fantastique (aġrab, trop étrange pour être crédible), 
de l’étrange, plus ils se gonflent de suffisance, sans compter la très grande pauvreté de la forme 
et la vulgarité, la laideur, de leurs expressions. » Bref, à l’époque d’al-Ǧāḥiẓ circulent des his-
toires invraisemblables que ses contemporains tenaient pour incroyables, qu’elles aient relaté 
un événement ou décrit une créature extraordinaires.

D’autres textes ont pour objet des bâtiments, des constructions, des villes extraordinaires 
par leurs dimensions, leurs aspects ou encore leur histoire, quand celle-ci exemplifie une leçon 
morale (ʿibra) telle que la vanité d’un souverain impie et orgueilleux. Al‑Masʿūdī 6 mentionne 
plusieurs ouvrages décrivant ces constructions, dont le premier, dû à Abū Maʿšar al-Balḫī, avait 
pour titre Le livre des milliers : « L’astronome Abū Maʿšar, dans son ouvrage intitulé Le livre des 
milliers (Kitāb al-ulūf), parle des temples et des grands monuments qui ont été construits sur 
tout le globe, dans chaque [période de] mille ans. Son élève Ibn al-Māziyyār a traité du même 
sujet […]. Enfin, d’autres auteurs, qui écrivaient avant ou après ces deux savants, ont décrit 
de nombreux édifices et merveilles du monde. » Et dans la foulée, al-Masʿūdī cite notamment 
comme exemples de constructions merveilleuses la digue des Gog et Magog, Iram aux colonnes 
et les pyramides d’Égypte.

Les liens de ces phénomènes naturels ou de ces œuvres humaines avec la géographie sont 
évidents quand on pense que ces éléments sont à situer quelque part sur l’écoumène, en sachant 
que ce positionnement même a un sens par rapport à la représentation des terres habitées.

Que la littérature géographique situe ces merveilles à la limite ou à l’extérieur du monde 
musulman 7 n’est pas dû au hasard. Certes, les territoires lointains sont plus sujets aux 
développements imaginaires puisque, par définition, il est plus difficile d’aller vérifier ceux‑ci. 
Mais ce sont aussi les limites du connu et de la normalité, et donc les « lieux naturels » pour 

5.  al-Ǧāḥiẓ, Le cadi et la mouche, p. 327-328 ; Kitāb al-ḥayawān, VI, p. 16.
6.  Al-Masʿūdī, Les prairies, II, p. 545-546.
7.  Miquel, 1975, p. 483-513.

j e a n-c ha r le s  du c è ne 5

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les choses extraordinaires. Enfin, puisque le monde est conçu comme entouré par une mer, 
les îles éloignées – espaces autonomes et séparés du commun – deviennent aussi les lieux 
de l’expression de ce merveilleux. Ce développement dans le discours géographique arabe 
est perceptible à la fin du ive/xe siècle dans l’Abrégé des merveilles d’Ibrāhīm ibn Waṣīf Šāh 8, 
car celui-ci concentre son attention dans la description des mers sur les animaux ou les créatures 
étranges qui les peupleraient.

Cependant, tous les auteurs ne font pas preuve d’une même crédulité, et si al-Ǧāḥiẓ 
est sceptique par rapport à la gouaillerie des marins, al-Bīrūnī 9 ne donne guère de crédit à 
l’information rapportée par al-Ǧayhānī selon laquelle il y aurait dans l’église de Saint-Étienne 
à Rome un autel d’une émeraude d’une longueur de vingt coudées sur une largeur de six, 
supporté par douze statues en or. Il la traite finalement de ḫurāfa. Néanmoins, quand le même 
al-Bīrūnī 10 rapporte du même al-Ǧayhānī l’histoire tout aussi ahurissante d’une source près de 
Tibériade qui cesserait de couler le jour du sabbat, al-Bīrūnī retient son jugement en avouant 
simplement qu’il ne peut expliquer ce phénomène hebdomadaire. On voit que la limite entre 
la vraisemblance et l’inimaginable est très subjective.

Cette acception de la « merveille » comme quelque chose d’extraordinaire mais pas 
nécessairement invraisemblable, qui rompt avec ce que l’on connaît d’habituel sans pour 
autant contrevenir aux lois de la nature, de sorte qu’on puisse finalement l’accepter comme 
étant de l’ordre du réel, est présente chez les auteurs qui savent qu’ils rapportent des choses 
inouïes – non encore entendues – et étonnantes. Ainsi, lorsque Ibn Faḍlān s’apprête à rela-
ter des coutumes bulgares et russes (varègues) ou des phénomènes naturels, il introduit son 
développement par : « J’ai vu dans ce pays une quantité de merveilles (ʿaǧāʾib) innombrables 11 » 
et s’ensuit une série de notations ethnographiques réalistes. De même, lorsque deux siècles 
plus tard l’auteur anonyme du Kitāb ġarāʾib al-funūn wa-mulḥ al-ʿuyūn consacre des chapitres 12 
aux animaux marins de l’océan Indien, son titre porte bien fī ʿaǧāʾib al-miyāh, « les merveilles 
des eaux », mais les éditeurs, en déployant une savante sagacité, sont parvenus à identifier bon 
nombre de ces animaux qui n’ont rien de fictionnel. Il est vrai que les deux chapitres suivants, 
qui portent sur les ġarāʾib al-nabāt puis les ġarāʾib al-wuḥūš, semblent plus se rapprocher de 
l’imaginaire, alors qu’avec le dernier, consacré aux ʿaǧāʾib al‑ṭuyūr, on retrouve des volatiles 
exotiques mais identifiables. Il en découle que cette catégorie de merveilles appartient aux 
curiosités naturelles ou ethnographiques, qui alimentent souvent les récits des voyageurs.

Quant aux sources de ces textes, nous distinguerons les sources écrites des témoignages 
oraux. Dans le cas des premières, nous différencierons la transmission de motifs particuliers 

– au sens folklorique du terme – de la constitution du genre « cosmographique ». Ainsi, 
peut-on interroger les littératures préislamiques du Proche-Orient pour trouver des sources 

8.  Ibrāhīm ibn Waṣīf Šāh, L’Abrégé des Merveilles, p. 57-87. 
9.  Al-Bīrūnī, Kitāb al-ǧamāhir, p. 166.
10.  Al-Bīrūnī, Chronology, p. 279.
11.  Validi Togan, Ibn Faḍlān’s Reisebericht, p. 24.
12.  Rapoport, Savage-Smith, An Eleventh-Century Egyptian Guide, p. 506-527.

introduction6

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’inspiration ? En partie sans doute, mais en partie seulement, car rares sont les motifs identiques 
dont on peut suivre la trace textuellement d’une littérature à l’autre. Même si l’érudition peut 
relever des indices d’une antériorité, la dépendance n’est pas assurée si la transmission n’est pas 
établie. Dans la littérature syriaque, des textes exégétiques, peut-être du vie siècle, attribués 
à un certain Andronicus 13, situent des populations hybrides et monstrueuses aux marges du 
monde. Certains savants y ont vu la résurgence d’un courant antique, d’origine pythagoricienne, 
comme Paul Kraus 14 qui considérait que ce genre littéraire propagé par Bolos de Mendès ou 
Pseudo-Démocrite, vers 200 av. J.-C., aurait atteint le monde musulman. C’est la littérature 
des propriétés (ḫawāṣṣ : φυσικα). Cela reste conjectural. En revanche, Bernd Radtke 15 a mis 
l’accent sur la convergence de vue entre l’exégèse nestorienne et les cosmographies persanes 
et arabes qui développent une perspective piétiste, présentant notamment les Hexaemeron 
(commentaires des six jours de la Création) comme œuvres charnières. En effet, à partir du 
vie/xiie siècle, dans la littérature iranienne puis arabe avec al-Qazwīnī, les merveilles naturelles 
sont vues comme une invitation à la contemplation de la puissance créatrice de Dieu.

Dans le cas d’analogie entre merveilles rapportées par des littératures différentes, nous 
serions plus enclin à mettre ces ressemblances sur le compte de l’omniprésence de motifs 
folkloriques que d’une quelconque transmission. Ainsi, les cynocéphales aperçus par Alexandre 
dans une île de l’océan Indien, comme le rapporte Ibrāhīm ibn Waṣīf Šāh, n’ont rien à voir avec 
ceux qu’al-Qazwīnī localise au Yémen, aussi différents de ceux que Ctésias localisent en Inde, 
Agatharcide 16 quelque part en mer Rouge et Pline (Histoire naturelle, VI, 184) dans une île de 
l’océan Indien, alors qu’un contemporain d’al-Qazwīnī, Ibn Saʿīd 17, les situait grossièrement 
sur les côtes de la mer Baltique. Soulignons que les esprits positifs ont vu dans les premiers 
des babouins, tandis que les seconds ont été interprétés comme l’observation de masques 
cultuels 18. Et si nous prenons l’exemple de récit de choses vécues, doctement rapporté par un 
témoin, leur construction narrative emporterait la conviction du lecteur si sa mémoire litté-
raire ne lui indiquait des troublantes analogies. Ainsi, le recueil d’Abū Mūsā al-Sīrāfī fournit 
l’histoire d’une tortue qui est prise pour une île par des marins jusqu’au moment où ils y font 
du feu et que la bête se réveille, motif qui rappelle la baleine de saint Brendan 19. Ou encore, 
lorsque des commerçants jettent des morceaux de viande dans une vallée remplie de diamants 
mais inaccessible, dans l’espoir que des aigles voraces y plongent et ramènent des gemmes en 
même temps que la barbaque, on a là un motif présent aussi dans l’imaginaire chinois 20, et que 

13.  Furlani, 1927 ; Defaux, 2014, p. 123.
14.  Kraus, 1942, p. 61-102.
15.  Radtke, 1987, p. 282-284 ; 1998, p. 323-335.
16.  Photios, Les Codices du merveilleux, p. 28-30 et p. 75.
17.  Ibrāhīm ibn Waṣīf Šāh, L’Abrégé des Merveilles, p. 67 ; Carboni, 2015, p. 344 ; Ibn Saʿīd, Kitāb al-ǧuġrāfiyā, 
p. 202.
18.  Lecouteux, 1981, p. 117-128.
19.  Livre des merveilles de l’Inde, p. 36-37 ; De Goeje, 1891, II, p. 43-76 ; Benedeit, Le voyage de saint Brendan, 
p. 77.
20.  Laufer, 1915, p. 6-20 ; Les Mille et Une Nuits, II, 2006, p. 479-552 ; Casanova, 1920, p. 113-199.

j e a n-c ha r le s  du c è ne 7

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’on retrouve chez Sindbad le Marin. En outre, le repérage plus ou moins hypothétique de 
ces sources livresques ne doit pas nous détourner de l’influence de l’imagination populaire, 
continuellement créatrice, et de la résurgence de traditions locales 21. En effet, nous allons 
voir que les marins furent la source de certaines de ces merveilles, qu’Abū Ḥāmid al-Ġarnāṭī 
en remporte lui-même pour les avoir observées, et que le savant n’est pas alors hermétique 
à une irrationalité qui défie son sens critique, comme il l’avoue, mais à laquelle il succombe. 
En fait, la merveille n’est plus perçue comme une fiction potentielle, mais comme un « signe » 
du Créateur : elle commence à changer de statut épistémologique.

Ainsi la mise en garde d’al-Ǧāḥiẓ n’y a rien fait, les Merveilles de la mer ont connu un réel 
succès à en croire certains témoignages du ive/xe siècle, comme en atteste l’anecdote rapportée 
par al-Ṣūlī 22 (m. 335/947) à propos de la grand-mère du futur calife al-Rāḍī, Šaġab, qui avait été 
brocardée par son petit-fils parce qu’elle lisait les Merveilles de la mer et Sindbād. À la fin du siècle, 
Ibn al-Nadīm 23 consacre une courte rubrique aux livres traitant des ʿAǧāʾib al-baḥr comme 
sous-catégorie des narrations de fiction et d’agrément.

Effectivement, l’on a conservé d’Abū Zayd al-Sīrāfī un complément aux Aḫbār al-Ṣīn 
wa-l-Hind écrit au début du ive/xe siècle dans lequel il fait la part belle aux merveilles 24, 
contrairement à la place qu’elles avaient dans le texte qu’il a complété. D’ailleurs, le rédacteur 
anonyme à qui nous devons le recueil indique dans son introduction qu’il y sera notamment 
question des merveilles du monde 25 (ʿaǧāʾib al-dunyā). À la fin du siècle, Abū ʿImrān Mūsā 
ibn Rabāḥ al-Awsī al-Sīrāfī avec son Ṣaḥīḥ min aḫbār al-biḥār wa-ʿaǧāʾibihā 26 (« La vérité 
des renseignements sur les mers et leurs merveilles ») confirme la tendance selon laquelle le 
lectorat attend des récits traitant de l’océan Indien qui mêlent description de mœurs sauvages 
ou exotiques et « réalités » extraordinaires. Même si la part de récits totalement imaginaires 
reste réduite, le rédacteur de la copie d’Istanbul n’hésita pas à lui donner le titre apocryphe 
de Merveilles de l’Inde 27, sous lequel l’ouvrage dans cette version abrégée était connu dès le 
xixe siècle. Et dans l’introduction de cette version, le rédacteur allègue que Dieu a réparti les 
merveilles de sa création en dix parts, neuf au Levant, et une pour le Couchant, le nord et le 
sud. Des neuf parts attribuées au Levant, huit appartiennent à l’Inde et à la Chine, une seule 
au reste de l’Orient. Mais ces merveilles restent néanmoins des créations de Dieu car « ses 
prodiges disséminés dans l’univers, les merveilles de ses ouvrages dans les plaines et les mers, 
ses œuvres admirables dans toutes les parties du monde, portent témoignage que le créateur 
est le Seul, l’Éternel, l’Unique, le Victorieux. Prenez-y garde, hommes doués de clairvoyance. »

21.  Arié, 1990, p. 246-248.
22.  Al-Ṣūlī, Aḫbār al-Rāḍī wa-l-Muttaqī, p. 5-6, cité par Abbot, 1949, p. 155.
23.  Ibn al-Nadīm, al-Fihrist, II, 1, p. 332.
24.  Miquel, 1967, vol. 1, p. xxiii et p. 121-127.
25.  Reinaud, Relation des voyages, partie arabe, p. 2.
26.  Abū ʿImrān, al-Ṣaḥīḥ ; Ducène, 2015.
27.  Livre des merveilles de l’Inde, p. 1-2. 

introduction8

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


À cette époque, la merveille ne se limite pas à des créatures bizarres vivant sous les tropiques, 
car la littérature encyclopédique en énumère partout. Ainsi al-Maqdisī 28, juste après la descrip-
tion géographique de l’écoumène, liste une série de merveilles « de la terre et de ses habitants », 
mêlant constructions anciennes, légendaires, liées à des personnages préislamiques, à des ani-
maux, à des plantes, à des lieux ayant une influence sur l’homme, incluant même des objets miri-
fiques. On y retrouve aussi des créatures animales et humaines dont le comportement s’éloigne 
de la norme. Il justifie cependant cette curiosité pour les merveilles par trois raisons : la science, la 
connaissance et les exemples moraux (ʿibra). Et pour ceux qui s’interrogeraient sur l’existence et 
la réalité de ces éléments si éloignés du sens commun, al‑Maqdisī a soin de terminer son chapitre 
par des hadiths qui montrent que Dieu a voulu la diversité dans sa création et que la normalité 
que connaît le lecteur n’est qu’une part de cette création. Le Coran ne proclame-t-il pas : « [Dieu] 
crée ce que vous ne savez pas » (XVI, 8). Et le Prophète n’aurait-il pas dit : « Vous n’êtes parmi 
les hommes que comme la moitié du pied fendu d’un jeune chameau » 29.

L’aspect édifiant du récit, certain quand il a pour objet les ruines réelles ou imaginaires 
d’une construction fabuleuse interprétée comme la preuve du châtiment divin de l’orgueil 
humain (Irām aux colonnes, la cité de cuivre, le Qaṣr al-mašīd 30) ou encore quand il relate la 
découverte d’un tombeau dans lequel une inscription opportune renseigne le découvreur sur 
l’aveu tardif d’impiété de celui qui l’occupe, assume une fonction importante du récit en le 
légitimant auprès des lecteurs sérieux : le récit merveilleux devient parénétique.

Le contemporain d’al-Maqdisī, al-Masʿūdī 31 intègre aussi en les nommant des merveilles 
dans le chapitre de son encyclopédie traitant de l’océan Indien, et plus loin il revient sur les 
êtres fabuleux, nisnās, oiseau ʿanqāʾ, en s’excusant presque d’en faire état, montrant un doute 
raisonnable à leur égard, car la vérification personnelle de ces récits est impossible 32 :

Ce n’est pas que notre raison rejette d’une manière absolue l’existence des nisnās – animaux à 
l’apparence humaine du Yémen –, de la ʿanqāʾ et de toute cette classe d’êtres merveilleux et rares, 
car ils ne sont pas incompatibles avec la puissance divine ; mais nous refusons d’y croire parce que 
leur existence ne nous est révélée par aucune autorité irréfragable (al-ḫabar al-qāṭiʿ).

En outre, ce sont des histoires qui circulent grandement parmi les gens. Finalement, 
al‑Masʿūdī considère que ces récits « entrent dans un ordre de choses contingentes et possibles, 
qui ne sont ni obligatoires ni impossibles ; ils se rattachent aux légendes israélites (isrāʾiliyyāt) 
et aux récits concernant les merveilles des mers » 33. Le fait qu’al-Masʿūdī fasse lui-même le 
lien est éclairant. Plus loin, il en vient à énumérer des temples et édifices divers, qui ont en 
commun d’avoir marqué la curiosité des hommes par leurs dimensions, leur beauté ou leur 

28.  Al-Maqdisī, Kitāb al-badʾ wa-l-tārīḫ, IV, p. 92-98.
29.  Al-Maqdisī, Kitāb al-badʾ wa-l-tārīḫ, IV, p. 97. 
30.  Ducène, 2008.
31.  Al-Masʿūdī, Les prairies d’or, II, p. 512-514 et 545.
32.  Al-Masʿūdī, Les prairies d’or, II, p. 514. 
33.  Al-Masʿūdī, Les prairies d’or, II, p. 514.

j e a n-c ha r le s  du c è ne 9

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


histoire. Mais ici aussi, à l’occasion de l’histoire d’Iram aux colonnes, notre auteur affiche un 
scepticisme salutaire en ajoutant : « un grand nombre de savants versés dans la connaissance 
de l’histoire considèrent les relations de ce genre comme apocryphes et remplies de mensonges 
inventés à plaisir par des courtisans qui cherchaient, en les racontant, à être admis auprès 
des rois et à l’emporter sur leurs contemporains grâce à la connaissance et à la narration de 
pareils contes » 34, et de citer comme exemples les Mille et Une Nuits et le Livre de Sindbād. 
Bref, ces récits à la limite du vraisemblable sont aussi transmis pour le plaisir des auditeurs et 
des lecteurs par des auteurs qui savent trousser une histoire.

La littérature arabe chrétienne contemporaine livre également des « merveilles » qui pour-
raient, elles, trouver leur source dans la littérature héllénique. En effet, Agapius de Menbidj 
(v. 940), fils d’un grec, consacre un court chapitre de son Kitāb al-ʿUnwān 35 aux sept merveilles 
du monde. Il s’agit du Capitole (Qabiṭūlyūn) de Rome, du Phare d’Alexandrie, du temple de 
Cysicus (nāʾūs Qūzīkiya) en Cappadoce (Qabādūkiya), de trois pierres à Baalbek, d’une femme 
à Césarée. La sixième est un cheval de fer portant un cavalier de fer, l’Iphos de Bellérophon 
(Īfus B.l.r.funṭyūs) et la septième est constituée par les trois statues d’Hercule. Cette liste 
passe ensuite chez Abū al-Makārim au vie/xiie siècle (Munich, Bayerische Staatsbibliothek, 
Cod. Ar. 2579, f o 211ro-212ro), sous le titre al-ʿAǧāʾib al-sabʿa al-latī fī al‑dunyā. Abū al-Makārim 
la met directement sous l’autorité d’Agapius de Menbidj.

Si la merveille était présente dans les textes de manière ponctuelle jusqu’au vie/xiie siècle, 
elle se faisait relativement discrète, nous en voulons pour preuve l’ouvrage géographique 
d’al-Idrīsī 36, qui cite à 17 reprises en 963 pages de texte imprimé un Kitāb al‑ʿaǧāʾib pour alléguer 
une merveille. Cette prudence semble cependant passéiste face aux tendances qui se font jour 
chez ses contemporains, qui collectent spécialement ces merveilles, que ce soit un phénomène, 
une créature ponctuelle ou le récit d’un événement extraordinaire. Ainsi, Abū Ḥāmid al-Ġarnāṭī 
(m. 565/1169-1170) rédige deux ouvrages après ses longues pérégrinations en Orient, non pour 
relater son pèlerinage, comme Ibn Ǧubayr, mais pour mettre par écrit les merveilles aperçues ou 
entendues lors de ses déplacements. Dans l’introduction du Muʿrib ʿan baʿḍ ʿaǧāʾib al-Maġrib 
(« Exposition claire de quelques merveilles de l’Occident »), rédigé à Bagdad en 555-556/1160, 
il déclare 37 que Dieu a truffé sa création de merveilles et que, questionné à leur sujet par des 
savants, lui-même se résolut de mettre par écrit ce qu’il en avait vu ou su durant son périple. 
En 557/1162, à Mossoul, il commet un second ouvrage sur le même sujet, la Tuḥfat al‑albāb 
(« Don des cœurs »), cette fois en classant ces merveilles en quatre catégories : les êtres humains 
et les djinns, les merveilles des pays et les édifices (ʿAǧāʾib al-buldān wa-ġarāʾib al-bunyān), 
les mers et leurs animaux merveilleux, et finalement les excavations et les tombeaux. Surtout, 
il revient dans son introduction 38 sur le fait que Dieu a fait apparaître sous tous les horizons 

34.  Al-Masʿūdī, Les prairies d’or, II, p. 545.
35.  Agapius de Menbidj, Histoire universelle, p. 568-569.
36.  Al-Idrīsī, Nuzhat al-muštāq, p. 1080.
37.  Abū Ḥāmid, Muʿrib, p. 7-8 ; Ducène, 2005, p. 37-39.
38.  Al-Ġarnāṭī, Abū Ḥāmid, Tuḥfat al-albāb, G. Ferrand (éd.), p. 33 et p. 38.

introduction10

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


(fī al-āfāq) un certain nombre de merveilles de sa création et, par ailleurs, il a conféré aux 
hommes des intelligences diverses. Si la majorité des hommes n’est pas assez douée pour les 
reconnaître, il convient à celui qui est doué de raison, lorsqu’il entend parler d’une merveille 
licite (ʿaǧaban ǧāʾizan), de la considérer comme vraie et de ne pas la prendre pour une forge-
rie. En revanche, l’ignorant, dans la même situation, accuse le rapporteur de mensonge, et ni 
son intelligence ni ses prédispositions ne lui permettent de les accepter. Au sein des textes à 
contenu géographique, il est évident qu’avec Abū Ḥāmid l’aspect dévotionnel de la collecte 
de ces merveilles qui témoignent de la toute-puissance de Dieu l’emporte comme motivation. 
Si ces merveilles sont des signes, des āyāt, dont Dieu a parsemé le monde et qui montrent 
Sa toute-puissance, parmi les hommes, seuls quelques-uns ont les capacités de les percevoir.

Son contemporain et compatriote al-Zuhrī qui, lui, n’a pas voyagé, mais a rédigé une géo-
graphie universelle, n’hésite pas à répertorier ces merveilles au travers du monde, que ce soit 
des animaux (des bovidés à deux têtes, des samandal-s qui naissent du néant dans les fours, les 
« filles de la mer » ou femmes-poissons qui chantent Allāh nuitamment), des plantes irréelles, 
ou des constructions (phare d’Alexandrie, temple d’Ikhmim, etc.) 39.

La tendance inaugurée par Abū Ḥāmid se poursuit en Iran, sans que l’on puisse mettre 
en avant une filiation directe avec Muḥammad ibn Ayyūb al-Ṭabarī 40 (m. 485/1092 ou 
520/1126), qui a laissé la Tuḥfat al-ġarāʾib, ouvrage dans lequel six chapitres sur trente-six 
traitent expressément des merveilles du monde (ʿaǧāʾib al-dunyā), de la mer, des rivières, de la 
terre, des montagnes et des villes. Quant au reste de l’ouvrage, il fait la part belle aux talismans, 
à la magie et aux croyances populaires. Peut-être s’agit-il d’une tendance plus affirmée de la 
société musulmane du temps à laisser une place plus importante à l’irrationnel ou à l’émotionnel, 
comme en témoigne le développement de la dévotion populaire ?

Quelques décennies plus tard, Muḥammad al-Ṭūsī al-Salmānī 41 (floruit v. 555/1160-566/1166) 
compose un ouvrage plus encyclopédique au titre révélateur, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib 
al-mawǧūdāt (« Merveilles des créatures et étrangetés des choses existantes ») où l’énumération 
et l’évocation de ces merveilles se retrouvent dans un ordre allant de la sphère céleste jusqu’aux 
créatures vivantes.

C’est cependant sans conteste l’ouvrage homonyme d’al-Qazwīnī (m. 682/1283) qui consti-
tue le meilleur exemple de cette volonté piétiste de collectionner les merveilles de la création 
pour y attirer l’attention du dévot curieux. L’auteur a soin de distinguer, peut-être de manière 
un peu artificielle, le ʿaǧab, « la merveille », phénomène qui laisse perplexe l’être humain, car 
celui-ci n’en connaît pas la cause et ne sait l’expliquer, du ġarīb, chose étrange qui vient rompre 
la perception habituelle, comme les miracles des saints, la magie ou les aérolithes. La résonance 
dévotionnelle de la collecte qui s’affiche ici pourrait être mise en rapport avec le penchant 

39.  Al-Zuhrī, Kitāb al-Djaʿrāfiyya, p. 34-40.
40.  Al-Ṭabarī, Tuḥfat al-ġarāʾib.
41.  Al-Ṭūsī, ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt. Son texte a été réédité et modernisé sous le titre apocryphe de ʿAǧāʾib-i 
Nāmeh par Ǧaʿfar Mudarris Ṣādiqī 2012, avec comme nom d’auteur Muḥammad ibn Maḥmūd Hamadānī, 
ce qui contribue à la confusion. Cependant, si ce sont deux versions du même texte, elles divergent parfois 
sur des détails ; Radtke, 1987.

j e a n-c ha r le s  du c è ne 11

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mystique 42 de notre auteur, marqué par la rencontre d’Ibn ʿArabī mais surtout par le fait 
que chez les Ottomans la traduction des ʿAǧāʾib al-maḫlūqāt fut encouragée dans les milieux 
mystiques 43 : on en connaît ainsi plus de dix inédites toujours manuscrites, la plus ancienne 
étant celle de ʿAlī ibn ʿAbd al-Raḥmān (m. 800/1398). La plus copiée fut la version abrégée 
du mystique Ahmed-i Bican (m. 857/1453). Selon Ḥāǧǧī Ḫalīfa 44, cette traduction fut menée 
à terme à Gallipoli et effectuée sur le conseil de son cheikh al-Ḥāǧǧ Bayrām. Le même auteur 
traduisit et adapta une seconde fois l’ouvrage d’al‑Qazwīnī sous le titre de Dürr-i Meknûn 45.

Quant aux constructions merveilleuses, qui dépassent l’entendement par leurs proportions, 
nous avons vu qu’elles sont attestées dans la littérature géographique générale dès le ive/xe siècle 
avec des chapitres spécifiques chez des auteurs encyclopédistes comme al‑Masʿūdī, Ibn al-Faqīh 
ou al-Maqdisī, où le bâtiment extraordinaire est vu comme un reliquat du passé qui mène à la 
contemplation des vanités du monde. Mais la construction apparaît aussi comme une caracté-
ristique d’une localité ou d’une région. Ainsi, Ibn Zūlāq 46 (m. 387/997), dans ses Faḍāʾil Miṣr, 
écrit qu’il y a trente merveilles sur la terre, dont vingt en Égypte, les dix autres étant la grande 
mosquée de Damas, l’église d’Édesse, le pont de Sinǧar, le château de Ġumdān, l’église de Rome, 
l’idole à l’olivier en Sicile. Al-Ǧāḥiẓ donne la même proportion, mais avec des différences dans 
l’énumération 47. Et Nāṣir al-Dīn ibn ʿ Alī ibn ʿ Abbās (m. 730/1330) aurait composé un ʿ Aǧāʾib 
al-bunyān, cité par al-Maqrīzī 48. Un siècle plus tôt, Abū Ǧaʿfar al-Idrīsī (m. avant 1231), dans le 
deuxième chapitre de son livre sur les pyramides, justifie l’existence des merveilles et en parti-
culier des pyramides comme un signe de Dieu qui invite à la contemplation. Les gens aiment à 
en entendre parler et ils doivent les visiter eux-mêmes. On retrouve la notion de leçon morale à 
tirer de ces constructions anciennes de populations disparues, mais aussi de la nécessité de les 
observer, comme le justifie le Coran (XXX, 42) : « Parcourez la terre et voyez quelle a été la fin de 
ceux qui vécurent autrefois. La plupart d’entre eux étaient polythéistes. » La valeur parénétique 
du récit édifiant l’entraîne à développer son aspect imaginaire, et souvent les dimensions, pour 
être plus impressionnantes, sont données en chiffres hyperboliques.

Mais qu’en est-il de la vraisemblance ? Abū Ḥāmid al-Ġarnāṭī rapporte ingénument dans la 
Tuḥfat al-albāb la raison d’enregistrer ces merveilles. Il relate ainsi avoir rencontré au Caire en 
512/1118-1119 un certain Abū al-ʿAbbās al-Ḥiǧāzī, qui avait voyagé en Inde et en Chine et qui 
racontait des merveilles à leur sujet. Abū Ḥāmid lui demande de parler des merveilles créées 
par Dieu. Le voyageur s’en défend en disant qu’il en a vu beaucoup mais que personne ne le 
croirait. Un auditeur présent alors l’invite à poursuivre, expliquant que 49 :

42.  Ducène, 2005.
43.  Ducène, 2014, p. 125.
44.  Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn, II, col. 1122.
45.  Ahmed-i Bican, Dürr-i meknûn.
46.  Ibn Zūlāq, Faḍāʾil Miṣr, p. 69.
47.  Al-Idrīsī, Abū Ǧaʿfar, Kitāb anwār ʿulwī al-aǧrām, p. 16.
48.  Al-Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, I, p. 325, note 2.
49.  Al-Ġarnāṭī, Abū Ḥāmid, Tuḥfat al-albāb, G. Ferrand (éd.), 1925, p. 108 ; citation de la traduction de la 
Tuḥfat al-albāb par Ducatez, p. 205-206.

introduction12

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


C’est le fait du commun ignorant ! Quant aux gens doués de raison et aux savants, ils connaissent 
[la différence entre] le possible et l’impossible. Rapporter le récit des merveilles de la création 
d’Allāh le Très-Haut est recommandable [et] en parler rend manifeste la toute-puissance dont 
Allāh le Très-Haut a fait preuve dans les merveilles de sa création.

D’ailleurs, son contemporain Muḥammad al-Ṭūsī 50 (floruit v. 555/1160) fait preuve d’un 
scepticisme nuancé, mettant sur pied un système gradué en six catégories, de l’évident (ẓāhir) 
au douteux (šubha) pour juger les merveilles rapportées. Ce qui prouve que certains auteurs 
avaient conscience du caractère plus ou moins plausible du renseignement qu’ils fournissaient, 
alors qu’ils connaissaient l’amusement et l’étonnement que procurait leur lecture.

Peut-on parler finalement d’un genre littéraire ou d’un courant, pour lequel les auteurs 
produiraient ou compileraient des listes de merveilles en oubliant leur sens initial dans l’esprit 
du lecteur étonné ou en contemplation ? Nous nous le demandons à la lecture des chapitres 
« Fragment de merveilles de la création et leur description » (Fī ḏikr nubḏa min ʿ aǧāʾib al-maḫlūqāt 
wa-ṣifātihim) et « À propos des grandes constructions, de leurs curiosités et de leurs merveilles » 
(Fī ḏikr al-mabānī al-ʿaẓīma wa-ġarāʾibihā wa-ʿaǧāʾibihā) du Mustaṭraf fī kulli fann mustaẓraf  51 
de Muḥammad al-Abšīhī (m. 850/1446). Et comment comprendre autrement la longue 
énumération descriptive de bâtiments mémorables que nous donne al-ʿUmarī 52 à l’entame 
du son encyclopédie ? Certes, si les mosquées commencent la liste, on passe vite à des sanc-
tuaires secondaires musulmans, puis à des temples païens, de là à des vestiges célèbres comme 
le théâtre d’Alexandrie ou Leptis Magna et finalement à une série de palais (qaṣr, pl. quṣūr) 
anciens ou modernes. Et de manière ponctuelle, des interventions de l’auteur dans cette longue 
compilation présentent certaines constructions comme des ʿaǧāʾib al-dunyā.

En outre, la rédaction de multiples cosmographies à partir du viie/xiiie siècle, qui demandent 
encore à être étudiées, est symptomatique de l’attente de ce type d’œuvres, d’autant qu’elles 
retravaillent souvent le même matériel, mais autrement monnayé. Qu’il nous suffise de citer la 
Tuḥfat al-ʿaǧāʾib wa-ṭurfat al-ġarāʾib 53, attribuée à tort à Maǧd al-Dīn al‑Mubārak ibn al-Aṯīr 
(m. 1210), alors que les sources citées indiquent qu’elle date au plus tôt du premier quart du 
viiie/xive siècle. Le troisième des quatre chapitres qui constituent l’ouvrage est consacré aux 
« Merveilles des pays et aux étrangetés des mers et des rivières ». Dans le premier quart du 
ixe/xve siècle, Ibn al-Wardī 54 compose sa Ḫarīdat al-ʿaǧāʾib wa-farīdat al‑ġarāʾib, dont le 
nombre de manuscrits atteste la grande diffusion au sein du monde musulman. Un siècle plus 
tard, un certain Salāmiš ibn Kunduġdī compose une version compendieuse des cosmogra-
phies antérieures avec le Bustān fī al-ʿaǧāʾib 55 (Paris, Ar. 2212, 945/1539), dont les sixième et 
septième chapitres sont expressément consacrés aux « djinns, aux animaux et aux plantes » et 

50.  Al-Ṭūsī, ʿAǧāʾib, p. 16-17 ; Zadeh, 2010, p. 21-48.
51.  Al-Abšīhī, Mustaṭraf, p. 150-154, 167-181.
52.  Al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār, I, p. 175-322.
53.  Ducène, 2013, p. 208-209.
54.  Ibn al-Wardī, Ḫarīdat al-ʿaǧāʾib. 
55.  Ducène, 2006, p. 81-93.

j e a n-c ha r le s  du c è ne 13

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


aux « vestiges anciens, aux grandes constructions et aux talismans ». Deux décennies plus tard, 
Ibn Zunbul donne le dernier exemple « médiéval » de ce genre avec le Kitāb qānūn al-dunyā 
wa-ʿaǧāʾibihā (Istanbul, Topkapı R. 1638, 970/1564) 56, alors que la littérature ottomane a déjà 
intégré le genre par la traduction.

Depuis le début de ce siècle, les études sur les merveilles ont repris une vigueur étonnante, 
toutefois d’abord axée sur l’ouvrage d’al-Qazwīnī qui, paradoxalement, attend encore une 
édition définitive. Vladimir Demidtchik fournit ainsi en 2004 une synthèse, somme toute, 
classique sur al-Qazwīnī, ses ʿAǧāʾib et leur influence dans la littérature arabe ultérieure. 
Cependant, en 2002, Syrinx von Hees avait réévalué cet ouvrage d’al-Qazwīnī dans la pers-
pective des encyclopédies de sciences naturelles, étude qui avait été suivie par la traduction 
commentée en italien par Francesca Bellino de longs passages de cet auteur. Par ailleurs, la mise 
en valeur de l’apport aux sciences naturelles du cosmographe était aussi soulignée en 2011 par 
Ingrid Bejarano Escanilla et Ana María Cabo González, dans leur traduction commentée de 
la flore d’al-Qazwīnī. Syrinx von Hees 57 avait aussi tenté de réduire la portée « merveilleuse » 
des ʿaǧāʾib. Pour la chercheuse, le terme dénote d’abord l’étonnement et doit ensuite être 
compris dans le contexte spécifique de son emploi.

Choisissant un biais plus thématique, Angelo Arioli et Mercedes Delgado Pérez se sont diri-
gés vers des études consacrées aux « îles merveilleuses » et à la « ville merveilleuse ». Entre-temps, 
Marthe Bernus-Taylor, Stefano Carboni, Persis Berlekamp et Anna Caiozzo ont porté leur 
intérêt sur l’iconographie de différents manuscrits de ces cosmographies, montrant que la 
mise en image de la merveille dépassait la problématique de l’histoire de l’art pour entrer dans 
celles de la sémiotique.

Par ailleurs, Francesca Bellino et Alessandro Mengozi ont montré que la thématique des 
merveilles 58 s’était ancrée dans la littérature arabe chrétienne, sans doute en provenance de 
la littérature géographique arabe, et avait été traduite en néo-araméen au xixe siècle. Quand 
la comparaison est possible, il apparaît que les thèmes remontent à la littérature concernant 
Alexandre ainsi qu’aux géographes des iiie/ixe et ive/xe siècle.

Enfin, les ottomanistes se sont aussi intéressés au développement de cette littérature des 
merveilles et du statut de la merveille dans le monde turc aux ixe/xve et xe/xvie siècles.

Dans le dossier qui suit, l’attribution de propriétés merveilleuses à deux catégories d’objets 
de notre perception du monde réel proche est analysée par Ingrid Bejarano Escanilla et 
Ana Cabo González, prenant en compte respectivement les animaux et les plantes. Si cela 
se déroule dans l’univers connu de l’observateur, c’est aussi vrai loin de celui-ci lorsqu’il est 
confronté à une étrangeté inconnue, comme le montre Robin Seignobos à propos de merveilles 
vues en Nubie au xe siècle, aujourd’hui connues comme des réalités d’une nature astucieuse. 
Voir ou croire voir une merveille est une chose, la mettre en mots et la raconter dans un récit 
à la portée plus vaste est autre chose, comme Hadrien Collet le démontre, explorant la mise 

56.  Milstein, Moor, 2006, p. 6-13.
57.  Hees, 2005, p. 101-120.
58.  Bellino, Mengozzi, 2016.

introduction14

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


en place du merveilleux et de l’altérité dans le récit d’Ibn Baṭṭūṭa mis par écrit par Ibn Ǧuzayy. 
Dire est une étape, mais montrer visuellement une merveille permet sa perception en réduisant 
cependant le champ de l’imaginaire. Ainsi, la contribution d’Anna Caiozzo explique la mise en 
image de certaines de ces merveilles, que ce soit des créatures, des phénomènes naturels ou des 
aventures relatées. Enfin, les merveilles peuvent être décrites au hasard du cheminement de 
l’observateur ou rassemblées dans des recueils systématiques, mais il arrive également qu’elles 
prennent place dans des énumérations particulières, de la sorte Omayra Herrero fait le point 
sur la constitution d’une liste canonique de quatre merveilles dans la littérature arabe.

	 Bibliographie

	 Sources

Abū Ḥāmid al-Ġarnāṭī, al-Muʿrib ʿan baʿḍ ʿaǧāʾib 
al-Maġrib, Ingrid Bejarano (éd. et trad.), 
Fuentes Arábico-Hispanas 9, CSIC/ICMA, 
Madrid, 1991.

Abū ʿImrān Mūsā ibn Rabāḥ al-Awsī al-Sīrāfī, 
al-Ṣaḥīḥ min aḫbār al-biḥār wa-ʿaǧāʾibihā, 
Yūsuf al-Hādī (éd.), Dār Iqraʾ, Damas, 2006.

Agapius de Menbidj, Histoire universelle, Première 
partie (I) (Kitāb al-ʿUnwān), Alexandre 
Vasiliev (éd. et tr.), Patrologia Orientalis V, 
Firmin-Didot, Paris, 1909.

Ahmed-i Bican, Dürr-i meknûn, Ahmet Demirtaş (éd.), 
Akademik Kitaplar, Istanbul, 2009.

al-Abšīhī, Muḥammad, al-Mustaṭraf fī kull fann 
mustaẓraf, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 
1986.

Benedeit, Le voyage de saint Brendan, Brian Merrilees 
& Ian Short (éd. et trad.), Honoré Champion, 
Paris, 2006.

al-Bīrūnī, Kitāb al-ǧamāhir fī maʿrifat al-ǧawāhir, 
Fritz Krenkow (éd.), Hayderabad, 1355/1936.

al-Bīrūnī, The Chronology of Ancient Nations, 
Edward Sachau (éd. et trad.), W.H. Allen 
& Co., Londres, 1879.

al-Ǧāḥiẓ, Kitāb al-ḥayawān, ʿAbd al-Salām Hārūn 
(éd.), al-Maktaba al-Ṯaqāfiyya, Beyrouth, 1992.

[al-Ǧāḥiẓ] Jâhiz, Le cadi et la mouche. Anthologie du 
Livre des animaux, L. Souami (trad.), Sindbad, 
Paris, 1988.

al-Ġarnāṭī, Abū Ḥāmid, Tuḥfat al-albāb, 
G. Ferrand (éd.), « Le Tuḥfat al-albāb 
d’Abū Ḥāmid al-Andalusī al-Ġarnāṭī », 
JournAs 207, 1925, p. 1-148 et p. 193-304.

al-Ġarnāṭī, Abū Ḥāmid, Tuḥfat al-albāb, Guy Ducatez 
(trad.), « La Tuḥfa al-albāb d’Abū Ḥāmid 
al-Andalusī al-Ġarnāṭī. Traduction annotée », 
REI 53, 1985, p. 141-241.

al-Ġarnāṭī, Abū Ḥāmid, Tuḥfat al-albāb, Ducène, 
J.-Ch. (traduction commentée), De Grenade 
à Bagdad. La relation de voyage d’Abû Hâmid 
al-Gharnâtî (1080-1168), L’Harmattan, Paris, 
2006.

Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn ʿan asmāʾ al-kutub 
wa-l-funūn, M. Šaraf al-Dīn Yaltaqāyā (éd.), 
Dār Iḥyāʾ al-Turāṯ al-ʿArabī, Beyrouth, 1992.

Ibn Faḍlān, Ibn Faḍlān’s Reisebericht, Z. Velidi Togan 
(éd.), Deutsche Morgenländische Gesellschaft, 
Leipzig, 1939.

Ibn al-Nadīm, al-Fihrist, 2 vol., A. Fuʾād Sayyid (éd.), 
Muʾassasat al-Furqān li-l-Turāṯ al-Islāmī, 
Londres, 2009.

Ibn Saʿīd, Kitāb al-ǧuġrāfiyā, Ismāʿīl al-ʿArabī (éd.), 
al-Maktab al-Tuǧārī lil-Ṭibāʿa wa-l-Našr 
wa-l-Tawzīʿ, Beyrouth, 1970.

Ibn al-Wardī, Ḫarīdat al-ʿaǧāʾib wa-farīdat al-ġarāʾib, 
Maḥmūd Fāḫūrī (éd.), Dār al-Šarq al‑ʿArabī, 
Beyrouth, s.d.

Ibn Zūlāq, Faḍāʾil Miṣr wa-aḫbāruhā wa-ḫawāṣṣuhā, 
ʿAlī Muḥammad ʿUmar (éd.), Maktabat 
al-Ḫānǧī, Le Caire, 2000.

Ibrāhīm ibn Waṣīf Šāh, L’Abrégé des Merveilles, 
B. Carra de Vaux (trad.), Sindbad, Paris, 1984.

al-Idrīsī, Kitāb nuzhat al-muštāq fī iḫtirāq al-āfāq, 
Maktabat al-Ṯaqāfa al-Dīniyya, Le Caire, s.d.

al-Idrīsī, Abū Ǧaʿfar, Kitāb anwār ʿulwī 
al-aǧrām fī al-kašf ʿan asrār al-ahrām, 
Ulrich Haarmann (éd.), al-Maʿhad al-Almānī 
li-l-Abḥāṯ al-Šarqiyya, Beyrouth, 1991.

j e a n-c ha r le s  du c è ne 15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Jâhiz, voir al-Ǧāḥiẓ.
al-Maqdisī, Kitāb al-badʾ wa-l-tārīḫ, Clément Huart 

(éd.), 6 vol., Leroux, Paris, 1899-1919.
al-Maqrīzī, al-Mawāʿiẓ wa-l-iʿtibār fī ḏikr al-ḫiṭaṭ 

wa-l-āṯār, 2 vol., A. Fuʾād Sayyid (éd.), 
Muʾassasat al-Furqān li-l-Turāṯ al-Islāmī, 
Londres, 2002.

Les Mille et Une Nuits, J.E. Bencheikh & A. Miquel 
(trad.), Gallimard, Paris, 2006.

Livre des merveilles de l’Inde, P.A. Van der Lith 
& M. Devic (éd.), Brill, Leyde, 1883-1886.

Photios, M., Les Codices du merveilleux, R. Henry 
(trad.), Anacharsis, Toulouse, 2002.

Rapoport, Y. & Savage-Smith, E., An Eleventh-Century 
Egyptian Guide to the Universe: The 
“Book of Curiosities”, Brill, Leyde, 2014.

Reinaud, M., Relation des voyages faits par les Arabes et 
les Persans dans l’Inde et à la Chine, Imprimerie 
Royale, Paris, 1845.

al-Ṣūlī, Aḫbār al-Rāḍī wa-l-Muttaqī, J. Heyworth-
Dunne (éd.), Luzac, Londres, 1935.

al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Ayyūb, Tuḥfat al-ġarāʾib, 
Jalāl Matīnī (éd.), Kitābḫāna, Téhéran, 2012.

al-Ṭūsī, Muḥammad ibn Maḥmūd, ʿAǧāʾib 
al-maḫlūqāt wa-ġarāʾib al-mawǧūdāt, Ǧaʿfar 
Mudarris Ṣādiqī (éd.), ʿAǧāʾib-i Nāmeh, Našr-i 
Markaz, Téhéran, 1387/1967.

al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fī mamālik al-amṣār, 
ʿAbd Allāh al-Sarīḥī (éd.), al-Maǧmaʿ al-Ṯaqāfī, 
Abou Dabi, 2003.

al-Zuhrī, Kitāb al-Djaʿrāfiyya, M. Hadj-Sadok (éd.), 
BEO 21, 1968, p. 7-312.

	 Études

Abbot, N., « A Ninth-Century Fragment of 
“Thousand Nights” », JNES 8, 3, 1949, 
p. 129‑164.

Arié, R., « Le merveilleux dans la littérature 
hispano-musulmane au bas Moyen Âge » 
in Arié, R. (éd.), Études sur la civilisation 
de l’Espagne musulmane, Brill, Leyde, 1990, 
p. 239-257.

Arioli, A., Le isole mirabili. Periplo arabo medievale, 
G. Einaudi, Torino, 1989.

Arioli, A., La città mirabili. Labirinto arabo medievale, 
Mimesis, Milan, 2003.

Bejarano Escanilla, I. & Cabo González, A.M., El libro 
de las plantas. Sección primera : de árboles y 
arbustos (Al-Qazwīnī, s. XIII), Séville, 2011.

Bellino, Fr. & Mengozzi, A., « Geographical ʿAǧāʾib 
in a Neo-Aramaic Manuscript of the London 
Sachau Collection », Muséon 129, 2016, 
p. 423-456.

Berlekamp, Persis, Wonder, Image, and Cosmos 
in Medieval Islam, Yale University Press, 
New Haven, Londres, 2011.

Bernus-Taylor, Marthe & Jail, Cécile, L’étrange et 
le merveilleux en terres d’Islam, Réunion des 
musées nationaux, Paris, 2001.

Carboni, Stefano, The Wonders of Creation and the 
Singularities of Painting: A Study of the Ilkhanid 
London Qazwīnī, Edinburgh University Press, 
Édimbourg, 2015.

Casanova, P., « Notes sur les voyages de Sindbâd 
le marin », BIFAO 20, 1920, p. 113-199.

Defaux, O., « Les textes géographiques en langue 
syriaque » in Villey, É. (éd.), Les sciences 
syriaques, Geuthner, Paris, 2014, p. 107-147.

De Goeje, M.J., « La légende de Saint Brandan » in 
Actes du huitième congrès international des 
orientalistes, II, Brill, Leyde, 1891, p. 41-76.

Demidtchik, V.P., Mir tchoudes v arababskoï literatoure 
XIII-XIV vv, RAN, Moscou, 2004.

Ducène, J.-Ch., « Soufisme et cosmographie 
musulmane aux xiie et xiiie siècles : 
convergence ou influence à propos d’une 
conception commune du monde ? » in Dierkens, 
A. & Beyer de Ryke, B. (éd.), Mystique : 
la passion de l’Un, de l’Antiquité à nos jours, 
Université de Bruxelles, Bruxelles, 2005, 
p. 205-214.

Ducène, J.-Ch., « Le Hortus rerum mirabilium (Rome 
1584-85) : une cosmographie arabe oubliée », 
ZDMG 156, 2006, p. 81-93.

Ducène, J.-Ch., « (Al)-qaṣr (al)-mashīd/
(al)-mushayyad (Coran XXII, 45) : exemple 
de récit motivé » in Bauden, Fr., Chraïbi, A. 
& Ghersetti, A. (éd.), Le répertoire narratif 
arabe médiéval : transmission et ouverture. 
Actes du colloque international qui s’est tenu à 
l’Université de Liège du 15 au 17 septembre 2005, 
Université de Liège, Liège, 2008, p. 143-160.

Ducène, J.-Ch., « Les encyclopédies et les sciences 
naturelles dans le monde arabe médiéval 
(xiie-xive siècle) » in Zucker, A. (éd.), 
Encyclopédire. Formes de l’ambition 
encyclopédique de l’Antiquité au Moyen Âge, 
Brepols, Turnhout, 2013, p. 201-212.

introduction16

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ducène, J.-Ch., « The Knowledge of the Seas 
According to the Ottoman Translations and 
Adaptation of Arabic Works (15th-16th c.) » in 
Uluslararası Piri Reis ve Türk Denizcilik Tarihi 
Sempozyumu, 26-29 Eylül 2013, İstanbul, vol. 4, 
Türk Tarıh Kurumu, Ankara, 2014, p. 123-134 
et p. 301-304.

Ducène, J.-Ch., « Une nouvelle source arabe sur l’océan 
Indien au xe siècle : le Ṣaḥīḥ min aḫbār al-biḥār 
wa-ʿaǧāʾibihā d’Abū ʿImrān Mūsā ibn Rabāḥ 
al-Awsī al-Sīrāfī », Afriques 06, 2015, en ligne : 
https://journals.openedition.org/afriques/1746

Furlani, G., « Andronikos über die Bewohner der 
Grenzen der Erde in syrischer Sprache », 
Zeitschrift für Semitistik und Verwandte 
Gebiete 5, 1927, p. 238-249.

Geries, I., « L’adab et le genre narratif fictif » in Leder, 
S. (éd.), Story-Telling in the Framework of 
Non-Fictional Arabic Literature, Harrassowitz, 
Wiesbaden, 1998, p. 168-195.

Hess, Syrinx von, Enzyklopädie als Spiegel des 
Weltbildes. Qazwīnīs Wunder der Schöpfung 

– eine Naturkunde des 13. Jahrhunderts, 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2002.

Hess, Syrinx von, « The Astonishing: A Critique 
and Re-Reading of the ʿAǧāʾib Literature », 
Middle Eastern Literatures 8, 2, 2005, p. 101-120.

Kraus, P., Jābir Ibn Ḥayyān. Contribution à l’histoire 
des idées scientifiques dans l’Islam, MIE 45, vol. 2, 
Ifao, Le Caire, 1942.

Laufer, B., The Diamond: A Study in Chinese and 
Hellenistic Folk-Lore, Field Museum of Natural 
History, Chicago, 1915.

Lecouteux, Claude, « Les cynocéphales. Études d’une 
tradition tératologique de l’Antiquité au 
xiie siècle », CCM 24, 1981, p. 117-128.

Leder, S. & Kilpatrick, H., « Classical Arabic Prose 
Literature: A Researchers’ Sketch Map », 
JAL 23, 1, 1992, p. 2-26.

Maqbul, A., A History of Arab-Islamic Geography 
(9th-16th Century A.D.), Āl al-Bayt University, 
Amman, 1995.

Milstein, R. & Moor, B., « Wonders of a Changing 
World: Late Illustrated ʿAjāʾib Manuscripts », 
JSAI 32, 2006, p. 1-48.

Miquel, A., La géographie humaine du monde musulman, 
vol. 1, 2 et 4, Mouton, Paris, 1967, 1975, 1988.

Radtke, B., « Die älteste islamische Kosmographie 
Muḥammad-i Ṭūsīs ʿAǧāʾib ul-maḫlūqāt », 
Der Islam 64, 1987, p. 278-288.

Radtke, B., « Persian Cosmography, Early Tafsir, 
and Nestorian Exegesis » in Vezel, Z. (éd.), 
La science dans le monde iranien à l’époque 
islamique, Peeters, Louvain, 1998, p. 323-335.

Sariyannis, M., « Ajā’ib ve gharā’ib : Ottoman 
Collections of Mirabilia and Perceptions 
of the Supernatural », Der Islam 92, 2, 2015, 
p. 442-467.

Tottoli, R., « La scienza popolare delle ʿaǧāʾib : 
breve introduzione a un genere letterario tra 
cosmografia e geografia », Scienza e Islam : 
Quaderni di Studi Arabi, Studi e testi 3, 1999, 
p. 47-58.

Zadeh, Tr., « The Wiles of Creation: Philosophy, 
Fiction and the ʿAjāʾib Tradition », 
Middle Eastern Literatures 13, 1, 2010, p. 21-48.

j e a n-c ha r le s  du c è ne 17

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 51 (2018), p. 3-17    Jean-Charles Ducène
Introduction. Merveilles, géographie et sciences naturelles au Proche-Orient médiéval
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



