MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 50 (2017), p. 365-377
Ahmad Al-Amer

Musiciens et chanteurs dans les Bada’i‘ al-zuhar fi waqa’i al-duhtr d’lbn lyas

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

*
AHMAD AL-AMER

Musiciens et chanteurs
dans les Bad@’i€ al-zubar fi waqd’i€ al-dubar

d’Ibn Iyas

+ RESUME
Cet article a pour objet d'étudier la place et les mentions des musiciens et des chanteurs
dans une des rares chroniques d’histoire mamelouke qui a abordé ce théme, 4 savoir les Bada’i¢
al-zubir fi waqd’i* al-dubar d'Ibn Iyas. Nous tenterons de présenter une réflexion sur cette
catégorie et sur sa place a 'époque mamelouke, a travers les mentions et les informations que

nous livre Ibn Iyas sur ce milieu artistique.

Mots-clés: Bad@’i® al-zubar fi waqa’i® al-dubar, chanteurs, époque mamelouke, Ibn Iyas,
instruments de musique, milieu musical

+ ABSTRACT

In this article, we study the mention and the place of musicians and singers in one of the
few historical chronicles that mentioned this topic: the Mamluk history of Bada’i al-zubur fi
waqd’i* al-dubir by Ibn Iyas. We try to present a reflection on this category and its place in the
Mamluk era through the references and informations Ibn Iyas delivers about the artistic world.

Keywords: Bad@’i‘ al-zubar fi waqa@’i al-dubar, singers, Mamluk era, Ibn Iyas, musical
instruments, musicians

* Ahmad Al-Amer, Docteur de I'Université Aix-Marseille, ahmed.aamer@yahoo.com

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 50 — 2016
Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer

Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

366 ' MUSICIENS ET CHANTEURS DANS LES BADA I AL-ZUHUR FI WAQA’I° AL-DUHUR D'IBN IYAS

A QUESTION du gind’ (chant, musique) dans I'islam a alimenté des débats sans fin entre
théologiens, juristes, ordres mystiques et littérateurs’. Ces débats ont souvent débouché
sur des points de vue extrémement différents qui vont de l'interdiction totale a 'auto-

risation de toutes les variétés musicales. Dans cette multitude de nuances autour de la musique
dans l'islam, les partisans ou, au contraire, les opposants au gina’ se référent tous au texte sacré,
a savoir le Coran. Or, nulle part le Coran n'en patle de maniére explicite. Exégése et hadiths
ont été souvent les références des polémistes pour défendre leur position.

La légitimité (hukm) de la musique dans l'islam continuera a susciter une forte polémique
néanmoins la musique a toujours eu une place dans les sociétés islamiques. On trouve ce
gotit d'assister 4 des prestations musicales en Egypte comme dans d'autres pays musulmans.
Charles Pellat place ainsi au premier rang « musiciens et chanteurs » quand il fait la liste des
divertissements plus ou moins populaires qu'il signale & Basra, suivis par bien d'autres : bouffons,
prédicateurs plaisants et charlatans, montreurs de singes et propriétaires de ménageries, sans
oublier les charmeurs de serpents particuliérement en vogue, De méme, Marius Canard signale
d'aprés al-Qazwini « des chanteurs» 4 Damas, sur 'Hippodrome Vert, le samedi, parmi les
lutteurs, les prestidigitateurs et bouffons qui amusent une foule frivole.

La période abbasside est connue pour avoir été I'dge d'or de la tradition musicale. En effet,
c'est durant cette période d'extension et de magnificence de I'art que sont apparues les théo-
ries et les régles musicales les plus raflinées. Des ouvrages entiérement consacrés au domaine
musical? jouérent un rdle important dans le développement de la culture musicale. Parmi ces
ouvrages, nous pouvons citet :

— les deux livres de Halil ibn Ahmad (m. 175/791)*: al-Nagam et al-Iqa“;

— Risala fi babar de Ya‘qub ibn Ishaq al-Kindi (m. 256/869-870);

— Magala fi al-masiqa de Tabit ibn Qurra (m. 288/901)5;

— les trois livres d'al-Farabi (m. 339/950) ¢ : Sarh al-sama®, Kitab al-misiqa al-kabir, al-Iqa‘at;

— al-Farq bayna Ibrahim al-Mahdi wa-Ishaq al-Masili fi al-gina® d'al-Hasan ibn ‘Ali ibn Haran

(m. 352/963);

— Tabagat al-mugannin de Aba Ayyub al-Madini” (m. 400/1010);

— al-Madbal ila san‘at al-misiqga de Aba “Ali ibn Sina® (m. 428/1037);

— Kitab al-masiqga d'Ibn Bagga® (m. 533/1139).

1. Farmer, 1997, p. 7-9.

2. Canard, 1932, p. 5.

3. Carra de Vaux, 1984, p. 339-342.

4. Farmer, 1957, p. 21-22.

5. Farmer, 1957, p. 51-52.

6. Shehadi, 1995, p. 50-65. Voir aussi Farmer, 1957, p. 60-63; 2011, p. 286-289.
7. Farmer, 1957, p. 38.

8. Shehadi, 1995, p. 66-80.

9. Farmer, 1957, p. 82.

+

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMAD AL-AMER I 367

La musique a été I'objet d'ouvrages spécialisés, comme nous venons de le voir, mais elle
a aussi recu un traitement variable dans les chroniques mameloukes. En effet, les historiens
mamelouks n’ont pas accordé la méme place et la méme attention aux chanteurs et musiciens.
On en retrouve la trace dans les dictionnaires biographiques, dans les chroniques d’histoire et
dans les ouvrages de littérature dont certains chapitres sont consacrés aux fétes religieuses et
publiques. Il n’existe pas de dictionnaire biographique entiérement consacré aux chanteurs et
musiciens de I'époque mamelouke comme on en trouve par exemple pour les philosophes, les
hommes de religion ou les médecins, de sorte que les chroniques historiques restent la princi-
pale source. A notre connaissance, aucune étude n'a été faite exclusivement sur les musiciens
et les chanteurs de I'époque mamelouke. Le plus souvent, ce sujet prend place de maniére
secondaire dans les articles et les écrits sur les fétes et les jeux dans les sociétés islamiques™.
Les spécialistes notent de maniére générale la présence de la musique dans ces festivités sans
précision sur les acteurs et leur identité ni sur les instruments de musique ou sur la musique
elle-méme.

L'Egypte est considérée aujourd’hui comme la capitale de I'art et de la musique dans le
monde arabe. Cela remonte probablement a I'époque mamelouke. En effet, cette époque est
connue par I'importance des festivités, privées et publiques, dans lesquelles la musique avait
sa place. Les textes des chroniqueurs, comme Ibn Iyas, I'attestent. Ces fétes, qu'elles aient été
publiques ou organisées a la Cour des sultans, offraient des occasions de voir des spectacles et
des jeux ainsi que d'assister a des prestations musicales dont les Cairotes étaient friands. Ayant
minutieusement étudié I'ceuvre de l'historien Ibn Iyas, qui vécut de 853/1449 4 928/1522 au
moins", je me propose ici de montrer, a partir de ses textes exclusivement, que la musique et le
chant étaient bien présents au Caire du vivant d'Ibn Iyas, y compris dans les milieux religieux.

B. Martel-Thoumian™ a consacré un article aux chanteuses chez Ibn Iyas. Il s'agit de huit
musiciennes: sept chanteuses (al-rayyisa In‘am [IV, p. 230], al-rayyisa ‘Aziza bint al-Sathi*
[TV, p. 8], al-rayyisa Hadiga al-Rihibiyya' [TV, p. 258], al-rayyisa Badriyya bint al-Guri‘a'®
(IV, p. 258], al-rayyisa Hadiga Umm Hawha'” [IV, p. 258], Asil al-Qal‘iyya™ [V, p. 477])
et une joueuse d'instrument, Sahddar [V, p. 339]. La seule date qui accompagne la mention
de ces chanteuses est celle de leur décés. Ainsi, ne sont-elles citées que dans le cadre de notices

10. Wiet, 1969, p. 99-128; Espéronnier, 1985; Eddé, 1994.

11. Cf, Al-Amer, 2016, p. 8.

12. Martel-Thoumian, 2013, p. 425-434.

13. Lesréférences aux Badd’i‘ dans le texte renvoient au numéro de volume et 4 la page dans'édition Mustafa.
Voir sur cette chanteuse al-‘Amrasi, 1961, p. 123.

14. Voir sur cette chanteuse al-Rawasda, 1997, p. 201.

15. Voir sur cette chanteuse Aba Salima, 2013, p. 321.

16. Voir sur cette chanteuse al-Nabrawi, 2006, p. 44.

17. Voir sur cette chanteuse ‘Abd al-Raziq, 1999, p. 44.

18. Voir sur cette chanteuse al-Rawasda, 1997, p. 203.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

368

MUSICIENS ET CHANTEURS DANS LES BADA I AL-ZUHUR FI WAQA’I* AL-DUHUR D'IBN IYAS

nécrologiques™. Dautres études modernes ont devancé cet article de B. Martel-Thoumian en
traitant de la femme A I'époque mamelouke et en particulier des chanteuses citées chez Ibn Iyas®°.

Les chanteurs hommes n'ont pas recu le méme traitement que les chanteuses dans les
sources historiques mameloukes. Puisque la plupart des études réalisées ont porté sur la femme
al'époque mamelouke et en particulier sur les chanteuses, nous avons décidé de consacrer cette
présente étude aux chanteurs hommes qui ont retenu l'attention d'Ibn Iyas. Le présent article
sera donc 'occasion de recueillir des informations sur le milieu musical masculin (al-magani
min al-rigal), et d'analyser la place qu'Ibn Iyas réserve dans sa chronique 4 la musique et aux
chanteurs. Nous nous demanderons pourquoi Ibn Iyas s'intéresse aux chanteurs? Qui sont
ces personnes et quelles sortes de données sont retenues en ce qui les concerne ? Dans quelles
circonstances apparaissent-ils ? Nous comprendrons mieux ainsi quelle place tenaient la musique
et le chant dans la société mamelouke.

Maniéres d’enregistrer musiciens et chanteurs dans les Bada’i

L'intérét d'Ibn Iyas pour les chanteurs et les musiciens apparait dés le début des chroniques
consacrées 3 I'époque mamelouke, et ne faiblit pas jusqu'a la fin. Pour les années antérieures a sa
naissance, il se contente de signaler leur présence ou celle d'orchestres d'une maniére générale,
sans indiquer leur nom, exception faite pour six d’entre eux: le chanteur ‘At‘at et I'instrumen-
tiste Dubhhan (I, 1, p. 579], le chanteur Ibrahim ibn al-Gundi (I, p. 406, 441])*, I'instrumentiste
Ibrahim ibn Baybay al-‘Awwad (m. 821/1418) (1, p. 37], le chanteur Nasir al-Din Muhammad
al-Mazini al-Qahiri (m. 862/1458) (1L, p. 346], le chanteur Muhammad, connu sous le nom de
Barqiiq al-Tanisi (m. 875/1470) (I, 2, p. 61] ; deux de ces noms ont été sans doute empruntés a
al-Magqrizi et 2 Ibn Tagribirdi: “‘At‘at® et I'instrumentiste Ibrahim ibn Baybay al-‘Awwad .

Ibn Iyas appelle ces hommes arbab al-fann (11, p. 61], arbab al-alat [11, p. 37], magani al-“arab
(L 2, p. 573; I1L, p. 401]. Il use du terme al-magani pour désigner aussi bien les femmes que les
hommes. Il emploie ce terme sans donner de précision, ou alors il écrit al-magani min al-rigal
wa-l-nis@’ (1, 2, p. 585], ou magani al-balad min rigal wa-nisa> (111, p. 186] ou encore al-magani
min al-nis@’ [I1L, p. 34] et magani al-nis@® min al-rw’asa® [V, p. o1].

Le terme al-guwaq désigne un orchestre probablement composé exclusivement de femmes;
jadis, nous dit-il, toutes les familles de notables en possédaient un. La derniére famille 4 avoir
conservé cette coutume fut la famille du majordome, I'émir Gamal al-Din Mahmad (L 1, p. 593 ;
L, 2, p. s11). Ibn Iyas exprime d’abord son regret de voir disparaitre les anciennes traditions et
inversement, il ne cache pas sa joie quand elles reviennent. Il distingue parfois entre guwaq ‘arab
«orchestre bédouin » et guwaq gayr ‘arab « orchestre non bédouin ». On peut remarquer que

19. Al-Amer, 2016, p. 163.

20. Al-“Amrusi, 1961; Kahala, 1982 ; al-Rawasda, 1997; ‘Abd al-Raziq, 1999 ; al-Nabrawi, 2006 ; Aba Salima,
2013; Nu‘man Mustafa, 2014, p. 267-302; ‘Abd Allih Muhammad, 2014, p. 375-402.

21. Les dates de décés de ‘At‘at, Duhhin et Ibrahim ibn al-Gundi sont inconnues.

22. Ibn Tagribirdi, Nugam, X, p. 11; al-Magqrizi, Sulak, II, vol. 3, p. 567.

23. Ibn Tagribirdi, Nugam, XIII, p. 290; al-Magqrizi, Suliak, IV, vol. 1, p. 476.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMAD AL-AMER I 369

musiciens et chanteurs sont caractérisés par leur statut professionnel lorsqu'il s"agit de plusieurs
individus ou d'un orchestre. Les indications sont concises et aucune source n'est mentionnée.

A partir du moment ou la chronique aborde la période vécue par Ibn lyas, les infor-
mations sur les chanteurs et musiciens sont plus riches et précises. 13 individus sont
cités: le chanteur Nar al-Din ‘Ali ibn Rihab (m. 905/1499) [III, p. 55], les chanteurs
Muhammad ibn ‘Uwayna al-‘Awwiad, Galal al-Santiri, al-Bawiliga et Ibn al-Laymini
(IV, p. 290], les chanteurs Nar al-Din al-Mahgub, Ahmad al-Asmar ibn Aba Sinna et Ahmad
al Mahallawi [V, p. 35, 43], les chanteurs Muhammad ibn Sariyya et Muhammad al-Ugagqi
[V, p. 381], le chanteur Ahmad Gribat (m. 900/1495) [I11, p. 309], le chanteur “Ali ibn Ganim
(m. 912/1506) [IV, p. 131], le chanteur al-Nasiri Muhammad ibn Qagaq (920/1514) IV, p. 401].

Les données sont insérées dans ce qu'Ibn Iyas nomme les waqa’i“** (fétes publiques ou privées,
déplacements des sultans, concours de musique) ou dans les notices nécrologiques. Ibn Iyas
reste alors trés discret sur ses sources directes ou indirectes, écrites ou orales®s. Toutefois,
en raison des nombreux détails fournis sur les événements, les cortéges notamment, nous
pouvons penser qu'il fut un témoin oculaire, sans qu'il le précise la plupart du temps. En fait,
il ne se présente comme observateur direct d'un fait relaté que 5 fois dans toutes les Bada’i",
en employant les expressions ana Sahadtu «jai vu» et ana ‘Gyantu «j'ai observé »°,

Des vedettes de la musique et du chant

Lorsque Ibn Iyas donne l'identité des chanteurs, on voit que ce sont des individus célébres
qui méritent, selon lui, d'étre mentionnés. Il s'agit des vedettes de la chanson 4 1'époque, comme
Nar al-Din “Ali ibn Rihab (m. 905/1500), mentionné six fois dans les Bada’i‘ [11, p. 406, 441;
II1, p. 186, 193, 299, 435] et décrit par Ibn Iyas comme étant le chanteur le plus célebre de I'époque
(IIL, p. 55]. Cette grande célébrité lui a valu la plus longue notice nécrologique [III, p. 435] sur
un musicien dans la chronique®” (en tout 7 lignes), et cinq vers d'élégie composés par Ibn Iyas
lui-méme. La grande attention portée 4 ce chanteur nous révéle le gotit musical de I'époque
mais aussi le propre goiit musical d'Ibn Iyas.

L'importance accordée A des chanteurs et musiciens s'explique parfois par leur proximité
avec les sultans. C'est le cas du chanteur ‘At‘at et de I'instrumentiste Duhhan, introduits tous
deux en 762/1361 dans quatre vers de poésie (I, 1, p. 579], qui étaient des nudama’ (commensaux)
du sultan al-Nasir Hasan (748/1347-752/1351 puis 755/1354-762/1361), lequel avait un gotit

24. Leterme waqi‘a désigne chez Ibn Iyas un événement de nature sociale, politique, naturelle ou économique,
ce qui se produit, arrive ou apparait, épisode ou circonstance appartenant a une série d’événements formant
un ensemble (badat) (cf. Al-Amer, 2014, p. 66-78).

25. Ibn Iyas a utilisé des sources directes, ou de premiére main (dont son propre témoignage), ainsi que des
sources indirectes, de seconde main. Ses sources écrites sont les ouvrages d’histoire, les documents officiels
et la poésie. Les sources orales étaient, pour lui, les informateurs, les on-dit, racontars et rumeurs ainsi que
les proclamations: cf. Al-Amer, 2014, p. 346-391.

26, Al-Amer, 2014, p. 387.

27, Al-Amer, 2014, p. 190.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

370 MUSICIENS ET CHANTEURS DANS LES BADA I AL-ZUHUR FI WAQA’I( AL-DUHUR D IBN IYAS

prononcé pour le chant et la musique. Ibn Iyas rapporte également que le chanteur et spé-
cialiste de la pandore al-Nasiri Muhammad ibn Qagaq, mentionné en 920/1514, année de
son déces, était proche du sultan (nadim al-sultan) [IV, p. 401] al-Asraf Qansth al-Gawri
(906/1501-922/1516). Ce chanteur a droit 3 une notice nécrologique de trois lignes dans laquelle
Ibn Iyas évoque ses obséques?®, L'instrumentiste Ibrahim ibn Baybay al-‘Awwad (m. 821/1418),
qualifié en 821/1418 de maitre dans la pratique du oud, était quant a lui, un familier du sultan
al-Mu’ayyad Sayh (815/1412-824/1421) 11, p. 37].

Les musiciens et chanteurs étaient conviés 4 la Cour ou bien accompagnaient les sultans
dans leurs déplacements. A titre d’exemple, sur dix cas mentionnés (I, 1, p. 573; IL, p. 37; I1I,
p. 401; IV, p. 171, 290, 294, 337, 375, 415, 449], Nar al-Din al-Mahgab, Ahmad al-Asmar
ibn Aba Sinna et Ahmad al-Mahallawi ont accompagné le sultan al-Gawri lors de sa campagne
contre les Ottomans [V, p. 35, 43].

Pour Ibn Iyas, une grande féte est I'occasion de nommer des chanteurs célebres.
Cest I'importance de I'événement qui justifie peut-étre l'identification des chanteurs et mu-
siciens, ainsi lorsqu'il mentionne la présence de Muhammad ibn ‘Uwayna al-‘Awwad, Galal
al-Santiri, al-Bawailiqa et Ibn al-Laymiini dans le récit d'une fastueuse soirée organisée par le
sultan al-Gawri aux Pyramides [TV, p. 290].

Nous savons que le chanteur Muhammad appelé Barquq al-Ttunisi (m. 875/1471) avait
une voix mélodieuse et une diction impeccable [III, p. 61]. Notre historien a également retenu
le nom d'Tbrihim ibn al-Gundi qui apparait dans le récit de la féte organisée par I'émir Jani
Bik: on avait invité le sultan HuSqadam (865/1461-872/1467), mais ce dernier, par peur, ne
s'était pas rendu 2 cette invitation et avait délégué plusieurs notabilités pour y assister 2 sa
place [II, p. 406, 441].

Dans le texte d'Ibn lyas, plusieurs musiciens et chanteurs sont introduits a la fois par
leur identité et par le talent exceptionnel qu'ils possédent dans I'art du chant ou dans la pra-
tique musicale. Il s'agit de chanteurs (muganni (11, p. 346; 111, p. 61, 434], mutrib [IV, p. 130])
ou d'instrumentistes (I, 2, p. 301; II, p. 37; IIL, p. 309; IV, p. 401] célebres. Certains étaient
considérés comme des maitres (ustad) dans des disciplines particuliéres, dans l'art des hymnes
religieux (al-muganni al-ustad fi fann al-nasid) (11, p. 346], dans le chant (al-muganni al-masiqi)
(ITL, p. 61], ou dans les chants de louange (al-rayyis al-muganni al-nasid al-madib).

Nasir al-Din Muhammad al-Mazini al-Qahiri (m. 862/1458), connu pour les modulations
de sa voix et ses connaissances techniques, était chanteur et maitre dans le chant (al-muganni
al-ustad (11, p. 346]). ‘Aliibn Ganim (m. 913/1508) était appelé ustad [IV, p. 130]. Le chanteur
Muhammad connu sous le nom de Barqiiq al-Tunisi était maitre chanteur musicien ustad
muganni masiqi (111, p. 61] et Ahmad Gribat (m. 900/1495) est décrit comme un maitre dans
l'art musical ustad fi fann al-masiga (111, p. 309] a la conversation agréable.

Les diverses qualifications attribuées par Ibn Iyas 4 ces musiciens nous permettent de déga-
ger les qualités qui selon lui caractérisent un bon musicien. Un musicien parfait doit posséder
un don musical (min nawadir al-zaman (111, p. 435), farid ‘asribi wa-wabid dabribi [11, p. 346]).

28. Al-Amer, 2014, p. 190.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMAD AL-AMER 371

C'est une personne a la conversation agréable (‘indahu fukaba wa-busn mubadara 111, p. 309])
et A l'esprit vif et créatif (yarkuzu al-hafa’if bi-l-alban al-gariba [I11, p. 435]). Le musicien parfait
maitrise l'art vocal et posséde une voix exceptionnelle (bari€ fi al-gind@ (I, 2, p. 61]). Il a le sens
du rythme et des mélodies (“arif bi-san‘at al-angam [IV, p. 401], ‘allama bi-ma‘rifat al-angam
(IV, p. 131]). Il joue d'au moins un instrument (‘allama fi darb al-tanbiara [IV, p. 131, 401}, ustad fi
darb al-‘ad (11, p. 37]), et est parfois lui-méme un poéte talentueux (yanzumu al-sir (111, p. 435]).

Ibn Iyas est connu pour l'intérét qu'il porte aux festivités musicales et en cela, il se dis-
tingue de ses confréres historiens. C'est ainsi qu'il rapporte un concours de musique qui, en
927/1521, mit en compétition deux chanteurs: « Un concours de musique avait été prévu entre
un musicien de classe nommé Muhammad ibn Sariyya et un certain Muhammad al-Ugagqi, ou
encore al-Siribi. Muhammad ibn Sariyya avait déclaré: “Je connais un morceau que personne
n'a encore entendu de notre temps.” Pour voir si c’était exact, on réunit le dimanche suivant au
milieu de I'étang de Ratli des experts en musique et les chanteurs de la ville. C'était le printemps.
De nombreux musiciens vinrent au rendez-vous fixé, ainsi que tous les chanteurs de la ville.
Ils s'installérent au centre de I'étang de Ratli, ot s'était rassemblée une masse d'auditeurs : on se
préparait 4 un spectacle agréable. Chacun des chanteurs exécuta un des plus beaux morceaux
de son répertoire, et ce fut vraiment une journée délicieuse. Quant & Muhammad ibn Sariyya,
il ne parut pas, sous prétexte qu'il était souffrant, et le concours fut remis au dimanche suivant:
la preuve de son insuffisance était faite car il n'avait pas montré ce dont il s’était vanté. La foule
se dispersa et cette journée compta parmi les plus divertissantes et les plus amusantes®®.»

Les pratiques dans I'intimité des grands et dans le peuple

Les Bad@’i montrent la grande attention des sultans au milieu musical. Les cortéges des
sultans, de leur entourage féminin (hawandat) ou des hommes de pouvoir, les mariages, les
circoncisions, l'ouverture du canal, les fétes religieuses*° musulmanes, coptes et juives® furent
souvent l'occasion pour Ibn Iyas de s'intéresser au milieu musical et de mentionner la présence
de chanteurs et de musiciens, individus isolés afrad ou orchestres gawgat.

On a vu que les faits et gestes des chanteurs intéressaient les cercles privés et publics au
point que certains d'entre eux, trés proches des sultans, étaient devenus des commensaux
(nadim al-sultan). Comme le note Amnon Shiloah, le nadim « compagnon de boisson » était
souvent un poéte ou un musicien devenu un commensal, un confident ou un amuseur du
sultan3?, Ce favori du sultan devait suivre un code de conduite et avoir un comportement
correct, tel qu'il est noté dans le Kitab adab al-nadim, « Livre de conduite du commensal »,
de Abu al-Fath Kusagim (m. 971/1564).

29. Ibnlyas, V, p. 337-378; trad. Wiet, Journal, vol. 2, p. 368.

30. Pour avoir plus d'informations sur ces fétes religieuses, cf. al-Qalqasandi, Subb al-a‘$a, II, p. 416-439.
Aussi: al-Nuwayri, Nibayat al-arab, 1, p. 184-197.

31. Voir al-Waqqad, 1999, p. 367-397; Ashtor, 1992, vol. 2, p. 380-381.

32. Voir Shiloah, 2002, p. 70. Pour plus d’'informations sur la définition du nadim, voir al-Nuwayri, Nihayat
al-arab, I, p. 9. Aussi, Al-Amer, 2015, p. 23-24.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

372 MUSICIENS ET CHANTEURS DANS LES BADA I AL-ZUHUR FI WAQA’I( AL-DUHUR D IBN IYAS

Ibn Iyas note que l'intérét des sultans pour le chant et pour les distractions était si grand
que le sultan al-Manstr Qalawin (678/1279-689/1290) bitit un hopital (bimaristan) et ordonna
qu'y soient présents chaque nuit quatre instrumentistes de oud pour le plaisir des malades.
II fit attribuer des émoluments fixes a ces instrumentistes [I, 1, p. 353]. Ibn Iyas ne donne
d'informations sur le montant de ces émoluments qu'en deux occasions: il note, en 918/1512,
que le sultan al-Gawri distribua lors d’'une soirée 20 dinars 4 chaque chanteur [TV, p. 204].
Dans le second récit, datant de 920/1514, I'historien signale que le méme sultan fit distribuer
environ 100 dinars aux pauvres et aux chanteurs [IV, p. 375].

Le sultan al-Nasir Hasan aimait beaucoup, lui aussi, les cercles artistiques et les chanteurs
(L 1, p. 579]. Al-Mansir Muhammad (762/1361-764/1363) possédait, quant 4 lui, un orchestre
d’environ dix chanteuses (Jawqat muganniyat) [I, 1, p. 592]. Aprés son déces, ces chanteuses,
qu'on nommait §awqat al-Mansir, animaient les fétes de mariage du peuple I, 1, p. 593; I, 2,
p. 511 Le récit des Bada’i® montre aussi que le sultan al-Mu’ayyad Sayh était chanteur et
poéte. Ses poémes ont été chantés par d'autres chanteurs de son époque. Le talent qu'il avait
en chant et en poésie ainsi que l'attention particuliére qu'il portait A ces activités expliquent
sa proximité avec les chanteurs et les musiciens (1, p. 61].

La célébrité (subra) et le talent de ces chanteurs et de ces orchestres variaient. Certains
chanteurs avaient une grande notoriété et jouissaient d'un haut statut social. Ils étaient considé-
rés comme des notabilités dans le domaine musical et pouvaient méme intervenir dans les conflits
de pouvoir entre les émirs. Ainsi, en rabi‘l 9o4/novembre 1498, le chanteur “Ali ibn Rihab
(m. 905/1500) prit le parti de Agburdi al-Dawadar dans le conflit qui l'opposait 2 Tamanbay
al-Dawadar. Dans les fétes auxquelles il participait, ‘Ali ibn Rihab ne cessait pas de dire du
mal de Tamanbay al-Dawadir qui finit par le faire arréter et punir [III, p. 407].

De méme, certains sultans préféraient certains chanteurs et les opposaient a d’autres.
Des faits rapportés dans les Bada’i* montrent clairement les différences entre les sultans en
matiére de golit musical et de chants. Les gotits des émirs différaient également. Ainsi, I'émir
Gani Bik se montra plus sensible 4 I'art de “Ali ibn Rihab qu'a celui d'Tbrihim ibn al-Gundi lors
de la féte a laquelle le sultan Husqadam (865/1461-872/1467) avait été invité. Cette préférence
de I'émir Gani Bik porta d'ailleurs sur les devants de la scéne le chanteur “Ali ibn Rihibi dont
la notoriété, explique Ibn Iyis, date de ce jour-14 [IT, p. 406]. Contrairement 4 'émir Gini Bik,
le sultan préférait Ibrahim ibn al-Gundi 3 ‘Ali ibn Rihab. Dailleurs, le sultan trouva dans
un meurtre survenu lors d'une féte animée par “‘Ali ibn Rihab 2 la rue Bab al-Wazir, dans
le quartier de Tabbana, une occasion pour l'exiler en Syrie et I'y envoyer enchainé. Le cadi
Abu al-Fadl ibn Gulad, secrétaire général des mamelouks, implora le sultan pour qu'il pardonne
a “Ali ibn Rihab. Celui-ci fit 'objet d'une grice et revint au Caire [IL, p. 441]. Ibn Iyas lui-méme
exprime 2 plusieurs reprises ses préférences pour “‘Ali ibn Rihab.

Les Bada’i montrent aussi que le souci du chant et de la musique n’était pas réservé aux
sultans et aux notables, mais était également présent dans la classe populaire. Ibn Iyas remarque
que les gens emmenaient des instruments de musique méme sur leurs barques. Il n'y avait pas
d’endroits spécialement affectés aux représentations: les chanteurs et les musiciens s'installaient
dans les lieux ot I'habitude s'était établie de voir donner des spectacles.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMAD AL-AMER I 373

Déroulement des festivités

Ibn Iyas mentionne la présence du chant et des chanteurs lors de nombreux événements
festifs, publics ou privés, dans la société égyptienne mamelouke, ce qui, on I'a dit, le distingue
des autres historiens mamelouks, qui n'y font allusion que rarement et trés briévement sans
décrire le cadre et le déroulement de I'événement en question. L'étude détaillée des deux
sources les plus importantes de 'époque mamelouke, al-Sulik et al-Nugim al-zahira, montre
clairement le désintérét de Magqrizi et Ibn Tagribirdi pour ce genre d'événements et montre
par contraste la tendance qu'avait Ibn Iyas a les enregistrer.

I décrit chanteurs et instrumentistes rangés le long de la route que devait emprunter le
cortége sultanien [V, p. 433]. On constate que cette présence de chanteurs et d'instrumentistes,
isolés ou regroupés en orchestres, était importante [III, p. 162]. De méme dans les cortéges
des hommes de pouvoir et des hawandat (11, p. 335; IIL, p. 77; IV, p. 274]. Ainsi, le retour
de pélerinage de Hawand Baraka [I, 2, p. 93], mére du sultan al-Agraf Sa®ban ibn Husayn
ibn al-Nasir Muhammad (764/1363-778/1377) ou celui de la Hawand, épouse du sultan al-Asraf
Qaytbay (872/1468-901/1496) [III, p. 106], furent 'occasion de festivités oli la musique avait
sa part. De méme lorsque le cadi al-Gamali Yasuf ibn Muhammad al-Mutawakkil ‘ala Allah,
administrateur des biens du sultan, se montra dans un cortége apreés sa guérison d’'une maladie;
lorsque Kamal al-Din al-Tawil revint chez lui en cortége aprés sa nomination a la fonction de
grand cadi [IV, p. 189] ; ou al'occasion du cortége d'al-Magarr al-Nasiti, fils du sultan al-Gawri
[IV, p. 479] : dans toutes ces occasions chanteurs et instrumentistes étaient présents [II, p. 335].

Ibn Iyas ne donne généralement pas de noms d'instrumentistes. Il se contente le plus
souvent de relever le type d'instruments utilisés. Ainsi, au faste des cortéges participaient les
tabal (tambours), le zammiir, les kasat (timbales de bronze), les tardt (les tambours sur cadre),
la $abbaba (la flate), le daff (le tambourin).

Dans les soirées privées organisées par le sultan ou par les notables, on a vu qu'Ibn Iyas
signale la présence de chanteurs mugannin [IV, p. 290], parfois de chanteurs bédouins magani
al-‘arab [, 1, p. 573; 11, p. 401], de chanteurs trés célebres masahir al-gina® [I11, p. 55] ou en-
core d'instrumentistes que l'historien nomme arbab al-alat (11, p. 37]. Ainsi pour les fétes de
circoncisions des fils de sultans, de notables ou méme les circoncisions de gar¢ons issus du peuple.

La premiére grande féte de circoncision mentionnée par Ibn Iyas est celle qui fut organi-
sée pour les garcons du chef de la chancellerie Ibn Muzhir, dans laquell® est mentionnée la
présence chaque nuit, A cette occasion, de “Ali ibn Rihab, le plus célebre chanteur 4 'époque
mamelouke, selon Ibn Iyas, ainsi que d'autres chanteurs célébres, hommes et femmes, a cette
époque [III, p. 186]. Ibn Iyas évoque également la grande féte organisée & Alexandrie pour la
circoncision du fils du sultan al-Mu’ayyad Ahmad ibn al-Asraf Aynal (857/1453-865/1461).
Le sultan avait invité “Ali ibn Rihab a chanter lors de cette féte [III, p. 193]. La troisiéme
grande féte mentionnée par Ibn Iyas est celle qui fut organisée pour la circoncision d’al-Magarr
al-Nisiri Muhammad, fils du sultan al-Gawri. Ibn Iyas décrit ces festivités comme ayant été
exceptionnelles (min nawadir al-mahammat). Elles avaient duré sept nuits et la plupart des
chanteurs vedettes de I'époque y avaient participé [I11, p. 271].

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

374 MUSICIENS ET CHANTEURS DANS LES BADA I AL-ZUHUR FI WAQA’I( AL-DUHUR D IBN IYAS

Le chant est également souvent présent dans les festivités de mariage. Ibn Iyas mentionne a
plusieurs reprises dans sa chronique des mariages de notabilités et d’hommes de pouvoir. Le faste
de ces festivités était variable, et proportionné au statut social des mariés. Certaines de ces festivi-
tés furent exceptionnelles : ainsi, le mariage de 'émir de timbalerie Qaytbay et de la fille de I'émir
Tagqtabay, commandant de mille, qui avait réuni 25 chanteuses professionnelles (rayyisa) [V, p. 9].

L'achévement de constructions importantes telles que les palais donnait également lieu a des
festivités. AinsiIbn Iya rapporte qu'en 714/1314, « on dressa un banquet splendide et le bassin du
Qasr al-Ablaq® fut rempli de sucre et de jus de citron. Les commandants de la garde se tenaient
preés du bassin, distribuant A tous de I'eau sucrée dans des vases. Le sultan al-Nasir Muhammad
donna en ce jour des vétements d’honneur aux architectes, magons, tailleurs de marbre, me-
nuisiers et ornementistes ; le nombre s’en élevait 4 deux mille cinq cents robes; aux inspecteurs
des corbeilles de fruits et de raisins ; aux contremaitres des robes de soie;; on distribua a chaque
manceuvre dix dinars. La dépense pour les pauvres fut de cinquante mille dinars en un seul jour.
Verslafindelasoirée, les chanteurs et les musiciens furent convoqués, et on alluma cette nuit un
magnifique feu d'artifice dansle chiteau. Jamais on n'avait entendu parler d'une nuit pareille3*. »

Types de chants mentionnés dans les Bada“i‘

Ibn Iyas s'est intéressé dans les Bada’i A plusieurs variétés de chant présentes i son époque.
I porte une attention particuliére aux chants populaires, sans oublier pour autant ceux de la
haute société. Il fournit ainsi un tableau quasi-complet des chants connus dans les diverses
classes sociales. Les informations d'Ibn Iyas sur les habitudes musicales de son époque nous
permettent aussi de découvrir certaines coutumes et traditions de la société mamelouke ot
le chant était présent.

Le chant populaire

Ibn Iyas mentionne ce genre de chant plusieurs fois dans les Bada’i‘. L'historien note qu'il
s'agit d'un chant populaire pratiqué dans les soirées entre gens du peuple ahl Misr et dans la
populace al-‘awamm. C'est dans le peuple et par les gens du peuple que se répand ce genre de
chant (sannafa ahl Misr kalaman wa-labbanihu wa-sari yugannina bibi [I, p. 425), sannafat
al-‘awamm ginwa (11, p. 229]). Ibn Iyas écrit & maintes reprises que des chansons ont été
composées par des gens du peuple et s'accompagnaient d'une danse folklorique [V, p. 469].
La danse n’est mentionnée dans les Bad@’i“ qu'en liaison avec la musique populaire. L'historien
ne donne pas de plus amples détails sur cette danse et se contente trés souvent de la mentionner.
Il ne donne pas non plus de précisions sur le texte de la chanson populaire, mais cite parfois
son début [II, p. 229] (un ou deux vers). Il fait une seule fois un commentaire sur la longueur
de la chanson [II, p. 229]. On comprend par ce qu'il écrit, que ces chansons populaires étaient

33. Le Qasr al-Ablaq a été bati au Caire par al-Nasir Muhammad bin Qalawin en 714/1314.
34. Ibn lyas, Bada’i, 1, 1, p. 445. Trad. dans Casanova, 1984, p. 637-638. Aussi: Garcin et al., 1982, p. 45.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AHMAD AL-AMER I 375

composées suite a des faits naturels comme la crue anticipée du Nil [II, p. 229], ou en liaison
avec des faits sociaux comme le licenciement du cadi de 'armée ottomane, qui s'était signalé
par des réglements draconiens imposés aux femmes : ces derniéres avaient composé, pour féter
son départ, une chanson populaire et une danse [V, p. 469].

La lamentation funébre chantée lors de la cérémonie des funérailles

On voit dans les Bada’i que le chant n"accompagne pas seulement, a I'époque mamelouke,
les festivités mais aussi la cérémonie des funérailles, lors des décés de notabilités ainsi que de
gens du peuple. Ibn Iyas est souvent concis sur la description de cette coutume. Il indique
seulement qu'un groupe de femmes nommées nd’ihat chantent et jouent des tambours sur
cadre (al-tarat) pendant quelques jours 2 la demeure du défunt [IV, p. 76]. Il note qu'il y eut
des exagérations dans cette pratique. Ainsi Hawand Saqri, quand son frére Halil, fils du sultan
al-Nasir Farag ibn Barquq (801/1399-808/1405, puis 808/1405-815/1412), décéda, manifesta
une grande tristesse suite 4 sa mort et invita les na’ibat 4 pleurer son frére pendant sept jours.
Mais Ibn Iyas précise qu'il s'agit 12 d'un cas inhabituel et rare [II, p. 319].

La «chanson de peine »

C'est ainsi que nous appellerons, faute de mieux, un chant fonctionnel ** qui accompagnait les
travaux agricoles dans les milieux ruraux mais aussi dans les travaux de magonnerie ou encore la
péche. Ces chansons se sont répandues a I'époque d'Ibn Iyas jusquau Yémen, en Turquie et au
Tadjikistan. Ibn Iyas mentionne une seule fois ce type de chant dans les Bada’i: en 777/1375,
I'historien note que des magons ne parvenaient pas a desceller deux piliers; pour s'encourager,
ils se mirent a chanter et purent desceller les piliers. Cette chanson se répandit ensuite et les
gens continuérent a la chanter pendant longtemps [I, 2, p. 154]. Le chant de travail s'articulait
parfois en antiphonie et servait souvent a encourager les travailleurs ou a les divertir.

Conclusion

Comme on vient de le voir, dix-neuf chanteurs masculins sont explicitement identifiés dans les
Bada’i, ainsi que huit chanteuses femmes. Il s’agit des plus célébres artistes de 'époque. Ce que
décrit Ibn Iyas des festivités montre la participation de ces artistes (mugannin, arbab alat) 3 de
nombreuses célébrations et festivités publiques ou privées de la société mamelouke. Le texte
des Bad@’i‘ constitue une référence incontournable pour tous ceux qui veulent étudier les fétes
et célébrations a1'époque mamelouke. L'apport d'Ibn Iyas A notre connaissance du monde de la
musique a 'époque mamelouke est considérable. On a dit que c’était un théme par lequel Ibn Iyas
se distinguait des autres chroniqueurs. Les Mamelouks avaient indéniablement le gotit de la mu-
sique. La grande notoriété acquise par certains chanteurs leur a méme donné le statut social élevé

35. Shiloah, 2002, p. 323.

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

376

MUSICIENS ET CHANTEURS DANS LES BADA I AL-ZUHUR FI WAQA’I* AL-DUHUR D'IBN IYAS

qu'on a vu, leur valant chez Ibn Iyas des mentions dans les notices nécrologiques et une place a

coté des sultans dans leurs voyages et leurs cortéges ainsi que dans leurs soirées privées. Grice aux

Bada’i“ nous avons une idée plus claire sur le milieu artistique musical dans la société mamelouke.

Bibliographie
Sources

Ibn Iyas, Bad&’i al-zubar fi waqa’i* al-dubir, 5 vol.,
Muhammad Mustafa (éd.), al-Hay’a
al-Misriyya al-‘Amma li-1-Kitab, Le Caire, 1984.

Ibn Tagribirdi, al-Nugam al-zabira fi muliak Misr
wa-l-Qabhira, 16 vol,, Muhammad Husayn
Sams al-Din (éd.), Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya,
Beyrouth, 1992.

al-Magqrizi, Kitab al-Sulik li-ma‘rifat duwal al-mulik,

3 t., 9 vol., Matba‘at Lagnat al-T2’lif wa-l-

Etudes

‘Abd Allah Muhammad, S., «al-Gawiri fi al-‘asr
al-mamliki (dirasa tarihiyya) », Magallat
al-Ustad 208, 1, 2014, p. 375-402.

‘Abd al-Raziq, A., al-Mar’a fi Misr al-mamlakiyya,
al-Hay’a al-Misriyya al-‘Amma li-1-Kitab,

Le Caire, 1999.

Abu Salima, S. Muhammad, Dawr al-mar’a
wa-makanatuha zaman al-sira® al-islami
al-farangi (491-691/1098-1291), mémoire de
master sous la direction de Riyad Mustafa
Sahin, Université islamique, Gaza, 2013.

Al-Amer, Ahmad, «al-Salatin bayna al-madh
wa-l-ritd’ wa-l-dam min hilal $i‘r Ibn Iyas
fi kitab Bada’i® al-zuhar (dirasa tarthiyya) »,
Magallat al-Mugtataf al-misri al-taribiyya 3, 2015,
p. 11-30.

Al-Amer, Ahmad, L’historiographie a 'époque
mamelouke & travers 'exemple de l'ouvrage
Bad@’i al-zubiar d’Ibn Iyas: analyse de la
méthode et du contenu, thése de doctorat sous la
direction de Michel Tuchscherer,
Aix-Marseille Université, 2014.

Al-Amer, Ahmad, Matériaux, mentalités et usage des
sources chez Ibn Iyas. Mise au point du discours
historique dans les Bada’i al-zubur fi waqa’i¢
al-dubir, https://www.editions-ue.com/

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Targama wa-I-Nasr, Le Caire, 1957-1971
(2¢¢éd.).

al-Nuwayri, Nihayat al-arab fi funan al-adab,
al-Muw’assasa al-Misriyya al-‘Amma li-1-Talif
wa-l-Targama wa-l-Tiba‘a wa-1-Nasr, Le Caire,
s.d.

al-Qalqasandi, Subb al-a$a fi sina‘at al-insa,
al-Muw’assasa al-Misriyya al-‘Amma li-1-Ta’lif
wa-l-Targama wa-l-Tiba‘a wa-1-Nasr, Le Caire,

s.d.

catalog/details/store/fr/book/978-3-639-
52752-0/matériaux,-mentalités-et-usage-des-
sources-chez-ibn-iyas, Editions Universitaires
Européennes, Saarbriicken, 2016.

al-‘Amrasi, F., al-Gawari al-muganniyat,
Dar al-Ma“arif, Le Caire, 1961.

Ashtor, Eliyahu, The Jews of Moslem Spain, 11, Jewish
Publ. Soc. of America, Philadelphia, Jerusalem,
1992,

Canard, Marius, « La lutte chez les Arabes » in
Cinquantenaire de la Faculté des lettres d’ Alger
(1881-1931), Société historique algérienne, Alger,
1932, p. 127-190,

Carra de Vaux Saint-Cyr, Bernard, Les penseurs
de l'islam, vol. 4, Librairie orientaliste
Paul Geuthner, Paris, 1984.

Casanova, Paul, Histoire et description de la citadelle
du Caire, al-Hay’a al-Misriyya al-‘Amma
li-1-Kitab, Le Caire, 1984.

Eddé, Anne-Marie, « Villes en féte au Proche-Orient
au x11€ siécle » in Villes et sociétés urbaines
au Moyen Age: hommage a M. le professeur
Jacques Heers, Cultures et civilisations
médiévales 11, Presses de ' Université de
Paris-Sorbonne, Paris, 1994, p. 71-79.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Espéronnier, Maryta, « Al-Nuwayri: les fétes
islamiques, persanes, chrétiennes et juives »,
Arabica 32, 1, 1985, p. 80-102.

Farmer, Henry George, A History ofAmbian Mousic:
To the XIIIth Century, Luzac, Londres, 1929.

Farmer, Henry George, Masadir al-masiqa al-‘arabiyya,
Husayn Nassar (trad.), Maktabat Mist,

Le Caire, 1957.

Farmer, Henry George, The Sources of Arabian Music,
E.J. Brill, Leyde, 1965.

Farmer, Henry George, Studies in Oriental Music,
The Science of Music in Islam 1, Publications
of the Institute for the History of
Arabic-Islamic Science, Francfort, 1997.

Farmer, Henry George, Historical Facts for the Arabian
Mousical Influence, The Science of Music in
Islam 7, Publications of the Institute for the
History of Arabic-Islamic, Francfort, 2011

Garcin, Jean-Claude et al., Palais et maisons du Caire,
vol. 1, Editions du CNRS, Paris, 1982.

Kahala, R, I'lam al-nis@ fi ‘alamay al-‘arab wa-l-islam,
Mu’assasat al-Risila, Beyrouth, 1982.

Martel-Thoumian, Bernadette, « Ibn Iyas et les
chanteuses ou quand l'art s'invite dans la

AHMAD AL-AMER

al-Nabrawi, W. Hamdi ‘Abd al-Mun‘im, al-Mar’a
fi al-asr al-mamliki wa-abamm munsa® atiba,
mémoire de master sous la direction de
Sayyida Isma‘il Kasif et ‘Aliyya “‘Abd al-Sami®
al-Ganzari, Université ‘Ayn Sams, 2006.

Nu‘man Mustaf, T., « Dawr al-mar’a fi al-hayat
al-‘amma fi “asr al-mamalik al-bahriyya
(648-784/1250-1382) », Magallat wasit li--‘ulam
al-insaniyya 23, 2014, p. 267-302.

Pellat, Charles, Le milieu basrien et la formation de
Gdbi;, Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953.

al-Rawasda, A. Mahmad Sulayman, Hayat al-mar’a
fi al-dawla al-mamlakiyya fi Misr wa-1-Sam
(648-923/1250-1517), Dirasa siyasiyya igtima‘iyya
fikriyya, mémoire de Master sous la direction
de Mahmad ‘Isa Salha, Université
d’al-Yarmik, 1997.

Shehadi, Fadlou, Philosophies of Music in Medieval
Islam, EJ. Brill, Leyde, 1995.

Shiloah, Amnon, La musique dans le monde de l'islam :
une étude socio-culturelle, Fayard, Paris, 2002.

al-Waqqad, MM, al-Yahad fi Misr al-mamlikiyya
fi daw’> watd’iq al-§aniza (648-923), al-Hay’a
al-Misriyya al-‘Amma li-1-Kitab, Le Caire,

chronique historique », JournAs 301, 2, 2013, 1999.
p- 425-434. Wiet, Gaston, « Fétes et jeux au Caire », Anlsl 8, 1969,
p- 99-128.

377

Anlsl 50 (2017), p. 365-377 Ahmad Al-Amer
Musiciens et chanteurs dans les Bada@’i‘ al-zuhuar fil waga’i* al-duhar d’lbn lyas

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



