
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 50 (2017), p. 301-341

Lahcen Daaïf

L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les
sciences du Hadith

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


a nna les  is l a mol o g iqu es  50   −   2016

•   résumé
L’intérêt pour les traditions prophétiques considérées comme authentiques (ṣaḥīḥ) s’accrut 

considérablement après la publication des deux célèbres Ṣaḥīḥ-s d’al-Buḫārī (m. 256/870) et de 
Muslim (m. 261/875). Cet article a pour objet l’étude des deux branches majeures des sciences 
du hadith que sont l’istidrāk (rattrapage) et l’istiḫrāǧ (extraction), par le biais desquelles s’est 
réalisé le projet d’extension du domaine de l’authentique en matière de hadith. Il traite éga-
lement des autres stratagèmes de production d’œuvres de hadiths, auxquels ont recouru les 
auteurs traditionnistes pour rivaliser avec les deux Ṣaḥīḥ-s et prétendre au rang d’authenticité 
tant convoité. Enfin, cette étude fait état de l’intégration progressive de certains recueils de 
hadiths canoniques à la sphère restreinte du ṣaḥīḥ, comme des divers modes d’examen des 
matn-s et de réévaluation des chaînes de Garants (sanad-s) qui furent déployés à cette fin 
d’élargissement du champ du ṣaḥīḥ.

Mots-clés : Autorité, Garants, hadith apocryphe, hadith authentique, recueil canonique, 
science du hadith, traditionniste

Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith

 
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ

Lahcen Daaïf*

 *  Lahcen Daaïf, Section arabe, IRHT/CNRS, l.daaif@irht.cnrs.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


•   abstract
The interest for prophetic traditions considered as authentic (ṣaḥīḥ) increased consider-

ably after the publication of the two famous Ṣaḥīḥs of al-Buḫārī (d. 256/870) and Muslim 
(d. 261/875). This article aims at studying the two main branches of the sciences of hadith: 
the  istidrāk (retrieval) and the istiḫrāǧ (extraction) by which means has been achived the project 
of extending the field of authentic hadiths. This paper deals also with the other stratagemes 
of production of works of hadiths, used by the traditionalist writers in order to compete with 
the two Ṣaḥīḥs and to pretend to the so desirable rank of authenticity. At last, this study states 
the progressive integration of some collections of canonical hadiths to the restricted sphere 
of the ṣaḥīḥ as various ways of examination of the matns and of reevaluation of the chains of 
transmitters (sanads) which were displayed to widen the field of the ṣaḥīḥ.

Keywords : Authority, transmitters, apocryphal hadith, authentic hadith, canonical collection, 
science of hadith, traditionalist

*  *  *

Au terme des trois premiers siècles de l’Islam, le courant traditionniste (ahl al-ḥadīṯ) s’est  
	 progressivement imposé au sein du sunnisme en tant que la voie de l’orthodoxie par  
	 excellence 1. La légitimité qu’il revendiquait à ce titre se voulait la conséquence directe 

de la collecte et la mise par écrit des traditions prophétiques (sunna) comme de celles des 
Compagnons et les précédents des premiers Successeurs (aṯar, pl. āṯār), à travers l’élaboration 
de diverses sciences qui visent à en garantir sinon l’authenticité, du moins un certain degré 
de vraisemblance. La teneur des traditions (matn, pl. mutūn) aussi bien que les chaînes des 
Garants (isnād, pl. asānīd) qui les supportent étaient soumises, respectivement, à un examen 
d’authenticité et à une évaluation de fiabilité dont les règles et les modalités d’application étaient 
alors arrivées à leur stade de maturation. Dans cette étude, il ne sera pas question d’examiner 
le long processus de cette maturation, ni non plus de prendre part au débat sur la théorie de 
l’authenticité du hadith, qui n’est pas prêt de prendre fin de sitôt 2. Cependant, les lignes qui 

1.  La première version, courte, de cette étude a fait l’objet d’une communication dans le cadre du séminaire 
de M.H. Benkheira, « Histoire et anthropologie du monde musulman », à l’École pratique des hautes études 
(EPHE) en 2010, sous le titre : « L’istidrāk et l’istiḫrāǧ dans les sciences du hadith ». Je tiens à lui dire ici un 
grand merci pour son invitation ainsi que pour ses nombreuses suggestions pertinentes qu’il m’avait faites, 
et qui m’ont permis d’améliorer la structure et la présentation de cet article.
2.  Sur les analyses des isnād-s et le problème de l’authenticité des hadiths, on signalera les études déjà 
classiques de I. Goldziher, Études sur la tradition islamique, 1984, et de J. Schacht, 1950, p. 163-175 ; et celle 
d’al-Aʿẓamī, 1985 ; van Ess, 1975 ; Juynboll, 1969, p. 15-46 ; 1983, p. 134-217 ; 2001 ; 2007, p. 391-397 ; Horovitz, 
2004, p. 151-158 ; Robson, 1953b, p. 15-26 ; 1951-1952, p. 84-102 ; Hallaq, 1999, p. 75-90 ; Benkheira, 2005, 
p. 294-303 ; Brown, 2009, p. 15-42. 

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ302

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


suivent ont pour principal objet l’étude de deux branches majeures des sciences du hadith, qui 
étaient très prisées par les spécialistes de ce domaine, particulièrement par les experts de la 
critique des Autorités (ʿilm al-riǧāl). Elles consistent en deux procédés communément appelés 
istidrāk (pl. istidrākāt) et istiḫrāǧ (pl. istiḫrāǧāt). Plusieurs spécialistes traditionnistes parmi les 
Anciens (mutaqaddimūn) se sont attelés à ces deux disciplines, comme l’attestent les nombreux 
ouvrages qu’ils y ont consacrés, et auxquels se sont référés, dans leurs traités, les spécialistes 
tardifs (mutaʾaḫḫirūn). Suivant ces procédés, ces spécialistes compilaient dans ces ouvrages 
soit des hadiths absents des recueils de traditions, soit des hadiths qui y figuraient déjà, mais 
dont ils proposaient des versions différentes, avec un contenu (matn) souvent rallongé et 
rarement écourté. Des six recueils de hadiths dits canoniques (al-kutub al-sitta), la préférence 
de ces spécialistes allait aux deux collections majeures de hadiths dites authentiques (Ṣaḥīḥayn), 
à savoir l’œuvre de Muḥammad b. Ismāʿīl al-Buḫārī (m. 256/870) 3 et celle de son disciple 
Muslim b. al-Ḥaǧǧāǧ (m. 261/875) 4. Ces deux procédés se sont considérablement développés 
dès la seconde moitié du iiie siècle de l’hégire, tout particulièrement en ce qui concerne le Ṣaḥīḥ 
de Muslim, qui s’est trouvé être le premier à faire l’objet d’istiḫrāǧ dès les dernières années de 
la vie de son auteur. Quant au Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, curieusement, il n’en fit l’objet qu’un siècle 
plus tard, pour des raisons que nous développerons plus loin. C’est donc à la faveur du rang 
élevé de ces deux imams dans le milieu des sciences du hadith, et davantage encore à la faveur 
de la notoriété dont jouissaient leurs deux recueils canoniques (Ṣaḥīḥ-s) 5, que des auteurs 
traditionnistes ultérieurs tenaient tant à leur appliquer le procédé d’istidrāk et notamment 
d’istiḫrāǧ de préférence aux autres collections de hadiths ; et ont composé ainsi des recueils 
dits mustadrakāt/mustadrak et mustaḫraǧāt/mustaḫraǧ ou mustaḫraǧa dans l’espoir inavoué 
de rivaliser avec eux.

	 Istidrāk

Avant d’aborder le développement fulgurant qu’ont connu ces deux disciplines au cours 
des deux siècles suivants (ive et ve siècles de l’hégire), attardons-nous un moment sur la défini-
tion des deux termes d’istidrāk et d’istiḫrāǧ. Le premier, l’istidrāk (maṣdar de la dixième forme 
verbale de daraka, istadraka : prévenir, rattraper), renvoie, comme l’indique son nom, à un 
procédé de recouvrement d’erreurs et donc de « rattrapage ». C’est en quelque sorte une espèce 
d’addendum, hormis qu’il a pour objet uniquement la teneur des hadiths (matn, pl. mutūn) 
et non leurs chaînes de Garants (isnād, pl. asānīd). D’un point de vue technique, le procédé 
d’istidrāk consiste à recueillir de nouveaux matn-s de hadiths ou de bouts de hadiths qui seraient 

3.  Sur al-Buḫārī et son Ṣaḥīḥ, cf. Melchert, 2010, p. 425-454.
4.  Al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 196 ; Brown, 2007, p. 90, 98 et passim. Pour rivaliser avec les Ṣaḥīḥayn, 
des auteurs contemporains et postérieurs à ces deux imams composèrent à leur tour des Ṣaḥīḥ-s, voir Brown, 
2007, p. 54-59.
5.  Al-Ḥākim, dans son al-Mustadrak ʿalā al-Ṣaḥīḥayn, I, p. 41, écrit : « Ils ont composé dans le domaine des 
traditions authentiques deux ouvrages émondés dont la réputation s’est propagée partout (ṣannafā fī ṣaḥīḥ 
al-aḫbār kitābayn muhaḏḏabayn intašara ḏikruhumā fī al-aqṭār). »

l a hc e n da a ïf 303

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


absents du recueil de hadiths auquel est appliquée la révision de rattrapage (istidrāk). Mais il est 
posé tout de même une condition essentielle à cette révision : elle doit emprunter des chaînes 
de Garants semblables ou estimées d’un même degré de solidité que celles établies par l’auteur 
du recueil de hadiths considéré. Dans le cadre de l’istidrāk, les spécialistes en sciences du hadith 
parlent des ziyādāt (sing. ziyāda), soit : 1. l’adjonction de traditions supplémentaires qui soient 
de préférence attachées aux Garants déjà approuvés par l’un ou les deux auteurs du Ṣaḥīḥ à la 
fois, ou à des Garants estimés d’un rang de probité équivalent ; ou 2. l’adjonction de nouveaux 
sanad-s qui soient également d’un niveau de solidité similaire, autrement dit celui des ṯiqāt 
(Garants dignes de confiance). Abū ʿ Abd Allāh al-Ḥākim al-Naysābūrī (321/933-405/1014) le 
précise dans son introduction à son Mustadrak où il écrit : « Je demande à Dieu de me prêter 
assistance pour rapporter des hadiths transmis par des Garants fiables qui soient du même 
rang que ceux sur lesquels se sont appuyés les deux imams [al-Buḫārī et Muslim] ou l’un d’eux, 
que Dieu les bénisse. C’est en cela que consiste le critère d’authenticité chez l’ensemble des 
docteurs de l’islam, à savoir que du moment qu’il s’agit des Garants fiables, l’adjonction au 
niveau des sanad-s comme des matn-s est admise 6. » Aussi, l’auteur d’un Mustadrak peut-il se 
permettre quelquefois d’amener au jour une nouvelle tradition ignorée des Ṣaḥīḥ-s, en vertu 
d’une chaîne de Garants dont il estime la solidité d’une valeur égale à celle des chaînes figu-
rant dans ces deux Ṣaḥīḥ-s 7. Mais, comme on le montrera plus loin, ne pouvant s’empêcher 
de s’autoriser cette entorse à la règle, la plupart des auteurs d’istidrākāt s’engouffrent pour la 
même raison dans cette brèche. Ils recourent ainsi à des chaînes de Garants qui, de leur point 
de vue, ne présentent que des différences mineures, voire insignifiantes par rapport à celles 
établies par les auteurs des recueils de hadiths qui font l’objet de leur istidrāk. Ils avancent 
une raison subsidiaire à l’appui de ce postulat, dans l’intention de faire passer ces deux espèces 
de chaînes pour égales en termes de solidité : leurs chaînes sont inférées des mêmes règles, 
et résultent de l’observation des critères de sélection supposés avoir été à la base des chaînes de 
Garants des deux recueils sources (Ṣiḥāḥ). Les divergences sur cette question sont courantes 
entre les spécialistes du hadith, notamment lors de leurs premières tentatives d’élaboration 
d’un système de critique cohérent en vue de justifier l’utilité et la pertinence de cette nouvelle 
discipline dans le domaine des sciences du hadith 8.

Il convient de rappeler que le procédé d’istidrāk n’était pas l’apanage des sciences du hadith, 
bien qu’il y réponde à des règles strictes qui lui sont propres. En effet, on a eu recours à ce 
procédé de « rattrapage » dans d’autres disciplines prisées par les savants arabes de l’époque 
médiévale. L’istidrāk était ainsi pratiqué aussi bien en méthodologie du droit (uṣūl al-fiqh) qu’en 

6.  Al-Ḥākim, al-Mustadrak ʿ alā al-Ṣaḥīḥayn, I, p. 42 : Wa-anā astaʿīnu Allāh ʿ alā iḫrāǧ aḥādīṯ ruwātuhā ṯiqāt, 
qad iḥtaǧǧa bi-miṯlihā al-Šayḫān raḍiya Allāh ʿanhumā aw aḥaduhumā. Wa-hāḏā šarṭ al-ṣaḥīḥ ʿinda kāffat ahl 
fuqahāʾ al-islām : anna al-ziyāda fī al-asānīd wa-l-mutūn min al-ṯiqāt maqbūla. Quelques lignes auparavant, 
l’auteur souligne que son ouvrage traite des hadiths rapportés avec des sanad-s sur lesquels se sont appuyés 
les deux imams : […] an aǧmaʿa kitāban yaštamilu ʿ alā al-aḥādīṯ al-marwiyya bi-asānīd yaḥtaǧǧu Muḥammad 
b. Ismāʿīl wa Muslim b. al-Ḥaǧǧāǧ bi-miṯilihā. Sur les ziyādāt, cf. Ibn al-Ṣalāḥ, ʿUlūm al-ḥadīṯ, p. 125-127.
7.  Ibn al-Ṣalāḥ, ʿUlūm al-ḥadīṯ, p. 22 ; Dickinson (trad.), 2005, p. 11 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 180-181.
8.  Al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 196. 

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ304

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


droit légal (fiqh), comme l’attestent de nombreux livres composés par des théoriciens du droit 
(uṣūliyyūn) et des juristes (fuqahāʾ), au titre évocateur, tel al-Mustadrak fī furūʿ al-šāfiʿiyya 
d’al-Būšanǧī Ismāʿīl b. Muḥammad (m. 536/1140) 9. Les linguistes comme les lexicographes ne 
sont pas en reste, si l’on tient compte de la quantité impressionnante d’ouvrages relevant de 
l’istidrāk qu’ils ont composés à leur tour. À dire vrai, dans ce domaine, il n’est pas exagéré d’af-
firmer que leurs ouvrages dépassent en nombre les istidrākāt de leurs confrères traditionnistes. 
Et pour nous faire une idée plus ou moins commune de la précocité de cette discipline dans le 
milieu des sciences linguistiques en général, il suffirait de rappeler les investigations en termes 
de « rattrapage » qui ont été réalisées par l’andalou Abū Bakr al-Zubaydī al-Išbīlī (m. 379/988) 
sur l’ouvrage Kitāb al-ʿAyn du premier maître de la lexicographie arabe, al-Ḫalīl b. Aḥmad 
al-Farāhīdī (m. 170/786), dans son al-Mustadrak ʿ alā al-Ḫalīl fī al-ʿAyn 10, et sur le livre, al-Kitāb 
du premier maître de la grammaire arabe, ʿAmr b. ʿUṯmān Sībawayh (m. 180/796 ?) dans son 
Kitāb al-Istidrāk ʿ alā Sībawayh 11. Des istidrākāt ont été pareillement apportés, en historiographie, 
à des recueils biographiques et répertoires de personnages religieux éminents, dont al-Istīʿāb 
fī maʿrifat al-aṣḥāb, du juriste malékite Yūsuf Ibn ʿAbd al-Barr (m. 463/1071), consacré aux 
mérites et biographies des Compagnons du Prophète. Il a fait l’objet de plusieurs istidrākāt, 
tous réalisés par des Andalous comme lui, appelés aussi ḏuyūl (sing. ḏayl) et istilḥāqāt (sing. 
istilḥāq), dont les plus souvent cités sont : celui de son disciple Abū ʿAlī al-Ḥusayn al-Ġassānī 
(m. 498/1105), al-Ḏayl ʿalā al-Istīʿāb 12, hélas perdu ; celui d’Abū Bakr Ibn Fatḥūn (m. 519 
ou 520/1125 ou 1126), al-Istilḥāq ʿalā al-Istīʿāb 13 ; et celui d’Abū Isḥāq b. Amīn al-Ṭulayṭilī 
(m. 544/1149-1150), al-Istidrāk ʿ alā al-Istīʿāb, qui nous est parvenu 14. Cela dit, tout laisse penser 
que l’istidrāk était à l’origine une discipline largement pratiquée au sein des sciences du hadith, 
avant de se voir progressivement étendue aux diverses branches du savoir en terre d’Islam.

9.  À notre connaissance, ce livre, dont subsistent quelques manuscrits, n’est pas encore édité, cf. Ḫalīfa, 
Kašf al-ẓunūn, II, p. 1673a.
10.  Il est mentionné aussi dans les sources comme abrégé (muḫtaṣar) du Kitāb al-ʿayn. Il est édité sous le titre 
d’Istidrāk al-ġalaṭ al-wāqiʿ fī Kitāb al-ʿayn, ʿAbd al-ʿAlī al-Wadġīrī & Ṣalāḥ Mahdī al-Farṭūsī (éd.), Damas, 
Maǧmaʿ al-Luġa al-ʿArabiyya, 1424/2003 ; voir aussi Šaraf al-Dīn ʿAlī al-Rāǧiḥī, 1985, p. 262. 
11.  Plus précisément, son Istidrāk prend en charge, dans le dernier livre du Kitāb, les sections qui traitent de 
la formation des verbes et des adjonctions qui leur sont attachées, comme le stipule le titre, cf. Al-Zubaydī, 
Kitāb al-Istidrāk ʿ alā Sībawayh fī kitāb al-abniya wa-l-ziyādāt, Ignazio Guidi (éd.), Rome, 1890, réimp. Bagdad, 
Maktabat al-Muṯannā, 1971.
12.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, IV, p. 1233-1235, no 1049.
13.  En 2 vol., mais pas encore édité, cf. Baǧdatli, Īḍāḥ al-maknūn, I, p. 73a ; Kaḥḥāla, Muʿǧam al-muʾallifīn, IX, 
p. 284b-285a.
14.  Il est édité en 2 vol. par Ḥanān al-Ḥaddād, Wizārat al-Awqāf wa-l-Šuʾūn al-Islāmiyya, Casablanca, 
1429/2008. Le titre originel du livre était Kitāb al-istidrāk ʿ alā Abī ʿ Umar Ibn ʿ Abd al-Barr al-ḥāfiẓ fī kitābihi : 
Kitāb al-istīʿāb fī al-ṣaḥāba raḍiya Allāh ʿ anhum aǧmaʿīn, cf. II, p. 8. Dans son introduction, l’éditrice propose 
une étude approfondie d’une dizaine d’autres istidrākāt sur al-Istīʿāb, p. 46-120.

l a hc e n da a ïf 305

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Mustadrakāt

Dans un premier temps, on constate que de nombreux ouvrages d’istidrāk exprimaient 
leur préférence pour les deux Ṣaḥīḥ-s, en dépit de plusieurs recueils de hadiths qui étaient 
alors en circulation dans les milieux religieux, dont certains, plus anciens, étaient l’œuvre des 
maîtres mêmes d’al-Buḫārī et de Muslim. Il s’agit d’autorités hautes en couleurs, telles que 

ʿAlī Ibn al-Madīnī (m. 234/849), Abū Bakr Ibn Abī Šayba (m. 235/849) Isḥāq Ibn Rāhawayh 
(m. 238/853) et bien d’autres encore. Dans la mesure où l’on sait que les ouvrages d’istidrāk 
dans le domaine du hadith ne nous sont pas tous parvenus, que ceux dont nous disposons 
sont parfois tronqués ou incomplets, et que la masse d’informations que nous en livrent les 
sources prosopographiques et narratives sont contradictoires ou à tout le moins incohérentes, 
ce serait une tâche ardue que d’envisager d’en établir une liste complète.

	 Kitāb al-ilzāmāt

On tiendra compte néanmoins, dans le cadre restreint de cette étude, des ouvrages les plus 
marquants en la matière suivant l’ordre chronologique de leur apparition, en s’attardant sur 
leur rôle déterminant dans la diffusion de cette discipline. Il y a d’abord le Kitāb al-ilzāmāt 
(Le livre des impératifs) du grand ḥāfiẓ et critique ʿ Alī b. ʿ Umar al-Dāraquṭnī (m. 385/995) 15, qui 
explique dans le préambule l’objet de son livre où il relate, en se fiant à sa mémoire, « les hadiths 
de certains Successeurs qu’al-Buḫārī et Muslim, ou l’un d’eux ont rapportés sans tenir compte 
de hadiths similaires de ces mêmes Successeurs ; ou des hadiths qui, provenant d’un Successeur 
de leur envergure parmi les [Successeurs] sûrs, auraient dû être rapportés suivant leurs critères 
d’authenticité et leur doctrine. C’est ce dont nous traiterons si Dieu Très-Haut le veut, et de 
Dieu vient le succès 16. » Al-Kattānī résume ainsi l’objet du livre d’al-Dāraquṭnī : « Il y consigne 
les hadiths qui, collectés par ses soins conformément à leurs [al-Buḫārī et Muslim] critères 
d’authenticité, ne sont pas mentionnés dans leurs recueils alors qu’ils auraient dû y figu-
rer (alzamahumā). Le livre est ordonné, dans un beau volume, sur le mode des masānīd 17. » 
Mais, comme on peut le constater, al-Kattānī ne s’est pas trop attardé sur les détails techniques 
de l’intervention d’al-Dāraquṭnī au niveau des chaînes de Garants. Il ne nous explique pas 

15.  Al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, I, p. 54. Le ḥāfiẓ en hadith est un traditionniste de haut rang en compilation et 
en transmission de hadiths, dont il a mémorisé une grande partie, et qui est doué d’une grande connaissance 
en sciences de la critique des matn-s et de l’évaluation des Autorités. 
16.  Le livre est édité avec al-Tatabbuʿ dans un seul volume intitulé al-Ilzāmāt wa-l-Tatabbuʿ, Muqbil b. Hādī 
al-Wādiʿī (éd.), al-Ilzāmāt, p. 61-116, cf. p. 64 : Ḏikr mā ḥaḍaranī ḏikruhu mimmā aḫraǧahu al-Buḫārī 
wa-Muslim aw aḥaduhumā min ḥadīṯ baʿḍ al-tābiʿīn wa-tarakā min ḥadīṯihi šabīhan bihi wa-lam yuḫriǧāhu, aw 
min ḥadīṯ naẓīr lahu min al-tābiʿīn al-ṯiqāt mā yalzamu iḫrāǧuhu ʿ alā šarṭihimā wa-maḏhabihimā, fīmā naḏkuruhu 
in šāʾ Allāh taʿālā wa-bi-Llāh al-tawfīq. Sur les motivations et les objectifs que s’était fixés al-Dāraquṭnī dans 
cet ouvrage, voir Guillaume, 1924, p. 94 ; Brown, 2004, p. 16-19.
17.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 26. Pour plus de précision concernant la méthode critique d’al-Dāraquṭnī, voir 
Brown, 2004, p. 21-36.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ306

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


que celui-ci s’intéresse avant tout dans le sanad, au chaînon du Successeur (tābiʿī) par lequel il 
valide de nouveaux matn-s qu’il considère en droit d’avoir leur place parmi les hadiths ṣaḥīḥ-s 
des deux imams. Il en est autrement de la démarche d’al-Dāraquṭnī dans son autre ouvrage, 
al-Tatabbuʿ (Le pistage), qu’il a dédié également à la critique des deux Ṣaḥīḥ-s. Mais à cette 
différence près, comme le laisse entendre d’ailleurs son titre, que l’objectif de ce livre est de 
dévoiler les tares (ʿilal, sing. ʿilla) dont souffrent les chaînes de Garants de certains hadiths, 
pourtant validés et définitivement intégrés dans les deux Ṣaḥīḥ-s. Aussi al-Dāraquṭnī émet-il 
de sérieuses réserves quant à la consistance des chaînes de Garants de 218 hadiths 18.

	 Al-Mustadrak ʿalā al-Ṣaḥīḥayn

Reste cependant que l’ouvrage le plus connu en matière d’istidrāk dans le domaine du hadith 
est le Mustadrak ʿ alā al-Ṣaḥīḥayn d’Abū ʿ Abd Allāh al-Ḥākim al-Naysābūrī (321/933-405/1014), 
un disciple d’al-Dāraquṭnī. Bien qu’il ait suscité beaucoup d’intérêt dans le milieu tradition-
niste, le Mustadrak n’en était pas moins considéré comme l’une des œuvres de hadiths les plus 
controversées. Partant du même principe qu’al-Dāraquṭnī, al-Ḥākim est convaincu qu’al-Buḫārī 
et Muslim n’ont pas eu la prétention d’épuiser tous les hadiths authentiques dans leur Ṣaḥīḥ 19. 
Aussi se propose-t-il, en se conformant aussi bien à leurs règles de contrôle qu’à leurs critères 
de sélection, de ne consigner dans son Mustadrak que des hadiths dont il aura évalué l’authen-
ticité égale à celle exigée des auteurs des deux Ṣaḥīḥ-s 20. Et ainsi à la fin de certains hadiths 
qu’il rapporte suivant les critères d’authenticité des deux maîtres, al-Ḥākim conclut par ce 
type de formules : « Ceci est un hadith authentique conformément à leurs critères / à ceux de 
Muslim / d’al-Buḫārī, mais ils ne l’ont pas / il ne l’a pas rapporté 21. »

En effet, bien qu’Ibn al-Ṣalāḥ tienne ce dernier pour l’un des sept illustres compilateurs de 
hadiths 22, les sources bibliographiques font souvent mention de plusieurs livres qui ont été 
rédigés tout spécialement par des auteurs postérieurs pour rattraper les lacunes d’al-Mustadrak. 
Parmi eux on citera le shaféite Šams al-Dīn al-Ḏahabī (m. 748/1348) 23, qui a composé justement 

18.  Al-Dāraquṭnī, al-Tatabbuʿ in al-Ilzāmāt, p. 117-379 ; Ṣiddiqī, 1993, p. 58 ; Brown, 2012, p. 376 (Brown 
mentionne à tort 217 au lieu de 218 chaînes de Garants). 
19.  Al-Ḥākim, al-Mustadrak ʿalā al-Ṣaḥīḥayn, I, p. 41 ; voir aussi Ibn al-Ǧawzī, Kitāb al-mawḍūʿāt, I, p. 32.
20.  « Wa-lam yaḥkumā wa-lā wāḥid minhumā annahu lam yaṣiḥḥa min al-ḥadīṯ ġayr mā aḫraǧāhu (ils n’ont 
pas décrété tous deux, ni l’un d’eux, que seuls les hadiths qu’ils ont consignés dans leurs Ṣaḥīḥ-s sont 
authentiques) », al-Ḥākim, al-Mustadrak, I, p. 41. Voir aussi Brown, 2007, p. 170.
21.  Sous des expressions variées, telles que Hāḏā ḥadīṯ ṣaḥīḥ ʿalā šarṭ Muslim/al-Buḫārī/ šarṭihimā/ṣaḥīḥ 
al-isnād/wa-lam yuḫriǧāhu, cf. à titre indicatif les pages suivantes dans al-Ḥākim, al-Mustadrak, I, p. 43, no 2 ; 
p. 49-50, no 15 ; p. 51, no 17 ; p. 57, no 29 ; II, p. 112, no 120/2495, p. 308, no 227/3108, no 228/3109, no 229/3110 ; 
III, p. 20, no 40/4296 ; p. 117, no 173/4575 et p. 118, no 174/4576. 
22.  Lucas, 2004, p. 98.
23.  Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn, II, p. 1672b ; Brockelmann, GALS, II, p. 276. Il est édité dans la même édition 
d’al-Mustadrak, wa-bi-ḏaylihi al-talḫīṣ li-l-ḥāfiẓ al-Ḏahabī.

l a hc e n da a ïf 307

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un ouvrage intitulé al-Mustadrak ʿalā al-Mustadrak 24 et un autre shaféite Sibṭ b. al-ʿAǧamī 
Burhān al-Dīn al-Ḥalabī (m. 841/1438), qui en a fait un abrégé 25. Al-Ḏahabī, par exemple, 
reconnaît y avoir découvert non seulement des traditions susceptibles d’être qualifiées de 
faibles (ḍaʿīf), mais aussi des traditions suspectes (munkar, pl. manākir), voire apocryphes 
(mawḍūʿa). Il en conclut que les oulémas traditionnistes avaient raison de ne pas tenir compte 
des rectifications d’al-Ḥākim, ni non plus de celles de son prédécesseur Abū ʿĪsā al-Tirmiḏī 
(m. 279/892) 26. Mais, ces considérations mises à part, al-Ḏahabī ne partage pas l’avis, à ses 
yeux exagéré, du traditionniste ascète Aḥmad Abū Saʿd al-Mālīnī (m. 412/1022) pour lequel le 
Mustadrak d’al-Ḥākim ne renferme aucun hadith dont les chaînes de Garants soient conformes 
aux exigences de validation en vigueur dans les deux Ṣaḥīḥ-s 27. Se voulant peut-être plus modéré 
dans son jugement qu’al-Mālīnī, al-Ḏahabī estime qu’à peu près le tiers d’al-Mustadrak, voire 
un peu moins, est susceptible d’être considéré comme authentique, étant donné qu’il répond 
bien aux critères de sélection, sinon d’al-Buḫārī et Muslim ensemble, du moins de l’un d’eux. 
Quoi qu’il en soit, aux yeux d’al-Ḏahabī, le quart de l’ouvrage tout au plus est à considérer 
comme contenant des hadiths aux chaînes de Garants convenables (ṣāliḥ), bonnes (ḥasan) ou 
même très bonnes (ǧayyid) 28.

Dans sa somme de hadiths apocryphes, Kitāb al-mawḍūʿāt, le hanbalite Ibn al-Ǧawzī 
(m. 597/1201) déclare, quant à lui, avoir énuméré dans al-Mustadrak d’al-Ḥākim environ soixante 
traditions incontestablement apocryphes ; tandis que d’autres ḥuffāẓ (sing. ḥāfiẓ) conviennent 
qu’ils en avaient extrait une bonne centaine de traditions de type forgé (mawḍūʿāt) qu’ils ont 
regroupés dans des volumes spéciaux 29. Le shaféite Sirāǧ al-Dīn Ibn al-Mulaqqin (m. 804/1401) 
en a fait l’illustration dans son œuvre intitulée : al-Nukat al-liṭāf fī bayān aḥādīṯ al-ḍiʿāf al-muḫraǧa 
fī Mustadrak al-Ḥāfiẓ al-Naysābūrī (Les menues anecdotes pour mettre en évidence les traditions 
transmises par des Garants « faibles », qui figurent dans le Mustadrak d’al-Ḥāfiẓ al-Naysābūrī) 30. 
Se fondant sur al-Mustadrak d’al-Ḏahabī, cette œuvre se présente d’abord comme un abrégé 
de celui-ci, comme l’indique le titre sous lequel il a été publié 31. Enfin, al-Ḏahabī de son côté, 

24.  Voir Sezgin, GAS, I, p. 221 « Talḫīṣ aw al-Mustadrak ʿ alā al-Mustadrak » ; al-Ḏahabī, Siyar, XVII, p. 175 ; 
Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 30. Il s’agit certainement d’un des ouvrages de jeunesse d’al-Ḏahabī, parce 
qu’il y renvoie souvent dans ses œuvres ultérieures, et qu’il renferme beaucoup d’erreurs et de suppositions 
erronées, voir ʿAzīz Rašīd Muḥammad al-Dāyinī, 1427[/2007] ; voir aussi Lucas, 2004, p. 98. 
25.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 25.
26.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 25.
27.  Al-Ḏahabī, Siyar, XVII, p. 175 ; Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 313.
28.  Al-Kattānī, dans al-Risāla, p. 25, citant al-Ḏahabī, écrit : « Et peut-être que la totalité de cela correspond à la 
moitié de l’ouvrage (wa-laʿalla maǧmūʿ ḏālika niṣf al-kitāb) ». De même al-Suyūṭī, dans Tadrīb al-rāwī, I, p. 182, 
cite la même phrase mot pour mot. Mais al-Ḏahabī, dans Siyar, XVII, p. 175, écrit plutôt : « Et peut-être que 
la totalité en correspond au tiers de l’ouvrage, voire moins (wa-laʿalla maǧmūʿ ḏālika ṯulṯ al-kitāb bal aqall) ».
29.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 25.
30.  Sezgin, GAS, I, p. 221. 
31.  Ḥaǧǧī Ḫalīfa y a fait allusion en tant qu’ouvrage critique d’al-Mustadrak d’al-Ḥākim : iʿtaraḍa ʿ alā al-aṣl, 
cf. Kašf al-ẓunūn, I, p. 1672b. Cet ouvrage est édité sous le titre de Muḫtaṣar Istidrāk al-ḥāfiẓ al-Ḏahabī ʿalā 
Mustadrak Abī ʿAbd Allāh al-Ḥākim, ʿAbd Allāh al-Laḥaydān & Saʿd Āl Ḥumayyad (éd.), Dār al-ʿĀṣima, 
Riyad, 1411/1990, 8 vol.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ308

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


en plus de son al-Mustadrak ʿalā al-Mustadrak que nous avons signalé précédemment, a dédié 
un autre opuscule exclusivement aux hadiths apocryphes censés figurer dans le Mustadrak 
d’al-Ḥākim, qu’il a intitulé Mawḍūʿāt al-Mustadrak (Les apocryphes d’al-Mustadrak) 32.

À une date plus tardive, un autre shaféite et non des moindres, le polygraphe Ǧalāl al-Dīn 
al-Suyūṭī (m. 911/1505), composa à son tour un traité, hélas inachevé, qu’il a intitulé Tawḍīḥ 
al-mudrak fī taṣḥīḥ al-Mustadrak (Clarification de l’acquis en vue de la correction d’al-Mustadrak). 
Il y met en évidence de nombreuses lacunes et relève des erreurs commises par al-Ḥākim, 
auxquelles il se propose naturellement d’apporter des corrections 33. Du reste, dans sa fameuse 
Alfiyya qui traite de la science du hadith, al-Suyūṭī y a fait allusion par le vers que voici 34 :

	 Il [Mustadrak] est d’un laxisme tel qu’il y figure 
	   Des traditions suspectes et forgées qui doivent être réfutées.

À l’instar d’autres critiques avant lui, Ibn Ḥaǧar est persuadé que la plupart des erreurs 
imputées à ce dernier sont à mettre plutôt sur le compte de son âge avancé (ġafla fī āḫir 
umrihi). À l’appui de son point de vue, Ibn Ḥaǧar invoque les contradictions flagrantes entre 
les évaluations de Garants effectuées par al-Ḥākim, lesquelles contradictions s’expliqueraient 
comme autant de symptômes de sa sénilité. Si dans un premier temps, al-Ḥākim s’est pronon-
cé nettement pour la désapprobation (ǧarḥ) de certains Garants dans son recueil de Garants 
faibles (Kitāb al-ḍuʿafāʾ), dans un second temps, il les a approuvés comme fiables (taʿdīl) dans 
son Mustadrak, qu’il a composé à la fin de sa vie 35. L’exemple que propose Ibn Ḥaǧar pour 
illustrer cette contradiction est tout trouvé dans le cas du transmetteur ʿAbd al-Raḥmān 
b. Zayd b. Aslam al-ʿUmarī (m. 182/798-799). Celui-ci est qualifié de Garant fiable par 
al-Ḥākim dans son al-Mustadrak, alors que, dans son autre ouvrage sur la critique des Autorités, 
al-Ḍuʿafāʾ (Les autorités non fiables), il affirme le contraire et le taxe de forgerie. Pour al-Ḥākim, 

ʿAbd al-Raḥmān b. Zayd rapportait sous l’autorité de son père Zayd b. Aslam des hadiths 
apocryphes qui sont en réalité de son fait 36, rejoignant ainsi l’évaluation consensuelle des 
critiques des Autorités 37. Quoi qu’il en soit, dans leur grande majorité, les experts en science 
de la critique des riǧāl s’accordent à dire qu’al-Ḥākim a fait preuve de laxisme (mutasāhil) 
dans la composition de son Mustadrak 38. Mais, contrairement à lui, son disciple le shaféite 

32.  Ce livre est encore hélas à l’état de manuscrit. Mais une édition en est proposée en ligne dans al-Maktabat 
al-Šāmila, voir ce lien d’accès : http://shamela.ws/index.php/book/30341 (consulté le 3/03/2016).
33.  Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn, II, p. 1672 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 17.
34.  Al-Suyūṭī, Alfiyyat al-Suyūṭī, p. 8 : 
Wa-kam bihi tasāhulun ḥattā warad		 fīhi manākirun wa-mawḍūʿun yuradd
35.  Ibn Ḥaǧar, Lisān, V, p. 233, no 813 ; al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 318 ; voir aussi Ibn Kaṯīr, 
al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 29-30.
36.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 318.
37.  ʿAbd al-Raḥmān b. Zyad b. Aslam a été effectivement disqualifié et désigné comme faible par les critiques 
des Autorités qui ont délaissé ses transmissions. Voir al-Ḏahabī, Mīzān al-iʿtidāl, II, p. 564-566, no 4868. 
38.  Voir al-ʿIrāqī, al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, p. 29 ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 29 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, I, p. 62.

l a hc e n da a ïf 309

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Abū Bakr Aḥmad b. Ḥusayn al-Bayhaqī (m. 458/1066) a composé al-Sunan al-kabīr, une œuvre 
majeure qui est estimée largement supérieure au Mustadrak par les autorités traditionnistes 
contemporaines et postérieures, grâce à l’examen rigoureux appliqué aux chaînes de Garants 
des nombreux hadiths qui y figurent. Par conséquent, comme tendent souvent à le rappeler 
les critiques, en termes d’authenticité le disciple surpasse le maître 39.

	 Autres Mustadrakāt

Il nous faudrait, en dernier lieu, tenir compte d’al-Mustadrak ʿ alayhimā : une autre œuvre de 
« rattrapage » appliqué aux deux recueils d’al-Buḫārī et de Muslim, dont l’auteur n’est autre que 
le théologien et traditionniste malékite Abū Ḏarr ʿ Abd b. Aḥmad al-Harawī (m. 434/1042) 40. 
Il s’agit également d’un disciple d’al-Dāraquṭnī, ce qui témoigne du rôle primordial de ce 
dernier en tant que l’un des principaux initiateurs de la discipline de l’istidrāk tout spécialement 
appliqué aux deux Ṣaḥīḥ-s. D’après certaines sources, contrairement à al-Ḥākim al-Naysābūrī 
et al-Dāraquṭnī, al-Harawī, dans son Mustadrak, n’a pas appliqué au sens strict le procédé de 
« rattrapage » directement aux deux Ṣaḥīḥ-s. Il se serait plutôt contenté de pratiquer l’istidrāk 
sur le Mustadrak de son maître al-Dāraquṭnī, à savoir l’Ilzāmāt que nous avons évoqué plus 
haut. C’est d’ailleurs dans ce sens que ce livre d’al-Harawī est mentionné dans certaines sources, 
telles que le Taǧrīd asānīd (Le dépouillement des chaînes de Garants) d’Ibn Ḥaǧar (m. 852/1449), 
où il apparaît sous le titre d’al-Mustaḫraǧ ʿ alā al-Ilzāmāt (L’extraction appliquée aux Impératifs) 41. 
Sans prétendre clore par là la liste des Mustadrakāt, on n’oubliera pas de mentionner, telle 
qu’elle nous a été signalée par Baǧtadli, avec le titre vague de Mustadrak fī al-ḥadīṯ, mais qui est 
hélas perdue, l’œuvre tardive du hanéfite Abū al-Faḍāʾil Aḥmad b. Muḥammad b. al-Muẓaffar 
al-Rāzī (m. 630/1233) 42, dont nous ignorons quasiment tout.

	 Istiḫrāǧ

En ce qui concerne le procédé d’istiḫrāǧ rappelons tout d’abord qu’il ne doit pas être 
confondu avec le simple procédé de taḫrīǧ appliqué aux traditions, qui est certes une discipline 
largement répandue dans les milieux traditionnistes. Or, ce taḫrīǧ consiste à rechercher des 

39.  Al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 181.
40.  Al-Qāḍī ʿIyāḍ, Tartīb al-madārik, VII, p. 229-233; al-Ḏahabī, Siyar, XVII, p. 554-563 ; Taḏkirat 
al-ḥuffāẓ, III, p. 1103-1108 no 997; Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn, II, p. 1672b-1673a ; Baǧdatli, Hadiyyat al-ʿārifīn, I, 
p. 438 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 26 ; Kaḥḥāla, Muʿǧam al-muʾallifīn, V, p. 65 ; Brown, 2009, p. 42.
41.  Ibn Ḥaǧar, al-Muʿǧam al-mufahras, p. 141a, no 506. Al-Ḏahabī, qui écrit avoir étudié ce Mustadrak sur les 
deux Ṣaḥīḥ-s, le décrit comme un bon livre sans le relier à al-Ilzāmāt d’al-Dāraquṭnī, cf. Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, 
p. 1106. Cependant, dans la source à laquelle il renvoie le Tartīb al-madārik d’al-Qāḍī ʿIyāḍ, ce dernier, qui 
propose une liste détaillée des œuvres d’Abū Ḏarr, ne fait pas mention de son al-Mustadrak, mais seulement 
d’un volumineux Musnad mustaḫraǧ, cf. al-Qāḍī ʿIyāḍ, Tartīb al-madārik, VII, p. 233.
42.  Baǧdatli, al-Īḍāḥ al-maknūn, I, p. 70b.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ310

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


hadiths épars aussi bien dans des recueils de hadiths 43 que dans des ouvrages relevant d’autres 
disciplines religieuses, dans le but de les référencer et, le cas échéant, de les réunir suivant 
un ordre déterminé, dans des monographies spécialisées 44. Ainsi les hadiths cités dans des 
œuvres traitant du droit (fiqh) 45, de la méthodologie du droit (uṣūl al-fiqh) 46, de la théologie 
dogmatique (uṣūl al-dīn, kalām) 47, de l’exégèse coranique (tafsīr) 48, du soufisme (taṣawwuf), 
de la lexicographie, etc., ont été localisés, référés à leurs sources scripturaires et reliés ainsi 
à leurs chaînes de Garants. L’istiḫrāǧ doit être aussi distingué d’un autre taḫrīǧ qui consiste 
en une forme d’iǧtihād auquel se livrent les théoriciens du droit (uṣūliyyūn) dans le cadre de 
leur école juridique respective. Dans ce genre du taḫrīǧ, les auteurs s’emploient grosso modo 
à extraire des règles juridiques à partir des opinions attribuées au fondateur de leur maḏhab, 
et, en l’absence de ces dernières, des preuves scripturaires en se conformant à la méthodologie 
héritée du fondateur 49.

Il y aurait lieu de s’attarder sur un troisième cas de taḫrīǧ qui présente des similitudes avec 
le procédé d’istiḫrāǧ stricto sensu, et avec lequel il ne faut pas le confondre non plus, bien qu’il 
donne lieu pareillement à des œuvres désignées comme des Mustaḫraǧāt. Malgré des titres qui 
s’apparentent, ce genre de Mustaḫraǧ renvoie en l’occurrence à une simple œuvre de compilation 
de traditions ou de propos pieux, habituellement réalisée dans le but de vulgariser un type de 
savoir religieux. Souvent dans une perspective pédagogique, les auteurs de ces Mustaḫraǧāt à 
caractère religieux tendent à mettre à la disposition du plus grand nombre de fidèles, et surtout 
d’étudiants, un manuel religieux qui se veut d’usage pratique et d’accès facile. C’est ce qui est 
visé, entre autres, dans le Mustaṭraf ou le Mustaḫraǧ min kutub al-nās li-l-taḏkira du hanba-
lite Abū al-Qāsim Ibn Mandah (m. 470/1077). Par ailleurs, si Ibn Ḥaǧar le mentionne sous 
son titre de Mustaḫraǧ, il le mentionne aussi sous son sous-titre de Taḏkira d’Ibn Mandah, 
pour éviter aux lecteurs de le confondre avec un Mustaḫraǧ au sens strict que lui donnent les 

43.  En guise d’exemple, voir le livre d’Abū Bakr ʿ Abd Allāh b. Yaḥyā Ǧamāl al-Ġassānī al-Ǧazāʾirī (m. 682/1283), 
Taḫrīǧ al-aḥādīṯ al-ḍiʿāf min Sunan al-Dāraquṭnī (cité par al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, IV, p. 1492 ; Sezgin, 
GAS, I, p. 207), Ašraf ʿAbd al-Maqṣūd ʿAbd al-Raḥīm (éd.), Riyad, ʿĀlam al-Kutub, 1411/1991.
44.  À titre d’exemple, citons Ibn Ḥaǧar, Natāʾiǧ al-afkār fī taḫrīǧ aḥādīṯ al-aḏkār. Voir sur le taḫrīǧ en général, 
al-Balūšī, 2015. 
45.  Voir Ibn Ḥaǧar, al-Tamyīz fī talḫīṣ taḫrīǧ aḥādīṯ Šarḥ al-Waǧīz al-mašhūr bi-l-Talḫīṣ al-ḥabīr [fī taḫrīǧ 
aḥādīṯ al-Rāfiʿī al-Kabīr] ; al-Ġumārī Abū al-Fayḍ Aḥmad b. Muḥammad, al-Hidāya fī taḫrīǧ aḥādīṯ al-Bidāya 
(Bidāyat al-muǧtahid li-Ibn Rušd). Je remercie Abdelmoula Hagil de m’avoir fait connaître cet ouvrage.
46.  On citera l’ouvrage du frère de l’auteur précédent, al-Ġumārī ʿAbd Allāh b. Muḥammad, Taḫrīǧ aḥādīṯ 
al-Lumaʿ fī uṣūl al-fiqh (d’Abū Isḥāq al-Šīrāzī).
47.  Voir Ibn Quṭlubġā, Taḫrīǧ aḥādīṯ Uṣūl al-Bazdawī ; al-Zarkašī, al-Muʿtabar fī taḫrīǧ aḥādīṯ al-Minhāǧ 
wa-l-Muḫtaṣar (il s’agit d’al-Minhāǧ fī al-uṣūl de ʿAbd Allāh b. ʿUmar al-Bayḍāwī (m. 685/1286) et du 
Muḫtaṣar Muntahā al-sūl wa-l-amal du malékite Abū ʿAmr ʿUṯmān b. ʿUmar Ibn al-Ḥāǧib (m. 646/1249)).
48.  De nos jours, par exemple, le livre de M. Fuʾād ʿAbd al-Bāqī, Taḫrīǧ aḥādīṯ wa-āyāt wa-taʿlīq ʿalā Tafsīr 
al-Ṭabarī.
49.  Sur le taḫrīǧ en général, son exercice à travers les écoles juridiques sunnites, et l’usage qui en a été fait à 
partir du ive/xe siècle, voir Hallaq, 2004, p. 43-56 ; 2002, p. 317-335 ; voir aussi Lucas, 2006, p. 316.

l a hc e n da a ïf 311

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


traditionnalistes 50. De même s’inscrivent dans cette dernière catégorie d’istiḫrāǧ, tout en gar-
dant un lien fort avec le procédé d’istiḫrāǧ sous certains rapports, une quantité considérable de 
compilations que l’on désigne communément sous le terme générique d’intiqāʾ, qui renvoie à 
l’idée de florilège ou d’anthologie. Elles sont aisément reconnaissables par leur titre. En font 
partie le Muntaqā d’Abū Muḥammad Ibn al-Ǧārūd al-Naysābūrī (m. 307/919-920), disciple 
d’Ibn Ḫuzayma, qu’Ibn Ḥaǧar présente comme un Mustaḫraǧ sur le Ṣaḥīḥ de ce dernier 51, 
ainsi que le Muntaqā fī al-āṯār du Cordouan Abū Muḥammad Qāsim b. Aṣbaġ (m. 340/952) 52. 

Quant au procédé d’istiḫrāǧ dans le domaine du hadith, que l’on peut rendre plus au 
moins fidèlement par « extraction », on dira qu’il rejoint d’une certaine manière le procédé de 
« rattrapage », à cette différence majeure cependant, qu’il porte principalement sur les chaînes 
de Garants, sans nécessairement exclure d’éventuelles interventions au niveau des matn-s 
auxquels est théoriquement dédié le procédé d’istidrāk. Certes, l’istiḫrāǧ vise à mettre au jour, 
relativement aux hadiths compilés dans les recueils auxquels il s’applique, d’autres chaînes 
de Garants censées avoir échappé à la vigilance des auteurs de ces recueils 53. Les Mustaḫraǧāt 
basés sur les deux Ṣaḥīḥ-s se veulent ainsi des ouvrages où sont consignées des traditions d’une 
authenticité égale, sinon équivalente, et sont désignés d’ailleurs comme tels, à savoir des Ṣaḥīḥ-s 54. 
Al-Suyūṭī le rappelle à la suite de ses prédécesseurs dans un vers de sa Alfiyya 55 :

	 Tiens pour authentique ce qu’il [mustaḫriǧ] adjoint 
	   C’est l’intérêt visé avec un isnād haut.

D’après le shaféite Zayn al-Dīn al-ʿIrāqī (m. 806/1404) et nombre d’autres spécialistes 
dans le domaine, pour qu’elles gagnent en consistance, les chaînes de Garants proposées par 
celui qui compose un Mustaḫraǧ, autrement dit le mustaḫriǧ, doivent recouper les chaînes de 
l’auteur du Ṣaḥīḥ de sorte que celle du mustaḫriǧ rejoigne celle de ce dernier au niveau du chaînon 
de son maître (šayḫuhu) ou l’un des Garants qui précèdent ce maître (fa-yaǧtamiʿu maʿahu fī 
šayḫihi aw man fawqahu) 56. Étant au cœur de l’entreprise de l’istiḫrāǧ, la quête de chaînes supé-
rieures (ʿawālī) que devait viser le mustaḫriǧ implique, entre autres, que sa chaîne parvienne au 

50.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 33. Bien qu’incomplet, puisqu’il s’interrompt en l’an 198 de l’hégire comme le 
signale l’éditeur ʿĀmir Ḥasan Ṣabrī (III, p. 569), ce livre est édité en 3 vol. 
51.  Dans son introduction à son munumental ouvrage où il rassemble les bouts de hadiths tirés de onze 
recueils de hadiths sunnites dont al-Muntaqā d’Ibn al-Ǧārūd, Ibn Ḥaǧar écrit : « wa-huwa fī al-taḥqīq mustaḫraǧ 

ʿalā Ṣaḥīḥ Ibn Ḫuzayma bi-ḫtiṣār (Il s’agit en vérité d’un Mustaḫraǧ abrégé sur le Ṣaḥīḥ d’Ibn Ḫuzayma) », 
Itḥāf al-mahara, I, p. 159.
52.  Al-Ḏahabī, Siyar, XV, p. 473 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 27.
53.  Al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, I, p. 68 ; Ibn al-Wazīr, Tanqīḥ al-anẓār, p. 40 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 32 ; 
Fadel, 1995, p. 196 ; Brown, 2009, p. 52.
54.  Al-ʿIrāqī, Šarḥ al-Tabṣira, I, p. 122 ; al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, p. 28 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 32.
55.  Al-Suyūṭī, Alfiyyat al-Suyūṭī, p. 9 : 
Wa-iḥkum bi-ṣiḥḥatin limā yazīd		  fa-huwa maʿa al-ʿuluwwi ḏā yufīd 
56.  Al-ʿIrāqī, Šarḥ al-Tabṣira, I, p. 121 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 189 ; Alfiyyat al-Suyūṭī, p. 9 ; Ibn al-Wazīr, 
Tanqīḥ al-anẓār, p. 40.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ312

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Compagnon ou au Prophète par un nombre de chaînons de préférence réduit, mais à condition 
de recouper celle mentionnée dans les Ṣaḥīḥ-s à travers au moins un chaînon. Aussi les spécia-
listes tardifs (mutaʾaḫḫirūn) en sciences du hadith limitent-ils la réalisation d’une chaîne de 
Garants supérieure (ʿālī), dans le cadre du procédé d’istiḫrāǧ appliqué aux deux Ṣaḥīḥ-s, à quatre 
modes de réalisations possibles, auxquels correspond la terminologie technique suivante :

1.	 al-muwāfaqa (concordance), qui qualifie le sanad du mustaḫriǧ lorsqu’il rejoint le maître 
d’al-Buḫārī ou de Muslim avec le moins de Garants possible ;

2.	 al-badal/ibdāl (substitution), désignant le sanad du mustaḫriǧ lorsqu’il rejoint le maître 
de leur maître, ou un maître de rang équivalent également avec le moins de Garants 
possible ;

3.	 al-musāwāt (équivalence), comme l’indique son nom, désigne le sanad du mustaḫriǧ 
parvenant à un Compagnon par le même nombre de Garants que les deux imams ;

4.	 al-muṣāfaḥa (poignée de main), au contraire, indique que le sanad du mustaḫriǧ excède 
d’un Garant le nombre de Garants figurant dans le sanad d’al-Buḫārī ou de Muslim, de 
sorte que c’est le maître du mustaḫriǧ qui se trouve avec le même nombre de Garants 
que ces deux derniers. De là justement l’image de la poignée de main (al-muṣāfaḥa) entre 
Muslim ou al-Buḫārī d’un côté, et le mustaḫriǧ de l’autre, donnant ainsi l’impression 
qu’il recueillait d’eux le hadith au bout de la chaîne considérée 57.

Ces mêmes spécialistes tardifs font constater que les parties additionnelles (ziyādāt) 
rapportées dans les Mustaḫraǧāt ne concernent en grande partie que les traditions déjà présentes 
dans les deux Ṣaḥīḥ-s, hormis qu’elles sont transmises par les mustaḫriǧ-s avec des variantes et 
des termes (alfāẓ) différents 58. Pour autant, ils n’appliquent pas systématiquement l’istiḫrāǧ à 
toutes les traditions que renferme le recueil source ; car ils se trouvent parfois dans l’incapacité 
de proposer un autre isnād qui soit d’une consistance équivalente pour chaque hadith figurant 
dans cette source. Il faut noter aussi que ces mustaḫriǧ-s ont rarement rapporté des hadiths, 
par le biais de leurs propres chaînes, qui soient d’une teneur divergente ou opposée 59. Ils se 
proposent néanmoins de rallonger la teneur d’un hadith qui se trouve écourtée dans le recueil 
source, mais rarement de l’écourter. Il serait intéressant de relier cette tendance à rallonger les 
hadiths dans l’istiḫrāǧ, au résultat de l’analyse structurelle du matn effectuée par Speight sur 
19 versions différentes d’un seul hadith, selon lequel les matn-s concis sont souvent plus anciens 
que les matn-s détaillés et descriptifs 60. D’un autre côté, ils sont tenus, ce faisant, de préciser 

57.  Sur ces quatre modes, voir Ibn al-Ṣalāḥ, Muqaddimat Ibn al-Ṣalāḥ, p. 444-445 ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, 
p. 147, et surtout les exemples de chaînes de Garants proposées par al-Suyūṭī pour illustrer ces modes, in 
Tadrīb al-rāwī, II, p. 736-739. Cf. Dickinson, 2002, p. 492b-493a. 
58.  Voir l’exemple qu’en donne Ibn Ḥaǧar à partir du Mustaḫraǧ d’al-Ismāʿīlī : « Seul le texte de quelques 
matn-s est concerné par les adjonctions (Wa-innamā taḥṣulu al-ziyāda fī aṯnāʾ baʿ ḍ al-mutūn) », cf. al-Nukat 

ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, 292.
59.  Ibn al-Wazīr, Tanqīḥ al-anẓār, p. 41 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-Muġīṯ, I, p. 69-70 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, 
p. 190 ; Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 292. 
60.  Speight, 1973, p. 250-253, p. 266-267.

l a hc e n da a ïf 313

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


par exemple, où s’achève exactement la version d’al-Buḫārī ou de Muslim, et où commence la 
leur pour éviter ainsi au lecteur toute confusion entre les deux versions. Parfois l’adjonction 
des mustaḫriǧ-s ne concerne pas directement un matn, mais consiste seulement à augmenter le 
commentaire (šarḥ) de l’un des deux maîtres sur un hadith 61.

En se fondant sur toutes ces explications qui justifient le procédé d’istiḫrāǧ, al-Dāraquṭnī 
ne s’est pas fait faute d’aller plus loin encore et de les appliquer même au Ṣaḥīḥ de Muslim, 
qu’il considère comme un simple Mustaḫraǧ tiré du Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, mis à part les quelques 
traditions supplémentaires qu’il a rapportées à travers d’autres canaux. Il semblerait que ces 
traditions ne représentent pour al-Dāraquṭnī que de simples adjonctions (ziyādāt) qui ont leur 
place dans les Mustaḫraǧāt : « Qu’a donc fait Muslim ? dit-il. Il s’est seulement saisi du Ṣaḥīḥ 
d’al-Buḫārī sur lequel il a réalisé un Mustaḫraǧ en y apportant des adjonctions 62. » Il aurait 
exprimé la même conviction dans cet autre propos où il fait dépendre l’existence même de 
Muslim en tant que traditionniste d’al-Buḫārī : « N’était al-Buḫārī, Muslim ne ferait rien 63. » 
Cette affirmation suggère fortement, d’une part, que le seul véritable Ṣaḥīḥ qui mérite sans 
conteste le qualificatif d’authentique ne saurait être que celui d’al-Buḫārī à l’exclusion de tout 
autre ; et d’autre part que les ouvrages d’istidrāk et d’istiḫrāǧ ne sont, par voie de conséquence, 
que de pâles copies, l’Ilzāmāt d’al-Dāraquṭnī compris, qui tendent à rivaliser en vain avec 
l’original. C’est ce que n’a pas manqué de faire remarquer avec sévérité une autre autorité 
traditionniste du Ḫurāsān, l’un des maîtres d’al-Ḥākim al-Naysābūrī, Abū Aḥmad al-Ḥākim 
(m. 378/988), qui estimait que tous les auteurs traditionnistes qui ont succédé à al-Buḫārī sont 
redevables à son Ṣaḥīḥ, et tout spécialement son disciple Muslim qui s’était évertué à répartir, 
dans son propre Ṣaḥīḥ, une bonne partie du contenu du Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī ; entreprise dans 
laquelle il fit preuve d’un entêtement borné en évitant d’attribuer le moindre mérite à son 
maître al-Buḫārī 64.

61.  Ibn al-Ṣalāḥ, al-Muqaddima, p. 168, et E. Dickinson (trad.), 2005, p. 11 ; al-ʿIrāqī, Šarḥ al-Tabṣira, I, 
p. 122 ; Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 302-303 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 192. 
62.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 286 ; Hady al-sārī, p. 12, p. 626 : wa-ayyu šayʾ ṣanaʿa 
Muslim, innamā aḫaḏa Kitāb al-Buḫārī wa-ʿamila ʿalayhi mustaḫraǧan wa-zāda fīhi ziyādāt. Voir aussi Fadel, 
1995, p. 178 ; Melchert, 2010, p. 444.
63.  Lawlā al-Buḫārī, la-mā rāḥa/ḏahaba Muslim wa-lā ǧāʾ (littéralement : « […] Muslim ne serait ni parti, 
ni revenu »), cf. Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam, XII, p. 117 ; al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 570 ; Ibn Ḥaǧar, Hady 
al-sārī, p. 12, p. 626 ; Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 428.
64.  Wa-kullu man ʿ amila baʿdahu fa-innamā aḫaḏahu min kitābihi, ka-Muslim farraqa akṯar kitābihi fī kitābihi 
wa-taǧallada fīhi ḥaqq al-ǧalāda ḥayṯu lam yunsibhu ilayhi, voir Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 626 ; Taġlīq al-taʿlīq, 
V, p. 425.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ314

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Mustaḫraǧāt

De nombreux auteurs ont consacré leurs istiḫrāǧāt aux deux Ṣaḥīḥ-s, ou à l’un des deux 
avec une préférence évidente pour le Ṣaḥīḥ de Muslim, qui compte le plus grand nombre 
d’istiḫrāǧāt, dont une douzaine recensée par al-Kattānī 65. Il est vrai, comme le souligne Brown, 
que la dimension géographique est à prendre en considération dans cet engouement en termes 
d’istiḫrāǧ pour le Ṣaḥīḥ de Muslim. N’oublions pas en effet, que Naysābūr, ville dont celui-ci 
était originaire, n’était pas seulement le lieu où l’istiḫrāǧ avait vu le jour, mais aussi celui où il 
prospéra particulièrement comme phénomène rarement égalé ailleurs 66. Pour mieux mettre 
en évidence son rôle central dans le hadith et ses sciences jusqu’à l’invasion des Mongols, 
al-Ḏahabī désigne Naysābūr par cette expression, dār al-sunna wa-l-ʿawālī : « la demeure de la 
sunna et des isnād-s supérieurs » 67.

À la tête de ces Mustaḫraǧāt, trône le Mustaḫraǧ du juriste shaféite Abū ʿAwāna Yaʿqūb 
b. Isḥāq al-Isfarāyīnī (m. 316/928) 68, intitulé simplement al-Mustaḫraǧ ʿ alā Muslim 69, que l’on 
tient pour un recueil de hadiths ṣaḥīḥ-s, puisqu’il se veut entièrement fondé sur les critères 
d’authenticité que s’est imposés Muslim dans son Ṣaḥīḥ 70 avec cependant pour particularité 
de ce Mustaḫraǧ un nombre considérable d’adjonctions 71. Mais la première tentative en la ma-
tière revient incontestablement au contemporain de Muslim, Aḥmad b. Salama Abū al-Faḍl 
al-Bazzār al-Naysābūrī (m. 286/899). Son intérêt pour la discipline de l’istiḫrāǧ s’explique 
d’abord par la longue amitié (ṣāḥib) qui le liait à Muslim dont il était le compagnon de route 
lors des voyages entrepris dans la quête de hadiths. C’est l’un des premiers ouvrages dans la 
discipline, intitulé à l’origine al-Mustaḫraǧ fī al-ḥadīṯ ʿalā hayʾat Ṣaḥīḥ Muslim (Extraction 
de hadiths conformément à la méthode adoptée dans le Ṣaḥīḥ de Muslim) 72, mais il est souvent 
désigné sous le titre de Ṣaḥīḥ al-Bazzār 73. Il en va de même d’Abū Bakr Muḥammad b. Raǧāʾ 
al-Ḥanẓalī (m. 286/899), dans son Ṣaḥīḥ ʿalā šarṭ Muslim 74, ainsi que d’un autre disciple de 

65.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 29-30. Al-Suyūṭī n’en mentionne que neuf dans son Tadrīb al-rāwī, I, p. 188.
66.  Brown, 2007, p. 104-114.
67.  Al-Ḏahabī, al-Amṣār ḏawāt al-āṯār, p. 72, sur Naysābūr voir p. 72-77.
68.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 779 ; Siyar, XIV, p. 417 ; Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, 452, no 10 ; 
Itḥāf al-mahara, I, p. 159 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 29 ; Brown, 2007, p. 105, p. 113-114.
69.  Ibn Ḥaǧar, Itḥāf al-mahara, I, p. 159 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, I, p. 68 ; Ibn al-Wazīr, Tanqīḥ al-anẓār, 
p. 41 ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 27 ; Ḥ. Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn, II, p. 1671a ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 29. Il a 
aussi pour titre Muḫtaṣar al-Muḫtaṣar min al-Musnad al-ṣaḥīḥ ou al-Ṣaḥīḥ al-musnad al-mustaḫraǧ ʿ alā Ṣaḥīḥ 
Muslim. Une première fois, quatre volumes de ce livre (de I à V, moins le III) ont paru dans Dāʾirat al-Maʿārif 
al-ʿUṯmāniyya, Hyderabad, s.d., avant que l’ouvrage ne soit édité en entier (y compris le 3e volume perdu et 
retrouvé) sous le titre de Musnad Abī ʿ Awāna Yaʿqūb b. Isḥāq al-Isfarāyīnī, Ayman b. ʿ Ārif al-Dimašqī (éd.), 
Beyrouth, Dār al-Maʿrifa, 1419/1998, 5 vol.
70.  Al-Ḏahabī, Siyar, XIV, p. 417 ; Baǧdatli, Īḍāḥ al-maknūn, I, p. 477 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 29.
71.  Ibn Ḥaǧar, Itḥāf al-mahara, I, p. 159.
72.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 30.
73.  Al-Ḏahabī, Siyar, XIII, p. 373.
74.  Ibn ʿAsākir assure avoir lu cet ouvrage, et que l’auteur s’y est toujours tenu aux critères de Muslim, 
cf. Taʾrīḫ Dimašq, LV, p. 163.

l a hc e n da a ïf 315

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Muslim, Ibn al-Šarqī Abū Ḥāmid b. Muḥammad b. al-Ḥasan al-Naysābūrī (m. 325/936) dans 
son Ṣaḥīḥ 75. Suivent dans l’ordre chronologique, parmi les plus souvent mentionnés comme 
auteurs de Mustaḫraǧāt sur le Ṣaḥīḥ Muslim, qui sont à forte dominante shaféite :

1.	 l’ascète Abū Ǧaʿfar Aḥmad b. Ḥamdān al-Ḥīrī (m. 311/923-24) 76 ;
2.	 l’ascète et prédicateur Abū Muḥammad Aḥmad al-Balāḏurī al-Ṣaġīr (m. 339/949) 77 ;
3.	 le Cordouan Abū Muḥammad al-Qāsim b. Aṣbaġ (m. 340/952) 78 ;
4.	 Ibn al-Aḫram Abū ʿ Abd Allāh Muḥammad b. Yaʿqūb al-Naysābūrī, maître d’al-Ḥākim 

(m. 344/955) 79 ;
5.	 le shaféite Abū al-Walīd Ḥassān al-Qazwīnī (m. 344/955) 80 ;
6.	 le shaféite Abū al-Naḍr Muḥammad b. Muḥammad al-Ṭūsī (m. 344/955) 81 ;
7.	 le shaféite Abū Ḥāmid Aḥmad b. Muḥammad al-Šārikī (m. 355/965) 82 ;
8.	 Abū Saʿīd Aḥmad b. Abī Bakr al-Naysābūrī (m. 355/965) 83 ;
9.	 le shaféite Abū Bakr Muḥammad b. ʿ Abd Allāh al-Ǧawzaqī al-Naysābūrī (m. 388/ 998) 84 ;
10.	le shaféite et soufi Abū Nuʿaym al-Iṣbahānī (m. 430/1038) 85.

Parmi les Mustaḫraǧāt ʿalā Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, on notera que les plus souvent mentionnés 
dans les sources sont ceux des six traditionnistes suivants : 

1.	 l’ašʿarī et shaféite Abū Bakr Aḥmad b. Ibrāhīm al-Ismāʿīlī al-Ǧurǧānī (m. 371/981-2) 86 ;
2.	 son compagnon Abū Aḥmad Muḥammad al-Ġiṭrīfī (m. 377/987-8) 87 ;

75.  Al-Ḏahabī, Siyar, XV, p. 37. L’ouvrage est publié : Ibn al-Šarqī, Aḥādīṯ min al-Musnad al-ṣaḥīḥ, ʿĀmir 
Ḥasan Ṣabrī (éd.), Beyrouth, Dār al-Bašāʾir al-Islāmiyya, 1427/2006.
76.  Al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 570 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 29.
77.  Al-Ḏahabī, Siyar, XVI, p. 36, no 22 ; Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 892, no 860 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 30.
78.  Al-Ḏahabī, Siyar, XV, p. 473 ; Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 854 : wa-kataba al-Ṣaḥīḥ ʿalā hayʾat Ṣaḥīḥ 
Muslim ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 26 ; Baǧdatlī, Hadiyya al-ʿārifīn, I, p. 826b ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 29.
79.  Al-Ḏahabī, Siyar, XIX, p. 467-468 ; Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 864-865.
80.  Al-Ḏahabī, Siyar, XV, p. 494, et XII, p. 570 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 30.
81.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 893 : wa-ḫarraǧa al-Ṣaḥīḥ ʿalā Kitāb Muslim ; al-Yāfiʿī, Mirʾāt 
al-ǧinān, II, p. 252 : wa-ṣannafa kitāban ʿ alā waḍʿ Muslim. Ce haut personnage shaféite semble avoir échappé 
à al-Subkī dans ses Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya.
82.  Al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 570 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 30.
83.  Al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 570 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 30.
84.  Al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 570, et XVI, p. 493 ; al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, III, p. 185 : ṣannafa al-Musnad 
al-ṣaḥīḥ ʿalā kitāb Muslim ; Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 465, no 41 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 30.
85.  Al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 570 ; al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, IV, p. 22, no 253 ; Ibn Ḥaǧar, Taġlīq 
al-taʿlīq, V, 453, no 11 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 30 ; Brown, 2007, p. 111-112. Son livre est édité sous le titre 
d’al-Musnad al-Mustaḫraǧ ʿalā Ṣaḥīḥ Muslim, Muḥammad Ḥasan Ismāʿīl (éd.), Beyrouth, Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyya, 1417/1996, 4 vol.
86.  Son Mustaḫraǧ ne nous est pas parvenu. Voir al-Ḏahabī, Siyar, XVI, p. 294-295 ; al-Ṣafadī, al-Wāfī 
bi-l-wafayāt, VI, p. 135, no 325 ; al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, III, p. 8, no 73 ; al-ʿIrāqī, al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, 
p. 28 ; Ibn al-Wazīr, Tanqīḥ al-anẓār, p. 41 ; Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 453 [12] ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, 
I, p. 68 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 28 ; Brown, 2007, p. 104, p. 109-111.
87.  Al-Samʿānī, al-Ansāb, IV, p. 301 : ṣannafa al-Musnad al-ṣaḥīḥ ʿalā Kitāb al-Buḫārī ; al-Kattānī, al-Risāla, 
p. 28.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ316

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


3.	 Ibn Abī Ḏuhl Muḥammad b. al-ʿAbbās al-ʿUṣmī al-Ḍabbī (m. 378/988) 88 ;
4.	 l’exégète Abū Bakr Ibn Mardawayh al-Iṣbahānī (m. 410/1019) 89 ;
5.	 le juriste shaféite Abū Bakr Aḥmad b. Muḥammad al-Barqānī (m. 425/1034) 90 ;
6.	 Abū Nuʿaym al-Iṣbahānī 91. 

Au vu du nombre de Mustaḫraǧāt dont a fait l’objet le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, et notamment des 
premiers d’entre eux, on doit relever qu’ils marquent paradoxalement un retard de presque 
un siècle par rapport aux premiers Mustaḫraǧāt ʿalā Ṣaḥīḥ Muslim, dont les dates remontent 
à la fin du ixe siècle de l’ère commune. En effet, le premier Mustaḫraǧ sur al-Buḫārī, à savoir 
celui composé par al-Ismāʿīlī, remonte approximativement à la fin du xe siècle. Ce retard par 
rapport au Ṣaḥīḥ de Muslim, que l’on constate même par rapport aux Mustaḫraǧāt sur les 
Sunan d’Abū Dāwud, comme nous le verrons plus loin (de la 1re moitié du xe siècle), renforce 
la thèse selon laquelle le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, quoique compilé par ce dernier avant le Ṣaḥīḥ de 
Muslim, n’aurait été publié sous sa forme achevée qu’au xe siècle, autrement dit plus d’un siècle 
après la mort de son auteur 92.

Les sources narratives, principalement les collections biographiques et biobibliographiques, 
font état d’une dizaine de Mustaḫraǧāt ʿalā al-Ṣaḥīḥayn, tous compilés entre le ive et ve siècle 
de l’hégire. Hélas, ils sont fréquemment cités sous des titres similaires où apparaît systémati-
quement le terme mustaḫraǧ, de sorte qu’il est parfois difficile de les distinguer ou même d’en 
identifier l’auteur. Il n’en est pas moins certain que quelques œuvres sortent du lot en raison 
de la notoriété de leurs auteurs, que l’on présente comme ayant composé deux Mustaḫraǧāt sur 
les Ṣaḥīḥ-s, en usant d’expressions moins ambiguës, de type ḫarraǧa/aḫraǧa/lahu taḫrīǧ/iḫrāǧ 

ʿalā al-Ṣaḥīḥayn, ou d’expressions similaires. Ci-après la liste la plus communément admise 
des auteurs des Mustaḫraǧāt sur les deux recueils. Elle conserve évidemment des noms déjà 

88.  Al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād, III, p. 119-121, no 1138 ; al-Ḏahabī, Siyar, XVI, p. 381; al-Subkī, Ṭabaqāt 
al-šāfiʿiyya, III, p. 176, no 143 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 28. Curieusement, le même al-Ḏahabī, dans Taḏkirat 
al-ḥuffāẓ, III, p. 1006, no 940, lui cite un Mustaḫraǧ ʿalā Muslim « li-Abī ʿAbd Allāh ṣaḥīḥ ḫarraǧahu ʿalā 
Ṣaḥīḥ Muslim ». 
89.  Al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 187-188 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 29-30.
90.  Disciple d’al-Ismāʿīlī et d’al-Ġiṭrīfī. Voir Ibn al-Wazīr, Tanqīḥ al-anẓār, p. 41 ; al-ʿIrāqī, al-Taqyīd 
wa-l-īḍāḥ, p. 28 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 188 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, I, p. 68.
91.  Al-Ḏahabī, Siyar, XIX, p. 306 ; al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, IV, p. 22 ; Ibn al-Wazīr, Tanqīḥ al-anẓār, 
p. 41 ; al-ʿIrāqī, Šarḥ al-Tabṣira, I, p. 121-122 ; Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, 453 [11]. Ce livre, bien que 
souvent cité et consulté par les commentateurs du Ṣaḥīḥ al-Buḫārī dont Ibn Ḥaǧar, Šihāb al-Dīn al-Qasṭalānī 
(m. 923/1517), Badr al-Dīn al-ʿAynī (m. 855/1451), semble avoir été perdu. 
92.  Melchert, 2001, p. 8b ; Fück, 1938, p. 60-87 (cité par Melchert, 2001, p. 8b, note 6). Quasiment toutes 
les recensions connues du Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī seraient dues à un seul disciple de ce dernier, Abū ʿAbd Allāh 
Muḥammad b. Yūsuf b. Maṭar al-Firabrī (m. 320/932), excepté quelques-unes dues à Ibrāhim b. Maʿqil 
al-Nasafī (m. 295/907-908), d’où une première publication tardive du Ṣaḥīḥ. Cf. al-Baġdādī, Taʾrīḫ 
Baġdād,  II, p. 9 ; al-Ḏahabī, Siyar, XV, p. 12. Des erreurs dans les chaînes de Garants remontant à ces deux 
disciples d’al-Buḫārī, ont été relevées par le hanbalite Ibn al-Mibrad, dans al-Iḫtilāf bayna ruwāt al-Buḫārī ʿ an 
al-Firabrī wa-riwāyāt ʿ an Ibrāhīm b. Maʿqil al-Nasafī, Ṣalāḥ Fatḥī Halal (éd.), Riyad, Dār al-Waṭan, 1420/1999.

l a hc e n da a ïf 317

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cités d’auteurs de Mustaḫraǧ sur l’un des deux Ṣaḥīḥ-s (Iṣbahānī ; al-Barqānī ; Ibn al-Aḫram ; 
Ǧawzaqī ; Abū Ḏarr al-Harawī) :

1.	 Abū Nuʿaym al-Iṣbahānī 93 ;
2.	 Ibn al-Aḫram Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Yaʿqūb 94 ;
3.	 Abū ʿAlī al-Ḥusayn b. Muḥammad al-Māsarǧisī (m. 365/975) 95 ;
4.	 Abū Bakr Muḥammad b. ʿAbd Allāh al-Ǧawzaqī 96 ;
5.	 Abū Aḥmad al-Ḥākim Muḥammad b. Muḥammad al-Naysābūrī (m. 378/988) 97 ;
6.	 Abū Bakr Aḥmad b. ʿAbdān b. Muḥammad al-Šīrāzī (m. 388/998) 98 ;
7.	 Abū Bakr Aḥmad b. Muḥammad al-Barqānī 99 ;
8.	 Abū Bakr Aḥmad Ibn Manǧuwayh (m. 428/1036) 100 ;
9.	 Abū Muḥammad al-Ḥasan b. ʿAlī al-Ḫallāl al-Baġdādī (m. 439/1047) 101 ;
10.	Abū Ḏarr al-Harawī (m. 434/1042) 102 ;
11.	 Abū Masʿūd Sulaymān b. Ibrāhīm al-Iṣbahānī al-Milanǧī (m. 486/1093) 103 ;
12.	Abū al-Ḥasan Aḥmad b. Muḥammad al-ʿAtīqī (m. 441/1039) 104.

93.  Il ne s’y limite pas seulement au procédé habituel d’istiḫrāǧ qui prend en charge les chaînes de Garants, 
mais il y traite aussi les matn-s, en application du procédé d’istidrāk. Cf. Ḫalīfa, Kašf al-ẓunūn, II, p. 1671.
94.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, II, p. 864 : ṣannafa mustaḫraǧan ʿalā al-Ṣaḥīḥayn ; al-Yāfiʿī, Mirʾāt 
al-ǧinān, II, p. 253 : ṣannafa ʿalā al-Ṣaḥīḥayn.
95.  Selon al-Ḏahabī, al-Māsarǧisī est l’auteur du plus grand recueil de hadiths jamais composé, al-Musnad 
al-kabīr, cf. Siyar, XII, p. 570, et XVI, p. 288 ; Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 956 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 31.
96.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 1014 ; al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, III, p. 185 : wa-Kitāb al-muttafaq ; 
Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 465, no 41 : wa-yusammā hāḏā al-kitāb bi-l-Muttafaq, wa-bi-l-Ǧamʿ bayna 
al-Ṣaḥīḥayn.
97.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 977 ; al-Yāfiʿī, Mirʾāt al-ǧinān, II, p. 307 : ṣannafa ʿalā al-Ṣaḥīḥayn. 
98.  Ibn Ḥaǧar, Lisān al-Mīzān, I, p. 192, no 607 (à corriger Ibn ʿ Ubaydān par Ibn ʿ Abdān) : wa-lahu Mustaḫraǧ 
ʿalā al-Ṣaḥīḥayn ǧamaʿa baynahumā wa-rattabahu tartīban ḥasanan.
99.  Ibn al-Wazīr, Tanqīḥ al-anẓār, p. 41 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 188. Ibn al-Wazīr et al-Suyūṭī incluent 
al-Barqānī (m. 425/1034) dans la liste des auteurs des Mustaḫraǧāt ʿ alā al-Buḫārī, alors qu’al-Kattānī l’inclut 
dans celle des auteurs des Mustaḫraǧāt sur les deux Ṣaḥīḥ-s, cf. al-Kattānī, al-Risāla, p. 32, 29-30.
100.  Al-Ḏahabī, Siyar, XVII, p. 444 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 31. Il est aussi l’auteur d’un ouvrage critique 
dédié aux autorités de Muslim : Riǧāl Ṣaḥīḥ Muslim, ʿ Abd Allāh al-Layṯī (éd.), Dār al-Maʿrifa, 1407/1987, 2 vol.
101.  Al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād, VII, p. 425 no 3997 : wa-ḫarraǧa al-Musnad ʿalā al-Ṣaḥīḥayn ; voir aussi 
al-Ḏahabī, Siyar, XVII, p. 593 ; Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, 1010 ; Ibn Ḥaǧar, Talġlīq al-taʿlīq, V, p. 426. 
102.  Al-Qāḍī ʿIyāḍ, Tartīb al-madārik, VII, p. 233 : Kitābuhu al-kabīr fī al-Musnad al-ṣaḥīḥ al-muḫraǧ ʿalā 
al-Buḫārī wa-Muslim. Voir aussi al-Ḏahabī, Siyar, XVII, p. 560 ; Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, 1106 : ḫarraǧa ʿalā 
al-Ṣaḥīḥayn taḫrīǧan ḥasanan. Cf. al-Kattānī, al-Risāla, p. 31-32, où le Mustaḫraǧ d’Abū Ḏarr al-Harawī sur 
les deux Ṣaḥīḥ-s est mentionné sous le titre d’al-Ṣaḥīḥ al-musnad al-muḫraǧ ʿalā al-Ṣaḥīḥayn, rejoignant 
l’indication d’al-Qāḍī ʿIyāḍ.
103.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 1198 : istaḫraǧa ʿalā al-Ṣaḥīhayn ; al-Samʿānī, al-Ansāb, V, p. 382 : 
ḫarraǧa al-taḫārīǧ ; voir al-Kattānī, al-Risāla, p. 32 (à corriger al-Malīḥī par al-Milanǧī).
104.  Ibn ʿAsākir, Taʾrīḫ Dimašq, V, p. 203 ; al-Ḏahabī, Siyar, XVII, p. 603 : ḫarraǧa ʿalā al-Ṣaḥīḥayn.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ318

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Comme nous y avons fait allusion plus haut, des œuvres d’istiḫrāǧ se sont portées sur des 
recueils de hadiths autres que les deux œuvres majeures d’al-Buḫārī et de Muslim 105. En effet, ils 
se sont intéressés également aux Sunan d’Abū ʿ Isā al-Tirmiḏī (m. 279/892), dont il convient de 
rappeler au passage le titre original, souvent confondu avec les titres d’autres recueils de hadiths 
postérieurs, qu’est al-Ǧāmiʿ al-muḫtaṣar min al-sunan ʿ an Rasūl Allāh ṣallā Allāh ʿ alayhi wa-sallam, 
wa-maʿrifat al-ṣaḥīḥ wa-l-maʿlūl wa-mā ʿalayhi al-ʿamal  106 (Compendium des sunan rapportés 
de l’Envoyé de Dieu, prière et paix de Dieu sur lui, traitant de la connaissance des traditions saines 
et malades comme de celles auxquelles il faut se conformer). De même, les Sunan d’Abū Dāwud 
Sulaymān b. al-Ašʿaṯ (m. 275/888) et le Ṣaḥīḥ de Muḥammad b. Isḥāq Ibn Ḫuzayma (m. 311/924), 
disciple d’al-Buḫārī, ont chacun fait l’objet d’un Mustaḫraǧ. En plus de son Mustaḫraǧ sur 
les deux Ṣaḥīḥ-s, Abū Bakr Ibn Manǧuwayh a composé un autre Mustaḫraǧ sur les Sunan 
d’al-Tirmiḏī, et un troisième sur les Sunan d’Abū Dāwud 107. Abū Nuʿaym al-Iṣbahānī est 
également l’auteur d’un autre Mustaḫraǧ sur l’œuvre théologique d’Ibn Ḫuzayma, le Kitāb 
al-Tawḥīd (Le livre de l’Unicité divine) 108. L’andalou Ibn Ayman Muḥammad b. ʿ Abd al-Malik 
(m. 330/942), a composé, quant à lui, un Mustaḫraǧ ʿalā Sunan Abī Dāwud (m. 275/888) 109. 
Le même al-Qāsim b. Aṣbaġ, dont nous avons vu qu’il était l’auteur d’un Mustaḫraǧ ʿalā 
Muslim, l’était aussi d’un Mustaḫraǧ ʿ alā Sunan Abī Dāwud 110. Un autre Mustaḫraǧ ʿ alā Sunan 
al-Tirmiḏī, que l’on cite aussi sous le nom de Muḫtaṣar al-aḥkām (Compendium des prescriptions 
légales), est l’œuvre du disciple d’Abū Ḥātim al-Rāzī (m. 277/890) 111, le ḥāfiẓ Abū ʿ Alī al-Ḥasan 
b. ʿAlī al-Ṭūsī, souvent cité sous son surnom de Kardūš (m. 318/930). Le même Abū Aḥmad 
al-Ḥākim, l’ascète (zāhid) qui a fait un Mustaḫraǧ sur les deux Ṣaḥīḥ-s, en a fait un autre sur 
les Sunan d’al-Tirmiḏī 112. Il y eut même, à une date tardive, un Mustaḫraǧ ʿalā al-Mustadrak 

105.  Notons au passage qu’Ibn al-Wazīr ne tient compte que des Mustaḫraǧāt appliqués aux deux Ṣaḥīḥ-s, 
cf. Tanqīḥ al-anẓār, p. 40.
106.  Abū Ġudda, Taḥqīq ismay al-Ṣaḥīḥayn, p. 76.
107.  Al-Kattānī, al-Risāla, p. 32.
108.  Al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 196 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 32. L’ouvrage est édité : Ibn Ḫuzayma, Kitāb 
al-Tawḥīd wa-iṯbāt ṣifāt al-rabb ʿazza wa-ǧalla, ʿAbd al- ʿAzīz b. Ibrāhīm al-Šahwān (éd.), Riyad, Maktabat 
al-Rušd, 1993/1414, 2 vol.
109.  Al-Ḏahabī, Siyar, LV, p. 242 ; al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, IV, p. 37 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, 
p. 196 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 32.
110.  Al-Ḏahabī, Siyar, LV, p. 473 ; Ibn Ḥaǧar, Lisān al-Mīzān, IV, p. 458 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 32 : ce 
dernier mentionne un autre livre d’Ibn Aṣbaġ, al-Muǧtabā (non al-Muǧtanā comme l’indique l’éditeur Ṣalāḥ 
Muḥammad ʿUwayḍa), qu’il présente erronément comme un abrégé (muḫtaṣar) de son livre Mustaḫraǧ ʿalā 
Sunan Abī Dāwud. Il s’agit plutôt d’un florilège de hadiths tirés d’al-Muntaqā d’Ibn al-Ǧārūd, d’où son titre 
complet : al-Muǧtabā ʿalā abwāb Kitāb Ibn al-Ǧārūd al-Muntaqā, cf. al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, XXIV, 
p. 115. Baǧdatlī, dans Hadiyyat al-ʿārifīn, I, p. 826b, le mentionne ainsi : Kitāb al-Sunan ʿ alā abwāb al-Muntaqā 
li-Ibn al-Ǧārūd. 
111.  Al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 196 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 32. Il est désigné par ce dernier comme le 
maître (šayḫ) d’Abū Ḥātim al-Rāzī, alors qu’il en est plutôt le disciple. Le livre est édité par Anīs b. Aḥmad 
b. Ṭāhir al-Andūnūsī sous le titre Muḫtaṣar al-aḥkām. Mustaḫraǧ al-Ṭūsī ʿalā Ǧāmiʿ al-Tirmiḏī, Médine, 
Maktabat al-Ġurabāʾ al-Aṯariyya, 1415, 4 vol.
112.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 977.

l a hc e n da a ïf 319

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


d’al-Ḥākim, composé par Zayn al-Dīn al-ʿIrāqī, et connu aussi sous le titre d’Amālī al-ʿIrāqī 
(Les leçons dictées par al-ʿIrāqī), mais son auteur mourut avant de l’avoir achevé 113.

En dépit de cette foisonnante production dans le domaine de l’istiḫrāǧ, on notera que 
les recueils de hadiths composés au cours du iiie/ixe siècle, n’ont pour autant pas tous fait 
l’objet d’un istiḫrāǧ ou d’un istidrāk. Aucune source à notre connaissance ne fait mention d’un 
Mustaḫraǧ sur le Musnad d’Ibn Ḥanbal, dont la matière, on l’aura compris, est bien trop touffue 
pour se laisser aisément examiner suivant les règles de l’extraction ou du rattrapage. Une telle 
œuvre serait d’autant plus inconcevable qu’Ibn Ḥanbal ne s’était imposé ni les critères stricts 
d’authenticité des deux auteurs de Ṣaḥīḥ-s, ni ceux plus ou moins souples des auteurs des autres 
recueils canoniques 114. Peut-être y aurait-il un autre frein à cette entreprise, lié au fait qu’une 
bonne partie de hadiths et de chaînes de Garants contenus dans le Musnad s’apparentent déjà 
à des procédés d’istidrākāt et d’istiḫrāǧāt réalisés par Ibn Ḥanbal lui-même, et auxquels il serait 
difficile d’apporter des adjonctions significatives ou des sanad-s d’une consistance exceptionnelle.

	 Quelques arguments  
pour justifier l’extension du domaine du ṣaḥīḥ

Après s’être entièrement consacré aux sciences du hadith, et avoir voué sa vie à la compilation 
des istiḫrāǧāt, le ḥāfiẓ Abū ʿ Abd Allāh Ibn al-Aḫram (m. 344/955), rongé par le remords, aurait 
avoué à son disciple al-Ḥākim al-Naysābūrī, comme s’il voulait se consoler de tant de labeur 
qui n’avait pas abouti à un recueil de hadith original dont il aurait tant voulu être le maître 
d’œuvre : « C’est notre droit légitime de s’appliquer avec zèle à accroître le ṣaḥīḥ » 115. Comme 
beaucoup d’autres expressions suggérées dans plusieurs notices biographiques de ces tradi-
tionnistes férus de la critique et auteurs de Mustaḫraǧāt et de Mustadrakāt, celle-ci, qui sonne 
comme un aveu, témoigne de la conscience aiguë que ces derniers avaient de leurs œuvres par 
rapport aux deux Ṣaḥīḥ-s : tant de labeurs pour de si maigres récoltes, alors que les deux Ṣaḥīḥ-s 
trônent toujours de toute leur splendeur sur le champ de l’authenticité. La finalité était donc 
bel et bien l’extension du domaine du ṣaḥīḥ en empruntant les voies détournées d’extraction de 
nouveaux matn-s et de « rattrapage » de nouvelles chaînes de Garants. Il est fait allusion sans 
détour à cette extension dans le reproche qu’adressait le critique basrien Abū Muḥammad 
Ibn Ġulām al-Zuhrī (m. 380/990-991 ?) à al-Ismāʿīlī, qui aurait dû faire œuvre originale au 
vu de ses connaissances étendues en matière de hadith et ses sciences au lieu de se contenter 
de suivre la trace d’al-Buḫārī. En d’autres termes, al-Ismāʿīlī n’aurait pas dû se résigner à faire 

113.  Al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 196. Ce livre est édité par Muḥammad ʿAbd al-Munʿim Rašād sous le 
titre d’al-Mustaḫraǧ ʿalā al-Mustadrak li-l-Ḥākim (amlāhā al-ʿIrāqī fī maǧālis : dicté par al-ʿIrāqī dans des 
séances d’enseignement).
114.  Sur le nombre de hadiths (oscillant entre 27 000 et 30 000) que contient le Musnad, voir Abū Mūsā 
al-Madīnī, Ḫaṣāʾiṣ Musnad, p. 33 ; W.M. Patton, Aḥmed Ibn Ḥanbal, p. 19-20 ; Sezgin, GAS, I, p. 504 ; 
Melchert, 2005, p. 37-38 ; Brown, 2009, p. 30.
115.  Al-Ḏahabī, Siyar, XV, p. 468 ; Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 864 : Wa-samiʿtuhu yandamu ʿalā taṣnīfihi 
[…] wa-yaqūlu : « min ḥaqqinā an naǧhada fī ziyādat al-ṣaḥīḥ ».

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ320

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un Mustaḫraǧ sur le Ṣaḥīḥ de ce dernier, alors qu’il avait les compétences nécessaires pour 
composer son Ṣaḥīḥ propre, et ce faisant il aurait contribué plus efficacement à accroître le 
domaine du ṣaḥīḥ 116. Or, cette tendance vers l’extension s’exprime aussi sous une autre forme 
plus directe, qui s’effectue parallèlement à celle-ci. Elle se traduit par l’intégration d’autres 
œuvres de hadiths canoniques au domaine du ṣaḥīḥ. Ainsi al-Dāraquṭnī se réfère au recueil 
de hadiths d’al-Nasāʾī (m. 303/915) en tant que Ṣaḥīḥ, et al-Ḫaṭīb al-Baġdādī (m. 463/1071) 
désigne al-Ǧāmiʿ al-muḫtaṣar d’al-Tirmiḏī sous le nom d’al-Ǧāmiʿ al-ṣaḥīḥ 117.

Nous sommes amenés à nous demander dès lors pourquoi on a cherché à recueillir d’autres 
matn-s en se fondant sur des chaînes de Garants estimées de valeur égale à celles des recueils 
canoniques de hadiths (istidrāk), et à reconstituer de nouvelles chaînes de Garants (istiḫrāǧ) 
à la suite de ces mêmes recueils ? Il n’y a certes que deux réponses possibles à cette question : 
soit les maîtres prédécesseurs ignoraient totalement ces dits matn-s et isnād-s, soit ils ne les 
ignoraient pas et en avaient même une parfaite connaissance, mais préféraient s’en passer pour 
des raisons qui tiennent aussi bien aux critères d’authenticité et aux modes d’analyse qu’ils 
s’étaient imposés, qu’à l’objectif qu’ils s’étaient fixé de réaliser une œuvre originale entièrement 
consacrée aux traditions authentiques pures (ṣaḥīḥ muǧarrad). C’est à cette dernière explica-
tion qu’adhèrent une grande majorité de spécialistes dans leur introduction aux traités des 
sciences du hadith 118.

Un ensemble de mesures complétant le principe de base qui fonde l’istidrāk entre en jeu 
pour fixer les limites à ne pas franchir dans l’application de ce procédé, afin que l’isnād original 
soit observé le plus fidèlement possible. Les spécialistes de la critique des Garants invoquent 
diverses raisons pour justifier leur projet d’istidrāk et faire valoir l’authenticité des traditions 
qu’ils ont fraîchement recueillies. On rappellera toutefois que l’historien al-Ṭabarī (m. 310/923), 
en fin expert en sciences du hadith qu’il était, en a illustré l’usage sans avoir à composer ni 
Mustaḫraǧ ni Mustadrak sur l’un des deux Ṣaḥīḥ-s, dans son Tahḏīb al-āṯār (L’émondation des 
traditions). Fort de ses connaissances variées des canaux de transmission, al-Ṭabarī s’est permis 
de valider certains hadiths du point de vue de leurs isnād-s, en étant parfaitement conscient 
que, suivant les critères d’autres critiques, ces hadiths devraient être rangés au nombre de 
transmissions malades en raison de plusieurs tares (ʿilla, sing. ʿ ilal) qui les disqualifient 119. Mais 

116.  Al-Samʿānī, al-Ansāb, I, p. 153 : kāna min al-wāǧib li-l-šayḫ Abī Bakr an yuṣannifa li-nafsihi šayʾan 
wa-yaḫtāra ʿalā ḥasab iǧtihādihi […] wa-mā kāna lahu an yatbaʿa kitāb al-Buḫārī fa-innahu kāna aǧall min 
an yatbaʿa ġayrahu. 
117.  Brown, 2011, p. 172.
118.  Voir par exemple, Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 25-26 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 154-159 ; Hallaq, 
1999, p. 85.
119.  Dans son ouvrage inachevé, Tahḏīb al-āṯār, al-Ṭabarī inscrit cette phrase clé à la suite d’un hadith 
auquel il dédie un chapitre, pour indiquer les défauts ou les tares dont pourrait souffrir sa chaîne de Garants 
suivant certains canaux : « Un mot sur les tares de cette tradition. Le sanad de cette tradition est valide pour 
nous, mais il doit être considéré, du point de vue critique des autres, comme malade et non valide, en raison 
des tares suivantes (Al-qawl fī ʿilal hāḏā al-ḫabar. Wa-hāḏā ḫabar ṣaḥīḥ ʿindanā sanaduhu, wa-qad yaǧibu an 
yakūna ʿalā maḏhab al-āḫarīn saqīman ġayr ṣaḥīḥ li-ʿilal) ». Voir, à titre d’exemple, Tahḏīb al-āṯār (al-ǧuzʾ 
al-mafqūd), p. 71 ; I, p. 605, no 24.

l a hc e n da a ïf 321

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al-Ṭabarī s’est chargé de récuser ces défaillances, soit en réhabilitant un Garant contesté, soit 
en proposant un autre canal de transmission a priori de consistance supérieure 120.

	 Les isnād-s hauts et les isnād-s bas

La diversité de ces raisons est telle qu’elles deviennent à leur tour source de divergence 
entre les critiques qui sont appelés à les soumettre à l’examen. L’insertion, par exemple, d’un 
nouveau Garant entre deux Garants d’une chaîne originale, justifiée par sa présence dans 
une autre chaîne étrangère au corpus étudié, a pour conséquence de dévaloriser la qualité de 
l’istidrāk réalisé. En effet, l’allongement d’un isnād, même par l’adjonction d’un seul Garant, 
à pour effet d’en diminuer systématiquement la valeur ; excepté évidemment dans de rares 
cas où le Garant intercalé dans une chaîne est justifié par le degré supérieur de sa fiabilité, 
ou par sa connaissance juridique élevée 121. C’est à ce propos qu’Ibn al-Ǧawzī a reproché à 
al-Ḥākim al-Naysābūrī d’avoir fondé, dans son Mustadrak, la solidité de nombre de chaînes 
sur des présomptions qui se sont avérées, après examen, en partie inexactes. Ce dernier avait 
effectivement tenté d’extraire des deux Ṣaḥīḥ-s, des règles supposées être à la base des isnād-s 
hauts, et qui expliqueraient l’abandon par al-Buḫārī et Muslim de certains isnād-s en faveur 
d’autres. De la sorte, al-Ḥākim pense être en droit de réévaluer positivement certaines chaînes 
délaissées par eux, et légitimer à travers elles de nouveaux matn-s 122.

Or, l’intérêt porté par les auteurs des Mustaḫraǧāt spécialement au Ṣaḥīḥ de Muslim 
s’explique par la quête effrénée des isnād-s supérieurs (ʿawālī) 123. De l’avis unanime des tradi-
tionnistes, cela est dû, en premier lieu, au fait que ce dernier a rapporté des hadiths authen-
tiques par le biais de chaînes de Garants longues comparées à celles d’al-Buḫārī 124. En d’autres 
termes, une bonne partie de ces chaînes, bien qu’évaluées comme solidement constituées, est 
reliée chez Muslim à des isnād-s dits bas (nāzil), alors que chez al-Buḫārī une quantité non 
négligeable de chaînes de Garants sont considérées d’une consistance supérieure, qui leur valut 
d’être élevées au rang des isnād-s hauts (ʿālī, pl. ʿawālī). Il s’agit de chaînes qui remontent au 
Prophète en passant par quatre, voire trois Garants intermédiaires sûrs et fiables. Le ʿālī et 
le nāzil dans l’évaluation des isnād-s sont des notions primordiales auxquelles les Autorités 
traditionnistes antérieures accordaient une grande importance dans leur quête de hadiths 125. 

120.  Sur deux hadiths qu’il tient pour ṣaḥīḥ-s du point de vue de leur chaîne, cf. Gilliot, 1994, p. 314-317 ; 
voir aussi les remarques de Juynboll à propos de cet ouvrage, Encyclopedia of Canonical Ḥadīth, p. XXVIIa. 
121.  Al-Rāmahurmuzī, al-Muḥaddiṯ al-fāṣil, p. 238-265 ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 150 ; al-Suyūṭī, Tadrīb 
al-rāwī, II, p. 744.
122.  Ibn al-Ǧawzī, Kitāb al-Mawḍūʿāt, I, p. 33 : wa-innamā ẓannahu al-Ḥākim wa-qaddarahu fī nafsihi 
wa-ẓannuhu ġalaṭ.
123.  Al-Rāmahurmuzī, al-Muḥaddiṯ al-fāṣil, p. 216-217 ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 145-150 ; al-ʿIrāqī, 
al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, p. 31 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, I, p. 70-71.
124.  Al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 568.
125.  Al-Ḥākim, al-Madḫal fī ʿ ilm al-ḥadīṯ, p. 3-4, et Robson (trad.), An Introduction of the Science of Tradition, 
p. 9 ; al-Kattānī, al-Risāla, p. 86 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, III, p. 346 ; Dickinson, 2002, p. 490a-504b.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ322

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn al-Mubārak (m. 181/797) et Ibn Ḥanbal (m. 241/855), par exemple, soutenaient que la 
quête d’un haut isnād fait partie des bonnes actions religieuses 126. Alors qu’il était sur son lit 
de mort, en réponse à une tierce personne qui l’interrogeait sur la dernière chose qu’il aimerait 
encore faire avant de rendre l’âme, le critique et traditionniste compagnon d’Ibn Ḥanbal, 
Yaḥyā Ibn Maʿīn (m. 233/848), aurait répondu qu’il désirait « une demeure vacante et un isnād 
haut (bayt ḫālī wa-isnād ʿālī) » 127.

L’avantage d’al-Buḫārī sur Muslim réside donc dans cette supériorité de l’isnād, à laquelle ont 
été consacrés des ouvrages entiers traitant exclusivement des chaînes de Garants dites tripartites 
(ṯulāṯiyyāt) et quadripartites (rubāʿiyyāt). C’est la principale raison pour laquelle les Mustaḫraǧāt 
sur le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī sont moins nombreux, presque le tiers de ceux consacrés au Ṣaḥīḥ de 
Muslim. Alors que celui-ci, dans son Ṣaḥīḥ, consigne des hadiths aux chaînes constituées d’un 
nombre élevé de Garants, atteignant quelquefois neuf, ceux rapportés par son maître al-Buḫārī 
sont reliés à des chaînes atteignant rarement sept Garants. De plus, étant contemporain et 
disciple très proche d’al-Buḫārī, il est reproché à Muslim d’avoir emprunté tant de détours 
dans les chaînes de Garants pour rapporter des hadiths authentiques 128. Si l’on dénombre 
quand même quelques hadiths, environ vingt-cinq, dans le Ṣaḥīḥ de Muslim avec une chaîne 
de Garants quadripartite, recensés par le disciple d’Ibn Taymiyya (m. 728/1328), Amīn al-Dīn 
Muḥammad b. Ibrāhīm al-Wānī (m. 735/1335), dans un ouvrage intitulé al-Rubāʿiyyāt min Ṣaḥīḥ 
Muslim 129, l’écart avec al-Buḫārī n’en est pas pour autant comblé. Par ailleurs, les critiques 
sont unanimes pour imputer ce défaut véniel, qui caractérise certaines traditions rapportées 
par Muslim, à son immobilisme consenti, contrairement à son maître qui a souvent opté 
pour le voyage dans la quête du hadith (al-riḥla fī ṭalab al-ʿilm), fidèle en cela à la tradition des 
pieux prédécesseurs (salaf) 130. Ce sont ses déplacements constants pour aller à la rencontre 
de rapporteurs de hadiths au rang de fiabilité élevé, qui ont permis à al-Buḫārī de réaliser des 
prouesses en matière de chaînes de Garants solides et supérieures à la fois. En procédant ainsi, 
il est parvenu, en réduisant le nombre de Garants intermédiaires, à constituer des chaînes à 
quatre (rubāʿiyyāt), voire à trois (ṯulāṯiyyāt) 131 maillons seulement. En revanche, n’étant pas 

126.  Al-Ḥākim al-Naysābūrī, Maʿrifat ʿ ulūm al-ḥadīṯ, p. 6 ; al-Baġdādī, Šaraf aṣḥāb al-ḥadīṯ, p. 41-42, nos 77, 
79, 80 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, III, p. 345, et d’autres propos similaires p. 346-348. Ibn Ḥanbal soutient 
clairement que la recherche des chaînes de Garants supérieures fait partie des bonnes actions religieuses : Ṭalab 

ʿulū al-isnād min al-dīn, voir al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, I, p. 314. Dans une autre version, son propos fait de 
cette quête une sunna héritée des Pieux Anciens : Ṭalab isnād al-ʿulū min al-sunna, cf. Ibn Raǧab, al-Ḏayl, I, 
p. 133 ; Ṭalab al-isnād al-ʿālī sunna ʿamman salafa, cf. al-Karmānī, Masāʾil Ḥarb, III, p. 1316, § 2351 ; Muslim, 
Ṣaḥīḥ, I, p. 15 ; Ibn al-Ṣalāḥ, Muqaddima, p. 438 ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 146.
127.  Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 146 ; al-Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ, III, p. 353.
128.  Voir les développements pertinents de Dickinson, 2002, p. 490a-490b, note 70.
129.  Sezgin, GAS, I, p. 140. Cet ouvrage a été récemment édité par Yaʿqūb al-ʿUtaybī, sous le titre de Ǧuzʾ 
fīhi aḥādīṯ rubāʿiyyāt min Ṣaḥīḥ Muslim b. al-Ḥaǧǧāǧ.
130.  Sur le devoir de la quête de hadiths, voir al-Rāmahurmuzī, al-Muḥaddiṯ al-fāṣil, p. 201-228, principalement 
p. 216-217. 
131.  Les ṯulāṯiyyāt dans le Ṣaḥīḥ al-Buḫārī concernent les sanad-s de 22 hadiths seulement, voir al-Kattānī, 
al-Risāla, p. 82 ; Dickinson, 2002, p. 492a.

l a hc e n da a ïf 323

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


toujours l’égal de son maître en termes de supériorité des isnād-s, et en laissant dans ses chaînes 
de Garants une marge conséquente pour des intermédiaires supplémentaires, Muslim aurait 
ainsi pratiqué en quelque sorte une brèche dans le dispositif du sanad, dans laquelle n’ont pas 
manqué de s’engouffrer, sous couvert d’istiḫrāǧ, des autorités de son milieu parmi ses propres 
disciples et celles des générations suivantes.

En outre, n’oublions pas que Muslim a grandement favorisé cette situation, en revisitant 
la règle stricte d’al-Buḫārī selon laquelle toute transmission entre deux Garants sûrs implique 
nécessairement leur rencontre physique, qui doit être attestée. Plaidant pour un allègement 
de cette règle, Muslim s’est autorisé une critique en bonne et due forme, dirigée notamment 
contre al-Buḫārī, et à travers lui contre les autres autorités qui l’ont défendue (al-ḏābb ʿanhu), 
mais sans les nommer. Il se réfère à eux au singulier sous l’épithète d’inventeur (al-muḫtariʿ) 132, 
sous-entendu de la règle de la rencontre physique des deux Garants ṯiqa-s. À travers sa concep-
tion du hadith muʿanʿan, Muslim préconise mutatis mutandis une autre règle de validation plus 
souple qui fait fi de cette condition de rencontre physique : il suffit que les deux Garants sûrs 
soient contemporains (ʿaṣr wāḥid), et donc susceptibles de se rencontrer (ǧāʾiz lahu liqāʾuhu) 
pour que leur transmission soit tenue pour valide, quand bien même aucun témoignage ne 
confirmerait leur rencontre, ni le moindre contact ou échange de propos entre eux. Muslim 
légitime ainsi sa relecture de la condition de la rencontre, avec force arguments qu’il attribue 
en partie à de nombreuses autorités éminentes contemporaines et antérieures 133.

	 Les maîtres n’auraient-ils donc pas visé l’exhaustivité ?

Si l’on en croit le traditionniste Abū ʿ Isā al-Tirmiḏī (m. 279/892), auteur d’al-Ǧāmiʿ al-ṣaḥīḥ, 
al-Buḫārī, son maître, a fait montre d’une étonnante capacité de mémorisation. Outre les 
hadiths méticuleusement consignés dans son Ṣaḥīḥ, al-Buḫārī aurait aussi appris par cœur un 
nombre considérable de hadiths qu’il n’a pas jugé utile de mentionner dans son recueil. Cette 
information rejoint les divers propos dans lesquels al-Buḫārī reconnaît avoir mémorisé plus de 
600 000 hadiths d’où il aurait extrait la somme de hadiths consignés dans son Ṣaḥīḥ 134. Sur la 
base de ces informations, on peut d’ores et déjà formuler l’hypothèse que c’est vraisemblable-
ment là la raison pour laquelle pas un seul des 39 hadiths rapportés d’al-Buḫārī, par al-Tirmiḏī 
dans son al-Ǧāmiʿ – avec des isnād-s ininterrompus qui plus est, – n’apparaît nulle part dans 
son Ṣaḥīḥ. Pourtant, quelques-uns de ces hadiths absents de son Ṣaḥīḥ réapparaissent sou-
dainement dans d’autres œuvres d’al-Buḫārī, tels que al-Taʾrīḫ al-kabīr, al-Adab al-mufrad et 
notamment Ḫalq af ʿ āl al-ʿibād 135. Dans ses ʿ Ilal, al-Tirmiḏī note avoir entendu son maître dire 
à propos de nombreuses traditions qu’il a citées en sa présence : « C’est le hadith le plus sain 

132.  Muslim, Ṣaḥīḥ, I, p. 30.
133.  Muslim, Ṣaḥīḥ, I, p. 29-35 : « Bāb ṣiḥḥat al-iḥtiǧāǧ bi-l-ḥādīṯ al-muʿanʿan (De la validité du hadith muʿanʿan 
en tant qu’argument scripturaire probatoire) ».
134.  Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 625 ; Abū Ġudda, Taḥqīq ismay al-Ṣaḥīḥayn, p. 72 ; Melchert, 2010, p. 444.
135.  Melchert, 2010, p. 444.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ324

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


en la matière 136. » D’après son contemporain, le traditionniste Abū Isḥāq Ibrāhīm b. Maʿqil 
al-Qāḍī (m. 295/908), al-Buḫārī aurait déclaré n’avoir consigné dans son œuvre majeure que 
les hadiths authentiques, et avoir sciemment fait l’impasse sur bon nombre de hadiths tout 
aussi authentiques uniquement pour des raisons de concision : « J’ai délaissé nombre de tra-
ditions authentiques pour éviter [au lecteur] une longueur lassante 137. » L’auteur du premier 
Mustaḫraǧ sur al-Buḫārī, Abū Bakr al-Ismāʿīlī (m. 371/981-982) commente ainsi ces témoi-
gnages : « Ce qu’il a rapporté dans son Ṣaḥīḥ est authentique et entériné comme tel. Et s’il 
n’a pas tenu compte d’autres traditions, ce n’était pas parce qu’il les avait estimées invalides. 
Je connais nombre d’auteurs qui ont pris exemple sur lui à ce sujet 138. » Ces déclarations sont 
sans doute exactes, d’autant plus qu’al-Buḫārī lui-même précise dans l’intitulé initial de son 
ouvrage qu’il s’agit bien d’un muḫtaṣar (abrégé) référencé des hadiths sains relatifs aux affaires 
de l’Envoyé de Dieu, à ses traditions (sunan) et à sa biographie : Al-Ǧāmiʿ al-musnad al-ṣaḥīḥ 
al-muḫtaṣar min umūr Rasūl Allāh ṣallā Allāh ʿalayhi wa-sallam, wa-sunanihi wa-ayyāmihi 139. 
Il n’en va pas autrement du projet de son disciple Muslim, qui aurait tenu des propos analogues 
dans lesquels il reconnaissait n’avoir pas consigné, dans son Ṣaḥīḥ, tous les hadiths authentiques 
dont il disposait, mais qu’il s’était limité exclusivement aux seuls hadiths dont l’authenticité 
avait fait l’objet du consensus des grandes Autorités traditionnistes : « Je n’y [dans le Ṣaḥīḥ] ai 
pas intégré tous les hadiths authentiques dont je disposais. Je n’y ai consigné que les hadiths 
qui avaient été unanimement validés 140. » Le titre initial de son Ṣaḥīḥ indique également qu’il 
s’agit d’un muḫtaṣar tiré des sunan du Prophète : al-Musnad al-ṣaḥīḥ al-muḫtaṣar min al-sunan 
bi-naql al-ʿadl ʿan al-ʿadl ʿan Rasūl Allāh ṣallā Allāh ʿalayhi wa-sallam 141. À leur tour, des 
auteurs tardifs ont fait état de ces témoignages, comme Ibn Ḫaldūn (m. 808/1406) dans ses 
Prolégomènes (Muqaddima), lorsqu’il écrit au sujet de Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī qu’« il [al-Buḫārī] s’y 
est tenu aux hadiths sur l’authenticité desquels ils [les Autorités traditionnistes] étaient d’un 
accord unanime, à l’exclusion des hadiths sur l’authenticité desquels ils étaient en désaccord » 142. 

136.  Ibn Raǧab, Šarḥ ʿIlal al-Tirmiḏī, II, 613 : huwa aṣaḥḥ ḥadīṯ fī hāḏā al-bāb.
137.  Ibn ʿAdī, al-Kāmil fī al-ḍuʿafāʾ, I, p. 226 ; Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila, I, p. 275 ; Ibn al-Ṣalāḥ, 
Muqaddimat Ibn al-Ṣalāḥ, p. 162 ; al-ʿIrāqī, al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, p. 26 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 170 ; 
Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 7 ; Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 418, 420 : Wa-taraktu min al-ṣiḥāḥ li-malāl al-ṭūl/li-ḥāl 
al-ṭiwāl/al-ṭūl ; Dickinson (trad.), 2005, p. 9. Voir aussi al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 402 : « J’ai délaissé nombre 
de traditions authentiques pour ne pas rallonger [inutilement] le livre (wa-taraktu min al-ṣiḥāḥ kay lā yaṭūla 
al-kitāb) ». 
138.  Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 426 : fa-iḫrāǧuhu mā aḫraǧahu ṣaḥīḥ maḥkūm bi-ṣiḥḥatihi, wa-laysa 
taraka mā taraka ḥukman minhu bi-ibṭālihi wa-qad naḥā naḥwahu mimman ʿ araftuhu min al-muʾallifīn ǧamāʿa.
139.  Sur les divers titres sous lesquels est mentionné le Ṣaḥīḥ de Muslim dans les œuvres des traditionnistes, 
voir l’analyse et les remarques d’Abū Ġudda dans son Taḥqīq ismay al-Ṣaḥīḥayn, p. 9-12, p. 66-67, p. 69.
140.  Ibn al-Ṣalāḥ, Muqaddimat Ibn al-Ṣalāḥ, p. 162, 168 ; al-ʿIrāqī, al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, p. 26 ; al-Suyūṭī, 
Tadrīb al-rāwī, I, p. 170 : Laysa kullu šayʾ ʿindī ṣaḥīḥ waḍaʿtuhu hā-hunā. Innamā waḍaʿtu mā aǧmaʿū ʿalayhi. 
141.  Abū Ġudda, Taḥqīq ismay al-Ṣaḥīḥayn, p. 33, 38.
142.  Ibn Ḫaldūn, al-Muqaddima, p. 792 : wa-ʿtamada minhā mā aǧmaʿū ʿalayhi dūna mā-iḫtalafū fīhi.

l a hc e n da a ïf 325

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Et d’ajouter plus loin que Muslim a emboîté le pas à al-Buḫārī en ne transmettant, à son tour, 
que les hadiths dont l’authenticité a fait l’objet d’un consensus 143.

Cependant, persiste un malentendu en ce qui concerne ces déclarations, à moins qu’il ne 
faille en exclure celles qui paraissent marquer une divergence par rapport au contenu homo-
gène de l’ensemble. En effet, d’après le critique ʿAbd Allāh Ibn ʿAdī (m. 365/976), al-Buḫārī 
connaissait par cœur une centaine de milliers de hadiths ṣaḥīḥ-s, et environ deux cent mille 
hadiths non authentiques (ġayr ṣaḥīḥ) 144. De même est-il rapporté que Muslim avait tenu un 
propos similaire, selon lequel il avait extrait son Ṣaḥīḥ d’un total de trois cent mille hadiths 
qui lui étaient parvenus 145. Pour bien comprendre les raisons de cet écart entre le nombre 
minime de hadiths consignés dans les Ṣaḥīḥ-s et celui, considérable, de hadiths mémorisés par 
ces deux imams, il faut d’abord s’interroger sur ce qu’il faut entendre par hadith dans ce genre 
de propos. En effet, pour les spécialistes, il ne s’agit pas ici de hadiths au sens spécifique de 
textes (matn-s), mais de hadiths au sens large incluant les isnād-s multiples qui sont susceptibles 
de soutenir un seul et même matn. Dans son al-Muttafaq al-kabīr (La concordance majeure), 
Abū Bakr Muḥammad al-Ǧawzaqī (m. 388/998) 146 écrit avoir dénombré environ 28 480 canaux 
différents pour un nombre restreint de matn-s, estimés à 5 650 hadiths, consignés dans les deux 
Ṣaḥīḥ-s 147. Certes, il serait quelque peu exagéré de prétendre que les auteurs traditionnistes 
comme al-Buḫārī étaient au courant de toutes les chaînes de transmission possibles pour 
chaque hadith, et qu’ils connaissaient par cœur toutes les variantes des matn-s en circulation 
dans les écoles de hadith de leur époque. On doit admettre toutefois, à la suite des témoignages 
précités, qu’ils en mémorisaient une très grande quantité, comme l’attestent certains récits 
que l’on ne peut mettre en bloc sur le compte de l’hyperbole 148. Dès lors, dans leurs travaux 
de “rattrapage”, leurs disciples et successeurs ne doivent pas être considérés comme ayant 
rassemblé et organisé de nouveaux matériaux totalement ignorés de leurs prédécesseurs. C’est 
d’ailleurs bien le lieu de rappeler la conclusion d’Abū Ġudda (m. 1997) : « C’est en connais-
sant le titre et le nom fixés initialement par al-Buḫārī [...] et Muslim pour leur livre, que se 
dévoilent nettement les intentions dans lesquelles ces deux imams les avaient composés. Il ne 
sert de rien, sachant cela, de leur rétorquer par des “impératifs (ilzāmāt)” tels ceux que leur 
imposaient al-Dāraquṭnī et d’autres comme Abū Ḏarr al-Harawī et Ibn Ḥibbān. Sans aucun 

143.  Ibn Ḫaldūn, al-Muqaddima, p. 793 : ḥaḏā fīhi ḥaḏw al-Buḫārī fī naql al-muǧmaʿ ʿalayhi. 
144.  Ibn ʿAdī, al-Kāmil fī al-ḍuʿafāʾ, I, p. 226 ; al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād, II, p. 25 ; Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt 
al-ḥanābila, I, p. 275 ; al-ʿIrāqī, al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, p. 27 ; Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 623 : aḥfaẓu miʾat alf 
ḥādīṯ ṣaḥīḥ wa-aḥfaẓu miʾatay alf ḥādīṯ ġayr ṣaḥīḥ ; voir aussi al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 297. Il est 
intéressant de noter que ce propos est rapporté dans toutes les sources par un unique transmetteur du nom 
d’Abū Naṣr Muḥammad b. Ḥamdawayh (m. 329/941).
145.  Ṣannaftu hāḏā al-Musnad al-ṣaḥīḥ min ṯalāṯimiʾat alf ḥadīṯ masmūʿa, cf. Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila, 
I, p. 338 ; al-Ḏahabī, XII, p. 565, et XVI, p. 289. 
146.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 297.
147.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 298.
148.  On se référera aux remarques pertinentes de Benkheira sur les positions hyper-criticistes de certains 
chercheurs occidentaux, 2005, p. 294-303, surtout p. 301-303, ainsi qu’aux analyses de Brown, 2009, le 
chapitre consacré à ce sujet, p. 197-239, notamment p. 220-232.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ326

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


doute, les hadiths dont ces derniers estimaient qu’ils devaient impérativement figurer dans leur 
Ṣaḥīḥ (alzamūhum bi-iḫrāǧihā), font partie de ceux qu’al-Buḫārī et Muslim avaient recueillis, 
appris et mémorisés. Aussi avaient-ils délaissé expressément ces hadiths qu’ils connaissaient 
bien, pour composer leurs deux livres en ayant en vue la brièveté (iḫtiṣār). C’est pour cette 
raison que ces deux livres sont désignés par le terme d’abrégé (muḫtaṣar) 149. » Or, ces auteurs 
se gardent quelquefois d’indiquer si les isnād-s (pour les Mustaḫraǧāt) ou les matn-s (pour les 
Mustadrakāt) auxquels ils sont parvenus étaient connus de leurs prédécesseurs, préférant laisser 
ainsi la question en suspens. Au lecteur averti d’y apporter une réponse qui le satisfasse. C’est 
pourquoi, dans le cadre de cette étude comparative, nous devons autant que possible faire la 
part des choses, entre les hadiths connus des successeurs mais ignorés des auteurs anciens, et 
les hadiths connus des uns et des autres, quand bien même ils ne trouveraient pas place dans 
les compilations des anciens. À cet égard, la consultation de diverses autres sources de sciences 
du hadith s’impose. Elles sont censées nous éclairer sur les choix des compositeurs d’ouvrages 
d’istiḫrāǧāt et d’istidrākāt, et ce faisant nous renseigner sur les méthodes d’application auxquelles 
les ont conduits ces choix.

Ainsi, au lieu de considérer les istiḫrāǧāt comme un simple registre d’étude dans lequel les 
auteurs s’emploient à faire émerger de multiples autres possibilités de transmission pour un 
même matn, nous pourrions nous en servir comme base de données pour mettre en évidence 
les procédés d’analyse et les méthodes de contrôle systématiques qu’avait nécessitées, pour les 
premiers auteurs, l’établissement des isnād-s dont ils ne mettaient pas en doute la constitution 
solidement établie (ṣiḥḥa). Une telle entreprise a pour avantage de faire ressortir aisément les 
défaillances, les insuffisances et les tares (ʿilal) dont souffrent certains isnād-s, et qui auraient 
décidé éventuellement ces premiers compilateurs à en faire l’économie, d’où le point crucial de 
cette démarche. Par-delà le principe qui fonde les procédés d’istidrāk et d’istiḫrāǧ, il nous serait 
possible, à travers les œuvres qui s’y sont consacrées, d’inférer les perspectives envisagées par tel 
ou tel auteur, notamment al-Buḫārī et Muslim, lors de la rédaction de son corpus. Au besoin, 
nous ne manquerons pas de faire appel aux œuvres des traditionnistes postérieurs. En effet, 
elles sont nombreuses à intervenir d’une manière ou d’une autre dans certains Mustadrakāt 
et Mustaḫraǧāt, soit pour les compléter et les améliorer, soit pour les corriger à l’instar des 
deux livres déjà mentionnés, celui du shaféite Sirāǧ al-Dīn Ibn al-Mulaqqin (m. 804/1401) 150, 
al-Nukat al-liṭāf 151, et celui d’un autre shaféite, al-Suyūṭī, dans son Tawḍīḥ al-mudrak.

La vérification minutieuse des canaux de transmission (ṭuruq), comme de nouvelles ver-
sions ou traditions inédites proposées par les compilateurs postérieurs, et leur confrontation 
avec les données présentes dans les recueils de hadiths des anciens, a pour but de dégager 
les autres règles et critères de principe qui participent indirectement de la sélection de ces 

149.  Abū Ġudda, Taḥqīq ismay al-Ṣaḥīḥayn, p. 70-71.
150.  Ḫalīfa, Kašf, II, p. 1672.
151.  Cet ouvrage n’a pas été édité. Brockelmann en signale un manuscrit conservé à Mossoul sous le no 233 
(112), cf. Brockelmann, GALS, I, p. 276. Un autre manuscrit nous est signalé à al-Maktaba al-Markaziyya, 
Riyad, sous le no 7139/f.

l a hc e n da a ïf 327

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


derniers. Sachons d’abord qu’avant même de procéder à une énumération comparative entre 
les transmetteurs (riǧāl) de ces deux générations, nous devons garder à l’esprit que beaucoup 
de transmetteurs dignes de confiance (ṯiqāt) ne figurent pas dans les chaînes de Garants des 
deux Ṣaḥīḥ-s. Parmi eux, certains ont été introduits plus tard comme dignes de confiance par 
al-Tirmiḏī et Ibn Ḫuzayma dans leurs Ṣaḥīḥ-s, d’autres par les auteurs de l’époque suivante, 
notamment al-Nasāʾī (m. 303/915) et Ibn Ḥibbān (m. 354/965) 152.

Il est un autre point sur lequel il faut attirer l’attention concernant des connaissances 
avérées des deux maîtres. Il s’agit des transmetteurs mentionnés dans leurs Ṣaḥīḥ-s, dont on 
rappellera que nombre d’entre eux apparaît chez al-Buḫārī mais non chez Muslim, et vice-versa. 
On dénombre, en effet, environ 435 Garants fiables dans le Ṣaḥīḥ al-Buḫārī qui n’apparaissent 
pas dans le Ṣaḥīḥ de Muslim, tandis que 620 Garants fiables chez ce dernier ne trouvent pas 
place dans le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī 153. Ce thème, à lui seul, a suscité la curiosité des critiques, et 
a donné lieu à de nombreux traités, dont celui d’al-Ḏahabī, intitulé Identification des Garants 
du Ṣaḥīḥ de Muslim qui ne figurent pas chez al-Buḫārī (Tasmiyat riǧāl Ṣaḥīḥ Muslim al-laḏīna 
infarada bihim ʿan al-Buḫārī) 154.

Au niveau des isnād-s, on dénombre également du côté d’al-Buḫārī certaines traditions aux 
chaînes de Garants tronquées ou incomplètes (dūna isnād kāmil muttaṣil)  155 ; elles sont moins 
nombreuses chez Muslim 156. Elles sont désignées par les spécialistes postérieurs sous le nom de 
taʿlīqāt (sing. taʿlīq), c’est-à-dire les commentaires d’al-Buḫārī dans lesquels il mentionne des 
traditions à l’isnād suspendu (muʿallaq) où manquent le dernier ou les deux derniers Garants 
sous l’autorité desquels il les a rapportées. Elles ont fait l’objet d’une analyse rigoureuse par 
les soins d’Ibn Ḥaǧar, qui en estime le nombre à 1341 157, dans le livre qu’il leur a entièrement 
consacré, Taġlīq al-taʿlīq (Compléter les traditions aux chaînes suspendues), où il démontre 
l’authenticité de ces taʿlīqāt en recourant à d’autres recueils de hadiths, dont le Ṣaḥīḥ de Muslim, 
pour attester la solidité de leurs chaînes de Garants 158. L’intervention des traditionnistes au 
moyen du procédé d’istiḫrāǧ appliqué aux deux Ṣaḥīḥ-s, tient justement en grande partie à ce 
défaut qu’ils espèrent corriger. Mais cette intervention trouve pareillement sa justification dans 
un autre type de chaînes, qui, quoique ininterrompues, souffrent d’une défaillance : la présence 

152.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā Kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 290-291 ; al-Ḏahabī, al-Mūqiẓa, p. 81.
153.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā Kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 286-287 ; Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 12.
154.  À notre connaissance cet ouvrage n’a encore fait l’objet d’aucune édition. Outre le manuscrit de Laleli 
2089 mentionné dans Brockelmann, GALS, II, p. 47, il en existe un autre conservé au Markaz al-malik Fayṣal 
li-l-buḥūṯ wa-l-dirāsāt al-islāmiyya, à Riyad, sous le numéro 41350.
155.  F. Sezgin, GAS, I, p. 115 ; Melchert, 2010, p. 435.
156.  Al-ʿIrāqī, al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ, p. 32 ; Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 33.
157.  Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 603 ; Melchert, 2010, p. 435. Si les taʿlīqāt sont nombreuses dans le Ṣaḥīḥ 
de Buḫārī, dans celui de Muslim, au contraire, elles sont très rares. Voir aussi sur al-muʿallaq, Ibn al-Ṣalāh, 
ʿUlūm al-ḥadīṯ, p. 24/Muqaddimat Ibn al-Ṣalāḥ, p. 167.
158.  Voir surtout son introduction, Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq ʿalā Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, II, p. 5-14, et p. 7-8 sur 
le taʿlīq et sa définition. Voir aussi sur les taʿlīqāt d’al-Buḫārī, Ibn Kaṯīr, al-Bāʿiṯ al-ḥaṯīṯ, p. 33-35. Sur les 
diverses raisons qui les justifient, voir Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 321 ; Juynboll, 2001, 
p. 315, note 40.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ328

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


de Garants (estimés à environ 80) dont la fiabilité ferait l’objet de suspicion 159. Intervention qui 
s’avère en fin de compte éminemment ardue comparée au procédé d’istiḫrāǧ appliqué au Ṣaḥīḥ 
de Muslim. Celui-ci est plus aisé à réaliser, puisque l’ouvrage renferme environ 160 Garants à 
fiabilité suspecte, soit le double du nombre relevé chez al-Buḫārī 160. En ce sens, nous pouvons 
affirmer que les Garants du hadith constituent une riche réserve de renseignements de tout 
genre, par le truchement de laquelle il nous serait loisible de prendre connaissance non seule-
ment des inclinations d’ordre juridique et théologique des premières Autorités traditionnistes, 
mais aussi de leur sens éthique, voire de leur préférence politique et idéologique 161.

En effet, nous sommes déjà informés de plusieurs indications en ce sens, qui montrent que 
la sélection de certains hadiths par des auteurs de Mustadrak ou de Mustaḫraǧ peut traduire 
un parti pris sur un point théologique précis, ou une position contraire ou modérée sur une 
question juridique débattue entre les juristes. Al-Ḥākim al-Naysābūrī, par exemple, s’est 
servi de son Mustadrak pour réhabiliter des traditions à tendance chiite. D’après al-Ḏahabī, 
al-Ḥākim fut certes « un imam sincère qui hélas réhabilite, dans son Mustadrak, des traditions 
nulles » 162. Le hanbalite ʿ Abd Allāh b. Muḥammad al-Anṣārī al-Harawī (m. 481/1089), connu 
pour son anti-chiisme, évalue en deux phrases expéditives la transmission d’al-Ḥākim dans 
son Mustadrak : « Digne de confiance en matière de hadiths, mais c’est un rāfiḍī insidieux » 163. 
Ces réactions virulentes à son encontre tiennent à certains hadiths qu’il a consignés dans son 
Mustadrak, et que les critiques sunnites perçoivent comme une concession intolérable faite 
aux chiites. Parmi ces hadiths, les plus vivement réprouvés sont ceux relatifs au discours pro-
phétique du Ġadīr Ḫumm, et davantage encore les adjonctions dont al-Ḥākim les a assorties. 
Ils passent aux yeux des chiites pour la preuve scripturaire par excellence qui fonde leur théorie 
politique en faveur de ʿ Alī, dans la mesure où ils croient qu’à Ġadīr Ḫumm, le Prophète aurait 
tenu un discours solennel (ḫuṭba) dans lequel il aurait désigné nommément pour successeur 
légitime son cousin et gendre ʿAlī b. Abī Ṭālib 164.

159.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 286 : al-mutakallam fīhim bi-l-ḍuʿf minhum naḥw min 
ṯamānīna raǧulan ; Hady al-sārī, p. 12 ; Melchert, 2010, p. 441. Ils dépassent en fait largement ce nombre 
lorsqu’Ibn Ḥaǧar s’attarde en analyse évaluative sur chacun d’eux, voir Hady al-sārī, p. 497-597. En effet, le 
Successeur (tābiʿī) ʿ Ikrima mawlā d’Ibn ʿ Abbās (m. 140/722 ou 107/725) et les rapporteurs de peu de fiabilité 
qui transmettaient des traditions suspectes sous son autorité font souvent l’objet de débat entre les critiques 
des riǧāl. Sur le cas de ʿIkrima, voir les nombreuses pages qu’Ibn Ḥaǧar lui a consacrées pour défendre sa 
présence dans le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, in Hady al-sārī, p. 548-553 ; voir aussi al-Ṭabarī, Tahḏīb al-āṯār. Musnad 

ʿAbd Allāh b. ʿAbbās, I, p. 606 ; Juynboll, 1983, p. 55-57, p. 139-140.
160.  Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, p. 287 ; Hady al-sārī, p. 12 : al-mutakallam fīhim bi-l-ḍuʿf 
minhum miʾa wa-sittūn raǧulan.
161.  On consultera avec intérêt l’étude de Benkheira, qui s’interroge sur l’intérêt d’al-Šāfiʿī pour les 
préoccupations morales des traditionnistes relativement au mariage d’un libre avec une esclave, que celui-ci 
a fini par transposer dans le milieu des juristes, cf. 2007, p. 262-263, p. 329.
162.  Al-Ḏahabī, Mīzān al-iʿtidāl, III, p. 608, no 7804 : imām ṣadūq lākinnahu yuṣaḥḥiḥu fī Mustadrakihi 
aḥādīṯ sāqiṭa.
163.  Ibn Raǧab, al-Ḏayl ʿalā Ṭabaqāt al-ḥanābila, I, p. 60 : ṯiqa fī al-ḥadīṯ, rāfiḍī ḫabīṯ.
164.  Voir l’ensemble des hadiths sur le discours du Prophète au Ġadīr Ḫumm avec les adjonctions d’al-Ḥākim, 
dans al-Mustadrak, III, p. 117-119, no 173/4575-177/4579. Cf. Ibn Raǧab, al-Ḏayl ʿ alā Ṭabaqāt al-ḥanābila, I, p. 60.

l a hc e n da a ïf 329

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Dans son Mustaḫraǧ sur le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, le rationaliste ašʿarī Abū Bakr al-Ismāʿīlī 
s’est autorisé également quelques entorses aux règles de celui-ci en introduisant des variantes 
au sujet de hadiths à caractère théologique. Même s’il est le seul à avoir fait preuve d’une 
singulière rigueur dans la composition de son Mustaḫraǧ, au point d’être amené parfois à men-
tionner le même hadith avec les mêmes chaînes de Garants que ceux d’al-Buḫārī – situation à 
laquelle renvoie Ibn Ḥaǧar par cette expression : al-Ismāʿīlī a eu du mal à le rapporter par un 
autre canal (ḍāqa maḫraǧuhu ʿalā al-Ismāʿīlī) 165 –, il s’est arrangé pour ménager une place ou 
donner la préférence à des hadiths qui répondent ou vont dans le sens de sa doctrine ašʿarī-e. 
Quand il s’agit par exemple, chez al-Buḫārī, d’un matn susceptible d’induire à une position 
théologique ambiguë par rapport à celle d’al-Ismāʿīlī, ce dernier s’efforce d’extraire un autre 
matn, rattaché bien sûr à un sanad qui se veut d’une consistance équivalente à celui d’al-Buḫārī, 
mais dont le contenu correspond mieux à sa position. Plusieurs exemples illustrent ce procédé 
dans le Mustaḫraǧ d’al-Ismāʿīlī, dont on retrouve trace dans le Fatḥ al-bārī d’Ibn Ḥaǧar, qui 
y renvoie souvent 166.

Beaucoup moins rigoureux qu’al-Ismāʿīlī dans la composition de son Mustaḫraǧ sur le 
Ṣaḥīḥ de Muslim, comme l’atteste d’ailleurs la grande quantité d’adjonctions (ziyādāt) qu’il y 
a apportées, Abū ʿAwāna est plus enclin à user de l’« extraction » pour introduire des hadiths 
qui reflètent son indépendance sur le plan juridique. Bien qu’il fût un shaféite, il a su par ce 
procédé faire œuvre d’originalité par rapport à son école en donnant raison sur certains points 
juridiques à la doctrine traditionniste 167.

Il en est de même avec Abū Nuʿaym al-Iṣbahānī dans son Mustaḫraǧ sur le Ṣaḥīḥ de 
Muslim. À la différence de ce dernier, qui relate dans son Ṣaḥīḥ plusieurs hadiths vantant les 
mérites des Anṣār et de ʿAlī, et faisant de l’amour que les fidèles doivent leur porter un signe 
de la foi, Abū Nuʿaym n’a tenu compte dans son Mustaḫraǧ que des hadiths sur les mérites 
des Anṣār, à l’exclusion de ʿ Alī. Ainsi que le souligne Brown, cette différence, qui peut sembler 
de prime abord insignifiante, est en fait d’une importance capitale en considération des débats 
qui opposent sunnites et chiites sur la succession légitime du Prophète 168. En effet, dans son 

165.  Voir par exemple ces phrases qu’Ibn Ḥaǧar termine souvent par « fa-aḫraǧahu min ṭarīq al-Buḫārī 
nafsihi (il l’a alors rapporté par le même canal que celui d’al-Buḫārī) », Fatḥ al-bārī, IV, p. 98, no 1886 ; III, 
p. 536, no 3500-3505 et passim.
166.  Voir l’exemple de l’interprétation du verset 42 de la sourate 68 (Le Calame) : « yawma yukšafu ʿan 
sāq (le Jour où une jambe sera découverte !!) », dans Ibn Ḥaǧar, Fatḥ al-Bārī, VIII, p. 663-664, no 4919, 
et XIII, p. 428 ; cf. Brown, 2007, p. 110. Voir l’exemple du hadith relatif à la vision de Dieu par les croyants 
dans l’au-delà, proposé par al-Ismāʿīlī dans une version rallongée, Ibn Ḥaǧar, Fatḥ al-Bārī, XIII, p. 427, 
no 7441-7446. Autres exemples concernant des hadiths sur les conquêtes du Prophète, ou à caractère juridique, 
qu’al-Ismāʿīlī décrit comme ambigus, et pour lesquels il propose d’autres canaux qui rapportent une version 
plus longue ou plus claire : Ibn Ḥaǧar, Fatḥ al-Bārī, VIII, p. 5, no 4279 passim.
167.  Voir les exemples illustrant ce procédé dans Brown, 2007, p. 113-114. Sur les hadiths invalidant la prière 
au passage d’une femme, d’un âne ou d’un chien, et ceux relatifs à la barrière (sutra) de certaines dimensions 
que le fidèle est censé avoir devant soi en accomplissant la prière, cf. Abū ʿAwāna, Musnad Abī ʿAwāna, I, 
p. 389-394, no 1414-1436.
168.  Brown, 2007, p. 111-112.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ330

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Mustaḫraǧ, Abū Nuʿaym ne fait que réitérer la position qu’il a déjà défendue dans son ouvrage 
spécialement rédigé pour réfuter les thèses des rāfiḍī-s qui rejettent les deux premiers califes 169.

Cela dit, l’utilité des Mustaḫraǧāt et des Mustadrakāt est loin de se limiter au rôle, certes 
important, de transmission et de diffusion des doctrines de toute nature, et de divers avis juri-
diques que leur endossent leurs auteurs. Ces œuvres représentent aussi un vivier d’informations 
à caractère individuel, qui seraient utiles pour dresser le portrait psychologique de l’un ou 
l’autre imam. Cette dimension humaine, qui semble au premier abord quelque peu étrangère 
à notre sujet, doit au contraire être appréhendée comme le chantier d’investigation par excel-
lence qui s’offre à la recherche à travers l’istiḫrāǧ et l’istidrāk. Car, en s’appuyant le cas échéant 
sur d’importantes sources hagiographiques et prosopographiques, le volet psychologique serait 
susceptible d’élucider, dans une certaine mesure, leurs affinités personnelles avec tel Garant 
de hadiths (rāwī) ou avec telle autorité religieuse et politique. Pourquoi tel rāwī trouve-t-il 
grâce aux yeux d’un compilateur au point de figurer souvent dans ses isnād-s, alors que tel 
autre, pourtant tout autant estimé par d’autres critiques comme Garant digne de foi (ṯiqa), 
voire supérieur au premier, est rejeté par ce même compilateur qui n’en ignorait pas le rang de 
fiabilité ? De l’aveu même d’al-Ḏahabī, le traditionniste ʿUṯmān Ibn Abī Šayba (m. 239/854) 
n’aurait pas dû figurer autant de fois dans les chaînes de Garants d’al-Buḫārī. Al-Ḏahabī a 
l’air de réprimer sa déception en se demandant pourquoi ce dernier « (…) a tant abusé de ses 
transmissions [d’Ibn Abī Šayba] dans son Ṣaḥīḥ » 170, alors qu’Ibn Ḥanbal, comme Ibn Maʿīn, 
avait déjà exprimé sa désapprobation à l’égard d’Ibn Abī Šayba pour avoir osé rapporter deux 
traditions suspectes (munkarayn) 171.

En outre, l’œuvre prosopographique considérable dont nous disposons actuellement re-
gorge d’indices d’ordre psychologique et intellectuel, qui nous confortent dans cette orienta-
tion. Il suffit pour s’en convaincre de rappeler, à titre d’exemple, le cas significatif d’al-Buḫārī. 
Bien qu’il fût l’un des principaux disciples de deux éminents traditionnistes, ʿ Alī Ibn al-Madīnī 
(m. 234/849) et Isḥāq Ibn Rāhawayh (m. 238/853) – ce dernier est supposé lui avoir insufflé 
l’idée de son recueil al-Ǧāmiʿ al-ṣaḥīḥ 172–, tous deux compagnons d’Ibn Ḥanbal, al-Buḫārī avait 
curieusement passé sous silence le nom de ce dernier dans son œuvre maîtresse. D’après le 
hanéfite Abū Bakr al-Kalābāḏī (m. 398/1008), qui a consacré une œuvre majeure aux Garants 
d’al-Buḫārī (Riǧāl Ṣaḥīḥ al-Buḫārī), celui-ci ne l’évoque dans son Ṣaḥīḥ qu’à deux reprises, dont 
une de manière allusive 173. Ibn Ḥanbal apparaît ainsi une seule fois en tant que Garant d’un 
hadith relatif aux conquêtes (maġāzī) du Prophète. Al-Buḫārī l’a rapporté de lui d’une manière 

169.  Il s’agit de son Kitāb al-imāma wa-l-radd ʿalā al-rāfiḍa, voir surtout les arguments dirigés contre les 
rāfiḍī-s, p. 214-243, 277-280, 315-322.
170.  Al-Ḏahabī, Siyar, XI, p. 153 : wa-qad akṯara ʿanhu al-Buḫārī fī Ṣaḥīḥihi ; al-Kalābāḏī, Riǧāl Ṣaḥīḥ 
al-Buḫārī, II, p. 522-523, no 808.
171.  Al-Ḏahabī, Siyar, XI, p. 152 ; Mīzān al-iʿtidāl, III, p. 35, 36. 
172.  Al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād, II, p. 8 ; Ibn ʿAsākir, Taʾrīḫ Dimašq, LII, p. 72 ; Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, I, 
p. 7 ; Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 419-420 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 154 ; voir aussi Ṣiddiqī, 1993, p. 56. Cette 
information passe pour douteuse pour Melchert, 2010, p. 442.
173.  Al-Kalābāḏī, Riǧāl Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, I, p. 42-43, no 25.

l a hc e n da a ïf 331

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


indirecte, par l’intermédiaire d’un autre Garant, le traditionniste Aḥmad b. al-Ḥasan al-Tirmiḏī, 
dont les sources ne mentionnent pas la date de décès. D’une manière directe toutefois, al-Buḫārī 
n’a rien rapporté d’Ibn Ḥanbal dans son Ṣaḥīḥ, excepté les quelques endroits où il l’invoque 
en témoignage (istašhada bihi), par exemple à propos de la date de mort d’Abū al-Hayṯam 
Ḫālid b. ʿAbd Allāh (m. 127/744-745), où il le cite sous son nom Aḥmad 174. En dépit de la 
grande estime qu’il témoignait à Ibn Ḥanbal 175, il semble qu’al-Buḫārī ait nourri à son égard, 
et plus encore à l’égard de ses disciples, quelque sentiment d’appréhension comme la plupart 
des traditionnistes et critiques de Garants de hadiths de son époque.

Reste à savoir pour quelle raison al-Buḫārī éprouvait envers ce groupe de traditionnistes 
ce genre de sentiment, qui ne saurait être fortuit ? En effet, on ne comprend pas pourquoi 
le nom de celui qui incarnait le chef de file des gens du hadith a été quasiment ignoré dans 
une liste de noms de milliers de rapporteurs qui forment les nombreuses chaînes de Garants 
minutieusement préparées et examinées par al-Buḫārī. Il y aurait peut-être une explication 
susceptible d’apporter un élément de réponse, en ce qu’elle tient compte, non de ses rapports 
cordiaux avec Ibn Ḥanbal, mais de sa relation tendue avec les partisans de celui-ci, plus parti-
culièrement à travers le personnage hanbalite de Muḥammad b. Yaḥyā al-Ḏuhlī (m. 258/872). 
Ce dernier, pourtant l’une de ses sources les plus estimées et les plus récurrentes, l’avait vive-
ment pris à partie au sujet de la sempiternelle et épineuse question théologique de la nature 
créée ou incréée du Coran. Il reprochait à al-Buḫārī de s’être permis la formule hérétique : 
« Ma prononciation du Coran est créée (lafẓī bi-l-Qurʾān maḫlūq) » 176, formule que celui-ci 
était le premier à réfuter, s’évertuant à répéter devant témoins qu’on la lui avait attribuée pour 
avoir soutenu que les actes des humains sont créés (afʿāl al-ʿibād maḫlūqa) 177. Sans doute 
était-ce pour cette raison qu’al-Buḫārī s’était bien gardé de le mentionner dans son Ṣaḥīḥ, si 
ce n’est de manière déguisée, toutes les fois où il daigna prendre en compte les chaînes de 
Garants dans lesquelles figurait le nom d’al-Ḏuhlī, qu’il n’aurait pas réussi à contourner en 
recourant à d’autres canaux de transmission. Après avoir rappelé quelques titres de chapitres 
dans lesquels al-Buḫārī relate les traditions transmises sous l’autorité d’al-Ḏuhlī, dont le jeûne 

174.  Al-Kalābāḏī, Riǧāl Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, I, p. 226-227, no 300. Voir aussi al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 157.
175.  Al-Buḫārī disait avoir fréquenté Ibn Ḥanbal à chacune des huit visites qu’il avait effectuées à Bagdad, 
cf. al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād, II, p. 22 ; Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 390.
176.  Sur le problème théologique afférent à la question de la prononciation créée du Coran (ḫalq lafẓ 
al-Qurʾān) et de la création des actes humains (ḫalq afʿāl al-ʿibād), qui opposa al-Ḏuhlī à al-Buḫārī, et à 
l’issue duquel ce dernier, se retrouvant livré à la vindicte des hanbalites, dut quitter définitivement la ville de 
Naysābūr pour se rendre dans sa ville natale, Buḫārā, voir al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād, II, p. 31-33 ; Ibn al-Ǧawzī, 
al-Muntaẓam, XII, p. 119 ; al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 453-462 ; Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 626-628 ; Taġlīq 
al-taʿlīq, V, p. 430 ; I. Goldziher, 1920, p. 95 ; Melchert, 2001, p. 10b, 16b ; 2010, p. 451-453.
177.  Al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād, II, p. 32 ; Ibn Ḥaǧar, Taġlīq al-taʿlīq, V, p. 433-434 : man zaʿama […] annī 
qultu : « lafẓī bi-l-Qurʾān maḫlūq » fa-huwa kaḏḏāb, fa-innī lam aqul hāḏihi al-maqāla/lam aqulhu illā annī qultu : 
« afʿāl al-ʿibād maḫlūqa ». Plus d’un siècle plus tard, un autre maître hanbalite, Ibn Mandah (m. 395/1005), 
persiste dans cette condamnation d’al-Buḫārī, et écrit que celui-ci avait hérité la doctrine de la prononciation 
créée du Coran du shaféite Abū ʿAlī al-Ḥusayn al-Karābīsī (m. 245/859-860 ?), vivement critiqué par Ibn 
Ḥanbal, voir Melchert, 2010, p. 452.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ332

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


(ṣawm), la médecine (ṭibb), la pratique funéraire (ǧanāʾiz), l’affranchissement d’esclaves (ʿitq), 
al-Kalābāḏī ajoute, à titre d’information sur le tadlīs, que le nom de celui-ci n’est mentionné 
nulle part clairement et entièrement dans le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī 178. De plus, en le citant sous 
d’autres noms (nisba, kunya, laqab) que celui sous lequel il est connu au sein de la communauté 
savante des traditionnistes, il est tout à fait compréhensible qu’al-Buḫārī ait recouru à bon 
escient à ce stratagème, à titre de revanche, afin de le rendre méconnaissable.

Cette façon de procéder d’al-Buḫārī relativement à la mention du nom de son maître est 
celle-là même à laquelle recourt son disciple Muslim avec plus d’éclat, en signe de soutien à son 
maître al-Buḫārī. On rapporte que Muslim avait renvoyé à al-Ḏuhlī, portés par un chamelier, 
tous les livres dans lesquels il avait consigné les hadiths recueillis sous son autorité 179. Loin de 
laisser entendre que ces traditions sont à jamais perdues pour le corpus de hadiths de Muslim, 
ce récit suggère que ce dernier fit appel à d’autres canaux de transmission pour les récupé-
rer avec d’autres variantes, en contournant autant que possible le chaînon que représentait 
al-Ḏuhlī. Par ce stratagème, Muslim aurait pratiqué d’une certaine manière le procédé d’istiḫrāǧ. 
Contrairement à al-Buḫārī, Muslim, dans son Ṣaḥīḥ qui totalise 2 248 Garants, ne mentionne 
nulle part le nom de Muḥammad b. Yaḥyā al-Ḏuhlī, pas même sous une forme déguisée 180.

Ce genre de procédé n’avait évidemment pas échappé aux savants spécialisés dans la cri-
tique des Garants de hadiths, comme al-Ḏahabī qui y voit une forme de falsification au niveau 
de l’isnād (tadlīs), qui consiste à déguiser le nom d’un Garant pour des raisons personnelles : 
« […] Il [al-Buḫārī] rapportait de lui [al-Ḏuhlī] abondamment [de hadiths], en maquillant 
son nom 181. » À la lumière d’un tel rapport tendu entre un disciple et son maître, on conçoit 
qu’il ait pu avoir des répercussions dans l’œuvre d’al-Buḫārī, qui auraient entraîné en partie 
la quasi-absence d’Ibn Ḥanbal dans son recueil.

Il convient, à propos de ce volet psychologique, de rappeler une ligne de conduite adoptée 
par la majorité des autorités sunnites dont, encore lui, al-Ḏahabī qui nous livre son point de 
vue critique, mais ô combien mitigé, sur les rapports de conflit et de rivalité entre les savants 
religieux. S’adressant au lecteur, il écrit en guise de conclusion à la notice d’Abū Nuʿaym 
al-Iṣbahānī : « [N]e prête pas attention aux médisances des autorités religieuses les unes des 
autres, plus particulièrement quand tu t’aperçois qu’elles ont pour cause l’inimitié, l’esprit 
partisan ou la jalousie. Personne n’en est épargné, excepté celui qui a été protégé par Dieu ; 
et à ma connaissance, les savants d’aucune époque, quelle qu’elle soit, n’en ont été épargnés 182. » 

178.  Al-Kalābāḏī, Riǧāl Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, II, p. 687, no 1122 : Wa-lam yaqul fī mawḍiʿ min al-Ǧāmiʿ : [ḥadda]
ṯanā Muḥammad b. Yaḥyā al-Ḏuhlī muṣarraḥan.
179.  Rapporté tantôt ḥammāl tantôt ǧammāl, on peut donc traduire aussi « sur le dos d’un porteur (ḥammāl) », 
au lieu de chamelier (ǧammāl). Cf. al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 460, 572 ; Ibn Ḥaǧar, Hady al-sārī, p. 627 ; Taġlīq 
al-taʿlīq, V, p. 430.
180.  Voir Ibn Manǧuwayh, Riǧāl Ṣaḥīḥ Muslim, II, p. 216-217 et index, II, p. 462b.
181.  Al-Ḏahabī, Siyar, XII, p. 396 : rawā ʿanhu al-kaṯīr wa-yudallisuhu.
182.  Al-Ḏahabī, Mīzān al-iʿtidāl, I, p. 111, no 438 : Qultu : kalām al-aqrān baʿḍuhum fī baʿḍ lā yuʿbaʾu bihi, 
lā-siyyamā iḏā lāḥa laka annahu li-ʿadāwa aw li-maḏhab aw li-ḥasad, lā yanǧū minhu illā man ʿaṣama Allāh. 
Wa-mā ʿalimtu anna ʿaṣran min al-aʿṣār salima ahluhu min ḏālika. Voir un propos similaire dans al-Ḏahabī, 

l a hc e n da a ïf 333

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Il faut lui rendre justice pour ce qui est de mettre en pratique ce conseil ; puisqu’en effet, 
lui-même s’y est tenu en renvoyant dos à dos les critiques mutuelles du shaféite Abū Nuʿaym 
al-Iṣbahānī (m. 430/1038) et du hanbalite Abū al-Qāsim Ibn Mandah (m. 470/1077). Après 
avoir rapporté les propos virulents d’al-Iṣbahānī contre son contemporain et rival Ibn Mandah, 
il conclut ainsi : « Il ne sera pas tenu compte de tes propos critiques [d’al-Iṣbahānī] à l’égard 
de ton adversaire [Ibn Mandah] en raison de l’inimitié notoire qu’il y avait entre vous deux, 
comme il ne sera pas tenu compte de ses [Ibn Mandah] propos critiques à ton égard 183. » 
Le disciple d’al-Ḏahabī, Tāǧ al-Dīn al-Subkī (m. 771/1370), souvent en désaccord avec lui, 
rappelle qu’il s’agit là d’un principe de bon conduite instauré par le Compagnon Ibn ʿAbbās 
et le Successeur basrien Mālik b. Dīnār (m. 130/748), qui recommandaient de ne pas prendre 
en considération les propos critiques que les savants tenaient les uns sur les autres. On prêtait 
à Mālik b. Dīnār cette sentence connue dans le milieu traditionniste : « Il faut tenir compte 
des propos des savants religieux et des lecteurs du Coran sur tous les sujets, à l’exception de 
leurs propos critiques les uns sur les autres 184. »

	 Conclusion

Les livres qui traitent du hadith suivant le procédé d’istiḫrāǧ sont bien plus nombreux et 
abondants que ceux qui en traitent suivant le procédé d’istidrāk. Néanmoins, en dépit de la 
quantité considérable des premiers, seuls quelques-uns nous sont parvenus dans leur intégra-
lité. Les spécialistes tardifs (mutaʾaḫḫirūn) du hadith mettent l’accent sur l’utilité de ces deux 
procédés dans le domaine du hadith qu’ils participent à enrichir. Nous pouvons en guise de 
conclusion résumer leurs arguments dans les principaux points suivants, les premiers portant 
sur l’isnād, les seconds sur le matn.

En ce qui concerne l’isnād, ces œuvres permettent : 1. de montrer la diversité des canaux 
de transmission d’un hadith, dans le but d’en renforcer la valeur au point de faire remonter 
au Prophète (marfūʿ) un hadith attribué à son Compagnon (mawqūf) dans le recueil source ; 
2. de donner droit de cité à un hadith en le reliant à un canal de transmission estimé plus 
consistant que celui d’origine ; 3. d’identifier les Garants à l’identité incertaine en empruntant 
d’autres canaux où les éléments constitutifs de leur nom seraient entièrement mentionnés ; 
4. d’identifier des Garants mal nommés dans un isnād, mais auxquels on a renvoyé de manière 
allusive à travers une épithète ou une qualité distinctive (en d’autres termes, un moyen de 

al-Mūqiẓa, p. 88. Pour un plus ample développement, cf. Aḥmad Bābā al-Tanbaktī, Kitāb Nayl al-ibtihāǧ, 
p. 128-129.
183.  Al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, III, p. 1034 : lā yuʿbaʾu bi-qawlika fī ḫaṣmika li-l-ʿadāwa al-mašhūra 
baynakumā, kamā lā yuʿbaʾu bi-qawlihi fīka.
184.  Yuʾḫaḏu bi-qawl al-ʿulamāʾ wa-l-qurrāʾ fī kull šayʾ, illā qawl baʿḍihim fī baʿḍ, cf. al-Subkī, Qāʿida fī 
al-ǧarḥ wa-l-taʿdīl, in Abū Ġudda, Arbaʿ rasāʾil, p. 20 ; voir aussi d’autres propos de ce type attribués à des 
autorités diverses, p. 22, 29. D’ailleurs, dans ce même traité, p. 39-43, fidèle à son habitude, al-Subkī n’a pas 
épargné au passage al-Ḏahabī, en rappelant qu’il ne faut surtout pas tenir compte de ses critiques contre les 
ahl al-sunna, autrement dit les adeptes de la doctrine ašʿarī-e, en vertu de ce principe même. 

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ334

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


réparer l’abus dû au tadlīs) ; 5. de s’assurer que le Garant avait bien rapporté le hadith de son 
maître avant que celui-ci n’ait sombré dans la sénilité (iḫtilāṭ) 185.

En ce qui concerne le matn, ces deux procédés passent pour contribuer également : 1. à lever 
le doute et à faire la lumière sur le véritable message ou sur la signification exacte du contenu 
d’un hadith, puisqu’ils sont susceptibles d’en restituer le texte parfois avec des termes différents 
ou dans une version plus longue et éventuellement plus claire grâce aux adjonctions qu’ils y 
apportent (ziyādāt) ; 2. à inscrire un matn dans un contexte précis qui permettrait de le ratta-
cher à des circonstances qui l’ont fait naître 186.

Les motivations humaines à l’œuvre dans l’élaboration de ces deux procédés sont tout 
aussi significatives que l’intérêt savant et non moins subjectif que leur porteront plus tard les 
spécialistes du hadith. En mettant à la base de son Ṣaḥīḥ une authenticité aux critères réputés 
stricts, al-Buḫārī, en plus de rompre radicalement avec la méthode de ses maîtres et prédé-
cesseurs qui ne pensaient pas l’authenticité exclusivement sous cet angle 187, a inauguré une 
nouvelle ère de rivalité fructueuse dans la littérature du hadith. En dépit de son Ṣaḥīḥ, son 
disciple Muslim, par la critique du critère de la rencontre physique de deux Garants, s’inscrit 
en partie dans cette rivalité au même titre que les auteurs de Mustaḫraǧāt et de Mustadrakāt. 
L’extension du domaine du Ṣaḥīḥ prend donc son point de départ dans l’œuvre de Muslim, 
ainsi que l’a fait remarquer à juste titre al-Dāraquṭnī, reconnaissant par là même que lui 
aussi, à l’instar de tous les auteurs de Mustaḫraǧāt et Mustadrakāt, visait bel et bien le même 
objectif 188. Cela étant, les deux procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk n’en résultent pas moins d’un 
système critique élaboré spécialement pour justifier l’intégration à la sphère restreinte du 
Ṣaḥīḥ, de bon nombre de hadiths ou de bouts de hadiths présumés sains, mais qui en avaient 
été écartés suite à la compilation du Muḫtaṣar al-ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī. Et si le propre de tout 
Muḫtaṣar (Compendium) – genre littéraire dont relève le Ṣaḥīḥ en matière de hadith et que 
l’on a souvent tendance à oublier – consiste à émonder (d’où l’épithète muhaḏḏab dont s’est 
servi al-Ḥākim pour le qualifier), au moyen de règles de sélection exigeantes, une matière 
profuse, l’on comprend que la phase subséquente consista, en allégeant ces règles, à en étendre 
le bénéfice au plus grand nombre de hadiths.

185.  Sur les cas les plus significatifs de traditionnistes frappés de sénilité, voir al-Baġdādī, al-Kifāya fī ʿilm 
al-riwāya, p. 135-138 ; al-ʿIrāqī, Šarḥ al-Tabṣira, II, p. 328-342.
186.  Voir dans leurs détails ces points dans, entre autres, Ibn Ḥaǧar, al-Nukat ʿalā kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, I, 
p. 321-323 ; al-Suyūṭī, Tadrīb al-rāwī, I, p. 190-195 et, plus concis, al-Suyūṭī, Alfiyyat al-Suyūṭī, p. 9.
187.  Ibn al-Ǧawzī, Kašf al-muškil, I, p. 9 : « [..] hormis que personne avant al-Buḫārī qui a été suivi par 
Muslim, n’avait intitulé clairement son ouvrage “l’authentique”, ni ne s’était imposé des critères stricts pour 
sélectionner les hadiths qu’il y recueille ([..] illā annahu lam yufṣiḥ aḥad bi-tasmiyat kitābihi bi-l-Ṣaḥīḥ, wa-lā 
šaddada fī intiqāʾ al-ḥadīṯ al-maǧmūʿ fīhi qabla al-Buḫārī ṯumma tabiʿahu Muslim fī ḏālika) ».
188.  Du point de vue de Brown, les Mustaḫraǧāt représenteraient une première forme de commentaire sur 
les recueils de hadiths, 2009, p. 52.

l a hc e n da a ïf 335

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 Bibliographie

	 Instruments de travail

GAL = Brockelmann, Carl, Geschichte der Arabischen 
Literatur, 2 vol., Brill, Leyde, 1898-1949.

GALS = Geschichte der Arabischen Literatur Erster 
Supplementband, 2 vol., Brill, Leyde, 1937-1942.

GAS = Sezgin, Fuat, Geschichte des Arabischen 
Schrifttums, 9 vol., Brill, Leyde, 1967-1984.

Juynboll, Gautier H.A. (éd.), Encyclopedia of Canonical 
Ḥadīth, Brill, Leyde, Boston, 2007.

	 Sources

Abū ʿAwāna, Yaʿqūb b. Isḥāq al-Isfarāyīnī, Muḫtaṣar 
al-Muḫtaṣar min al-Musnad al-ṣaḥīḥ, Dāʾirat 
al-Maʿārif al-ʿUṯmāniyya, Hyderabad, s.d.

Abū ʿAwāna, Yaʿqūb b. Isḥāq al-Isfarāyīnī, Musnad 
Abī ʿAwāna, 5 vol., Ayman b. ʿĀrif al-Dimašqī 
(éd.), Dār al-Maʿrifa, Beyrouth, 1419/1998.

Abū Mūsā, Muḥammad b. Abī Bakr al-Madīnī, 
Ḫaṣāʾiṣ Musnad al-imām Aḥmad Ibn 
Ḥanbal, Muḥammad b. Nāṣir al-ʿAǧamī 
(éd.), Dār al-Bašāʾir al-Islāmiyya, Beyrouth, 
1428/2007.

Abū Nuʿaym, Aḥmad b. ʿAbd Allāh al-Iṣbahānī, 
al-Musnad al-mustaḫraǧ ʿalā Saḥīḥ Muslim, 
4 vol., Muḥammad Ḥasan Ismāʿīl (éd.), 
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1417/1996.

Abū Nuʿaym, Aḥmad b. ʿAbd Allāh al-Iṣbahānī, 
Kitāb al-imāma wa-l-radd ʿalā al-rāfiḍa, 
ʿAlī b. Muḥammad al-Faqīhī (éd.), Maktabat 
al-ʿUlūm wa-l-ḥikam, Médine, 1415/1994.

al-Baġdādī, Abū Bakr Aḥmad b. ʿAlī al-Ḫaṭīb,  
Kitāb al-Kifāya fī ʿilm al-riwāya, Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1409/1988.

al-Baġdādī, Abū Bakr Aḥmad b. ʿAlī al-Ḫaṭīb,  
Šaraf aṣḥāb al-ḥadīṯ, Mehmed Saîd Hatîboğlu 
(éd.), Dār Iḥyāʾ al-Sunna al-Nabawiyya 
(İlâhiyat Fakültesi), Ankara, 1972.

al-Baġdādī, Abū Bakr Aḥmad b. ʿAlī al-Ḫaṭīb,  
Taʾrīḫ Baġdād, 14 vol., Muḥammad Saʿīd 
al-ʿIrāqī (éd.), Maktabat al-Ḫānǧī, Le Caire, 
1349/1931, réimp. Dār al-Kitāb al-ʿarabī, 
Beyrouth, 1970-1980.

al-Baġdādī, Ismail Paša b. Muḥammad Amīn 
al-Bābābī, Hadiyyat al-ʿārifīn. Asmāʾ 
al-muʾallifīn wa-āṯār al-muṣannifīn, 2 vol., MEB, 
Istanbul, 1951-1955, repr. Maktabat al-Muṯannā, 
Bagdad, s.d.

al-Baġdādī, Ismail Paša b. Muḥammad Amīn 
al-Bābābī, Īḍāḥ al-maknūn fī al-ḏayl ʿalā Kašf 
al-ẓunūn, 2 vol., MEB, Istanbul, 1945-1947, 
repr. Maktabat al-Muṯannā, Bagdad, s.d.

al-Ḏahabī, Abū ʿAbd Allāh Šams al-Dīn Muḥammad, 
al-Amṣār ḏawāt al-āṯār, ʿAbd al-Qādir 
al-Arnāʾūṭ et Maḥmūd al-Arnāʾūṭ (éd.),  
Dār Ibn Kaṯīr, Beyrouth-Damas, 1405/1985.

al-Ḏahabī, Mawḍūʿāt al-Mustadrak, manuscrit 
accessible dans al-Maktaba al-Šāmila  
http://shamela.ws/index.php/book/30341 
(consulté le 3/03/2016).

al-Ḏahabī, Mīzān al-iʿtidāl fī maʿrifat al-riǧāl, 4 vol., 
ʿAlī Muḥammad al-Biǧāwī (éd.), Dār al-Maʿrifa, 
Beyrouth, 1963/1383.

al-Ḏahabī, al-Mūqiẓa fī ʿilm muṣṭalaḥ al-ḥadīṯ,  
ʿAbd al-Fattāḥ Abū Ġudda (éd.),  
Dār al-Bašāʾir al-islāmiyya, Beyrouth,  
1405/[1985].

al-Ḏahabī, Siyar aʿlām al-nubalāʾ, 25 vol., Šuʿayb 
al-Arnaʾūṭ et al. (éd.), Muʾassasat al-Risāla, 
Beyrouth, 1401-1408/1981-1988.

al-Ḏahabī, Taḏkirat al-ḥuffāẓ, 4 vol., ʿA. b. Yaḥyā 
al-Muʿallimī (éd.), Dāʾirat al-Maʿārif, 
Hyderabad, 1388-1390/1968-1970 (4e éd.).

al-Ḏahabī, Tasmiyat riǧāl Ṣaḥīḥ Muslim al-laḏīna 
infarada bihim ʿan al-Buḫārī, Istanbul, Laleli, 
manuscrit no 2089, Markaz al-Malik Fayṣal 
li-l-Buḥūṯ wa-l-Dirāsāt al-Islāmiyya, Riyad, 
manuscrit no 41350.

al-Dāraquṭnī, Abū al-Ḥasan ʿAlī b. ʿUmar, al-Ilzāmāt 
wa-l-tatabbuʿ, Abū ʿAbd al-Raḥmān Muqbil 
b. Hādī al-Wādiʿī (éd.), Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1405/1985 (2e éd.).

al-Ġassānī, Abū Bakr ʿAbd Allāh b. Yaḥyā al-Ǧamāl 
al-Ǧazāʾirī, Taḫrīǧ al-aḥādīṯ al-ḍiʿāf min 
Sunan al-Dāraquṭnī, Ašraf ʿAbd al-Maqṣūd 

ʿAbd al-Raḥīm (éd.), Riyad, ʿĀlam al-kutub, 
1411/1991.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ336

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al-Ġumārī, Abū al-Fayḍ Aḥmad b. Muḥammad 
al-Ṣiddīqī, al-Hidāya fī taḫrīǧ aḥādīṯ al-Bidāya 
(Bidāyat al-muǧtahid li-Ibn Rušd), 8 vol.,  
Yūsuf ʿAbd al-Raḥmān al-Marʿašlī et al. (éd.), 
ʿĀlam al-Kutub, Beyrouth, 1407/1987.

al-Ġumārī, ʿAbd Allāh b. Muḥammad al-Ṣiddīqī, 
Taḫrīǧ aḥādīṯ al-Lumaʿ fī uṣūl al-fiqh (li-Abī 
Isḥāq Ibrāhīm al-Šīrāzī), Yūsuf ʿAbd 
al-Raḥmān al-Marʿašlī (éd.), ʿĀlam al-Kutub, 
Beyrouth, 1984.

al-Ḥākim, Abū ʿAbd Allāh al-Naysābūrī, al-Madḫal fī 
ʿilm al-ḥadīṯ, James Robson (éd.),  
[An Introduction to the Science of Tradition 
being al-Madkhal Ilā Maʿrifat al-Iklīl], Luzac, 
Londres, 1953.

al-Ḥākim, Abū ʿAbd Allāh al-Naysābūrī, 
al-Mustadrak ʿalā al-Ṣaḥīḥayn, 5 vol., Muṣṭafā 

ʿAbd al-Qādir ʿAṭā (éd.), Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1422/2002 (2e éd.).

Ḫalīfa, Ḥāǧǧī Katib Çelebi Muṣṭafā b. ʿAbd Allāh 
al-Qusṭanṭīnī, Kašf al-ẓunūn ʿan asāmī al-kutub 
wa-l-funūn, Šaraf al-Dīn Yaltkaya & Kilisli 
Rifat Bilge (éd.), Istanbul, 1941-1943, repr. 
Maktabat al-Muṯannā, Bagdad, s.d., repr.  
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya et Dār Iḥyāʾ al-Turāṯ 
al-ʿArabī, Beyrouth, s.d.

Ibn Abī Yaʿlā, Abū al-Ḥasan Muḥammad b. 
al-Ḥusayn al-Farrāʾ, Ṭabaqāt al-ḥanābila 
(titre original Ṭabaqāt fuqahāʾ aṣḥāb al-imām 
Aḥmad), 2 vol., Muḥammad Ḥāmid al-Fiqī 
(éd.), Maṭbaʿat al-Sunna al-Muḥammadiyya, 
Le Caire, 1952/1371, repr. Dār al-Maʿrifa, 
Beyrouth, s.d.

Ibn ʿAdī, Abū Aḥmad ʿAbd Allāh al-Ǧurǧānī, 
al-Kāmil fī ḍuʿafāʾ al-riǧāl, 9 vol., ʿĀdil 
Aḥmad ʿAbd al-Mawǧūd & ʿAlī Muḥammad 
Muʿawwaḍ (éd.), Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 
Beyrouth, 1418/1997.

Ibn Amīn al-Ṭulayṭilī, Abū Isḥāq Ibrāhīm b. Yaḥyā, 
al-Istidrāk ʿalā al-Istīʿāb. Riwāyat Abī al-Qāsim 
Ibn Baškuwāl maʿa ziyādātihi, 2 vol., Ḥanān 
al-Ḥaddād (éd.), Wizārat al-Awqāf  
wa-l-Šuʾūn al-Islāmiyya, Casablanca, 
1429/2008.

Ibn ʿAsākir, Abū al-Qāsim ʿAlī b. al-Ḥasan, Taʾrīḫ 
madīnat Dimašq, 80 vol., Muḥibb al-Dīn 
Abū Saʿīd ʿUmar b. Ġarāma al-ʿAmrawī (éd.), 
Dār al-Fikr, Beyrouth, 1416/1995-1421/2001.

Ibn al-Ǧawzī, Abū al-Faraǧ ʿAbd al-Raḥmān,  
Kašf al-muškil min ḥadīṯ al-Ṣaḥīḥayn, 5 vol.,  

ʿAlī Ḥusayn al-Bawwāb (éd.), Dār al-Waṭan, 
Riyad, 1418/1997.

Ibn al-Ǧawzī, Abū al-Faraǧ ʿAbd al-Raḥmān, 
Kitāb al-Mawḍūʿāt, 3 vol., ʿAbd al-Raḥmān 
Muḥammad ʿUṯmān (éd.), al-Maktaba 
al-Salafiyya, Médine, 1386/1966.

Ibn al-Ǧawzī, Abū al-Faraǧ ʿAbd al-Raḥmān, 
al-Muntaẓam fī taʾrīḫ al-umam wa-l-mulūk, 
18 vol., Muḥammad ʿAbd al-Qādir ʿAṭā  
& Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā (éd.),  
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1412/1992.

Ibn Ḥaǧar, Abū al-Faḍl Šihāb al-Dīn Aḥmad 
al-ʿAsqalānī, Fatḥ al-bārī bi-šarḥ Ṣaḥīḥ al-imām 
Abī ʿAbd Allāh Muḥammad b. Ismāʿīl al-Buḫārī, 
Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī et al. (éd.), 
al-Maktaba al-Salafiyya, Médine, s.d.

Ibn Ḥaǧar, Abū al-Faḍl Šihāb al-Dīn Aḥmad 
al-ʿAsqalānī, Hady al-sārī muqaddimat Fatḥ 
al-bārī, ʿAbd al-ʿAzīz b. Bāz & Muḥammad 
Fuʾād ʿAbd al-Bāqī (éd.), Dār al-Manār, 
Le Caire, 1412/1999.

Ibn Ḥaǧar, Abū al-Faḍl Šihāb al-Dīn Aḥmad 
al-ʿAsqalānī, Itḥāf al-mahara bi-l-fawāʾid 
al-mubtakara min aṭrāf al-ʿašara, 19 vol., Zuhayr 
b. Nāṣir al-Nāṣir et al. (éd.), Maǧmaʿ al-Malik 
Fahd, Riyad, 1415/1994. 

Ibn Ḥaǧar, Abū al-Faḍl Šihāb al-Dīn Aḥmad 
al-ʿAsqalānī, Lisān al-Mīzān, 6 vol.,  
Dāʾirat al-Maʿārif al-Niẓāmiyya, Hyderabad, 
1329-1331[/1911-1913].

Ibn Ḥaǧar, Abū al-Faḍl Šihāb al-Dīn Aḥmad 
al-ʿAsqalānī, al-Muʿǧam al-mufahras 
aw Taǧrīd asānīd al-kutub al-mašhūra 
wa-l-aǧzāʾ al-manṯūra, Muḥammad Šakūr 
Amrīr al-Mayādīnī (éd.), Muʾassasat al-Risāla, 
Beyrouth, 1418/1998.

Ibn Ḥaǧar, Abū al-Faḍl Šihāb al-Dīn Aḥmad 
al-ʿAsqalānī, Taġlīq al-taʿlīq ʿalā Ṣaḥīḥ 
al-Buḫārī, 5 vol., Saʿīd ʿAbd al-Raḥmān Mūsā 
al-Qazaqī (éd.), al-Maktab al-Islāmī, Amman/
Dār ʿAmmār, Beyrouth, 1405/1985.

Ibn Ḥaǧar, Abū al-Faḍl Šihāb al-Dīn Aḥmad 
al-ʿAsqalānī, al-Tamyīz fī talḫīṣ taḫrīǧ aḥādīṯ 
Šarḥ al-Waǧīz, al-mašhūr bi-l-Talḫīṣ al-ḥabīr, 
7 vol., Muḥammad al-Ṯānī b. ʿUmar b. Mūsā 
(éd.), Dār Aḍwāʾ al-Salaf, Riyad, 1428/2007.

Ibn Ḫaldūn, Abū Zayd Walī al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān 
b. Muḥammad, al-Muqaddima, Dār al-Kitāb 
al-Lubnānī, Beyrouth, [1387/]1967.

Ibn Kaṯīr, Abū al-Fidāʾ ʿImād al-Dīn Ismāʿīl, al-Bāʿiṯ 
al-ḥaṯīṯ, šarḥ iḫtiṣār ʿulūm al-ḥadīṯ, Aḥmad 
M. Šākir (éd.), Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 
Beyrouth, 1370/1951 (2e éd.).

l a hc e n da a ïf 337

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Ibn Mandah, ʿAbd al-Raḥmān b. Muḥammad 
Abū al-Qāsim b. Isḥāq, al-Mustaḫraǧ min kutub 
al-nās li-l-taḏkira wa-l-mustaṭraf min aḥwāl 
al-nās li-l-maʿrifa, 3 vol., ʿĀmir Ḥasan Ṣabrī 
(éd.), Wizārat al-ʿAdl wa-l-Šuʾūn al-Islāmiyya, 
Bahrein, s.d.

Ibn Manǧuwayh, Abū Bakr Aḥmad b. ʿAlī al-Iṣbahānī, 
Riǧāl Ṣaḥīḥ Muslim, 2 vol., ʿAbd Allāh al-Layṯī 
(éd.), Dār al-Maʿrifa, Beyrouth, 1407/1987.

Ibn al-Mibrad, Ǧamāl al-Dīn Yūsuf b. ʿAbd al-Hādī, 
al-Iḫtilāf bayna ruwāt al-Buḫārī ʿan al-Firabrī 
wa-riwāyāt ʿan Ibrāhīm b. Maʿqil al-Nasafī, 
Ṣalāḥ Fatḥī Halal (éd.), Dār al-Waṭan, Riyad, 
1420/1999.

Ibn al-Mulaqqin, Sirāǧ al-Dīn ʿUmar b. ʿAlī,  
Muḫtaṣar Istidrāk al-ḥāfiẓ al-Ḏahabī ʿalā 
Mustadrak Abī ʿAbd Allāh al-Ḥākim, 8 vol., 
ʿAbd Allāh al-Laḥaydān & Saʿd Āl Ḥumayyad, 
Dār al-ʿĀṣima, Riyad, 1411[/1990].

Ibn Quṭlubġā, Abū al-Fidāʾ Zayn al-Dīn Qāsim, 
Taḫrīǧ aḥādīṯ Uṣūl al-Bazdawī, in Uṣūl 
al-Bazdawī, Sāʾid Bakdāš (éd.), Dār al-Bašāʾir 
al-Islāmiyya, Beyrouth, [1424/]2014.

Ibn Raǧab, Zayn al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān b. Aḥmad, 
Kitāb al-ḏayl ʿalā Ṭabaqāt al-ḥanābila, 2 vol., 
Muḥammad Ḥāmid al-Fiqī (éd.), Maṭbaʿat 
al-Sunna al-Muḥammadiyya, Le Caire, 
1372/1952-1953.

Ibn Raǧab, Zayn al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān b. Aḥmad, 
Šarḥ ʿIlal al-Tirmiḏī, 2 vol., Hammām 

ʿAbd al-Raḥīm Saʿīd (éd.), Maktabat al-Manār, 
al-Zarqāʾ, Jordanie, 1407/1987.

Ibn al-Ṣalāḥ, Abū ʿAmr ʿUṯmān al-Šahrazūrī, 
Muqaddimat Ibn al-Ṣalāḥ wa-Maḥāsin al-iṣṭilāḥ, 
ʿĀʾiša bint al-Šāṭiʾ (éd.), Ḏaḫāʾir al-ʿarab 44, 
Dār al-Maʿārif, Le Caire, 1410/1990.

Ibn al-Ṣalāḥ, Abū ʿAmr ʿUṯmān al-Šahrazūrī,  
ʿUlūm al-ḥadīṯ, Nūr al-Dīn ʿItr (éd.),  
Dār al-Fikr, Damas, 1406/1986.

Ibn al-Ṣalāḥ, Abū ʿAmr ʿUṯmān al-Šahrazūrī,  
An Introduction to the Science of the Ḥadīth, 
Eerik Dickinson (trad.), Garnet Pubishing, 
Reading, 2005.

Ibn al-Šarqī, Aḥmad b. Muḥammad al-Naysābūrī, 
Aḥādīṯ min al-musnad al-ṣaḥīḥ, ʿĀmir Ḥasan 
Ṣabrī (éd.), Dār al-Bašāʾir al-Islāmiyya, 
Beyrouth, 1427/2006.

Ibn al-Wazīr, Muḥammad b. Ibrāhīm,  
Tanqīḥ al-anẓār fī maʿrifat ʿulūm al-āṯār, 
Muḥammad b. Ḥ. Ḥallāq & ʿĀmir Ḥusayn 
(éd.), Dār Ibn Ḥazm, Beyrouth, 1420/1999.

al-ʿIrāqī, Zayn al-Dīn Abū al-Faḍl ʿAbd al-Raḥīm, 
al-Mustaḫraǧ ʿalā al-Mustadrak li-l-Ḥākim 
(amlāhā al-ʿIrāqī fī maǧālis), Muḥammad 

ʿAbd al-Munʿim Rašād (éd.), Maktabat 
al-Sunna, Le Caire, 1410[/1990].

al-ʿIrāqī, Zayn al-Dīn Abū al-Faḍl ʿAbd al-Raḥīm, 
Šarḥ al-Tabṣira wa-l-taḏkira, 2 vol., 
ʿAbd al-Laṭīf al-Hamīm & Māhir Yāsīn Faḥl 
(éd.), Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 
1423/2002.

al-ʿIrāqī, Zayn al-Dīn Abū al-Faḍl ʿAbd al-Raḥīm, 
al-Taqyīd wa-l-īḍāḥ Šarḥ Muqaddimat 
Ibn al-Ṣalāḥ, ʿAbd al-Raḥmān Muḥammad 

ʿUṯmān (éd.), al-Maktaba al-Salafiyya, Médine, 
1389/1969.

ʿIyāḍ, al-Qāḍī b. Mūsā b. ʿIyāḍ al-Sabtī, Tartīb 
al-madārik wa-taqrīb al-masālik li-maʿrifat aʿlām 
maḏhab Mālik, 8 vol., Saʿīd Aḥmad Aʿrāb 
et al. (éd.), Wizārat al-Awqāf wa-l-Šuʾūn 
al-Islāmiyya, Rabat/Maṭbaʿat Faḍāla, 
Mohammédia, 1401-1403/1981-1983.

Kaḥḥāla, ʿUmar Riḍā, Muʿǧam al-muʾallifīn. Tarāǧim 
muṣannifī al-kutub al-ʿarabiyya, 15 vol., 
Maṭbaʿat al-Taraqqī, Damas,  
1376/1957-1380/1961.

al-Kalābāḏī, Abū Naṣr Aḥmad b. Muḥammad, 
Riǧāl Ṣaḥīḥ al-Buḫārī al-musammā al-Hidāya 
wa-l-iršād fī maʿrifat ahl al-ṯiqa wa-l-sadād 
allaḏīn aḫraǧa lahum al-Buḫārī fī Ǧāmiʿihi, 
2 vol., ʿAbd Allāh al-Layṯī (éd.), Dār al-Maʿrifa, 
Beyrouth, 1407/1987.

al-Karmānī, Abū Muḥammad Ḥarb b. Ismāʿīl, Masāʾil 
Ḥarb, 3 vol., Fāyiz b. Aḥmad b. Ḥāmid 
Ḥābis (éd.), Ǧāmiʿat Umm al-Qurā, Médine, 
1422[/2001].

al-Kattānī, Muḥammad b. Ǧaʿfar, al-Risāla 
al-mustaṭrafa li-bayān mašhūr kutub al-sunna 
al-mušarrafa, Abū ʿAbd al-Raḥmān Ṣalāḥ 
Muḥammad ʿUwayḍa (éd.), Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1426/2005 (2e éd.).

Muslim b. al-Ḥaǧǧāǧ, Abū al-Ḥusayn al-Qušayrī 
al-Naysābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, 5 vol., 
Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī (éd.), 
Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyya, Le Caire, 
1412/1991.

al-Rāmahurmuzī, al-Ḥasan b. ʿAbd al-Raḥmān, 
al-Muḥaddiṯ al-fāṣil bayna al-rāwī wa-l-wāʿī, 
Muḥammad ʿAǧǧāǧ al-Ḫaṭīb (éd.), Dār al-Fikr, 
Beyrouth, 1391/1971.

al-Ṣafadī, Ṣalāḥ al-Dīn Abū al-Ṣafāʾ Ḫalīl b. Aybak, 
al-Wāfī bi-l-wafayāt, 30 vol., Helmut Ritter 
et al. (éd.), Bibliotheca Islamica, Franz Steiner, 
Wiesbaden/Dār Ṣādir, Beyrouth, 1949-2004. 

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ338

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


al-Saḫāwī, Šams al-Dīn al-Ḫayr Muḥammad, 
Fatḥ al-muġīṯ bi-šarḥ alfiyyat al-ḥadīṯ, 5 vol., 
ʿAbd al-Karīm b. ʿAbd Allāh al-Ḫuḍīr & 
Muḥammad b. ʿAbd Allāh Āl Fuhayd (éd.), 
Maktabat Dār al-Minhāǧ, Riyad, 1426[/2005].

al-Samʿānī, Abū Saʿd ʿAbd al-Karīm b. Muḥammad 
b. Manṣūr, al-Ansāb, 5 vol., ʿAbd Allāh ʿUmar 
al-Bārūdī (introduction et commentaire), 
Dār al-Ǧinān, Beyrouth, 1408/1988.

al-Subkī, Abū Naṣr Tāǧ al-Dīn ʿAbd al-Wahhāb 
b. ʿAlī, Qāʿida fī al-ǧarḥ wa-l-taʿdīl, in Arbaʿ 
rasāʾil fī ʿulūm al-ḥadīṯ, ʿAbd al-Fattāḥ 
Abū Ġudda (éd.), Maktabat al-Maṭbūʿāt 
al-Islāmiyya, Alep, 1410/1990 (5e éd.).

al-Subkī, Abū Naṣr Tāǧ al-Dīn ʿAbd al-Wahhāb 
b. ʿAlī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya al-kubrā, 

ʿAbd al-Fattāḥ Muḥammad al-Ḥulw  
& Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī (éd.), 
Maṭbaʿat ʿĪsā al-Bābī al-Ḥalabī, Le Caire, 
1383-1396/1964-1976, repr. Dār Iḥyāʾ al-Turāṯ 
al-ʿArabī, Beyrouth, s.d.

al-Suyūṭī, Ǧalāl al-Dīn Abū al-Faḍl ʿAbd al-Raḥmān, 
Alfiyyat al-Suyūṭī fī ʿilm al-ḥadīṯ, Aḥmad 
Muḥammad Šākir (éd.), al-Maktaba 
al-ʿIlmiyya, Beyrouth, s.d.

al-Suyūṭī, Ǧalāl al-Dīn Abū al-Faḍl ʿAbd al-Raḥmān, 
Tadrīb al-rāwī fī šarḥ Taqrīb al-Nawāwī (sic), 
Māzin al-Sarsāwī (éd.), Dār Ibn al-Ǧawzī, 
Riyad, Beyrouth, 1431[/2011].

al-Tanbaktī, Aḥmad Bābā, Kitāb nayl al-ibtihāǧ 
bi-taṭrīz al-dībāǧ, ʿAbd al-Ḥamīd ʿAbd Allāh 
al-Harāma (éd.), Kulliyat al-Daʿwa 
al-Islāmiyya, Tripoli, 1398/1989.

al-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad b. Ǧarīr, Tahḏīb 
al-āṯār. Musnad ʿAbd Allāh b. ʿAbbās, I, 
Maḥmūd Muḥammad Šākr (éd.), Maṭbaʿat 
al-Madanī, Le Caire, [1402/1989].

al-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad b. Ǧarīr, 
Tahḏīb al-āṯār (al-ǧuzʾ al-mafqūd), ʿAlī Riḍā 
b. ʿAbd Allāh (éd.), Dār al-Maʾmūn li-l-Turāṯ, 
Beyrouth, Damas, 1416/1996.

al-Ṭūsī, Abū ʿAlī al-Ḥasan b. ʿAli, Kardūš,  
Muḫtaṣar al-aḥkām. Mustaḫraǧ al-Ṭūsī ʿalā 
Ǧāmiʿ al-Tirmiḏī, 4 vol., Anīs b. Aḥmad 
b. Ṭāhir al-Andūnūsī (éd.), Maktabat 
al-Ġurabāʾ al-Aṯariyya, Médine, 1415[/1995].

al-Wānī, Amīn al-Dīn Muḥammad b. Ibrāhīm 
al-Dimašqī, Ǧuzʾ fīhi aḥādīṯ rubāʿiyyāt min 
Ṣaḥīḥ Muslim b. al-Ḥaǧǧāǧ, Yaʿqūb b. Maṭar 
al-Muršidī al-ʿUtaybī (éd.), Dār al-Iṣbāḥ, 
Médine, 2014.

al-Yāfiʿī, Abū Muḥammad ʿAbd Allāh b. Asʿad 
al-Yamanī, Mirʾāt al-ǧinān wa-ʿibrat al-yaqẓān, 
Ḫalīl Manṣūr (présentation et notes), 
Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 1417/1997.

al-Yāfiʿī, Abū Muḥammad ʿAbd Allāh b. Asʿad 
al-Yamanī, Kitāb al-Istidrāk ʿalā Sībawayh fī 
kitāb al-abniya wa-l-ziyādāt ʿalā mā awradahu 
fīhā muhaḏḏaban, Ignazio Guidi (éd.), 
Accademia Nazionale dei Lincei, Rome, 1890, 
repr. Maktabat al-Muṯannā, Bagdad, 1971.

al-Zarkašī, Badr al-Dīn Muḥammad b. ʿAbd Allāh, 
al-Muʿtabar fī taḫrīǧ aḥādīṯ al-Minhāǧ  
wa-l-Muḫtaṣar, Ḥamdī b. ʿAbd al-Maǧīd 
al-Salafī (éd.), Dār al-Arqam, Hawalli, Koweït, 
1404/1984.

al-Zubaydī, Abū Bakr Muḥammad b. al-Ḥasan 
al-Išbīlī, Istidrāk al-ġalaṭ al-wāqiʿ fī 
kitāb al-ʿAyn, ʿAbd al-ʿAlī al-Wadġīrī 
& Ṣalāḥ Mahdī al-Farṭūsī (éd.), Maǧmaʿ 
al-Luġa al-ʿArabiyya, Damas, 1424/2003.

al-Zubaydī, Kitāb al-Istidrāk ʿalā Sībawayh fī kitāb 
al-abniya wa-l-ziyādāt, Ignazio Guidi (éd.), 
Rome, 1890, repr. Maktabat al-Muṯannā, 
Bagdad, 1971.

	 Études

ʿAbd al-Bāqī, Muḥammad Fuʾād, Taḫrīǧ aḥādīṯ 
wa-āyāt wa-taʿlīq ʿalā Tafsīr al-Ṭabarī, Le Caire, 
1958.

Abū Ġudda, ʿAbd al-Fattāḥ, Taḥqīq ismay 
al-Ṣayḥīḥayn wa-ism Ǧāmiʿ al-Tirmiḏī, 
Maktabat al-Maṭbūʿāt al-Islāmiyya, Alep, 
1414/1993.

al-Aʿẓamī, Muḥammad Muṣṭafā, On Schacht’s Origins 
of Muhammadan Jurisprudence, Université du 
Roi Saoud, Riyad, 1985.

al-Balūšī, ʿAbd al-Ġafūr b. ʿAbd al-Ḥaqq,  
ʿIlm al-taḫrīǧ wa-dawruhu fī ḫidmat al-sunna 
al-nabawiyya, Maǧmaʿ al-Malik Fahd, 
Médine, 1425 : http://islamhouse.com/ar/
books/460379/ [consulté le 10/12/2015].

Benkheira, Mohammed Hocine, « L’analyse du ḥadīṯ 
en question. À propos de J.-L. de Prémare et 
G.H.A. Juynboll », Arabica 52, 2005,  
p. 294-303.

l a hc e n da a ïf 339

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Benkheira, Mohammed Hocine, « Un libre peut-il 
épouser une esclave ? Esquisse d’histoire d’un 
débat, des origines à al-Shāfiʿī (m. 204/820) », 
Der Islam 84, 2007, p. 249-355.

Brown, Jonathan A.C., « Criticism of the 
Proto-Hadith Canon: Al-Dāraquṭnī’s 
adjustement of the Ṣaḥīḥayn », JIS 15, 2004, 
p. 1-37.

Brown, Jonathan A.C., The Canonization of al-Bukhārī 
and Muslim: The Formation and Function of the 
Sunnī Ḥadīth Canon, Brill, Leyde, 2007.

Brown, Jonathan A.C., Hadith: Muhammad’s Legacy 
in the Medieval and Modern World, Oneworld, 
Oxford, 2009.

Brown, Jonathan A.C., « The Canonization of 
Ibn Mâjah: Authenticity vs. Utility in the 
Formation of the Sunni Ḥadîth Canon », 
RMMM 129, 2011, p. 169-181.

Brown, Jonathan A.C., « The Rules of Matn 
Criticism: There Are No Rules », Islamic Law 
and Society 19, 2012, p. 356-396.

al-Dāyinī, Azīz Rašīd Muḥammad, Taṣḥīḥ aḥādīṯ 
al-Mustadrak bayna al-Ḥākim al-Naysābūrī 
wa-l-ḥāfiẓ al-Ḏahabī, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 
Beyrouth, 1427[/2007].

Dickinson, Eerik, « Ibn al-Ṣalāḥ al-Shahrazūrī and the 
Isnād », JAOS 122, 2002, p. 481-505.

Ess, Josef van, Zwischen Hadith und Theologie: Studien 
zum Entstehen prädestinatianischer Überlieferung, 
De Gruyter, Berlin, 1975.

Fadel, Mohammad, « Ibn Ḥajar’s Hady al-sārī:  
A Medieval Interpretation of the Structure of 
al-Bukhārī’s al-Jāmiʿ al-ṣaḥīḥ : Introduction and 
Translation », JNES 54, 1995, p. 161-197.

Fück, Johann W., « Zur Uberlieferungsgeschichte von 
Buhari’s Traditionssammlung », ZDMG 92, 
1938, p. 60-87.

Gilliot, Claude « Le traitement du Ḥadīṯ dans le 
Tahḏīb al-āṯār de Tabari », Arabica 41, 1994, 
p. 309-351.

Goldziher, Ignaz, Le dogme et la loi de l’islam. Histoire 
du développement dogmatique et juridique de 
la religion musulmane, Félex Arin (trad.), 
Geuthner, Paris, 1920.

Goldziher, Ignaz, Études sur la tradition islamique, 
Léon Bercher (trad.), Maisonneuve, Paris, 1984.

Guillaume, Alfred, The Tradition of Islam:  
An Introduction to the Study of the Hadith 
Literature, The Clarendon Press, Oxford, 1924.

Hallaq, Wael B., « The Authenticity of Prophetic 
Ḥadîth: A Pseudo-Problem », StudIsl (P) 89, 
1999, p. 75-90.

Hallaq, Wael B., « Takhrīj and the Construction of 
Juristic Autority » in Studies in Islamic Legal 
Theory, Weiss, B. G. (éd.), E.J. Brill, Leyde, 
2002, p. 317-335.

Hallaq, Wael B., Authority, Continuity and Change 
in Islamic Law, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2004.

Horovitz, Josef, « The Antiquity and Origin of the 
Isnād » in Hadith: Origins and Development, 
Motzki, Harald (éd.), Ashgate Publishing, 
Aldershot, 2004, p. 151-158.

Juynboll, Gautier H. A., The Authenticity of the 
Tradition Literature: Discussion in Modern 
Egypt, Brill, Leyde, 1969.

Juynboll, Gautier H. A., Muslim Tradition: Studies in 
Chronology, Provenance and Authorship of Early 
Hadith, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1983.

Juynboll, Gautier H. A., « (Re)Appraisal of Some 
Technical Terms in Hadith Science »,  
Islamic Law and Society 8, 2001, p. 303–349.

Lucas, Scott C., Constructive Critics, Ḥadīth Literature, 
and the Articulation of Sunnī Islam. The Legacy 
of the Generation of Ibn Saʿd, Ibn Maʿīn, and 
Ibn Ḥanbal, Brill, Leyde, 2004.

Lucas, Scott C., « The Legal Principles of Muhammad 
B. Ismāʿīl Al-Bukhārī and Their Relationship 
to Classical Salafi », Islamic Law and Society 13, 
2006, p. 289-324.

Melchert, Christopher, « Bukhārī and Early Hadith 
Criticism », JAOS 121, 2001, p. 7-19.

Melchert, Christopher, « The Musnad of 
Aḥmad ibn Ḥanbal: How It Was Composed 
and What Distinguishes It from the 
Six Books », Der Islam 82, 2005, p. 32-51.

Melchert, Christopher, « Bukhārī and His Ṣaḥīḥ », 
Le Muséon 123, 2010, p. 425-454.

al-Rāǧiḥī, Šaraf al-Dīn ʿAlī, Musṭalaḥ al-ḥadīṯ 
wa-aṯaruhu ʿalā al-dars al-luġawī ʿinda al-ʿarab, 
Dār al-Maʿrifa al-Ǧāmiʿiyya, Alexandrie, 1985.

Patton, Walter Melville, Aḥmed ibn Ḥanbal and the 
Miḥna: A Biography of the Imâm Including an 
Account of the Moḥammedan Inquisition Called 
the Miḥna, 218-234 A.H., Brill, Leyde, 1897.

Robson, James, « Muslim Tradition: The Question of 
Authenticity », Memoirs and Proceedings of the 
Manchester Literary and Philosophical Society 93, 
1951-1952, p. 84-102.

Robson, James, An Introduction to the Science of 
Tradition Being al-Madkhal Ilā Maʿrifat al-Iklīl, 
Luzac, Londres, 1953.

l’extension du  d omai ne  du  ṢaḤīḤ340

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Robson, James, « The Isnād in Muslim Tradition » 
in Mutafa Shah (éd.), The Ḥadīth: Critical 
Concepts in Islamic Studies, vol. 2, Routledge, 
Londres, 2010, p. 12-21; Transactions 15, 
Glasgow University Oriental Society, Glasgow, 
1953, p. 15-26.

Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan 
Jurisprudence, Clarendon Press, Oxford, 1950.

Ṣiddiqī, Muḥammad Zubayr, Ḥadith Literature: 
Its Origin, Development and Special Features, 
Islamic Text Society, Cambridge, 1993.

Speight, R. Marston, « The Will of Saʿd b. a. Waqqāṣ: 
The Growth of a Tradition », Der Islam 50, 2, 
1973, p. 249-267.

l a hc e n da a ïf 341

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 50 (2017), p. 301-341    Lahcen Daaïf
L’extension du domaine du ṣaḥīḥ. Les procédés d’istiḫrāǧ et d’istidrāk dans les sciences du Hadith
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

