MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl| 5 (1963), p. 131-180
Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’AbG Ma‘Sar al Balh.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

Une défense
© IFAO 2026

UNE DEFENSE DE L’ASTROLOGIE
'DANS LE MADHAL D’ABU MA‘SAR AL BALHI

Lastrologie dans le monde musulman.

I est superflu d’insister sur le réle de 1'astrologie dans le monde musulman.

Bien qu’elle ne fiit pas une science autochtone et qu’on ne pit la ranger dans 1’héri-
tage arabe (), malgré les efforts que 1’on fit en ce sens, I'importance de 1’astrologie

s’impose & tous les esprits pensants en Islam et ce, au moins & partir de la seconde

moitié du deuxiéme sidcle de 1'Hégire. Elle suscite des dévots enthousiastes d’une

espéce que nous connaissons bien, ceux qui révent d’une immortalité céleste promise

au sage par deld la contingence des choses humaines, quand son &me fortifiée par

la méditation et 1’étude de la science et de 1’occultisme, aura trouvé son « repos»

dans la grande sphére, aussi loin ou plus loin peut-dtre que ne sont jamais

allés les prophétes dans le monde du «mystere», ‘@am al gayb 2. Ces termes

M Les mansions lunaires remontent en
grande partie & I’époque préislamique. Cf.
Bini, Sams al ma'drif, éd. Caire, non datée,
p- 18-Z.D.M.G. 18 et 25 (Steinschneider)
et Ch. Priar, Arabica, Janv. 1955. On peut
également songer aux nombreux passages
cosmogoniques du Coran : I, 21 et 29 (tres
important)—VI, 11 et 96—VII, 54—XVII,
11—XXI, 31 et 33—LI, 7—LXVII, 5—LXXV,
1—LXXIX, 29—LXXXV, 1.—On trouvera le
commentaire de ce dernier passage dans By-
hari, trad. Marcais II, 425.—Cf. 1’article
ovpavéds dans Kurrer, Theologisches Wirterbuch,
V,514. :

® Les Ihwan al Safa sont assez représen-
tatifs de cette alliance entre la philosophie
et I’ismaélisme : cf. éd. libanaise 12, p. 419,
lettres 51 (traitant souvent de questions
astrologiques) et p. 252, lettre 50. Il en

Jean-Claude Vadet
de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne

résulte que le Paradis est situé au sommet et
au milien du monde, au-dessus de Jamontagne
«Qaf», a Uentrée de la grande mer, c’est-a-
dire de la mer céleste, exactement dans 1’axe
du monde. De par sa position privilégiée, il
réalise 1’équilibre parfait des humeurs et des
natures (:tidal). Le savant est un «habitant
du Paradis en puissance», d’out le besoin
d’allégoriser 1'idée du jugement divin. Le
Paradis est bien distinct du « barzah», monde
intermédiaire ; par lui, il touche au 9° ciel
(Han ul ihwan, p. m). La Résurrection, chez
les Ismaéliens, n’est pas le fait de 1’arbitraire
divin ; elle résulte, elle aussi, d’un parfait
équilibre des humeurs. Cf. Han ol thwan de
Nigirs Husaev, éd. Hassab, p. 129, chap. 41,
« Du froid et du chaud de la Résurrection».
On verra dans le « Kitab Gami® al Hikmatayn,
éd. Corbin-Moin, 1953, Téhéran, tout le

17.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—s2e( 132 Jes—

d’une orthodoxie parfaite peuvent désigner des réveries qui le sont beaucoup moins.
Ges hérétiques, ce sont les « philosophes» et les Ismaéliens, deux espéces souvent
difficiles & distinguer I'une de 'autre aux troisiéme et quatridme sidcles islamiques ;
toutes deux entretiennent ces espoirs et propagent ces doctrines. Le Fkalam,
la théologie dogmatique qui leur fait écho, ne cesse de les combattre et il les
combattra encore quand 1’ismaélisme ne sera plus un danger pour I'Islam et que
T'astrologie de son c6té aura cessé de fournir le modéle des sciences «appli-
quéesy.

Il est un fait, en tout cas, sur lequel s’entendent ces esprits pensants et leurs
détracteurs qui parlent au nom de 1’orthodoxie, tous deux prétendant d’ailleurs
enseigner la pure tradition de 1'Unité divine : ’astrologie ne se distingue pas trés
bien de la métaphysique, puisqu’on la combat au nom de raisons plus métaphysiques
que scientifiques et, en tout cas, dans un but théologique ou philosophique. Cela
était sans doute vrai des derniers temps de la civilisation hellénistique, mais c’est
plus vrai encore de la science des « philosophesy» arabes, surtout & ses débuts, car
ces philosophes sont souvent des néo-platoniciens qui ont un fort penchant pour

la théosophie.

cas que les Ismaéliens font de 1’astrologue ou
du moins de ses notions premiéres qui se
confondent & 1’époque avec la physique cé-
leste : ¢f. le « Symbolisme des mondes», dans
la préface de M. Corbin, p. 75. La résurrec-
tion, et par conséquent le Paradis, serait
ainsi, dans 1’ismaélisme, la réintégration dans
‘état de I'homme original, lequel est re-
présenté par le zodiaque en sa qualité de
«insan kabir», de macrocosme.

Cette idée est déja zervanite. D’aprés Zazn-
Ner, Zurvanism, Oxford, 1955, p. 112, on
peut dresser les correspondances : Zervan =
Sipihr (firmament ; le dictionnaire Steingass
donne pour Sipihr également le sens de
Soleil ; il s’agirait done du firmament en tant
que route du soleil, ¢’est-a-dire en tant que
Zodiaque) = Premier Homme = Macrocosme.

Quant & P'identification, Montagne Qaf,
péle de I'Univers, constellation du Bélier,

point vernal, « nawriz»; elle était sans doute
également préparée par d’autres conceptions
zervanites : ZAERNER, op. cit., p. 148, supré-
matie de la Grande Ourse, «Haptoiringa,
connue également de Birani sous son nom
persan (Kitab altafhim). Le Paradis des « Thwan
alsafa’», ces philosophes ismaéliens, se compose
de ces traits fort divers : idée de I’équilibre
qui peut étre suggérée par la conception du
point vernal, idée morale de la récompense
du juste, idée philosophique de 1’affinité de
Pintelligence terrestre, avec la matiére céleste
«intelligente et libre», centre du monde
situé dans la spheére zodiacale et identifie,
d’abord au nord de 1’univers, puis au
point vernal, théories sur le microcosme
et le macrocosme qui ont également une
portée philosophique, ce qui n’est sans faci-
liter I rapprochement avec ce qui précéde.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 133 )z

L’astrologie et la métaphysique s’étaient du reste unies, contractant une alliance
plus ou moins solide, dés I’époque du De Ceelo ) d’Aristote. Toutes deux faisaient
appel & la « physique», I'une pour la compléter et I'autre pour la transcender. Le
«physicieny, lui aussi, s’était habitué a considérer que ses théories n’étaient exacte-
ment applicables qu’a la matiére céleste, ou au moins & celle des « élémentsy qui
en était immédiatement voisine. La cosmogonie céleste était la pure physique et
les corps célestes, la pure matiére ; celle d’ici-bas désespérait la raison, décourageait
la symétrie, garantie d’ordre et de vérité et mieux valait s’y soustraire par la contem-
plation du ciel étoilé. L’astrologie dépend donc & la fois de la physique et de la
métaphysique ; par leur secours, elle cache certaines de ses faiblesses originelles
et se rachéte d'un passé un peu barbare ; inversement, elle coiffe certaines de leurs
théories.

L’astrologie s’était déja mélée dans l'antiquité au stoicisme, plus ou moins
confondu avec la science babylonienne et avait su tirer de sa physique un parti qui
avait été fort profitable a ses doctrines; plus tard, et le mouvement continue en
Islam, elle a tendance & s’appuyer sur le néo-platonisme lequel tend, dans le monde
islamique, vers U'ismaélisme, sans jamais se confondre tout & fait avec lui.

Dans la hiérarchie de 1’émanation, on verra se méler concepts astrologiques
et concepts néo-platoniciens, sans que les souvenirs des stoiciens et I'impulsion donnée
par le De Celo s’abolissent entiérement. L’astrologue qui s’efforce d’étre un astronome

" tend 1’échelle qui doit conduire le philosophe au royaume des Idées pures (al suwar

Anlsl 5 (1963), p. 131-180
de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.

Une défense
© IFAO 2026

al ruldntya), dont les astres sont une premiére incarnation et dont la « cité parfaite»
de Farabi® est le reflet ici-bas, pour autant qu’un miroir trouble puisse refléter

une image parfaite.

) Quelques théses du « De Ceelo» reprises
ensuite par I'astrologie— : I, II, 9 : Le par-
fait est toujours par nature antérieur a 1’im-
parfait (traduction probable en arabe par
¢ mutagaddim» et «qidam», d’olt la thése
de 1'éternité du monde, basée avant tout sur
I’éternité du firmament).

I, IX. Le ciel est éternel, incorruptible,
incréé.

IL, IV, 7. Toute révolution est sphérique.
Le ciel est sphérique, il n’existe point de vide ;
la nature sphérique du Tout est un des plus

Jean-Claude Vadet

Anlsl en ligne

forts arguments que 1’on puisse invoquer
contre D'existence du Vide & Dextérieur de
I’Univers (contrairement aux théses qui seront
soutenues plus tard par le zervanisme).

@ Ou la question vraiment politique n’est
abordée qu’a partir de la page 71 (éd. du
Caire, 1905). La cité parfaite est la cité
heureuse ; elle tend vers 1e bonheur (sa'adah).
Telle est la condition des Intelligences, céles-
tes et autres, qui s’intelligent mutueilement
dans la joie.

18

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3o( 134 Yees—

La querelle autour de I’astrologie met donc en jeu des intéréts essentiels. 11
s’agit d’autre chose que des consultants qui comptent sur les « réponsesy» de 1’astro-
logue et qui risquent de voir décourager leurs superstitions par des critiques trop
acerbes. L’astrologue ne représente pas seulement la météorologie de 1’époque; il
n’arbitre pas seulement les destinées individuelles, il n’annonce pas uniquement
le temps qu’il doit faire le lendemain ou a la saison prochaine, il répond d’un espoir
trés cher aux intellectuels de I’époque ; il connatt les rapports existant entre le monde
d’en bas et Je monde d’en haut, et c¢’est sur ces rapports que s’édifie, au Moyen-
Age musulman, 1a seule foi rationnelle possible. Mais cette responsabilité est lourde ;
non seulement I'astrologue doit se défendre contre les attaques des sceptiques, mais
il doit présenter aux sympathisants une doctrine cohérente. Et ce n’est pas toujours
facile avec les débris du passé qui forment son savoir, abondant, mais anarchique.
De plus, ’astrologie différe sitét qu’on veut en donner un systéme et ce systéme est
d’une é)évation plus ou moins grande selon que son auteur est plus ou moins conscient
du réle que son temps lui demande de remplir. Mais les esprits médiocres sont
plus nombreux que les esprits vigoureux ; c¢’est pourquoi nous avons tant de traités
qui sont de simples compilations et ne s’efforcent nullement de répondre aux ques-

tions, curleuses ou agressives.

Le «Madhaly, son auteur.

Parmi ceux-ci, il est une exception, toute relative d’ailleurs, le Madhal d’Abu
Maar, et ¢’est ce dernier ouvrage que nous nous proposons d’analyser. On y trouvera
des allusions et des points de vue intéressants, des velléités qui élevent leur auteur
bien au-dessus de nombre de ses émules, méme si elles ne suffisent pas pour le faire
regarder comme un grand esprit. A tout cela, s’ajoute ce fait trés particulier que nous
possédons a Paris un manuscrit assez ancien de 1’ceuvre V) et que I’on pourrait consi-

™ B.N. 5902.—Le colophon donne comme
date a. h. 325. Blochet, dans son catalogue,
ajoute foi & cette donnée. M. Vajda qui abien
voulu nous communiquer son opinion  ce su-
jet,tout en croyant 4 I’aneienneté du manuserit,
le ferait remonter a une date moins reculée.
Le manuscrit porte des traces de réfection;
le premier folio parait manifestement plus
ancien que le reste de 1’ouvrage qui est la

cople, sans doute fidéle, du manuserit pri-
mitif. Le copiste aurait conservé le colophon
primitif et aurait évité d’y joindre le sien
propre. Justement, la premiére page donne
I'impression d’avoir été fortement abrégée,
abréviation d’autant plus ficheuse qu’il s’agit
alors d’une énumération des principaux ad-
versaires de l’astrologie, dans Poptique d’Abii
Ma‘sar naturellement. Le manuscrit latin

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

Une défense
© IFAO 2026

—t3e( 135 )egr-—

dérer comme son représentant assez fidéle. Quelques feuillets manifestement trés

vieux, une écriture qui affectionne les formes anguleuses du kiifique, une date impres-

sionnante sont peut-8tre des témoins fidéles, méme s’ils n’emportent pas toujours
la conviction. Et Abii MaSar apparalt dans cet ouvrage, nous le répétons, comme

“une personnalité assez Intéressante pour que I’analyse vaille d’étre tentée. (est

par le Madhal que nous pouvons méme reconstituer, dans une certaine mesure, la

physionomie intellectuelle de son auteur, chose toujours difficile, car les astrologues,

pas plus que les savants auxquels 1ls ressemblent au moins sur ce point, ne mettent

beaucoup d’eux-mémes dans leurs ceuvres (1,

16.204, fol. 17, B.N. est peut-tre un de
ceux qui nous conservent le texte traditionnel.
I faudrait comparer, pour en avoir le coeur
net, le texte latin avec celul des manuscrits
arabes d’Istanbul (signalés par Brocx. Sup.
1, 335).

™ En plus des sources signalées par Brocx.
(ibid.), cf. Fihrist, chap. 7, section 2 (histoire
des savants), et citation d’Aba Ma‘sar au
début de la premitre section du méme cha-
pitre (histoire des sciences). Quri, Abbar al
ulama’, éd. Caire, 1326 de 1’'Hégire, p. 106.
De ces deux biographies, il ressort les événe-
ments suivants : Abi MaSar commenca par
stre muhaddil; il était en méme temps trés
attaché au passé persan, caractéristique que
confirme 1a lecture du Madhal; il fut au service
d’al Muwaffaq, ses meeurs étaient licencieuses.
Autant de traits qui peuvent nous faire douter
de la vocation premiére d’Abu Ma'$ar pour
le hadit. On ne nous dit pas expressément
s’1l fut en relations avec les grands penseurs
et philosophes de 1’époque; le Fihrist nous
apprend, sans plus, qu’il fut contemporain
de Battant sans trop nous donner la signi-
fication qu’il attache a ce rapprochement.

En astrologie, on peut le placer aux cdtés
d’Tbn al Bazyar (Brogk. Sup. I, 394) auquel
il dédie un ouvrage «Kitab ol Kadhudi wal
Haylag» et d’Abu-l “Anbas al Saymari, lui

aussi homme de cour, qui lui dispute la

Jean-Claude Vadet
de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne

paternité d'un « Kitab al usul», Livre des
Principes (sur Aba-1 ‘Anbas,v.Brock.T,396).
Sans doute y eut-il rivalité entre les deux
hommes qui sont presque exactement contem-
porains, Abal ‘Anbas étant mort trois ans
aprés Abu Massar. Notre astrologue fut pro-
bablement par la suite confondu, au moins
pour le Madkal, avec KuSyar b. Labban, le
maitre d’Avicenne, mort en 385/995. Tel
parait étre le sens de la notice que Hagi
Halifa consacre au «madhal fi “thn al nugam» :
«ouvrage d’Abt Mawar et de Kusyar b.
Labban en quatre discours ou il rassemble
les Principes de I’art astrologique ... .le pre-
mier discours est sur les Principes, le second
sur les «jugements» concernant I’univers, le
troisidme sur ceux qui ont trait aux horoscopes .
individuels (mawalid) et la « conversion des
années», le quatriéeme sur les réponses aux
questions posées a ’astrologue (electiones). Ce
n’est pas Ja du tout le plan du madhal, par
contre il parait correspondre, si nos souvenirs
sont exacts, au medhal» de Kusyar, conservé,
entre autres au Caire. Il est possible que
dans cette ceuvre, Kudyar n’ait été qu’un
abréviateur et un compilateur de différents
ouvrages d’Aba Ma'Sar, puisque chacun des
titres de chapitres correspond, chez Kusyir,
a un ouvrage entier d’Abi Ma‘Sar, et cela,
d’aprés la liste de Brock., ou encore ce « mad-
hal» peut avoir été le « Petit madhal» signalé

18.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e{ 136 )oes

Les biographies ordinaires n’ont retenu, comme a l’accoutumée, que le ¢bté
pittoresque de la vie d’Abii Maar. Rien sur les raisons profondes de sa vocation
d’astrologue, rien sur la liaison de ses ceuvres entre elles, chronologie qui reste a
établir et qui doit &tre considérablement entravée par la multitude et la diversité

des manuserits, presque rien sur les sources ot Abii Ma'Sar puisa sa science; sinon

qu’il représente une tradition assez voisine des Barmécides. Renseignement plus
que suspect, du moins pris a la lettre, puisque les Barmécides étaient déja anéantis

au moment ol, selon toute vraisemblance, Abii Ma'ar a dii naitre, mais donnée

sur laquelle il est bon tout de méme de s’interroger (1.

par Qifti. Le «Kitab al usaly, Livre des
Principes, pourrait bien étre parvenu a Kusyar
par intermédiaire de Saymari. Gette confu-
sion de Hagi Halifa, si elle n’est pas unique-
ment le fait de la tradition, prouverait indi-
rectement 1’originalité d’Aba MaSar par
rapport aux autres auteurs de Madhal; son
plan s’écartait sans doute beaucoup du leur,
dominé qu’il était par des tendances apolo-
gétiques.

Signalons parmi les ouvrages d’Abti Ma‘tar
qui paraissent irrémédiablement perdus, puis-
qu’ils ne figurent pas dans la liste de Brock. :
Un livre des Natures, «Kitab al Taba’i»,
qu’il faut certainement rapprocher d’un « Ki-
tab al mizagat», Livre des Tempéraments, a
moins qu’il ne faille les rechercher dans le
«Marifat al nugim wa taba?’i¢ al nas» (14° de
la liste de Brock.). D’autres petits ouvrages
perdus, eux aussi, devaient compléter la liste
des procédés de divination de la lune, (peut-
dtre déja traités dans le «Kitab ol ihuyarat) :
«Kitab al anwd’», Livre des stations lunaires
(Fihrist), qui a dt se perdre assez tot, puisque
Hagi Halifa 1’omet dans son catalogue tout
en signalant celui du contemporain Sayban b.
Tabit b. Qurra, peut-8tre aussi le « Livre de
la Pluie, des Vents et des changements de Climals»
(Frhrist).

Abat Masar ful lauteur de deux tables
astronomico-astrologiques, des « Kitab al 218 ».

Se référaient-elles 3 ces données « millénaris-
tes» avec lesquelles aiment & jouer d’ordinaire
les astrologues, probablement sous 1'influence
des idées persanes dont le « Bundahisn» et
Varticle « Kayomartiya» de Sahrastani nous
donnent d’assez frappants exemples? «Le
Livre des conjonctions dans les douze signes
du Zodiaque» (liste Brock. N° 7) correspond
peut-&tre & peu prés au « Zig al giranat»,
«Table des conjonctions», que Qiffi et le
Fihrist nous signalent sous divers noms et
sous diverses formes : « Kitab ol 21§ al kabir»,
le grand livre des Tables (de conjonction?)
de Qiftr, « Le petit livre des Tables», connu sous
le nom de «Livre des Tables de conjonction»,
chez le méme auteur, qui n’est sans doute
pas trés différent d’un «Kitab zig ol Hazaraty,
«Livre des conjonctions qui ont liew tous les mille
ans», le titre de beaucoup le plus explicite
pour nous.

) <Abdallah b. Yahya et Mub. b. al Gahm,
tous deux de la famille Barmécide (d’aprés
Qif(1). Ce ‘Abdallah est évidemment un fils du
fameux ministre qui encourut la disgrdce du
calife Harun al Rasid dans les dramatiques
circonstances que 1’on connait. La tradition
qui rattache Aba Ma‘$ar aux Barmécides n’est
tout de méme pas sans rappeler deux faits
historiques ; on connaissait le golit des Bar-
mécides pour 1’astrologie et cela était surtout
vrai de Yahya. Cf. « Kitab al wuzara’», Gah-

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

——t2e( 137 Yees—

A la lecture de ses ceuvres, Abi Ma%ar apparait & premiére vue et avant qu’on

ne décéle en lui la moindre qualité de pensée, comme un compilateur forcené. Tout

lui est bon, sources grecques, sources indiennes, sources arabes, pour autant qu’elles

existent 1. Il aime & se réclamer d’Hermés, il devait étre amateur de vieux parchemins,

siyari, p. 243. « Yabya était parmi les mieux
instruits de la science astrologique», (Cf. dans
le travail de Kraus, divers ouvrages de Gabir
qui sont censés étre dédiés & des Barmécides ;
Brock. signale, Sup. I, 429, un Yahya b.
Barmaki, alchimiste; le nom des Barmécides
est donc naturellement associé aux sciences
occultes et & la divination).

Par contre, Muh. b. al Gahm était un con-
temporain du calife al Mu‘tagim, m. 227 /842
(cf. Wer, Geschichte des Chalifen, 1L, p. 333).
Est-il identique au Muh. b. al Gahm al Barmaki
que le Fihrist (chap. 7, section I} cite parmi
les traducteurs du pehlévi en arabe? Dans ce
cas, nous connaitrions le chainon qui relie-
rait Abii Mat$ar & I’astrologie « persane» dont
nous savons par ailleurs si peu de chose.
L’existence de cette astrologie, sinon son au-
thenticité, bénéficierait elle aussi d’une preuve
supplémentaire. Le cas n’aurait rien d’extra-
ordinaire. Le traducteur persan est souvent
doublé d’un astrologue : on peut songer &
“Umar b. Farruhan qui réunissait les deux
qualités.

Le gotit de D'astrologie était au surplus
héréditaire dans la famille des Barmécides. 11
commence assez brillament chez Yahya b. alid
al Barmaki qui se fait traduire I’Almageste de
Ptolémée ; il se transmet & leur descendance,
méme aprés la catastrophe dont ils furent
victimes. On peut en juger par I’exemple de
Ahmad b. Gatfar b. Masa dit Gahia connu
comme lettré par I’Agani et qui fut aussi
astrologue. (Cf. Ibn al Atir Lubab al Ansab,
article Barmaki).

™ Exemples tirés du Madhal : L'ouvrage
hermétique auquel se réféere Abu Ma‘Sar est

Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

le 1,b! kul, Naturellement, il est difficile de
savoir quel nom grec veut rendre ce mot arabe
déformé. Le plus probable parait étre les
« astrologoumena» dont la fin aurait été ampu-
tée et le milieu altéré. Faut-il y voir le nom
d’Asclépios « pros asclepion», nom générique
qui s’applique A toute une partie de la litté-
rature hermétique? I y a peu de chance que
le mot arabe représente un wep: 67afpdy, quel-
quefois attribué & Hermés. De toutes ces
hypothéses, ¢’est encore 1a premiére qui parait
le moins improbable. Parmi les astrologues,
Abii Ma‘$ar connait trés bien Ptolémée auquel
est atiribué un «abkim ol nugam», Jugements
des astres. 1 s’agit évidemment des « Apotéles-
matiques» et non pas du Tétrabible et Abi
Masar a raison de considérer cet ouvrage com-
me apocryphe. Ce sont les astrologues grecs
qu’il parait connaitre le mieux, ce sont eux
qu'il cite le plus fréquemment. Nous relevons
les noms de Teucros, Dorothée et Antiochos.
Les connaissait-il par 1’arabe ou par I’inter-
médiaire du pehiévi? Cette derniére hypothése
n’est nullement exclue, & en juger du moins
par la transcription arabe de certains noms
grecs qui ne s’explique que par un inter-
médiaire pehlévi : « Andromita» pour Andro-
méde (confusion du «d» et du «t» dans
I'alphabet pehlévi), «filsos» pour Persée
(confusion de «1» et de «r»). Il est vrai que,
pour ce nom, I’astrologue dispose également
de la forme grecque. I est possible qu'il ait
eu dans les mains des traductions de diverses
provenances.

Sa connaissance «des Persans et des In-
dous» est beaucoup moins détaillée, ¢’est-a-
dire qu’il n’a pas & ce sujet de noms A nous

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

—t2e( 138 Yoes—

car il nous conserve des textes précieux dont les originaux ont disparu. Peut-étre
lisait-il le pehlévi ou avait-il encore les moyens de se faire expliquer des livres écrits
en cette langue. Sa méthode est aussi éclectique que son information et il y aurait
pour nous, modernes, toute une étude psychologique & faire pour comprendre
comment un astrologue peut allier en toute bonne foi des méthodes aussi différentes.
Celles d’Abt Maar vont de 1'astrologie ptoléméenne a laquelle il ne s’en remet
pas aveuglément et qu’il rattache au besoin & des superstitions populaires, jusqu’au
jew sur les lettres d’un nom et leur valeur numérique avec certains procédés de

soustraction automatique, pour les cas olt I'on ignore la date de naissance d’un

personnage et ol P’on ne peut dresser son horoscope !
Au fond, Abi Maar n’est ni tout & fait un savant, ni non plus un esprit conser-

vateur, mais les superstitions qu’il perpétue n’empéchent pas, compte tenu de

citer, & I’exception d’un certain Zadan Farrith
(auteur ou traducteur?) qui ne semble pas
autrement connu et d’un ouvrage appelé
oSy (Vendidat?), 144 ¢. I n’y a pas non
plus de nom indien chez Abi Maar, bien
que son astrologie ait des parties authentique-
ment indiennes, comme par exemple, la pra-
tique du «nawbahr» ou habitude de diviser en
neuf parties chaque signe du zodiaque. Le
nom persan de cette coutume donne & penser
que cette idée indienme a été comnue par
Iintermédiaire de la Perse. Pourtant, & propos
des «images» que 1'on apergoit dans les
signes du zodiaque, Aba Ma%ar donne la
version indienne. Il nous dégoit fort en ne
nous disant pas alors out il puisa ses infor-
mations. Est-ce Ibn al Bazyar qui 1’aurait
initié aux méthodes indiennes avec lesquelles
il devait étre familier, si ’on en juge par ses
«zig» de «qiranat». Il est possible qu’aprés
Aba Ma'sar, la pratique astrologique soit allée
en s’orientalisant, ¢’est-a-dire qu’on ait donné
de plus en plus d’importance aux sources
orientales ou considérées comme telles. Dans
le « Madhaly, 1es Grees ont la priorité et, & leur
téte, Ptolémée, bien que ce soit souvent le
faux Ptolémée des Apotélesmatiques; aprés,
viennent les Persans et les Babyloniens tous

Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

deux confondus par un subtil mirage rétro-
spectif qui est sans doute 1’eeuvre du nationa-
lisme persan. C’est seulement de place en
place qu'il est question des Babyloniens qui
sont d’ailleurs quelquefois distingués des
Persans, par exemple, p. 72 b, ol le premier
Babylonien passe pour avoir été Noé et le
premier roi, un J» <o (sic) ott I'on peut
restituer Teglath Palasar.

Les perspectives se modifient avec les « Ih-
wan al safi», postérieurs de moins d’un siécle
A Abit Matsar. «Sache, nous disent ceux-ci,
que les savants indiens sont ceux qui connais-
sent (le mieux) I’art astrologique. Aprés eux
viennent les Persans et, aprés les Persans,
les Grees» (6d. libanaise 12, p. 343). Plus
loin, tbid. p. 346, on nous parle des « termes»
des plandtes, selon la doctrine des savants
persans. Ges Persans sont sans doute les Chal-
déens de Ptolémée qui apparaissent comme
tels, également chez Abnt Ma‘sar. On voit e
changement qui s’est produit de Aba Matar
a “Th. safa’ ; &) bouleversement des préséances
dans ’ordre des sources; b) confusion plus
décisive entre Persans et Babyloniens, pro-
bablement sous l’emprise grandissante du
nationalisme persan; ¢) éclipse a peu pres
compléte des « données hermétiques».

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e3e( 139 Yoo

I’époque, qu’on ne le range parmi les esprits cultivés du temps. Les astronomes
ne le tiennent pas pour un des leurs, tel est sans doute le sens de ’anecdote ot I’on
dit que, s’étant jusque 14 occupé de hadit il ne s’adonna & P’astrologie qu’a partir
de quarante ans, a la suite d’une révélation subite. Le chiffre de quarante ans est
possible et, en tout cas, I'intention de 1’anecdote est claire. Mais on ne trouve pas
dans les écrits d’Aba Ma$ar, la moindre trace de hadit et, s’il fut un jour un esprit
orthodoxe, on ne lit pas A travers ses ceuvres le moindre souci de se meltre en régle
avec ’orthodoxie. Le hadit, mal vu en milieu savant et quelquefois méme chez les
théologiens avant (azzili, est sans doute une invention dédaigneuse qui nous montre-
rait le peu d’estime ot la science officielle aurait tenu Aba Ma‘sar. Et, en effet, le
Madhal ne fait nulle part effort pour s’ajuster aux théories les plus récentes de 1’astro-
nomie ; il ne commence méme pas par la classique distinction entre 1’astrologie et
I’astronomie que les astrologues reconnaissent souvent de bonne grce a l'exemple
de Kugyar b. Labban et qui est, du reste, depuis le Tetrabible de Ptolémée, un lieu
commun.

De ces maigres renseignements, quelques traits se dégagent qui devaient appar-
tenir & I’auteur du Madhal : assez peu traditionaliste, marqué par I'influence persane,
il est un érudit plus qu’un savant, un découvreur de vieux grimoires, un astrologue
passionné qui, n’étant pas un savant au sens strict du mot, se réclamera davantage,
pour défendre un «arty qu’il aime, de la raison, voire de I’hermétisme, que des

mathématiques.

La méthode du « Madhaly.

La préface nous donne assez exactement les intentions et la méthode de I’ouvrage.
L’auteur, fait surprenant, y restera relativement fidéle. Son plan, proclame-t-l, est
le seul rationnel, I'astrologie est elle-méme science rationnelle, ou « physique» sans
qu’il fasse la différence ; seule une mauvaise présentation habitue le lecteur & penser
qu’elle contient de V’arbitraire. Mais I’astrologie n’est pas responsable des défauts
de ceux qui I'exposent. Aussi le manuel d’initiation que compose 1’auteur ne sera
pas seulement supérieur & tous les manuels du méme genre ; il forcera les sceptiques
a s’incliner et & avouer que leurs raisons sont mauvaises et que leur philosophie
est trop courte. Bref, en astrologie, il suffit d’instruire pour dissiper les doutes et
il suffit de comprendre pour savoir dresser un horoscope ! Donc le Madhal contient

plus de science que tous ses prédécesseurs, tout en étant moins chargé de faits,

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

—en( 140 Yoot

uniquement parce qu’il est plus logique. L’auteur se garde bien d’ailleurs de nous
dire, en ce début, que le but de sa science est de dresser un horoscope. Il faut méme
&tre déja assez avancé dans la lecture de I'ouvrage pour s’en apercevoir. Puisqu’il
s’agit de logique et qu'Abii Ma‘ar nous convie lui-méme sur ce terrain, dégageons
tout de suite le double caractére dont est marqué 1’ouvrage, ambiguité ol nous
verrions volontiers une confusion ou un habile sophisme.

Pour ne pas alourdir inutilement cet article, nous avons relégué en appendice
la classification (1) toute théorique proposée par I'auteur ; c’est sur elle que se fonde
la nétre, uniquement soucieuse de déceler les intentions et la fagon de raisonner
d’un astrologue. Elle ne le suivra que dans sa démonstration et laissera de c6té
les parties purement didactiques. En gros, la démonstration est confondue avec
’exposé, apparemment peut-étre, parce que Pauteur croit qu’en exposant, il démontre
souvent aussi parce qu’une discussion d’ensemble passerait ses pouvoirs de per-
suasion. Ce paralogisme éclatant est & la base de 'introductorius ; il suppose le pro-
bléme résolu, car suivre l'ordre classique de 1’astrologie, n’est-ce pas en reconnaitre
par avance la validité ?

(’est aussi nous dissimuler que 1’astrologie est formée de théories d’une rigueur
inégale dont eertaines étaient en harmonie avec la science du temps, alors que d’autres
auraient eu besoin d’tre rajeunies ou approfondies. Les postulats fondamentaux
de I’astrologie pouvaient fort bien ne pas paraitre absurdes. Quand on adopte le
systéme de Ptolémée, que I’on imagine des masses énormes 2 tournant & des distances
infinies autour d’un centre de dimensions insignifiantes qui est la terre, I’hypothése
d’une finalité s’impose presque & 1’esprit. La formation aristotélicienne oblige juste-

ment & donner une grande importance 4 la notion de « cause finaley . L’idée d’ima-

™ On trouvera ce plan 4 la fin de ces notes.  1’opinion de ’honnéte homme, d’esprit cu-

@ Les dimensions des astres et leurs dis-
tances par rapport a la terre sont données
dans les manuels les plus élémentaires du
genre de Ihwan al safa’ (éd. libanaise 4, 51,
16° lettre) et Birunt, (Kitab ol Tafhim, trad.
Wright, 1934, p. 205).

® Les «Mugabasat» de Tawhidi nous don-
nent deux exemples de la facon dont on
pouvait parler de I’astrologie dans les cercles
lettres de Bagdad, un siécle et demi aprés
Abu Ma%ar; elles nous donnent davantage

Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

rieux, que celle d’un astrologue professionnel,
L’astrologie est peut-&tre incertaine, mais cela
est dti & la supériorité des choses célestes sur
les choses terrestres et au fait que nos sens
sont naturellement rebelles & ce genre de
démonstration. Cf. Muqabasa 43 : astrologie
et médecine mises sur le méme plan et 99.
Le ciel est le domaine de Pesprit, la terre est
le siége du sensible, I’harmonie du ciel est
celle de Vesprit, le désordre de la terre est
le reflet de la contradiction des sens.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—s2e( 141 Yees—

giner que le ciel est d’une nature plus ou moins semblable & celle de ce bas monde
n’est pas non plus absurde en soi; d’ailleurs notre science contemporaine y est
revenue. Par contre, aux yeux d’un esprit logique et sensible au « principe du tiers
exclu», 1’astrologie pouvait se condammer par la diversité des méthodes mises en
jeu. Certaines tenaient de la sorcellerie ou de la divination. La tiche de I’astrologue
qui n’ose pas épurer est de les accueillir sans sourciller et de leur donner la jus-
tification des méthodes les plus en accord avec 1’esprit général de la «science» de
I'époque.

L’astrologie, telle qu’elle est pratiquée, est, ne 1’oublions pas, une espéce de
religion qui demande une foi; or les esprits rationalistes ou du moins superficielle-
ment rationnels prouvent le crédo avant de démontrer la 1égitimité des rites. L’astro-
logue en fera autant et ne pouvant rien supprimer, il fera semblant d’enchainer,
son meilleur auxiliaire étant 1’esprit synerétique qui remplace, a cette époque, partout
sauf en logique, P'esprit analytique. La démarche d’un esprit synerétique pourrait
s’énoncer ainsi : tout étant bon dans la tradition, il s’agit de ne rien supprimer
et de tout harmoniser. Une explication superficielle qui conserve tout vaut mieux
qu’une interprétation profonde qui obligerait a sacrifier des pans entiers de 1’édifice

séculaire.

La méthode du « qiyasy.

Pour unir le tout, on emploie les diverses formes de raisonnement par analogie :
ils s’appellent chez Abti Ma'sar qiyas, ce qui est le terme propre pour le raisonnement
par analogie. Seulement, dans la science religieuse musulmane, ce mode de
raisonnement a bien meilleure réputation que chez nos contemporains qui le rava-
leraient volontiers au rang d’un raisonnement par analogie. Peut-étre y a-t-il 1a
un souvenir des premieres études de tradition religieuse, de hadit, qu’aurait faites
Abia Ma‘sar, si I’on ne veut pas y voir uniquement le procédé constant du genre
de science qu’il cultivait. A suivre les théoriciens arabes du ¢iyds, on pourrait donner
une excellente définition de ’esprit syncrétique qui est celul de toute 1’astrologie
et non pas seulement celui d’Abt Ma“sar. Un ¢iyds bien ordonné, nous disent ces
mémes théoriciens, comprend un esl, un far' un hukm et use %la. L’asl est le principe
ou le fait dont on est stir et qui sert de base au raisonnement. Far est application
qu’on en fait en un cas semblable, “/lla est la raison qui justifie cette application,

hukm est, dans le cas des sciences religieuses, la conséquence juridique qu’on en tire.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 142 Yot

Il va de soi que le plus important, au nom de la raison tout court, est la déter-
mination de la “lla qui permet d’unir deux catégories de faits. En toute rigueur,
elle ne devrait pas aller sans une critique de la connaissance, sans une hiérarchisation
des concepts. Or, ¢’est le giyds lui-méme qui intervient comme principe de raisonne-
ment, ¢’est-a-dire qu’on place un peu dans les prémisses ce qui nous apparait comme
une conséquence assez lointaine et qui ne devrait pas aller sans un minutieux examen.
L’astrologie n’est que trop portée & ’emploi du giyds, mal contenu par les freins
que les « principes de droity, usal al figh, surtout chez les hanbalites, s’efforcent
d’imaginer ; il a toute latitude dans la détermination de la “i/la. Toute la démonstra-
tion du madhal n’est qu’un long ¢eyas ) implicite, on le formulerait ainsi : si une
partie de l'astrologie est démontrable, il s’ensuit que le reste de cette science est
également avéré et que le principe méme en est fondé. Si I’on peut prouver I’effet
du soleil et de la lune sur la nature, on en conclut que toutes les planétes sont égale-
ment agissantes. Si leur action physique est prouvée, la théorie de 1’horoscope sera
démontrée. Si I’action des planétes est établie, on n’aura plus de doute sur celle
du zodiaque ou inversement.

Aprés cela, ne nous acharnons pas a déméler encore une fois le principe ou la
e qui détermine le plan, car en suivant jusqu’au bout le Madhal, on arrivera &
un moment o celui-ci ne sera plus perceptible. Ce qui n’empéchera pas le raisonne-
ment de rebondir et le qiyas de faire & nouveau merveille, mais sur des points de
détail, car 1'auteur a dés lors perdu le contréle de Iensemble. Qiyds implicite qui
nourrit 1’ouvrage, giyds secondaire qui I'anime ¢ et 1a et lui donnent une curieuse
valeur, telles sont les caractéristiques du Madhal. L’originalité de I'auteur ne ’empéche
pas de suivre un plan trés traditionnel, justifié sans doute & ses yeux par les raisonne-
ments dont il a I’habitude. Seulement, au fur et & mesure du déroulement de ce
plan, on tombe du giyds dans I’association d’idées pure et simple et au-deld de
lassociation d’idées, dans un reliquat de notions qui échappent a toute classi-

fication.

® Quelques exemples de giyas, d’aprés  les deux. Mais ces définitions apparaissent
Abt Masar lui-méme, 46 a. Le g¢iyds :  comme restrictives chez notre astrologue et
ga’ib /sahid, conclure « de ’absent au présent», non pas comme normatives : elles sont diri-
selon la formule bien connue. Ibid., lorsque  gées contre ceux qui, & son sens, ont fait un
deux termes sont semblables entre eux, un  usage trop large du giyas.
troisiéme semblable & 1'un d’eux 1’est a tous

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—to( 143 Yot

On voit de quelle fagon I’astrologue fait usage de sa logique et par conséquent
comment il organise son plan : 'analogie faisant I’essentiel de ses exigences logiques,
il n’est nullement forcé de rompre avec la tradition. La structure générale sera en
accord avec quelques principes que 'on affirmera au début oli, chemin faisant,
c’est le giyas de base ou principes généraux qui exigent ¢ et la quelques compromis,

puis 1'«analogie» se fera de moins en moins structurée.

Plan de Uowvrage.

On commencera, pour avoir une idée du contenu de cet ouvrage, par donner
la liste des chapitres d’Abu Ma‘3ar, les chapitres étant de grandes divisions elles-
mémes fragmentées en sections, comme dans nombre d’ouvrages arabes de contenu
didactique. La nomenclature des sections est trop importante pour que nous la

donnions lci In extenso; on la trouvera en appendice.

Chapitre I :  «Prolégoménes», jusqu’a 11 a.
Chapitre II :  «Les signes du zodiaque», jusqu’a 22 b.
Chapitre Il :  «Les planétes», jusqu’a 42 q.

Chapitre IV : «Les propriétés des planétesy, jusqu’a 62 a.

Chapitre V :  «Les ¢privileges’ des planétes a I'intérieur des signes», jus-
qua 78 b.
Chapitre VI :  «De la nature des signes, de leurs états et des images qui

araissent chez eux», jusqu’a 100 q.
P » JUSq

Chapitre VII : «Des états des planétes et de leurs indications sur les choses,

jusqu’a 123 a.
Chapitre VIII : «Les partsy, jusqu’a la fin.

Gomment interpréter ce tableau un peu bigarré ? Jusqu’au chapitre VI exclu-
sivement, on voit oit Ab@i Ma“Sar veut en venir et sur quelles prémisses, inexprimées,
il se fonde. C’est aprés seulement que la démarche devient plus sinueuse et que
sa logique est plus difficile & saisir. Aprés un premier chapitre théorique, le mode
de présentation est celul d’un manuel classique : on passe en revue les différents

éléments de 1’astrologie, une combinaison d’éléments de plus en plus compliqués

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—~H-( 144 )-c—a‘——

qui, en s’enchainant de fagon toujours plus diverse, semblent permettre de prévoir
le plus de cas possibles dans la réalité. On commence par le zodiaque qui est 1’élément
fixe ; un philosophe de ’époque ett dit «la matiére», et I’on passe ensuite (chapitre
III) aux planétes qui jouent le role de « significateurs» (dalalah) sur la toile de fond
assez fixe qu’est le zodiaque. On explique 'influence du zodiaque sur les planétes
par le systéme des « priviléges» : ¢’est I’objet du chapitre V. Les planétes ont comme
un certain nombre de propriétés fixes : elles dépendent avant tout du signe du
zodiaque dans lequel ’astre se trouve. 11 y a plusieurs combinaisons qui déclenchent
instantanément ces attributions passagéres de la planéte, bientdt plus importantes
que les propriétés qu’elles tiennent de la «nature», nécessaires du moins pour
faire jouer ces propriétés; ces coincidences ne sont autres que les « privileges» ().

Rien que de trés classique jusque 14, au moins dans les lignes générales, mais
pourquol cette suite qui a ’air d’un retour en arriére, cette facon de parcourir a
nouveau le méme chemin ? Ne s’était-on pas déja expliqué sur les signes et les pla-
nétes, et n’avait-on pas tout dit en indiquant la fagon dont leurs influences réciproques
s’Interpénétrent ? Pourtant, il ne semble pas que la seconde partie de I’ouvrage,
celle qui commence avec cette apparente confusion au chapitre VI, soit uniquement
le résultat d’un oubli mal ou héitivement réparé, ou d’une impuissance & systématiser.
Une explication s’offre & ’esprit, quand on examine la liste des questions traitées
dans les chapitres de la premiére partie. Gelle-ci n’est autre que le programme « pto-
1éméeny et 1'astrologie qu’elle représente est conforme par sa structure, sinon par
son fond, & ’esprit du"plus grand et du plus raisonnable des astrologues grecs.

C’est la partie descriptive de ’astrologie, mais pour le praticien, ce n’est nulle-
ment la plus féconde ; de cette premiére partie & la seconde, il y a un peu la distance
qui sépare le manuel d’Euclide du livre de poche de I'ingénieur ou du technicien.
On s’explique qu’Abn Ma®Sar ait placé ses recettes de métier sous I’enseigne majes-
tueuse de Ptolémée : il y a 1 comme le sentiment qu’un Ptolémée revu et corrigé
et pour ainsi dire adopté aux fantaisies d’un temps plus synerétique et de régions
plus orientales, serait la meilleure réponse aux objections du sceptique. Le Tétrabible
lui-méme n’était pas un art pratique; il o arrive rarement d’envisager des cas
concrets ; ceux mémes qu’il étudie, amitiés ou inimitiés possibles, heurs ou malheurs

d’un ménage, nature du pére ou de la mére ou encore des enfants, n’ont encore

@ Théorie déja formulée par Porphyre dans son «Isagoge» astrologique. Catalogue des
astrologues grecs, I, 226.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

Une défense
© IFAO 2026

—e3o( 145 )eer—

rien que de trés général. G'est peu de chose en comparaison des catalogues minutieux
que dresseront les astrologues postérieurs, un peu comme les juristes qui ne seront
jamais las d’imaginer des cas particuliers intéressants, avec cette tentation perpétuelle
du quyas, si différente de notre tendance & la généralisation.

Ainsi, & propos de cette rupture dans le plan, nous comprenons aisément ce
qui oppose Ptolémée aux formes plus populaires et plus pratiques d’astrologie.
Celles-ci ont des méthodes plus simples, mais elles prévoient des cas plus compliqués,
des curiosités plus minutieuses. On affectionne la science toute faite qui épouse
exactement les situations données plutdt que de se remettre a chaque fois & la recherche
des grands principes. On excuse mieux ainsi Abit Ma‘sar du manque apparent de
liaison dans ses idées. Comment aurait-il pu unir Ptolémée & une postérité qui
n’avait pas grandi dans son esprit et qui ajoutait au lieu de déduire, comme eiit
aimé le maitre d’Alexandrie ?

Par fidélité a Ptolémée contre lequel il lui arrive cependant de regimber, Abu
Ma‘sar va jusqu’a scinder en deux 1’exposé qu’il devait aux diverses propriétés du
Zodiaque. Il ne met, dans les cinq premiers chapitres, que celles que Ptolémée et
avouées. Les autres trouvent place a la fin ), mais ce sont précisément celles qui
sont le plus rentables pour I’astrologue. Ce dernier aime en effet, a basse époque,
4 multiplier, un peu comme des signes algébriques, les polyvalences du Zodiaque,
alors que Ptolémée avait une faiblesse de mathématicien pour les planétes.

Cependant, dés le chapitre V, on sent les flottements qui s’emparent de esprit
d’Abi Ma‘sar ; avec la théorie des « privileges», il est dans un des domaines les plus
orientaux de 1'astrologie. Aussi ne peut-il plus résister & la tentation de désobéir,
non pas & Ptolémée, car c’était déja le dépasser que de parler de « priviléges», mais

bien & ses successeurs grecs. Ceux-ci ® admettaient couramment cing « privilégesy,

™ Voir dans le plan, chap. VI.

® Zamdn : cf. les sens de ce mot dans
les dictionnaires arabes et persans. Ce sont
4 peu prés ceux que nous avons énumérés
d’aprés Abi Ma$ar. Cf. observations pré-
cieuses du dictionnaire Lisin & ce sujet.
Tantdt zaman est 1'équivalent de dahr
(éternité, zervan akarana), tantot il est
considéré comme ne s’appliquant qu’a une
partie du dahr. Quand on le distingue de
dahr, on fait remarquer que dahr n’est

Jean-Claude Vadet
de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne

pas susceptible de morcellement (la yanqati€).
« La durée entiére du monde est aussi appelée
zaman; c’est encore du temps morcelé
comme dans le zervanisme. On n’a pas, il
est vrai, le sens de «temps récurrent» qui
est une idée zervanite et astrologique par
excellence, mais sans doute cette conception
ne pouvait-elle pas &tre familiére aux lexico-
graphes arabes ; ¢’est peut-étre ce qu’ils vou-
laient signifier en parlant de « temps moreelé».

Par contre, le sens de «saison» est fort

9

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

—t9e( 146 )eer—

soit par ordre d’importance : la maison, I’exaltation, le terme, la triplicité et le
décan. Or, aprés les « triplicités», Abu Ma'sar se jette brusquement sur des « privi-
leges» qui ne font pas partie de la liste classique. Ce sont les nawbakhr, les navamga
du sanscrit, d’origine naturellement indienne, la ¢nd ‘eSariya, les « degrés masculins
et fémininsy ete.

Cette infraction a la régle une fois commise, 1l cesse de démontrer et se contente
d’énoncer. On peut donc dire que 1’empire du qiyds chargé de défendre 1’astrologie
s’arréte presque en-decd de la premiére partie que nous avons dégagée. Celle-ci
est, comme nous pensons 1’avoir dit, une apologie originale appliquée & une structure
ptoléméenne, sans que ’esprit soit conforme & celui du maitre. Notre propos étant
davantage d’étudier la doctrine que de résumer le Madhal, nous quitterons Aba

Ma“gar au moment ou i1l abandonne Ptolémée.

Défense de Iastrologie en général.

Ceci posé, examinons la facon dont V’astrologue dispose ses prémisses. Nous
savons déja comment il a présenté son ouvrage. Sa juslification de P’astrologie n’est
pas en harmonie avec la structure du plan qui suit. Et elle ne semble pas couvrir
tous les cas envisagés ; mais ne savons-nous pas que c’est la une des caractéristiques

du raisonnement en giyas, quand il est complaisamment manié par son auteur ?

Pantique division persane de 1’année, ce qui
fait six zamans par an, a !’imitation des:
six « Gihanbar». Sans doute, cette explication

bien attesté. Zaman est alors synonyme de
Jasl. 11 peut aller jusqu’a signifier «un
temps»; i est alors synonyme de mudda,

durée, laps de temps. Ce sens de «saison»
est étroitement 1ié & celui de climat et peut-
étre aussi & d’autres réminiscences d’époques
plus anciennes. Zaoman est le temps du
«froid» et celui du «chaud» (Lisan). I y
aurait ainsi deux saisons par an. Est-ce le sens
de climat qui prédomine ou 1’antique division
en deux de I’année persane? Un grammairien
nous dit : « Zaman, c’est 1’époque des fruits
verts, ou c’est I’époque du froid et celle du
chaud, zemdn peut donc avoir de deux a
six mois». Dans le zaman de deux mois,
¢’est encore le sens de saison qu'il faut retrou-
ver : ce zaman de deux mois est, comme
nous le disent les lexiqués du persan moderne,

Jean-Claude Vadet

Anlsl en ligne

est-elle préférable a posteriori & celle du gram-
mairien arabe qui préfére admettre « un prin-
temps» de deux mois. Sans doute, zaman
ou son prédécesseur iranien, a-t-il pris trés
tot e sens de « saison»; il s’est adapté ensuite
au cadre de I’année solaire, divisée en quatre
saisons et commencant a 1’équinoxe vernal.

Zaman a également le sens de succession
du jour et de Ja nuit : Dexpression i‘tidal
ol zaman, (cf. « Taqizadeh» : The old iranian
calendars, p. 14-15, Londres, 1938), signifie:
moment ot les jours et les nuits sont égaux,
done solstice. G’est dans ce sens que le prend
Tabari au début de son histoire, lorsqu’il
nous donne une définition du terme zaman.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ene( 14T )

«L’astrologie (f. 5 a) est la connaissance de la nature de tous les astres, de tous
les cieux, et de la propriété attachée a leurs indications, ainsi que ce qui est engendré
et produit par les forces de leurs mouvements divers, avec leurs impressions (wa
tab‘tha) en ce monde sublunaire, telles que les variations et la modification des
natures simplesy (1huldf al azminah wa tagywr al taba*"). Sur cette définition-justi-
fication, nous ferons les remarques suivantes.

Abi Ma“3ar se met sous le signe de la théorie des « natures simples» qui dominent
la physique de 1’époque.. Aussi est-il impossible pour lui de connaftre un astre sans
avoir défini sa « naturey (plutét d’ailleurs, semble-t-il, la «nature» que «1’élémenty).
Les astres sont agissants ; ils sont peut-tre la seule cause efficiente que ’on puisse
déterminer pour ce monde sublunaire voué a la contingence. Mais, diit P’orthodoxie
en étre mécontente, cette contingence n’est pas I’effet d’un décret divin, renouveld
4 chaque instant et pour chaque parcelle de corps, comme dans 1’«as‘arisme»; il y a
bel et bien tawlid, ¢’est-a-dire que les « natures» ou les corps, ou encore les événe-
ments sont capables de se reproduire ’un I’autre, conformément, au moins verbale-
ment, a la thése du « mu‘tazilismey. .

Mais quel est le mode de ce fonctionnement? Faut-il qu’a chaque modification
des « natures» terrestres, ¢’est-d-dire en somme pour le matérialisme un peu stoicien
de la tabi‘iya, & chaque événement, il y ait un influx d’origine céleste? Pousser cette
theése & 1’extréme, ce serait retomber dans le défaut que I’on reproche aux orthodoxes,
car tout ici-bas devra avoir son prototype, comme dans 1’orthodoxie, rien n’arrive
sans la participation d’un attribut éternel de Dieu.

S’il était facile & Abii Ma‘sar de poser en principe l'intervention des astres,
il lui sera plus difficile de T'expliquer et de la limiter. Ses solutions qui tiennent
compte cependant du probléme restent tout de méme un peu verbales : les astres
opérent par leur « mouvementy, ce « mouvementy possédant une « force» sans qu'’il
soit dit comment, (cf. ce qui précéde et f. 23 b), cette «force» & son tour produit
un effet (fil); elle est donc, s’il est permis d’extrapoler, fa%lah, agissante, qualité
qui, dans Porthodoxie, ne revient qu’d l'acte créateur perpétuellement renouvelé
de Dieu. Mais le mot « mouvement» est capital ; il apparait que le mouvement, pour
Abu Ma‘ar, ¢’est un peu le changement de saison (ijnldf al zaman, f. 7 a, litt. diffé-
rence & 'intérieur du temps). Chacun sait que, pour Aristote, le temps est la mesure
du mouvement. Un astrologue interpréte naturellement que le temps est le mouvement

des astres. A cela se joint la conception cyclique du temps si caractéristique de 'esprit

19.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—-e0e( 148 Yees—m

persan. Le temps, par excellence, ¢’est celui du Soleil, ¢’est donc 1’année dont la
caractéristique est d’8tre divisée en saisons, selon une division qui rappelle celle
des éléments terrestres. Le temps appartient aux astres, avant d’appartenir aux choses
créées et I'astre par excellence est pour notre astrologue le Soleil, car Pastrologie
a une forte tendance a devenir héliocentrique et le culte de Mithra a laissé partout
son empreinte, surtout en astrologie.

On s’explique que le temps décomposé en saisons soit pour Aba Ma‘sar la
mesure supréme et par conséquent la cause supréme de tout. Ne lui offre-t-il pas,
sur un rythme quaternaire qui lui est cher et qui est cher & tous les hermétistes,
comme une image de la diversité universelle? En méme temps cette idée du temps,
coincidence heureuse, s’ajuste trés bien a celle des « naturesy» qui est tout aussi
essentielle (cf. 19 a). Ce sont les saisons, sous la dépendance du Soleil, qui mettent
en branle les « natures» de ce monde sublunaire ; Abit Ma‘sar ne nous dit pas pour-
quoi, bien que ce soit 1& précisément le neeud de sa théorie. Est-ce une observation
courante ? Plus vraisemblablement, il s’agit de la correspondance entre les saisons
et les «natures», chaque saison ayant deux ¢naturesy & sa disposition, comme
d’ailleurs chaque élément, 1'6té étant chaud et sec, le printemps, chaud et humide,
automne, froid et sec et I'hiver, froid et humide. Cette division quadripartite de
Pannée, qui est un fait géographique, donc pleinement positif, est pour Aba Masar
le fondement de la physique sur laquelle s’édifie I’astrologie. Il n’y aura plus qu’a
manipuler le cercle du Zodiaque pour le faire entrer dans les cadres prévus par cette
physique géographique devenue la garantie scientifique de ce méme cercle zodiacal.

L’apologie d’Aba Ma‘sar se confond, nous le savons, dans le détail, avec le
programme d’un astrologue ordinaire d’inspiration trés fortement ptoléméenne.
(’est sous un ordre classique que nous grouperons les questions qui intéressent
notre propos, la défense de 1’astrologie ; nous les répartirons en deux rubriques :
Zodiaque, Planétes.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I.— ZODIAQUE.

Problémes générauc.

G’est au chapitre I1 qu’on justifie les théories du Zodiaque qui sont d’ailleurs
conformes a 1’enseignement courant. La, on sent tout de suite les préoccupations
de I’astrologue et les objections qu’il devine dans 1’esprit de son lecteur, quoiqu’il
ne les formule pas expressément, sans doute pour ne pas renforcer sa tendance au
scepticisme astrologique. Qu’est-ce qui imprime au Zodiaque son mouvement ?
Quel est le rang du Zodiaque dans la hiérarchie des sphéres célestes ? Deux questions
qut reviennent & se demander : quelle est la valeur scientifique, compte tenu natu-
rellement de I’époque, du concept de Zodiaque ? Est-il scientifique ou métaphysique,
symbolique ou réel ou, comme nous le demanderions & des astrologues d’aujourd’hui,
objectif ou subjectif ? (deux premiéres sections). Une fois admise la notion de Zodia-
que, reste & expliquer le bien-fondé de toutes les répartitions d’allure un peu arbi-
traire qu’y pratiquent les astrologues : pourquoi douze signes et non pas davantage ?
Gomme chacun sait & 'époque d’Abui Maar, il y a quatre « natures» dans les signes
du Zodiaque; et méme si cela est propre & géner les partisans de «la cinquiéme
essence», de plus en plus nombreux et qui voudraient distiﬁguer radicalement les
choses célestes des choses terrestres, il n’y a qu’a s’incliner devant cette tradition
toute puissante. Mais on peut se demander pourquoi les « natures» sont réparties
comme le veulent les astrologues et non pas autrement.

Ay regarder de prés, il devrait étre difficile de faire admettre que le Zodiaque
ait un point de départ et un lieu en quelque sorte privilégié. Cette notion serait
fort acceptable en mythologie babylonienne ot le nabiru n’est guére autre chose
qu’une espéce de pdle fixe du ciel, un peu a la maniére du mont Lanka chez les
Indous, mais elle choque en Islam les substils défenseurs de la théologie et les esprits
imbus d’enseignement philosophique. La propriété d’une sphére est de n’avoir pas
de commencement et d’étre partout égale 4 elle-méme ; c’est méme par la que la
révolution des corps célestes différe du mouvement de translation (naglah) propre,
selon les péripatéticiens, au monde sublunaire. Si le Zodiaque avait un commence-
ment, ce serait admettre indirectement que le mouvement céleste en a eu lui aussi
un, et que répondre alors aux théologiens du kalam af‘arite dont c’est précisément
la thése? 11). Goncession difficile pour un astrologue qui est peu ou prou dakri, méme

W Cf. le « Tahafut» de Gazzali, éd. Dar al  ceux qui prétendent que le moteur du ciel

Macarif, p. 208, chap. «De la réfutation de a une fin»,

20

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi. .
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

—ne( 150 Joer—

s’ll le dissimule, ou tabi7, comme semble 1’étre Abi Maar, les deux doctrines
étant subtilement distinguées par Gazzali? Telles sont les questions que notre
astrologue se pose ou plutét qu’il veut empécher son contradicteur éventuel de lui

poser. Reste & voir maintenant comment il y répond.

Problémes astronomiques.

En, astronomie, aprés avoir promis d’étudier les astres du double point de vue
quantitatif et qualitatif, il nous donne (f. 4b) quelques notions sommaires. Les
cieux supérieurs (al aflik al “ulya) sont les cieux des astres (kawakib). Déclaration
vague et peu compromettante : on se saura jamais ainsi s’il y a huit ou neuf cieux,
comme c¢’est un objet de dispute entre philosophes; on ne saura pas si les «astres»
en question sont les «fixes» (tawabit), puisque, I’auteur ne nous le dit méme pas,
si les «cieux supérieurs» sont ou non le ciel des «fixes». Est-ce une prudence
d’astrologue qui craint en ses premiéres pages la censure de I'autorité musulmane?
La lettre du Coran implique en effet qu’il y a sept cieux et elle semble répugner
a envisager, au moins selon Bagdadi ¥, ces cieux comme des «sphéresy. La con-
tradiction serait donc difficile & aplanir entre le donné révélé et la science d 'Hipparque.
Mais notre astrologue serait-il un partisan trés convaincu d’Hipparque? Est-il moyen
dans une conception rigoureusement scientifique, d’identifier méme imparfaitement,
Zodiaque et sphére des «fixes»? G’est pourtant ce & quoi parait tenir ’astrologue,
quoique, 1a encore, il ne soit pas trés clair. Sphera barbara pour employer I’expression
de Boll, «cieux supérieursy, c’est-d-dire selon toute probabilité la sphére des
« fixes», voire méme décans, car les décans sont comme les constellations au nombre
de trente-six, ou méme encore navamga indiennes, ramenées plus ou moins artifi-
ciellement de 28 & 36, tout cela a I'air de ne faire qu’'un pour notre astrologue.
Aussi parle-t-il des «fixes» @ tout de suite avant le Zodiaque, sans absolument poser

M Traduction anglaise de Abraham Halkin,
Moslem schisms and sects, I, p. 181.

® Catalogue des étoiles fixes groupées en
«images» suwar, chez Abu Masar. 1l a. En
gros, la terminologie est classique. On retien-
dra cependant quelques anomalies par rapport
a l'usage de Sufi et de Biruni. Céphée, habi-
tuellement transcrit en arabe est appelé « mul-
tahab » le « flamboyant ».—A la place de Sayyah,

Jean-Claude Vadet

Anlsl en ligne

Arcture, Bowrys, Abli Ma‘Sar offre « ‘awwa’» :
tous deux reposent sur le méme contresens
commis sur le grec fodrys, faussement rap-
porté & Bodw : crier.—Androméde est appelée,
chez Abii Ma‘sar, «al mar’a allati lam tara
ba’la», la femme qui ne vit pas T'époux, a
la suite d’un plaisant contresens d’un traduc-
teur ayant lu, & la place de Avdpopéda, dvdpa
wy By pour Bovoa. L’emploi du verbe

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

—t2( 151 Yer—

le probléme scientifique de leur identité. Pour les «fixesy, il se contente d’une
simple énumération (f. 11a et 6). De quelle tradition tient-il ses informations?
Sa nomenclature différe pour certains termes de celle de Siifi; sans doute la source
d’Abii Ma‘sar était-elle différente. Avec I'aphorisme selon lequel «la science des
étoilesy (nugum) est la science du tout (f. 5a), nous avons fait le tour de 1'astronomie
d’Abi Maar. ‘

Sur les questions relatives au Zodiaque proprement dit, un astrologue est
davantage sur son terrain. Aba Ma%ar fait un effort sublime pour ordonner les
notions confuses qui se présentent & son esprit. Nous allons essayer de situer un
peu tous les problémes qui se posent a lui, en tant que défenseur plus ou moins

systématique de l’astrologie zodiacale.

Problémes astrologiques.

Si le Zodiaque a 6té trés travaillé par des traditions multiples, sans pouvoir
du reste éliminer complétement la sphére des «fixes» V), on constate néanmoins
qu’il est essentiellement susceptible de deux ordres de signification ; les unes tiennent
aux signes zodiacaux eux-mémes, & leur forme, & leur allure, & leur nature animale
ou humaine, aux sympathies et aux antipathies dont ils se menacent, bref & tous
les traits composites de ce que Bouché-Leclercq appelle un peu dédaigneusement
la «ménagerie célester 2). Cest toute cette partie du Zodiaque qu’Abi Maar affecte
de ne pas voir: il est sensible au contraire aux conceptions qui rattachent le Zodiaque
au Soleil. Mais il ne s’interdit pas non plus de jouer sur les premiéres significations,
surtout dans la seconde partie de ’ouvrage (cf. notre plan). Pour I'instant cependant,
son Zodiaque est solidement amarré au Soleil, il est le lieu des quatre points cardinaux,
des quatre saisons, des quatre « éléments» et des quatre «natures simples». II est

comme une image céleste de la nature. Mais ces arguments sont difficiles & manier,

«voir» dans le sens de «subir» ou «rencon-
trer» est typiquement persan et le contresens
parait s’expliquer mieux dans 1’hypothése d’un
traducteur persan. (Cf. expression persane :
sitam didan, subir 1’oppression.)

M Cf. Binini Tafhim, éd. trad. Wright,
p- 511; Thwan XI, 291. F. Cumonr, Lux
perpetua, Paris 1949, p. 146-147.

® (C’est un peu le plan qu’a suivi Abd

Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Ma<sar. L’aspect « physique» vient en premier
lieu, suivent ensuite les traits dus & la confi-
guration du Zodiaque (4 partir de la section 6).
Sur ce dernier domaine, le Zodiaque indien,
bien qu'il fit d’origine grecque, comportait
des distinctions encore plus abondantes. Cf.
Awsirunt’s India, éd. Sachau, IL, p. 217 et
Raman, Manuel élémentaire d’astrologie hindoue,

Paris 1940, p. m.

20.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2( 152 Yer

ces constatations difficiles & faire, car elles créent & peu. prés autant de difficultés
qu’elles résolvent de problémes. De ces quatre groupes, lequel est & 1’origine des
autres? Comme les objections seront nombreuses, il faudra sans cesse rafliner sur
Pordre de succession. D’autre part, cette conception du Zodiaque, décalque de la
nature, peut géner un astrologue qui tient a prouver I'immatérialité du ciel. Cela
se verra a la facon dont il enchainera ses preuves. Et puis, le Soleil n’est pas unique-
ment le maitre du Zodiaque, comme 1'imaginerait une conception simpliste. II est
avant tout le souverain des planétes (! et c’est dans ce role de roi assisté de ses
ministres qu’aime & le représenter la tradition, avec 1’appui de 1’astronomie. Le

Soleil risque donc de disparaitre du Zodiaque dont il fut initialement la raison

d’étre @,

Problémes posés par Aba Maar :

1. prouver qu’il y a douze signes,
2. que ces signes ont pour point de départ le Bélier,

3. la répartition des triangles & I'intérieur de ces douze signes (tous les trois

signes, puisqu’il y a quatre triangles, c’est le méme «élément» qui est censé

dominer dans le signe).

Dovze signes dans le Zodiaque.

1°) les douze signes sont absolument nécessaires au calendrier, comme chacun
sait. (’est méme lorsque se vulgarise I’année solaire que s’impose partout la conception
du Zodiaque. Tous deux sont tellement solidaires que 1’année solaire, en tant
qu’elle veut rattraper la Lune, souffre un peu des mémes infirmités que le Zodiaque,
fidele lui aussi au chiffre douze dont 1l est la transposition spatiale. On démontre
le chiffre douze, comme cela est limpide, en multipliant quatre par trois. Il y a quatre
éléments; or le Zodiaque doit étre le reflet des choses d’ici-bas, d’olt il suit sans
doute que 1'année marque le rythme cosmique, & moins que 1’on ne préfére la pro-
position inverse. Toute chose a un commencement, un état intermédiaire et une
fin (f. 14b-15a). Il doit en &tre ainsi du régne successif des quatre « élémentsy dont

M Cf. Thwan al safa’. métriques et conventionnelles (éd. 1ib. IV,
@ Pour les Ihwin al safa’, les signes du  p. 30). :
Zodiaque sont des grandeurs purement géo-

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t5o( 153 )ocr—

il faut bien imaginer que la théorie en question les fait correspondre, sans plus de
cérémonie, aux saisons, & moins qu’une pareille identification n’ait pas été dans
I’intention de nos ¢philosophesy. On aurait done la série : printemps /feu—:été /air —
automne /eau — hiver /terre.

Cette partie du raisonnement ne se trouve pas dans le texte : elle ne pourrait
que compromettre la démonstration de ces « philosophes». Mais elle aura au moing
’avantage de nous faire comprendre pourquoi d’autres, les « hermétistesy d’Aba
Maar, ont voulu faire mieux (f. 20¢). Il va sans dire que ’association des «éléments»
et des saisons qu’ils ont certainement faite selon notre tableau ne leur paraissait
pas valable. Ce sont par avance les complications que nous verrons surgir a propos
des triangles. Disons seulement pour I'instant que le feu convient mieux a 1°été
qu’au printemps et que, des deux saisons froides, on considére en général I’hiver
comme humide et 1’automne comme sec.

La double série peut paraitre fausse et contraire aux habitudes les mieux regues,
d’un bout & 'autre de ses analogies. Il faut donc trouver mieux : les « hermétistes»
partent de quatre points fixes (), les deux équinoxes et les deux solstices. Suit un
grand luxe de démonstration pour passer de 4 a 12, ¢’est-a-dire comme dans le cas
précédent, pour justifier le trois (4 3). Mais n’y a t-il pas en chaque «saison»
trois ¢images», trois « étatsy divers et trois « conjonctions»? Les trois ¢ images»
sont les trois signes zodiacaux, les trois «étatsy, le début, 1’état intermédiaire
et la fin, et les trois « conjonctionsy sont naturellement celles du Soleil et de la Lune,
(c’est-d-dire les trois fins de mois lunaires), seul argument de caractére un peu
astronomique & étre invoqué. Et cet argument nous raméne encore par un biais &
la structure de ’année zodiacale. Mais les « hermétistes» peuvent triompher : ils se
sont passés jusqu’alors, pour emporter la conviction, des «élémentsy et des « naturesy.
Cet autre avantage en ressort que les « élémentsy et les « natures» ne sont pas chez

eux le levier qui met en branle la machinerie du Zodiaque.

Les signes commencent au Bélier.

2°) Reste & expliquer maintenant pourquoi 1’année, donc le Zodiaque, a un
début et pourquoi on a fixé ce début au Bélier, ainsi que la succession de triangles
qui en est un peu la conséquence. L4, les difficultés qui assaillent 1’astrologue sont
nombreuses ; elles devraient méme du point de vue logique étre insurmontables,

™) Egalement sacrés pour les Thwan, XI, p. 261.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tae( 154 Yot

5’1l les exprimait toutes et s’il n’avait recours & d’habiles réticences. Mais nous ferons
ce qu'il ne fait pas, pour mieux comprendre les sous-entendus de son plan et pour
juger la rigueur de sa démonstration. En réalité, si le Bélier fait difficulté comme
point de départ de 1’année, ce n’est pas tant parce qu’il aurait théoriquement-trois
concurrents possibles dans le Cancer, la Balance et le Capricorne, jalonnant eux aussi
solstices et équinoxes, mais c’est parce que son choix préjuge déja, en partie du
moins, de la succession du triangle. Au Bélier commence le triangle de feu, mais
le Bélier est aussi le signe printanier. Or, 1été étant plus chaud que le printemps,
comment admettre que le triangle de feu ne soit pas réservé au commencement de la
saison la plus chaude®? Cependant 1’astrologie tient au Bélier : en qualité d’équinoxe,
il exprime mieux le mélange harmonieux des «éléments»; quand on considére
’univers comme un corps, il est le «haut» du monde alors que le Gancer, début
de 1’été, n’en est que la droite. Conforme également & sa vocation d’équilibre est
le fait qu’il est une équinoxe et non pas un solstice ; & I’équinoxe, 'inclinaison de
Iécliptique est réduile & néant et I’ancienne astronomie disait qu’en ce point, le
huitiéme cercle, celui du Zodiaque, se confondait avec le neuviéme, dit « régulateur
du joury, et dont on postulait Jexistence pour expliquer les saisons et la courbe
de 1’écliptique. Dans 'ancienne astronomie ol les sphéres sont comparées a des
meules, le pdle n’est pas seulement un lieu d’intersection, il est le ressort envisagé
quelquefois comme ¢ mobile», qui met en action tout le mécanisme (L'univers est
comparé & la roue du tourneur : Murag al dahab 1, fin). Méme si toutes ces raisons
qui joubrent initialement ne sont plus présentes a Pesprit de 1’astronome, il n’en
hérite pas moins d’un systéme calqué sur le calendrier solaire qui a toujours manifesté
au cours de 'antiquité classique une préférence décisive pour le point vernal. C’est
une préférence de ce genre que montre en particulier le calendrier persan et les
années de Yezdegerd, mode de comput de nos astrologues. .
L’astrologue doit méme réaliser des arrangements délicats auxquels peut échapper
’auteur d’un calendrier; il doit rester en accord avec la physique qui considére le
feu comme le plus 1éger des « élémentsy, c'est-a-dire le plus volatile et le plus
centrifuge, il est donc presque obligé de considérer que I’équinoxe, soit le Bélier,
est plus « brilante» que le solstice. Par respect de la tradition, 11 doit aussi conserver
le systéme des triangles et ce systéme lui interdit précisément de faire entrer dans

) Cf. précédemment raisonnement des « hermétistes».

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3:( 155 Yees-m

la méme catégorie, équinoxe vernal et solstice d’été, représentés par le Cancer dont
le caractére est au contraire aquatique et lunaire V. II se prive donc de la ressource
d’alléguer que le Bélier participe du feu du solstice, mais qu’il n’en est pas la source.

Nous connaissons maintenant la triple difficulté qui hérisse le syncrétisme du
Bélier. Quelle solution lui apporte Aba MaSar dans le champ trés limité ou il peut
évoluer 2'? Tout d’abord il traite de «l’ordre des successions des natures» avant
d’aborder la question de la priorité donnée au Bélier. Or cette derniere est précisé-
ment fonction de la place attribuée aux divers « élémentsy, en d’autres termes, une
fois admis que le triangle de feu commence au Bélier, on a plus guére a s’interroger
sur la place du Bélier dans 1’univers zodiacal. Mais ¢’est vouloir oublier que la place
du feu est conditionnée par celle du Bélier et que c’est celte dépendance mutuelle
qui peut créer les plus grosses difficultés pour le bon sens courant et aussi pour
la « physiquey.

Il est également un autre point sur lequel Abii Ma'$ar ne donne pas ses raisons
et ot cet habile silence sert sa démonstration. Il ne nous rend pas compte du principe
méme du «triangle». Nous expliquer pourquoi les signes du premier cadran sont
de telle ou telle nature, ce n’est pas encore nous dire comment ils communiquent

cette nature trois signes plus loin et & trois reprises.

Succession des triangles.

3°) En fait le principe du triangle est clair : il consiste & considérer le premier
cadran augmenté d’un signe, soit les quatre premiers signes, comme un abrégé de
Pannée entiére. Il est une espéce de microcosme dans le macrocosme. Il devrait
ainsi ressembler tour & tour aux « quatre éléments», méme s’il ne respecte pas leur
ordre de succession dans le monde sublunaire. Mais justement Abu Ma%ar préfére
ne pas metire les saisons en rapport avec les «élémentsy : il parle plus volontiers a
leur propos de «natures simples». On démontrera 1’existence des quatre triangles

sans presque faire allusion & «1’élément» dont il porte le nom . Ramené donc

M Tl est la « maison» de la Lune, mais aussi © Elle présente un double inconvénient :
I’exaltation de Jupiter. G’est sous cet aspect  elle conserve les éléments dont nous savons
qu’on préfere I’envisager quand il est question ~ déja que la succession ne correspond pas &

de lui en tant que « point tropique». Cf. 68 a-  celle des saisons, ou qu’on les place; elle

71 a, explication que les « hermétistes» don-  n’explique pas la succession des éléments dans

nent des « exaltations». les «natures», ce qu’il faut précisément dé-
® Question traitée aux folios 17-19. montrer.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

s ( 156 Jocr

aux proportions qu’Aba Ma%ar veut bien lui donner, le raisonnement, donc la
solution de nos questions n° 2 et n° 3, se réduit a cect : expliquer la succession de
quatre « natures simples» dans le premier cadran du Zodiaque augmenté du signe
du Cancer.

On traduira donc la conception du triangle dans les termes suivants, Bélier :
chaud et sec (feu, ét6) — Taureau : froid et sec (terre, hiver) — Gémeaux : chaud
et humide (air, printemps) — Cancer : froid et humide (eau, automne). Le grand
paradoxe de cette succession, ¢’est que le froid succéde au chaud contrairement a
Iordre des saisons dont 1’ordre des triangles se voudrait certainement une image.
1 faudra done justifier les triangles en dehors de la conception de 'année comme
de celle des «6lémentsy. Il y a plusieurs moyens d’expliquer ce déroulement inattendu
des «natures simples» : soit alléguer qu’elles se ressemblent, soit au contraire
qu'elles ne se ressemblent pas, parce que les contrastes sont nécessaires. On peut
également considérer que, des deux naturesy, une seule est vraiment déterminante,
solt parce qu’elle est plus propre au signe que les autres, soit parce que son action
est toujours plus puissante que celle de son associée. On a ainsi la possibilité
d’un assez grand nombre de combinaisons. Abu Ma%ar les utilise concurrem-
ment et il évite la contradiction en n’explicitant pas les principes sur lesquels
il se fonde. Suivons-le dans ses déductions, sans é&tre dupe de la distinction
qu'il fait entre explication «hermétiquey et non «hermétique», car mnous
savons que toute explication de ce genre est plus ou moins «hermétique
par essence. Une théorie assez simpliste consiste 3 dire qu’une seule «naturey»
I’emporte dans chaque triangle : le Bélier est surtout chaud, le Taureau surtout
sec, les Gmeaux surtout humides, et le Cancer surtout froid. Or les « élémentsy»
sont caractérisés eux aussi par la prédominance d’une nature sur l'autre, d’ou
une raison supplémentaire pour lier triangles et « élémentsy par Pintermédiaire
des «natures».

L’insuffisance de ce raisonnement n’échappe sans doute pas a l'astrologue,
mais ce dernier a d’autres preuves a sa disposition : une concéption plus philoso-
phique des «mnatures» les groupe d’aprés leur degré d’action, selon qu’ils sont
actifs ou passifs; le «chaud» et le «froid» sont actifs, car ils sont respectivement
a Dorigine de la « génération» et de la «dissolutiony, le chaud ayant une action
expansive et sublimante, le froid étant astringent et conservateur des formes recues ;

mais froid et chaud se ressemblent par leur antagonisme méme. « Nous remarquons,

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—-toe( 157 Yeer—

dit al Kindi, que les qualités agissantes sont le froid et le chaud, c’est-d-dire que
toutes deux produisent au contact une impression, alors que le sec et ’humide sont
des qualités passives, c’est-a-dire qu’elles n’exercent pas d’impression au contact, (du
moins) en acley. (Elles en ont peut-étre une a la longue, c’est-a-dire, «en
puissance»).

St nous revenons maintenant au triangle des astrologues, on voit que ce raison-
nement est au rebours du précédent et ¢’est méme pour cela qu’il a besoin d’oublier
les éléments dont les « natures» sont une espéce de transcription. G’est le froid qui
Pemporte dans le triangle de terre ; contrairement & I"opinion courante et universelle
qui veut que la terre soit plus « séche» que «froide». La philosophie zodiacale met
Pastrologue devant une pénible alternative, dans ses essais de rationalisation : ou
bien oublier que les « natures» transcendent les « éléments», ou bien ne plus pouvoir
expliquer la succession apparemment paradoxale du feu et de Ja terre, contrairement

a ordre physique courant.

Succession des triangles vue par les « Hermétistes.

La doctrine proprement « hermétique» (f. 214) semble vouloir tenir compte
d’une partie de ces difficultés. Elle sait qu’on lui reproche de faire du Bélier le signe
de feu par excellence. Elle n’ignore pas que Pordre de succession des triangles,
surtout des deux premiers, peut paraitre sophistiqué & certains « physiciens» qui
ont pourtant bien des principes en commun avec les astrologues. Voici comment
elle veut dissiper les deux objections : sur le premier point surtout, elle trouve une
réponse originale, sinon convaincante, et qui de plus est typiquement « hermétiquey.
Si le Bélier est le domaine du feu, raisonnent ces «hermétistesy», c’est qu’il doit
celte caractéristique au Lion avec lequel il est précisément en triangle. Or, comment
douter de la chaleur briilante du Lion? Ge n’est pas tant du fait que le Lion est la
«maison» du Soleil qu’il s’agit, c’est une observation courante que I’on rappelle.
Le Lion marque le plus fort de 1’ét6. Peut-étre y a-t-il 1a un souvenir authentiquement
égyptien, & moins qu’il ne soit en partie persan. Le lever héliaque de Sirius finit
a basse époque par avoir lieu dans la constellation du Lion, en vertu de la précession
des équinoxes. Le Lion a peut-étre plus de signification pour un Egyptien que
pour tout autre, & moins que 1’« hermétiste» ne veuille dire simplement que le Lion

est le milieu de 1’été, de par sa position astronomique, au moins théorique.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

—td( 158 )ees—

Le Zodiaque et la motion de « zamany.

Le temps se dit « zamany. G’est 1a le mot sur lequel Aba Ma‘sar fonde lui-méme,
comme nous le savons, toute sa théorie de I’astrologie, celle du moins qu’il professe
dans 1" Introductorius. Et le contenu de ce mot est si vaste dans la langue des astrologues
qu’a nos yeux, si différents des leurs, il constitue le principal probléme. Ne signifie-t-il
pas « temps contingent», par opposition a dahr; n’est-il pas aussi de temps cyclique,
car le temps est naturellement cyclique quand on est un dahri et un astrologue, et
qu’on croit peu ou prou & I’éternité du monde? Ne se lie-t-il pas au temps du Soleil,
comme le Zodiaque qui a fini par accaparer le firmament et du méme coup 'astrologie
elle-méme? Enfin, de proche en proche, zamdn n’a-t-il pas fini par prendre le sens
de saison? Tel est le terme et le concept, car tous deux sont inséparables, qu’on
rencontre au fond de toutes les spéculations astrologiques. Rapport du zamdn, temps
et des zaman saisons, avec les « natures» de ce monde et du méme coup configuration
du Zodiaque, voila le probléme qui préoccupe notre astrologue . G’est pourquoi
nous avons particuliérement insisté sur les « natures» zodiacales et leur succession,
puisque nous nous proposons avant tout de suivre a travers un plan d’apparence
scolaire, le cheminement de la pensée d’Aba MaSar.
sons» ne sont pas le seul fondement de 1’astro-

logie. Mais, comme chez Abu Ma%ar, c’est
Pastrologie « météorologique», appuyée sur

M L’idée des «saisons» fait peut-étre la
relative originalité d’Aba Mafar. G’est dans
cette direction qu’il faudrait creuser pour

mieux dégager les fondements de son astro-
logie. Bien des fois cependant le schéma de
Paction des corps célestes sur les « éléments»
ne comprend pas 1'intermédiaire des saisons.
Cf. Thwan IV, p. 155, oit les facteurs énumérés

sont les suivants : mélange des éléments (en

certaines de leurs parties seulement ; toute la

question, depuis 1’Antiquité, est de savoir si
ces parties sont ou mnon des atomes). Ce
mélange a pour cause la révolution des astres,
Jeur passage dans les signes du Zodiaque (un
peu comme chez Aba Ma‘ar), l'action de
leurs rayons sur les couches de I’air proches
de Ia terre, (par réfraction de ces rayons opérée
par les éléments plus «lourds», la terre et
I’eau).

Plus généralement, chez al Biriini, les « sai-

Jean-Claude Vadet

Anlsl en ligne

la géographie de 1’époque et sur les « Métdores»
d’Aristote ¢ al alar al ‘ulwiya», qui sert de
base & 1'astrologie judiciaire. Faut-il entendre
que seule Ia premiére est fondée, parce que
traitant de «cas généraux», alors que la se-
conde est hasardeuse, parce qu’elle envisage
les cas particuliers? (Binon, op. cit., p. 513).
Est-ce a cette catégorie d’adversaires de I’astro-
logie que fait allusion Aba MaSar, fol. 2a,
(texte trés mutilé). « Certains ont soutenu que
les astres ont une action sur le mouvement
du temps («intiqal al zaman», ce terme est
synonyme de «ibtilaf al azminah», variation
des saisons) et sur ses changements (3 1’ex-
clusion de tout autre effet sur le « particu-
lier»?); d’autres ont, pour le réfuter, émis
diverses opinions».

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

1I.— LES PLANETES.

Différences entre planétes et Zodiagque.

Avec les trois chapitres suivants sur les planétes, on aborde un domaine qui,
théoriquement du moins, devrait étre tout différent. Comme chacun sait, 1’astrologie
bétit ses jugements sur la combinaison du Zodiaque et des planetes, mais les planétes
seules, par la rapidité de leur mouvement V), rendent possible I’astrologie géné-
thliaque, celle des horoscopes, devenue si touffue qu’elle tendit a envahir toutes
les autres conceptions astrologiques dont certaines étatent aussi naives que des
croyances populaires. La théorie de 1’astrologie, comme les besoins de sa pratique,
semblent donc exiger que planétes et Zodiaque aient un traitement assez différent.
En fait, il ne peut pas en é&tre ainsi : la réalité est trop souvent rebelle 4 la théorie.
Gar, la physique du temps au contraire a tendance a unifier Zodiaque et planétes
en leur prétant la méme composition. Les deux éléments différents s’unifient de plus
en plus autour des mémes concepts. La conception de la sympathie universelle
dérivée de cette physique ou du moins s’y greffant, multiplie les ressemblances
entre Zodiaque et planétes; & peine 1'un est-il doué d’une propriété qu’il faut
attribuer aussi & 1’élément antagoniste. S’il y a une géographie zodiacale, on en
crééra une pour les planétes; si les parties du corps sont distribuées entre les signes
du Zodiaque, on en fera autant pour les planétes. Des vestiges- restent d’un état ol
leurs deux éléments étaient mieux différenciés : les planétes ont en propre la faculté
d’8tre «fastes» ou «néfastes», et I’on ne songe pas & communiquer cette qualité
au Zodiaque; ce dernier a des caractéristiques qui relévent du chiffre 12 et dont
on ne saurait faire 1’extension aux planétes. Telles sont les limites incertaines qui

séparent planétes et Zodiaque dans 'astrologie la plus courante.

M) Voir fol. 23 a. Les planétes ont en par-
tage «les changements, la génération et la
corruption », alors que les signes du Zodiaque
n’exercent leur influence que sur les quatre
« éléments». Cependant, comment pourrait-il
s’agir de ces quatre « éléments» a 1’état pur,
en dehors du «mélange» qui est e leur sur
la terre? Faut-il entendre que 1’action du
Zodiaque est purement météorologique et
qu’elle ne concerne, pour parler comme Birani,

Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

(v. note précédente), que les «choses géné-
rales»? Il est significatif qu’a ce moment,
’auteur ouvre un nouveau débat sur 1’astro-
logie que nous avons largement utilisé précé-
demment (24 b). Le théme en est précisément:
jusqu’a quel point les «significations» de
Pastrologic ont-elles un caractére général?
Abt Ma‘sar distingue entre « genres, espéces
et individus», dans un ordre qui va naturelle-
ment du général ou particulier.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etne 160 Joct-—

Auront-elles plus ou moins de rigueur chez Abii Ma%ar? En fait, on verra notre
auteur compléter au sujet des planétes les théories qu'il a ébauchées a propos du
Zodiaque. Et, ce faisant, il est dans la logique des choses, sinon dans celle du sens
commun : nous savons que son Zodiaque est presque I'expression du temps; or,
le Soleil est une planéte comme les autres; ce qui vaut pour lui dans son parcours
annuel sera donc applicable aux autres planétes quand elles interviendront groupées
dans leurs sept cieux. D’autre part, Abi Ma%ar a plus a coeur de prouver 1’astrologie
tout court que 1’astrologie généthliaque, celle qui a le plus besoin des planstes. Tout
se passe comme si, chez lui, I'astrologie généthliaque qui préoccupe presque ex-
clusivement Ptolémée n’était guére plus importante que les autres. Signe des temps
nouveaux qui divulguent I'astrologie et mettent & la mode la consultation astrologique
ou, pour plus de rapidité, on répond uniquement aux questions les plus urgentes ?
Sentiment secret que 1astrologie des horoscopes est la plus difficile & prouver parce
que la plus éloignée des croyances spontanées? Toujours est-il que, malgré le plan,
nous ne voyons pas de faille trés nette chez Aba Ma%ar entre les deux éléments de

son art et que, redites et interférences seront nombreuses d’une partie a ’autre.

Questions posées par les planctes.

Cela pour la présentation du sujet. I nous faut connaitre maintenant l'attitude
d’Aba MaSar & Uégard de ce sujet lui-méme, ¢’est-2-dire nous expliquer en somme
comment les planétes entrent dans sa conception de 1'astrologie. Nous savons déja
sur quels apriors il fonde sa science ; nous savons aussi combien il insistaif sur
les « mouvementsy» @ des corps célestes. Ici la raison en apparait plus claire, le madhal
lui aussi parait sous son vrai jour, celui d’un ouvrage de polémique oii, dans un
domaine trés étroit, I’auteur doit se battre sur plusieurs fronts. Cette « physique »
dont nous parlions lui inspire de la méfiance ; c'est qu'il est un partisan de la
¢ cinquiéme essencey.

Pour lui, les corps célestes sont d’une nature totalement différente de celle des
corps terrestres. Cependant, pour la rigueur de I'astrologie, il faut que I'action du

ciel sur la terre soit tout de méme conditionnée par des éléments de nature scientifique,

) C’est sans doute pour cela qu'un long  1’astre et représente pour Aba Ma‘ar le cas
passage est consacré & 1’action de la Lune sur  idéal duquel il pourra déduire les autres, par
les marées. Cette action semble dépendre  giyas, bien entendu.
presque uniquement des mouvements de

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 161 )ees—-

tels que pourraient en admettre cette physique des corps terresires dont il faut
bien se contenter puisqu’on n’en a pas d’autre. Mais tous les concepts de 'astrologie
ne se raménent pas a des notions « physiques», ¢’est le cas par exemple du caractére
« fasten et néfastey des planétes imposé par la tradition. On voit dans quel dilemme
se trouve Ab Ma'Sar : ou trop de physique, et alors il faut renoncer a la « cinquiéme
essence», supporter méme les objections de ceux qui se passeraient tout a fait  du
ciel, celui de 1'astrologie bien entendu, ou pas assez de physique et 1’on risque
d’8tre accusé d’obscurantisme.

Tout le plan d’Abu Ma%ar est dicté par ce double souci; il parle d’abord de
I’actiony, puis de la ¢nature» des planétes et il s’adresse a ce moment-la aux
« physiciens» & outrance. Ceux-ci s’appuyaient sur les conceptions du Tétrabible,
sur les «lidiosyncrasies» cheéres & Ptolémée, comme & la médecine : il faut done
réfuter Ptolémée. D’autres physiciens et astrologues parlent de « couleurs» au lieu
de «natures», passage curieux qui vaut d’étre analysé de prés. Aux yeux d’Aba
Ma‘sar, le résultat en est le méme puisque la «naturey se déduit de la couleur.
Il n’a donc pas plus d’égards pour eux que pour Ptolémée. Une fois ces prémisses
établies, reste & les mettre en accord avec la tradition ; I'astrologue sent trés bien
icl que la théorie du «faste» et du ¢néfaste» suffisait au fond aux astrologues qui
’avaient précédé en des temps lointains et dont le jugemént ne pouvait plus étre
remis en question. Il faudra montrer que leur systéme se réduit au sien, que le « faste»
et le «néfaste ne fait pas double emploi avec la «nature». Viennent ensuite les
« priviléges». C'est la partie la plus traditionnelle; comme nous le savons déja,
1’astrologue en fera ce qu’il pourra, on n’en sent pas moins dans quel sens s’oriente
sa pensée. Du point du vue de celle-ci, il n’y a donc au fond que deux parties dans
les exposés sur les planétes; planétes et physique, planétes et tradition; c’est ce

point de vue que nous adopterons dans notre propre exposé.

PLANETES ET PHYSIQUE

Les pldnétes et la « cinquiéme essence.

Abu MaSar a ’habileté de ne pas faire allusion tout de suite & la « cinquiéme
essence» dont on voit cependant qu’elle commande tout le plan. 1l préfére établir
expérimentalement tout d’abord ’action des planétes en se référant principalement

21

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 162 Jot3—

au Soleil et & la Lune ™. Méme quand il traite de la «naturey des planétes, ses
opinions n’apparaissent clairement que dans la réfutation qu’il fait de Ptolémée.
Pour nous «la cinquiéme essence» sera au contraire le point de départ, car nous
préférons naturellement 1’ordre déductif a I’ordre rhétorique. Mais nous emprun-
terons a d’autres auteurs ce qu’Aba Ma%ar a insuffisamment exprimé. «Aristote,
nous dit Masdi, était d’avis, comme les philosophes qui Pont précédé et suivi, et
comme les sages de I'Inde, de la Perse et de la Chaldée qu’il existe une cinquiéme
«naturen @ en dehors des quatre «natures». Il n’y a en elle ni chaleur, ni froid,
ni humidité, ni sécheresse... Le ciel tourne d’un mouvement circulaire, naturel
et permanent, (on n’ose dire éternel ou prééternel). De par ce mouvement circulaire
et le mouvement des astres qu’il contient, les qualités subissent des actions (fanfa‘l) ;
les quatre éléments s’étalent (inbasatat); deux d’entre eux gagnent le haut, ce sont
le feu et 1air, et deux d’entre eux le bas et ce sont I’eau et la terre. Puis, ces qualités
sont elles-mémes mues par le mouvement des substances supérieures et des corps
célestes en fonction de leurs évolutions (madaratiha) et de leur parcours, de leur
mouvement et des impressions (qu’elles déterminent). Ensuite, (fa), le mouvement
des qualités élémentaires se communique aux deux éléments supérieurs (le feu et
Iair) et ceux-ci meuvent & leur tour les deux éléments inférieurs (I’eau et la terre).
I en résulte douze espéces de vents qui donnent naissance & des nuages....». Par
le moyen des « météores», on a rejoint le monde sublunaire, ce qui est une conception
tout a fait classique.

Nous en retiendrons simplement que, pour les partisans de la « cinquiéme
essencey, la différence radicale qui existe entre celle-ci et le monde terrestre est loin
d’empécher son action sur ce dernier, par l'intermédiaire, comme il se doit, des
qualités élémentaires et des éléments. Gette action en serait méme plutdt facilitée,
selon les interprétes arabes du De Celo, ceux du « Placita philosophorum» dont

‘nous avons une traduction arabe, éditée par M. Badawi. « Quant & Aristote, il a fait

de 1’éther le premier principe. L’éther ne subit aucune action ; il est le cinquiéme
corps, (hiss en arabe; nous préférons lire gism). Apreés lui, viennent les corps qui
subissent des actions, ce sont le feu, 1’air, I'eau et, en dernier lieu, la terre; c’est

pour cela que le ciel a recu en partage le mouvement circulaire ®y. Nous comprenons

M Voir note précédente. @ Alasuite du « Deanima», Le Caire 1954,
® Cf. IThwan al safa’ IV, 46 et Kuvoi, Rasa’il, p- 128.
éd. Abu Rida, p. 40.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

———4—3-( 163 Joet—

que le mouvement circulaire est le propre de 1'éther, car nul ne saurait prétendre &
I’époque qu’il etit pour origine les «élémentsy ou les «qualités».

Ces partisans de «la cinquiéme essence» ont souvent recours & Empédocle et
a Pythagore pour justifier leurs assertions ; nul doute qu’ils ne retrouvent du méme
coup de vieilles notions persanes qui favoriseraient les hiérarchies en pentades et
la fagon d’ordonner le monde autour du chiffre cing. Justement Empédocle et
Pythagore sont souvent les porteurs d’une sagesse persame, ainsi d’ailleurs que
les philosophes arabes du siécle qui suit celul d’Aba Ma%ar, tels que Muh. b. Yisuf
al “Amiri et Abt Sulayman al Mantiqi, ou peut-étre déja, la chose serait & vérifier,
son contemporain, Ahmad al Sarahsi ). Ainsi, Aba Ma%ar, en tant que Persan et
non seulement comme « philosophe» inavoué, se sent naturellement partisan de la
« cinquiéme essence». Les anciennes conceptions « mazdéennesy» ne distinguent-elles
pas rigoureusement entre le geti et le menok et dans 1"« Avestay, le monde corporel
n’est-il pas mentionné & part parmi les créations d’Ahura-Mazda? D’ailleurs, nous
savons, par Mas‘adi que la «cinquiéme essence» avait des partisans fervents chez
les philosophes de la Perse et de 1'Inde. Nous n’avons aucune peine a reconnaftre
sous ces vocables les milieux sabéens trés proches d’al Kindi et qui favoriseralent
particuliérement Iastrologie, non sans I’imprégner de leur philosophie toute particu-
liére, celle de ces philosophes dont Abt MaSar aime parler. '

Une fois posée la doctrine, examinons-en les conséquences. G’est d’abord une
antipathie instinctive pour le point de vue ptoléméen qu’il nous faut bien résumer.
Chaque planéte a deux « ‘natures», comme les triangles zodiacaux ; Jupiter est chaud
et humide, Saturne froid et sec, Mars chaud et sec, le Solell de méme, Vénus froide
et humide, comme la Lune d’ailleurs, tandis que Mercure est d’une nature amphibie,
s’accommodant un peu & toutes les situations. Ces «natures», tantdt expliquent
Paction vraie ou supposée dela planéte sur les choses humaines, tantét justifient le
caractére que leur attribue la tradition. Mais, sans doute, elles ne parurent pas
suffisantes pour servir simultanément & tous ces buts, et 1’on dut y joindre la notion
de « tempéramenty heureusement équilibré ou non (edxpacia en grec, ¢ tidal, encore
une fois, en arabe). Ainsi, ce qui distingue Jupiter de Mars, ce n’est pas tant son
« humidité» qui contraste avec la sécheresse de Mars, ¢’est son équilibre qui s’oppose

au déséquilibre, a I'excés d’humeurs de Mars.

) Brock. Sup. I, p. 375. Fut lui aussi I"auteur d’un « Madhal», Ahlwart, 5917.

21.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—3o( 164 Yoes—

On continuera de plus belle dans cette voie aprés Ptolémée, qui est un précurseur
en général assez sobre d’imagination. Ces «naturesy», il faut, pour rester en régle
avec la physique, les attribuer pour des raisons qui, elles aussi, relévent de cette
science. C’est 1d que la démonstration de Ptolémée est assez hasardeuse, dans les
«Apotélesmatiques» du moins ; Aba Ma'$ar ne manque pas de le Tui reprocher. Chez
Ptolémée, Saturne est froid et sec, parce qu’éloigné du Soleil, Jupiter chaud, parce
que proche de cet astre, Vénus est humide parce que soumise & 'influence des
vapeurs qui se dégagent de 1’atmosphére sublunaire; cela de méme que la Lune
qui est toute proche, si 'on peut parler ainsi. Tous ces points sont repris et critiqués
par 1’astrologue, pourquoi Vénus n’est-elle pas asséchée par le Soleil dont elle est
pourtant plus proche, et comment subit-elle I'influence de la Terre dont elle est si
éloignée? Pourquoi le Soleil n’asséche-t-il pas également Jupiter? On connalt la
conclusion ; les planétes ne sauraient posséder une «naturey semblable & celle
d’ici-bas. « Les astres ne sont de par leur «naturey (bidattha) ni chauds, ni froids,
n1 humides, ni secs. On a cependant attribué ces qualités aux astres d’aprés ’action

(fl) qu’on leur voit en ce mondey.

PLANETES ET COULEURS

(’est alors que survient I’objection possible : les planétes ont une «nature»
en vertu de leur couleur. A premiére vue, on est surpris de cette théorie, surpris aussi
de I'importance que ’astrologue lui donne. Il n’hésite pas a la mettre au-dessus de
celle de Ptolémée. Bien mieux, il la caractérise, tantdét comme le mode de raison-
nement de « certains astrologuesy, tantdt comme moyen « philosophique» de prouver
que les quatre « naturesy existent aussi dans le ciel. Le raisonnement est du type
du quyas : si deux corps ont méme couleur, dans certaines conditions peut-étre que
Abu Ma%ar ne nous préciserait pas pour rendre sa réfutation plus aisée, il s’ensuit
qu’ils ont mémes « natures». Il y a quatre humeurs dans le corps dont la couleur
est certaine : la bile jaune (feu), la bile noire (terre), le sang (air), la pituite (eau).
Les planétes aussi ont une couleur que ’on prétend avérée. Un tableau nous per-
mettra de mieux entrevoir ce mode de démonstration ou 1'on sent Uinfluence de
Uhermétisme des « philosophes» dont parle Aba Ma‘$ar. On remarquera qu’il n’est
pas toujours aisé pour la symétrie de faire entrer sept corps, les sept planétes, dans

quatre catégories différentes, les quatre éléments doués chacun de deux ¢naturesy.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180
de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.

Une défense
© IFAO 2026

—t2e( 165 )eer—

La symétrie souffre du partage nécessairement inégal qui en résulte. Il est encore

d’autres défauts qu’Abii Ma'Sar saura bien relever.

Elément Terre Air Eau Fou
Humeur..... Bile noire Sang Pituite Bile jaune
Couleur.....| Noir : Variantes : Rouge Blanc Couleur feu

(gubrah, kumada). _
Planéte......| Saturne Jupiter? Lune et, dans une Soleil et Mars
moindre mesure, Vénus
Propriété ...| Sécheresse Humidité Froid Chaleur
Saveur ...... Acide (humiude) Douce Salée Amére

(Extrait du fol. 45 b) ™

La propriété, c’est celle des deux « natures» qui caractérise le mieux 1’élément.
Abt Masar, lui aussi, a du godt pour ce mode de raisonnement ; nous 1'avons déja
vu intervenir & propos des triangles zodiacaux. On peut se demander d’olt provient
cette étrange fagon de transformer en preuves les analogies. Quelle est I'origine du
réle décisif imparti aux couleurs et pourquoi les couleurs plutét qu’un autre élément?
Nous ne nous flattons pas de répondre & cette question qui doit &tre d’importance
pour 1’histoire de I’hermétisme et sa conception du monde. Nous n’avons que de

fréles indices qui ne vont peut-étre pas tous dans le méme sens. En attendant mieux,

nous les soumettons au jugement du lecteur.

I1 est certain que le besoin se fait sentir & un moment donné de définir les corps

autrement que par leurs « natures» et leur élément ; autrement trop de corps coincl-

deraient et la raison n'y trouverait plus son compte. On prend ’habitude de joindre

) On pourra comparer un tableau analogue
de correspondance dans le Madhal de Qabisi
conservé au Caire, Brocx., Sup. I, 399. Liste
de correspondances : planétes, métaux, sa-
veurs, couleurs, dges de la vie. Ces corres-
pondances ont ceci de particulier qu’elles ne
comportent pas de référence aux « éléments».
La liste des saveurs est a peu prés la méme que

Jean-Claude Vadet

Anlsl en ligne

celle de Mas*adt (fin du livre I, des « Murag
al dahab») qui en compte cependant une de
plus. D’une facon générale, la liste des «sa-
veurs», comme bien des points de science
. . .

post-aristotélicienne, s’élabore en partie sous
Uinfluence de 1’astrologie ; on s’efforce de les
restreindre au nombre de sept pour mieux
les faire correspondre aux planétes.

22

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180

—t0( 166 )oer—

a I’élément et & la «nature» tout ce qu’on trouve indiqué dans le tableau d’Abi
Ma%sar. D’autre part, & 1'idée de la «nature», succéde celle de « propriétéy qui
est sans doute d’origine alchimique. Dans le premier cas, on se rappelle que la sen-
sation est un critére important pour tout ce qui se trouve dans le monde du changement
et du devenir; puisque la sensation établit elle-méme ’importance des «naturesy,
pourquol ne pas interroger tour a tour les témoignages des divers sens? La couleur
est le témoignage de la vue. Il y a des sensualistes, précurseurs de Condillac, qui
poussent assez loin cette facon de voir. On s’engage sur les traces des pré-socratiques,
mis & la mode & la fois par la philosophie et le kalam et, quelquefois, sur la théorie
des couleurs, par exemple, on s’éloigne notablement de la physique d’Aristote,
sans jamais rompre formellement avec elle. '

«Dirar et Hafs al Fard (donc des Mu'tazilites), ainsi que Husayn al Naggar
(fondateur de la secte des Naggarites), ont prétendu que les (véritables) atomes,
ce sont la couleur, la saveur, le chaud, le froid, la rudesse et la souplesse (huSanak
wa layn). Ce sont ces choses dont 1’ensemble constitue un corps; on ne saurait
parler d’atomes & propos d’autre chose. Le moins qu’on trouve dans un corps, c’est
dix atomes» (). La notion de corps prend, on le sait dans I'Islam et, par conséquent
dans toute pensée musulmane, un développement nouveau ; elle a sans cesse besoin
d’étre approfondie, car il faut expliquer la création, et les concepts de la pensée
grecque ne suffisent plus 2. Cette attitude est propre a une certaine théologie, mais
elle est propre également & ’alchimie et & la médecine ; toutes les données sensorielles

finissent par entrer dans la définition d’un corps et on a désormais moins de souct

0 Ascart, Magalat 11, 15, éd. Caire 1950.

® Cf.note 36 et [hwan IV, 90 : « Apprends,
6 frére, que les substances métalliques varient
en leurs natures, en leurs saveurs, en leurs
couleurs et en leurs odeurs». La couleur est
une des cing fenmdtra, éléments subtils dans
la philosophie du semkhya (Ziumer, Les phi-
losophies de U'Inde, p. 259). « Lawn» en arabe
et «gina» en persan (de méme que «rang»)
signifient, non seulement «couleur», mais
«genre et espécen.

H est possible de mettre sur le méme plan,
en un certain sens, couleurs et «natures
simples». Toutes deux sont des « qualités».—

Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Cf. définition de Kmwi, Rasa’il II, p. 65.
« La couleur est une qualité sensible 4 Ja vue».
11 resterait & voir si, sur la question des eou-
leurs, 1’astrologie, 1’alchimie et, d’une fagon
générale, la philosophie de 1a sensation («mal-
sisat») n’ont pas adopté, en opposition a
Aristote, les théories « pré-socratiques». Cf.
Aristote : De la sensation, III.—Trad. arabe &
la suite du « De Anima», éd. Babawi, op. cit.,
p- 192.—Ces théories furent peut-éire attri-
buées a Platon, peut-&tre parce qu’on les
sentalt anti-aristotéliciennes (Ibn Gulgul, éd.
Fouad Sayyed, Le Caire 1955, p. 24).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 167 Yoes-

du genre et des espéces, de Ja substance et de I'accident qui sont de caractére unique-
ment logique.

D’autres arrivent & peu prés au méme résultat en essayant de préciser le rapport
qu’il y a entre les genres et les substances ; ¢’est toujours le besoin de faire entrer
véritablement les « substances» dans I'univers physique qui semble encore une fois
se manifester (:bid., page 9). « Les substances sont des « genres» opposés, blanc et
noir, jaune et rouge, vert (les couleurs de base chez les Mu“tazilites, (cf. Razi Muhagsal
p. 64), donc cing couleurs a I'image des cing éléments, la derniére est e vert, c’est-
a-dire chez les Orientaux le bleu, couleur du ciel), chaleur et froid, douceur et aigreur,
odeurs, saveurs (fu'am), humidité, sécheresse..... ». On voit que les couleurs
figurent en bonne place dans I’énumération. Comment ne pas se souvenir aussi
que les Musulmans savaient au moins par les Placita (ibid., p. 117) que, pour les
Pythagoriciens, la « couleury était la superficie du corps» (c’est-a-dire qu’elle faisait
partie du corps et n’était pas I’effet de la lumiére) et que, pour «Zénon le stoicieny,
les couleurs étaient les premiéres formes (uwal al afkal) que prit la matiére prime
(al °un§ur)?

En entendant parler de matiére prime, on se sent encore une fois dans 1’univers
des alchimistes. Au moins péut—on conjecturer a quelles influences obéissent les
astrologues que critique Abai Ma“sar et qui, d’aprés lui, ont été nombreux. Ils sont
certainement au fait des spéculations mu‘ tazilites qui posent la question de I’atomisme ;
d’autre part, en tant que partisans des sciences secrétes, ils sont certainement
renseignés sur ’alchimie et ils ne seraient pas, peu ou prou, des Sabéens, s’ils n’étaient
sensibles aux opinions des « premiers philosophes» sur la matiére, opinions dont
précisément s’inspire le kalam pour 1'adapter & ses buts.

Evidemment, pour Abii MaSar, cette attitude sur les couleurs et les planétes
est presque sacrilége. Il traite ces questions pour réfuter ses adversaires avec une
logique toute terrestre et son criticisme désintégre les subtiles correspondances.
(e lui est encore une occasion de réaffirmer 1'universalité des principes de la cinquieme
essence (f. 47a). .... «On ne peut établir d’analogie qu’entre des choses du méme
genre et non point entre des choses d’un genre différent». Donc, il n’est pas permis
de dire que les planétes aient une couleur, car ce serait supposer le probléme résolu
et se fonder sur le fait quune comparaison est a priori légitime. De plus, rien ne
prouve que les éléments aient une couleur, et 14, Abii Ma'ar se référe, consciemment
ou inconsciemment, au pythagorisme. Il sait certainement que la couleur des éléments

22,

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 168 )oer—

est objet de controverse chez les philosophes. Sans doute méme le sait-il aussi bien
que Kindi qui déclare : « Il n’est pas d’élément qui ait en propre une couleur )y,

Faut-il voir un lien entre partisans de la «cinquiéme essence» et ceux qui
refusent toute couleur aux éléments? Les Mu‘tazilites auraient-ils introduit dans
I'Islam la théorie des couleurs attachées aux éléments? Leurs couleurs (blanc, noir,
jaune, rouge, vert) sont au nombre de cinq. Mais, justement, certains Mu'tazilites
postulaient I'existence de cing « élémentsy ; ils osaient ajouter aux quatre éléments
classiques un cinquiéme de nature plus immatérielle, le fameux rah, esprit. Faut-il
rapprocher ce cinquiéme ¢ élément» des cing couleurs fondamentales, quoique
aucun texte ne nous autorise formellement a faire ce rapprochement? Les Mu‘tazilites
auraient ainsi ressuscité une espéce de pythagorisme. Dans le monde musulman,
le passage du pythagorisme & 1’empédoclisme et de 1a a I’atomisme est donc aisé.
Cette modeste question des couleurs éclairerait-elle un peu pour nous celle des
rapports mu‘tazilisme-a3‘arisme.

Nous nous égarerions a poursuivre plus longtemps dans un domaine aussi
incertain. Tant que 1’astrologie et ’alchimie ne seront pas mieux connues, tant que
les rapports entre ces deux disciplines n’auront pas été mieux dégagés, nous aurons
du mal & retrouver les rapports mutuels entre les idées dont nous voyons la réper-
cussion dans 1'astrologie d’Abu Maar. Retenons seulement que, sur la nature des
planétes et donc sur celle du ciel, il est trois positions pour lui : celle de Ptolémée
qui établit une analogie rigoureuse, la sienne qui est celle de la transcendance du
ciel, prouvée par I’absurdité des autres théses, une doctrine des couleurs dont on
voit bien les implications, mais dont on ne peut méme pas dire si elle est ou non
un essai de conciliation entre positions ennemies. Nous devinons seulement que
les tentatives de conciliation ont di &tre nombreuses, & I'exemple des fréres de la
Pureté qui, sur les quatre «natures», n’accordent au ciel que la sécheresse ! Mais,
nous ne savons, du moins & notre connaissance, si les alchimistes et les Sabéens

éprouvaient des dissensions intérieures sur la question.

LES PLANETES ET 1A TRADITION

Les conceptions du « faste et du «néfastey, ainsi que les «privilégesy, sont les

-principaux apports de la tradition. Sur les catégories du «faste» et du « néfastey,

M Kivot, op. eit., p. 65.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 169 )oes—

la doctrine astrologique d’Abt Ma'$ar a encore beaucoup a nous dire de personnel,
sur les « privileges» ol 'auteur renonce a discuter, son ouvrage ne nous fournit
plus que d’intéressants souvenirs. Nous en traiterons ailleurs.

Quant au «faste» et au «néfaste», nous savons ce qu’en dit la tradition. Elle
s’efforce de les rattacher a I’équilibre et au déséquilibre des humeurs. Mais, malgré
cela, les questions demeurent. Pourquoi certaines planétes auraient-elles un désé-
quilibre perpétuel ou, pour parler comme notre astrologue, exerceraient-elles une
action dont tel serait le résultat? Leurs « humeurs» ne sont pas tellement différentes
d’autres dont 1’effet est plus propice. Le Soleil et Mars ont la méme composition
du point de vue des qualités et cependant produisent des effets trés différents. Méme
dans Yordre du « fastey, Jupiter et Vénus qui sont de méme composition, n’ont pas
méme effet. Faudrait-il alors reconnaitre une qualité inhérente & la planéte, une
espéce d’individualité propre, un caractére en somme & la maniére mythologique ?
Mais alors on rompt avec la physique.

D’autre part, la pratique astrologique allait dans le sens d’une complexité
croissante des « significationsy. Les critéres relativement simplistes du « fastey et
du «néfaste» ne suffisent plus. Plus on demande de choses aux astres, plus on est
forcé de leur supposer une action compliquée. Il est des cas ot méme Saturne peut
étre favorable®. N’est-il pas économe et prudent, ne préside-t-il pas aux richesses
qui proviennent de la terre, son élément, ou qui s’accumulent en elle? Comment ne
serait-il pas favorable quand 1l sera question de biens terrestres? La vieillesse non
plus n’a pas que des désagréments et Saturne est connu comme étant le vieillard par
excellence. Les circonstances, puis l’enviro'nnement astrologique pourraient modifier
le caractére de Saturne. De méme, il y aura des cas ou Jupiter ne sera plus tout &
fait «fasten. De 1 & insinuer que les deux astres ne sont «fastes» ou « néfastesy
que « par accident» et non pas « par essence», comme on et dit & I’époque, il n’y a
qu’un pas qui serait théoriquement aisé a franchir.

Aba Ma%ar ne le franchira jamais entiérement. Au fond, il aura plusieurs
attitudes sur le probléme, les unes loyales envers la tradition, d’autres plus novatrices
et celles-la non exemptes de contradiction. En général, ses points de vue se font

de plus en plus novateurs au fur et & mesure qu’il progresse dans les sections 5, 6,7

0 Quelques exemples de bienfaits de Saturne, 49a. 1l indique un long régne dans les
horoscopes royaux : Ihwan, 12, 382,

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tae 170 Jer—

du chapitre IV, celles qu’il consacre a ce probléme de toute premiére importance

pour un astrologue. Nous analyserons quelques-uns de ces points de vue les plus

significatifs, sans prétendre réussir & une synthese qui ne serait pas dans ’esprit

de 1’ceuvre.

1°) Point de vue traditionnel. — Il vérifie des dogmes connus, mais les raisons
en sont nouvelles. Elles sont mises en accord avec la théorie des «saisonsy et celle
de la prédominance solaire. Le Soleil est «faste»; il a la propriété (hasstya, cf. plus
haut) ) de créer les saisons et les divers composés (tarkibat), parce qu’ils sont P'effet
des saisons ; ¢’est 3 lui que revient aussi U'indication sur Ja vie en général (al hayat
al “ammiya), ¢’est pour cette raison qu’on en a fait une planéte « fastey. Il convient
done encore une fois que la démonstration commence par le Soleil, toujours pour
les motifs que nous connaissons et par le processus maintes fois évoqué. Bien plus,
si d’autres plandtes que le Soleil sont « fastes», c’est parce qu'elles lui ressemblent.
« Quant 4 la Lune, ¢’est parce qu’en un mois elle parcourt tous les signes zodiacaux
et qu’elle met en mouvement (tour & tour en un mois) les quatre saisons de 1’année.
Elle tempére les « natures» (notion de I'i“tidal) et fait (en un mois) ce que le Soleil
fait en un any. Les astrologues ont en effet ’habitude de comparer les quatre
phases du mois lunaire aux quatre saisons de ’année. On donne & chacune de ses
phases la valeur et les propriétés d’une saison solaire. On ne manquera pas de noter
aussi de quel développement est susceptible la notion de 1':tidal; 1a Lune est non
seulement « faste», parce que tempérée, mais elle contribue elle-méme & tempérer,
¢’est-a-dire & régler les saisons lunaires. Tout se passe comme si I’équilibre du mois
lunaire prouvait que le méme équilibre régne dans la planete.

Jupiter aussi rappelle, par « son action et sa propriétéy, le Soleil; comme lur,
il est déterminant pour la succession des saisons. Sa propriété est ’équilibre (itidal),
dans la production des saisons, dans les vents qu'’il fait souffler, car il est a I’origine
des vents du nord. Or, le vent du nord raméne 1’équilibre, ¢’est-a-dire le beau temps
dans des pays qui ont & souffrir de la chaleur. Quant & Vénus, si elle est «faste»
et si elle ressemble au Soleil, ¢’est par I’humidité bienfaisante qu’elle sait prodiguer.
Ce sont 13 les endroits o Ab@ Ma‘sar se rapproche le plus de la tradition ; comme elle,

il attribue un effet presque constant & chaque «planéten et il réussit A rattacher toutes

@ D’aprés Aba Ma'sar lui-méme, la connaissance des « propriétés» caractérise aussi bien

I'astrologie que la médecine (9 b).

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—o( 171 Yees—

ces considérations & celles qu’il avait précédemment émises sur les « saisons». Et en
effet, nous savons que, selon lui, sile Soleil n’était pas assisté de ses ¢autres planétesy,
il régnerait toujours le méme climat au méme lieu et & la méme époque de I’année.
Va-t-on en conclure que leur effet est constant et définitif? A défaut d’étre tout a
fait en régle avec la physique, on sera cependant arrivé & une espéce de déterminisme

qui peut étre satisfaisant pour Pesprit.

2°) Position non traditionnelle.— Abii Ma%ar ne tarde pas cependant (f. 55a) &
éprouver des doutes sur sa propre théorie. Quoique partisan de la «cinquiéme
essencey, il fait parfois comme si les planétes avaient réellement les « natures» que
leur suppose Ptolémée. C’est méme 14 ’ambiguité de sa position. Il n’ose pas déduire
le faste» et le « néfaste» des « naturesy; il n’ose pas toujours dire que les planétes
n’ont d’influence que par la situation ol elles se trouvent dans leur révolution,
comme 1’y contraindrait la logique de ses opinions. Et alors il se heurte a I'objection
suivante : ¢’est une donnée géographique qu’il existe plusieurs climats, sept exacte-
ment, sur le globe terrestre. Ils se caractérisent eux aussi par un équilibre plus ou
moins heureux d’humeurs. Ne peut-on pas supposer que cet équilibre peut étre
amélioré ou détruit par adjonction d’une «naturey extérieure, qu’elle provienne
d’une «planéte fastey ou d’une planéte « néfaste»? Mars ne pourrait-il pas étre
bienfaisant pour des contrées qui ont tendance & un excés d’humidité et de froid ?
Or, le caractére des habitants est modelé sur la région qu’ils occupent. Tout le
monde sait, & I’époque de notre astrologue, que le quatriéme climat, la région de
Bagdad, produit 1'espéce d’hommes la mieux réussie, tandis que la stupidité des
races nordiques est & attribuer & la rigueur, done aux excés du climat, des « saisons»
qu’elles subissent. Cette action que les planétes exercent sur le climat s’étendra
done tout aussi bien aux hommes qui les occupent. Le «faste» et le « néfasten, dans
cette perspective, seraient on ne peut plus relatifs (comment ils le sont et dans quelle

mesure, c'est un théme que 1’astrologue préfére ne pas approfondir).

3°) Tentative de généralisation.— Cest une des parties les plus intéressantes du
raisonnement, car 1’astrologue tente de mettre en accord les considérations assez
embrouillées qui précédent. Lui-méme s’y perd, mais par subtilité d’esprit. Le
lecteur qui assiste  bien des démonstrations, ne sait plus a quois’en tenir. L’astrologue
veut-il sauver la notion vétuste du «faste» et du « néfaste»? Mais, au contraire, ne

Putiliserait-il pas contre le point de vue ptoléméen, celui des « natures) fixes, sans

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ene( 172 Yeer—

rien en dehors de ces principes étroits et automatiques? Les arguments qu’il invoque
autorisent les deux hypothéses. Ils nous confirment en tout cas que I’auteur a la méme
méfiance pour les deux théses rivales, ce que nous savons déja surabondamment
et qu’il n’a pas la latitude ou la hardiesse de créer son propre systéme. En tout cas,

quand il veut dominer la question, il fait les remarques suivantes :

(a) On ne peut pas dire que les planétes soient « fastes» ou «néfastes» en
elles-mémes. Elles ne le sont que relativement & un certain nombre de choses (t. 48b).

(b) Ce serait aller trop loin si 1’astrologue s’arrdtait 1a. Aussi s’empresse-t-il
d’ajouter que certaines planétes sont plus particuliérement «fastesy et d’autres
plus particuliérement «néfastes»; ces variations mémes sont une preuve que la

«nature» des planétes n’est pas ce qui les rend « fastes» ou « néfastesy.

(c) Ici intervient un argument encore plus curieux. On y reconnait une des
constantes de 1'Introductorius et une attitude assez voisine de celle des astrologues
si répandus au dire d’Aba Maar et qui spéculaient sur les coulears des astres.
L’auteur en vient & émettre des doutes sur l'existence des «natures simples». Du
moins il insinue que, si elles existent & ’état pur, elles ne suffisent pas & définir un
corps. Gette fois-ci, le «faste» et le «néfaste» sont justifiés par Iincertitude de la
physique astrale. Mais 1’argument est dangereux par la dose d’agnosticisme qu’il
comporte! En renversant Ptolémée, on risque de détruire bi’astrologie dont 1l est
le meilleur garant.

4°) Apphication faite de ces théories.— Reste & faire des régles pour 1astrologue pressé
de s’instruire, sans choisir délibérément entre toutes ces théories dont aucune ne
satisfait entiérement ’auteur. Il lui faudra faire comme si les planétes avaient une
nature propre, bien que philosophiquement il fasse des réserves sur cette idée.
Mais, il ne devra pas oublier que le « cours» des planétes, ¢’est-a-dire leur position
par rapport au Soleil est tout aussi important. C’est méme la ’apport personnel
dont il serait certainement le plus fier. Il s’abstiendra cependant de diversifier I’action
des planétes selon le climat sur lequel elle s’exerce. Mais, homme pratique, il ne
voudra pas les traiter toutes en bloc sans discrimination suffisante. Chacune se verra
affectée de régles propres, surtout selon sa position par rapport au Soleil. Les planétes
inférieures, celles dont 1’orbite est inférieure & celle du Soleil seront traitées différem-
ment des planétes supérieures. Le tout est assez compliqué pour ne pas choquer

la tradition et pour voiler I’embarras de 1’auteur.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—eas( 173 Jees-—

On commencera par revenir & cette théorie de la propriété (hasswa) qui lui
est chére, au moins pour les planétes supérieures. Ainsi, Saturne est particuliérement
froid, sa propriété est de posséder «un froid excessify. On peut en dire autant de
la chaleur de Mars. Abfi Maar fait ici comme s’il était d’accord avec les astrologues
des couleurs, a cela prés d’ailleurs que ses «naturesy privilégiées sont différentes
des leurs. C’est plutét & certains théoriciens du Zodiaque d’esprit philosophique
qu’il a tendance & ressembler ici. En méme temps, 1 se réclame de la hassiya, terme
aux contours vagues et d’un subjectivisme certain que ’on peut néanmoins faire
admettre quand on le revét d’apparences scientifiques. Cette hassiya d’un nouveau
genre se confond avec la ¢nature» prédominante attachée plus spécialement & un
élément. Est-ce & dire que 'action des planétes, ce sa’d ou ce nahs d'un nouveau
siyle, sera entiérement dépendante des circonstances, difficulté a laquelle s’est déja
maintes fois heurtée la volonté qu’a ’astrologue d’y voir clair et de préciser son
vocabulaire? Il faudra bien pourtant que quelque chose dans le systéme rappelle
la malédiction originelle jetée sur la planéte et qu’elle répand elle-méme, ou en un
langage plus purement ptoléméen, cet exces d’humeurs qui rend son tempérament
s1 pénible. ‘

Le systéme tache d’y pourvoir; pour ne pas nous enfoncer dans des exemples
trop longs, nous prendrons 1’exemple du seul Saturne @ qui est bien représentatif
des planétes porteuses d’infortune. Chez Saturne, seule la qualité de I’humide peut
varier; le froid est stable, car il est une qualité active» et non point «passivey.
A vrai dire, ce froid est représenté, tantdt comme un froid excessif, tantdt comme
du froid tout court. Supposons-le excessif, nous obtenons déja cette concession
importante & la tradition : il est difficile d’empécher le froid de Saturne d’étre nwisible,
mais on peut conjurer les effets de sa sécheresse dont on ne sait plus trop si
elle est de par sa nature excessive ou non. Gar Saturne peut troquer sa sécheresse
contre de I’humidité dans un environnement favorable s’il est, par exemple, dans
des signes humides, mais il le fera plus difficilement s’il est en ascension. Fine
découverte astrologique ! L’ascension est, en général pour une planéte, une condition
favorable. Par un humour d’astrologue dont on peut godter le sel, chez Saturne il
produira un effet tout contraire et lui permettra plus difficilement de dépouiller 1e

vieil homme. Ainsi, on suggére que ce qui est favorable au monde terrestre est

) Question traitée fol. 59 b.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—met0e( 174 Yees—

défavorable 4 la plancte elle-méme, 1a volonté de cette derniére étant de faire le mal.
I serait trop facile de relever les défauts de ce compromis nécessairement imparfait.
Si ’on parle du mélange des « natures», n’a-t-on pas dés le départ contrevenu au
caractére originel de la plandte, c'est-d-dire au «faste» et au «néfaste» que l'on
voulait défendre?

Disons, 4 la décharge d’Abii Ma%ar, qu'une solution entiérement logique
tait difficile. T doit allier caractére «faste» et «nature», et le caractére «faste»
est lui-méme la superposition d’idées diverses. En gros, évidemment, les planétes
d’Abi MaSar finissent par avoir une ¢ nature » conforme & la tradition; ett-il pu
en dire autrement? Mais tout se passe comme si notre auteur maniait la notion du
«faste» et du «néfaste» avec moins de méfiance que celles des « natures» qui sont
peut-8tre plus dangereuses pour sa doctrine.

C’est 13 en tout cas qu'il risque sa solution personnelle et qu’il redevient
astrologue aprés avoir été philosophe. C’est ce qu'll restera dans toute la suite de
’ouvrage. La «nature» du Zodiaque, la «nature» et ’effet des planétes, leur
diversité et leur similitude, voild donc les principaux thémes d’une philosophie
astrologique. C’est sur eux que nous conclurons.

L’astrologie, chacun le sait, est aujourd’hui une science condamnée. Cest
donc un mince mérite pour Abi Ma%ar que d’avoir éié, en ce domaine, un
novateur passionné, autant que le permet une science étroitement traditionnelle.
Les innovations concernent l’histoire des idées, surtout de celles qui sont inter-
médiaires entre les croyances populaires et la philosophie, entre la science et la mystique ;
elles se situent dans ce monde de ’hermétisme dont 1'importance est indéniable
pour le monde musulman. Ab@ Ma$ar apparait & un moment olt la philosophie et
occultisme se croisent ; nulle surprise & ce que son astrologie en soit tout imprégnée.
De la philosophie, il conserve cette idée de la « cinquieme essence» qui fondait en
principe la supériorité des corps célestes sur les corps terrestres. Il y méle I'intran-
sigeance d’un croyant pour qui le ciel fait un bloc unique et forme une savante
hiérarchie dont le premier degré est déja sacré. L’opposition qui existe entre le ciel
et la terre est d’ailleurs le théme obligé de toute astrologie et la notion des spheres
n’y change rien.

Comme partisan de la «cinquieme essencey, il s’insurge contre la physique
traditionnelle dont Ptolémée s’était servi sans aucun scrupule; pourtant, comme

astrologue, qui ne peut s’empécher de croire au ciel plus qu’aux «sphéres, il donne

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense
© IFAO 2026

de I'astrologie dans le madhal d’Abu Ma‘Sar al Balh'.
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ets( 175 Yes—

une importance capitale au Zodiaque et a la notion de « saisons». Gomment mettrait-il
d’accord ses idées sur le Zodiaque avec celles sur les saisons qui rappellent, qu’on
le vewlle ou non, les antiques «natures» dont elles ne sont qu’une transposition?
Gest 14 le neeud du systéme, c¢’est 1a que les réponses de 1’astrologue sont le plus
vacillantes et c’est peut-étre aussi pour cacher cette incertitude fondamentale qu’il
répartit sa matiére en un plan qui est a la fois celu d’un exposé et d’une apologie.
Sont-ce les saisons qui créent les «natures»? Sont-ce les «mouvements des astres»
qui créent I'un et 'autre ou seulement 'un des deux? Faudra-t-il répudier les
« natures», comme I’astrologue est souvent tenté de le faire? Ou adopter des rapports
nouveaux entre ¢ natures» et « éléments»? Va-t-il préférer a tout 'apport traditionnel
une doctrine de la propriété (hdssiya), conforme & 1’alchimie, en accord avec certains
de ses adversaires, et que nous I’avons vu souvent ébaucher? De toute fagon, on est
13 au cceur des problémes de philosophie et de physique de 1’époque. Mais ne
savions-nous pas déja combien 1’astrologie s’enracinait profondément dans la pensée

de ces égeé depuis qu’elle n’avait plus le droit de modeler leur foi?

APPENDICE

(Plan du manuscrit 5902)

vements des astres n’ont point de vertu
(quwwah) et que 1’on n’en tire point
d’indication sur les choses qui survien-
nent en ce monde. '

EBulogie. 1-2 a.

Cuar. I (trés mutilé, folios manquant de 4 b
a 110). V. note & la fin.

1) Introduction, 2 a-4 b (sadr al kitab).
(Sections annoncées dans cette «intro-
duction» et confirmées par la traduction

6) Sur I'utilité des jugements des astres.

Caae. II.—Le Zodiaque.

latine, mais manquant dans le 5902).

3) De la qualité (kayfiya), de 1’action (fi),
des astres en ce monde (voir note & la
fin de cet appendice).

4) Des images (suwar), des «natures», de
leur composition, de ce qui subit 1’action
des «natures» (malbac).

5) D’une argumentation qui établit (tatbit)
la vérité des «jugements» des astres
contre ceux qui affirment que les mou-

1) 11 a-12 ¢ — Les étoiles et les signes du
Zodiaque.

2) 12 a-14 ¢ — Pourquoi on a accordé 4 la
signification des douze signes la priorité
sur toute autre signification.

3) 14 e¢-17 a—Du nombre des signes et
pourquoi ils sont exactement au nombre
de douze.

4) 17 0-18 5 —De P'ordre de succession
(tarttb) des natures dans les signes.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 176 )oer—

5) 18 b-19 a — Pourquoi on a fait du Bélier
le signe initial.

6) 19 a-19 b —De la raison pour laquelle
il y a des signes tropiques, des signes
fixes et des signes bicorporels.

7) 19 5-21 b — Opinion d’Hermés.

8) 21 b-22 @ — Des signes masculins et des
signes féminins.

9) 22422 b— Des signes diurnes et des
signes nocturnes.

Les planétes : les trois chapitres suivants,

22 b-78 b.

Cuar. TII.

1) 22 5-23 b— La raison pour laquelle les
astrologues ont fait usage des sept pla-
nétes 4 1’exclusion de tout autre corps
céleste pour la signification (que I’on
peut recueillir) sur les choses générales
et plus particuliérement sur Paction de
chacun de ces sept astres sur les quatre
éléments.

2) 23 5-27 ¢ — Ou1’on définit le « jugement
des astres».

3) 27 a-31 a — De la signification du soleil
en ce qui concerne 1’équilibre des élé-
ments (i‘tidal), le climat, les natures, la
composition (tarkib), c’est-a-dire P’action
du soleil sur les corps «composés» du
monde sublunaire, ’association des pla-
nétes (c’est-a-dire la facon dont les pla-
nétes s’associent a lui).

4) 31 a-36 a — Sur ce que les significations
de la lune ont de particulier.

5) 36 a-40 a — La raison pour laquelle les
marées ont le flux et le reflux.

6) 40 a-42 a — Les significations de la lune
en ce qui concerne les animaux et les
plantes, les proportions que prennent la
croissance et la diminution de sa lumiére.

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

Cuap. IV.—La nature et I’action des planétes
en tant que telles (sans considération de
leurs rapports entre elles ou avec le
Zodiaque).

1) 42 a-44 o — De la «nature» des sept pla-
nétes d’aprés Ptolémée.

2) 4k b-47 a — De 1a nature des astres, de
leur nature faste (sa‘d), néfaste (nahs) ou
mixte, selon les affirmations des astro-
logues.

3) 47 a-4'1 b — De la réfutation de ceux qui
prétendent que I'on ne connait la nature
des planétes et leur caractére faste ou
néfaste que d’aprés leurs couleurs.

4) 47 b-57 o — De la démonstration que 1'on
fait de ce caractére faste ou néfaste dans
les théories des philosophes.

5) 49 a-49 b — Les astres fastes et les astres
néfastes.

6) 57 a-59 ¢ — Des variations dans les in-
dications qui résultent du caractére faste
ou néfaste des planétes et du passage
qu’elles peuvent subir d’une nature a
Pautre.

7) 59 ¢-61 b — Des natures des astres, du
passage qu’ils font d’une nature a I'autre,
de la force ou de la faiblesse de cette
nature concomitante.

8) 61 a-61 b— De la nature masculine ou
féminine des planétes.

9) 61 5-62 ¢ — Planétes diurnes et planétes
nocturnes.

Cusp. V.—Les priviléges des planétes.
1) 62 a-63 ¢ — Les privﬂéges des planétes a

I'intérieur des signes.

(a) Les maisons.

2) 63 a-64 ¢ — La raison pour laquelle il
y a des maisons, d’aprés certains astro-
logues.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 5 (1963), p. 131-180
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026

—e2o( 177 )ees—

3) 64 a-65a— La raison pour laquelle les
planétes ont des maisons, d’aprés Pto-
1émée.

&) 65 a-66 b — Idem, d’aprés Hermes.

(b) Les «exaltations».

5) 66 b-68 ¢ — Raison pour laquelle les pla-
nétes ont une « exaltation», d’aprés cer-
tains astrologues.

6) 68 ¢ — Idem, d’aprés Ptolémée.
7) 68 a-71 ¢ — Idem, d’aprés Hermeés.
(¢) Les «termes» hudid.

8) 71 a-72 a — Des variations qu’il y a dans
les «termes» des planétes.

9) 724-72b—Les «termes», d’aprés les

Egyptiens.

10) 72 6-73 a — Les «termes», d’aprés les
Chaldéens.

11) 78a—...... d’aprés Lsbl kel |
12) 73 5-T4b— ..

d’aprés les Indiens.
(d) Triplicités.
13) 73 b-74 a — Des maitres des triplicités.
(e) Les décans
(wugih : facies-drkana = darigan).

14) 74 6 —Les décans et leurs maitres,
d’aprés les Persans, les Babyloniens et
les Egyptiens.

15) 74 a— Les décans d’aprés les Indiens.

*
* *

Suite du 5° chapitre, «priviléges», dont
Porigine n’est pas hellénistique. Enumération
de nouveaux « priviléges».

(f) Les nawbahr.
17) 74 a-75 a.

Jean-Claude Vadet

Anlsl en ligne

(g) La itna “alariya.

18) 75 b-76 a.

(h) Des degrés masculins et des degrés féminins.

19) 76 a-77 b.

(1) Des degrés lumineux (nayyira) et des degrés
obscurs (muslimat), des signes brumeux et
des signes sereins.

20) 77 b.

() Des westiges des planétes dans les signes.

21) 77 b-78 4.

(k) Des degrés qui augmentent le caractére faste.

99) 78 a-78 b.

Cuar. VI.—Signes du Zodiaque (suite du chap.
II).

1) 79 b-88 b — Des natures, des signes, de
leurs états, des images qui paraissent
chez eux.

2) 89 a-91 a — Les levers des signes.

3) 91 4-93 a — Les aspects des signes entre
eux.

4) 93 a-93 b — Des signes qui ont une sym-
pathie ou une antipathie réciproques.

5) 93 b-94 b— Des signes qui concordent
dans la zone de leur lever (matali®) et
dans ceux qui concordent dans leur vertu
et leur chemins (lariqa).

6) 94 b-95a—Des signes qui concordent
dans le fait qu’ils sont orientés en avant
(istighal, «$irodaya» du sanserit?) ou
leur angle sextile et qui cependant ne
sont point en aspect.

7) 95 a — Sur les signes qui concordent entre
eux.

8) 95 0-96 ¢ — Sur les années, les mois et
les heures qu'il faut attribuer aux signes.

23

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—en( 178 Yoes—

9) 96 ¢-97 a — Sur les significations que les
signes peuvent avoir sur des ensembles
de pays (‘ala fumal al buldan) et les
différentes contrées de la terre (c’est-a-
dire géographie zodiacale).

(Diverses significations pariiculiéres ¢ un groupe

de signes).

10) 97 a— Sur les signes dont la signifi-
cation est le repos ou le mouvement.

11) 97 a-97 b — Sur les signes «raisonna-
bles» dont la signification se rapporte a
Pespéce humaine et 4 ses «différents»
états.

12) 97 b-98 ¢ — Ce qui dans les parties du
corps humain revient a chaque signe.

13) 98 a-98 b— Des signes dont la signifi-
cation est la beauté et la grice ou la
générosité et la libéralité, des signes qui
amassent et ne gagnent pas, de ceux qui
donnent 4 I’homme, de ceux qui versent
et répandent et de ceux qui prennment.

14) 98 b — Des signes qui indiquent les
maladies. i

15) 98 5-99 a — Des signes qui indiquent la
vertu (haganat) et la chasteté des femmes.

16) 99 a — Des signes qui ont (sic) beau-
coup d’enfants et qui sont somnolents,
de ceux qui ont peu d’enfants et qui
sont stériles.

17) 99 a — Des signes dont les membres sont
mutilés (sic), de ceux qui ont beaucoup
de vivacité et de colére.

18) 99 a — Des signes dont 1'indication por-
te sur la voix.

19) 99 a-99 b— Des signes qui indiquent la
lépre, les taches sur la peau (barag), les
démangeaisons, la chaleur, la surdité, le
mutisme, ’homme & la barbe 1égére, ceux
qui indiquent la calvitie, les cheveux lisses
(LLJ') T'homme qui n’a pas de poil

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

aux aisselles (-UQ‘) et celui qui n’a
pas de .barbe.

20) 99 5-100 @ — Signes qui indiquent des
défauts de 1a vue.

21) 100 ¢ — Signes qui indiquent la bonne
éducation (adab), le profit (galb), la
tromperie, la ruse, du signe des soucis
et des signes des ténébres.

22} 100 ¢ — Des signes qui concernent 1’es-
péce des oiseaux ou I’espéce des quadru-
pedes, celle des fauves, des reptiles et
des 1ézards (44,~ ) [ala place de (&> )
«gardiens» dans le manuscrit] et des
animaux aquatiques.

23) 100 a-100 b — Des signes qui indiquent
les arbres et les plantes.

24) 100 b — Des signes qui indiquent {es
différentes espéces d’eau et des signes
qui indiquent ce qu’on travaille avec le
feu.

25) 100 b — Des directions des signes.

(Les signes répartis en rois groupes de signes
consécutifs (cadrans). Des maisons).

26) 100 a-103 b — Sur les angles du ciel,
sur les cadrans du ciel, sur les douze
maisons et leur signification, sur la raison
de cette signification et sur la raison pour
laquelle ils remplacent les signes.

27) 103 b— Sur les cadrans du ciel, sur les
raisons pour lesquelles on leur attribue
une nature, soit spirituelle, soit corpo-
relle.

28) 103 b— Sur le mélange qui se fait des
natures des cadrans.

29) 103 b-104 ¢ — Sur les couleurs des ca-

drans du ciel et sur les douze maisons.

30) 104 a— Sur les cadrans du ciel quand
ils sont en ascension ou en déclin, quand
ils sont longs cu courts.

31) 104 a-104 b— Sur la répartition des
quatre «natures» dans les choses.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3o( 179 )oe-—

32) 104 b — Sur la raison pour laquelle le
jour et la nuit se composent de quatre
parties et sur la raison pour laquelle ils
comptent 24 heures.

33) 105 a-106 b — Des « maitres» des jours
et des heures.

Cmae. VII.
Les planétes (cf. chap. 3-4 et 5).

106 @ — Des états des planétes et de leur
indication sur les choses.

1) 106 a-107 b — Des états des planétes con-
sidérées en leur substance.

2) 107 5-110 b — Des états des planétes par
rapport au soleil quand elles sont devant
ou derriére lui.

3) 110 ¢-110 b — Sur I’état des plandtes par
rapport aux cadrans et aux douze maisons,
des dimensions de leurs corps. )

4) 110 5-114 b — De la proximité des pla-
nétes entre elles, du mélange de leurs
qualités, de celles qui sont les plus fortes
ou les plus faibles (dans ce mélange).

5) 114 b-116 b — Des aspects des planétes,
de leurs conjonctions, de leur éloignement
(ingiraf, dwéppoia), de toutes les situa-
tions qui s’ensuivent de par leur ressem-
blance avec les premiéres.

6) 116 5-118 b — D’une autre espéce de
conjonction et d’éloignement, Ia conjonc-
tion et 1’éloignement naturels que les
astrologues emploient dans des cas parti-
culiers, horoscopes et «élections», mais
que la plus grande partie d’entre eux
rejette faute de pouvoir les comprendre.

7) 118 5-119 b — Du caractére fas‘ge d’une
planéte, de sa force et de sa faiblesse,
de 1’état maléfique de la lunme.

8) 119 5-120 ¢ — De la projection des ra-
yons d’aprés la pratique de Ptolémée.

9) 1204-120 b—De la connaissance du
nombre d’années que donne le «fardar»
de chaque planéte : longues années,
années moyennes, années courtes.

10) 120 b-123 ¢ — Des natures des sept
planétes et des objets qu’elles désignent
tout particuliérement.

Cuap. VIII.—Les «parts» (tronqué & la fin).
Plan annoncé :

1) Raison pour laquelle on déduit les «parts».

2) Exposition des ¢ parts» et leurs noms.

3) Des «parts» attachées aux sept planétes.

4) Des «parts» attachées aux douze signes
du Zodiaque.

5) Des «parts» qui n’ont pas été citées ni
avec les sept planétes, ni avec les douze
signes du Zodiaque.

6) Liste générale des «parts».

7) Du cas ou les «parts» se rencontrent en
un méme lieu.

8) Des significations que peuvent avoir les
«parts» d’un caractére universel.

9) De la connaissance des lieux sur lesquels
portent leurs indications.

Plan tel qu’il ressort du manuserit fort
mutilé a cet endroit :

1) 123 a-123 b.

lacune.

4) 124 ¢-128 b — (début mutilé?) (*).

lacune.

8) 12941306 — ().

(*) Nous avons restitué le numéro de la
section d’aprés le contexte.

Note.—Ce décalage de numéro souligne la confusion qui régnait probablement déja dans le
manuscrit arabe, avant la disparition des folios manquants. L’auteur nous annonce sept para-
graphes (ru’iis), mais sa liste n’en donne que cing. Mis & part le dernier qui manque 4 la fois

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet

Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

23.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t5o( 180 g3

en arabe et en latin, le scribe a dii confondre les deux premiers titres qui n’étaient pas sans
avoir entre eux quelque ressemblance. Le latin nous permet de vérifier le chiffre sept annoncé
par le manuscrit, de rétablir la numérotation et de restituer le titre manquant par la faute du
scribe. Les sept paragraphes dont les six premiers seulement sont indiqués commencent en latin
par les trois titres suivants (B.N. man. 7316) :

1) Prima differentia in initio libri et capitibus. En arabe : &l #3505 S Luw 8.
2) Secunda : in introductione scientiae judiciorum astrorum (c’est le titre manquant en arabe).

3) In qualitate operationum planetarum in hoc mundo (cf. notre traduction I, 3).

Jean-Claude VapEr

Anlsl 5 (1963), p. 131-180 Jean-Claude Vadet
Une défense de I'astrologie dans le madhal d’Abd Ma‘Sar al Balhi.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

