MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 5 (1963), p. 1-29
Gilbert Delanoue

«L’Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

“L’EPITRE DES HUIT MOTS”

DU CHEIKH HUSAYN AL-MARSAFI
(ANALYSE)

GILBERT DELANOUE

Le cheikh Husayn al-Margafi (1815-1890) () est une personnalité remarquable

de ’Egypte du xix° sidcle. Il fut un grand professeur de littérature arabe & une époque

ol cette littérature était encore négligée par une grande partie de 1'élite intellectuelle

du pays. Il contribua largement, par ses cours et par son gros ouvrage, al-Wasila,

a véveiller le godt littéraire de cette élite en imposant le retour aux pures traditions

™ Nous utilisons 1’excellente biographie
composée par Muhammad °Abd al-Gawad,
Al-Sayh al-Tlusayn b. Ahmad al-Marsaft, al-ustad
al-awwal B-1-*ulam al-*arabiyya bi-Dar al-*ulam,
Le Caire, Maarif, 1952, 160 p. Cette bio-
graphie a valu & son auteur le prix de 1’Acadé-
mie Fouad I°* de Langue Arabe pour les
recherches littéraires en 1952. L’auteur ne
s’est pas contenté des sources écrites, trés
réduites ; il a enquété aupres des personnes
qui avaient connu al-Marsafi. Mubammad
<Abd al-Gawad, ancien éléve et ancien pro-
fesseur & Dar al-‘ulim, a composé aussi le
Taquwim Dar ol-<ulim, al-‘adad ol-masi (1872-
1947), Le Caire, Ma‘arif, 1952, 28 +920 p.,
qui est un document de premier ordre pour
I’histoire de cette école. Sur ces deux ouvrages,
voir le compte-rendu de J. Jomier dans MIDEO,
I, 160-162. — Sur al-Barudi, voir EI*, art.
de H. Piénts, Baradi, et J. Dacurr, Eléments de
biobibliographie de la littérature arabe (Beyrouth
1956), 2° vol., p. 159. — Pour Sawqr, ibid.,
504. — <Abd Allah Fiket (1834-1890)
occupa divers postes dans la bureaucratie

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

égyptienne et aida ‘Al Mubarak dans 1’orga-
nisation de I’enseignement. I1 fut un moment
ministre de 1’Instruction Publique. Cf. EI,
art. Fikri (anonyme), et Anouar Louca, Voyageurs
et Eerivains égyptiens en France au x1x° siécle
(thése dactylographiée déposée a I'Institut
d’études islamiques de Paris, 1957), IT, 151-
171. Le cheikh <Abduh 1’estime Ie meilleur
des rares hommes capables d’écrire sur des
sujets variés, avant que l’enseignement de
Gamal al-Dm al-Afgani ait fait surgir une
pléiade de bons écrivains. Cf. Ta’ri} al-ustad
ol-imam  al-Sayl Muhammad <Abduk, 1, 32.
— Hamza Fath Allah (1849-1918) fut
quelque temps journaliste, puis fit une
longue carriére dans 1’enseignement égyp-
tien ot il exerca une grande influence, comme
inspecteur général de langue arabe, dans un
sens ardemment puriste. Cf. GAL, II, 475,
Suppl., 11, 724, et Lovea, op. ait., II, chap. 2°.
— Sur Muhammad Hifni Nasif voir Taquwim
Dar al-wlim, 241-243, et GAL, 11, 478,
Suppl., 11, 728.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et po( 2 ot

classiques. Ses disciples furent nombreux et influents. Citons, en dehors de Dar

~ al-ulam : Mahmad Sami al-Baradi, Ahmad éawqi, tous deux poétes illustres, “Abd

Allah Fikr1, le meilleur prosateur de son temps, au dire du cheikh Muhammad ‘Abdub,
le cheikh Hamza Fath Allah, qui devaient tous deux avoir tant d’influence sur 1’ensei-
gnement de 1’arabe en Egypte. A Dar al-‘ulam, ot Husayn al-Marsafi exerca surtout
son activité de professeur, de nombreuses promotions de futurs mattres d’arabe
entendirent ses cours ; le plus connu est Hifni Nasif (), journaliste et homme de lettres,
qui devait plus tard enseigner 1’histoive de lalittérature arabe a1'Université égyptienne.
Parmila foule de ses éléves, beaucoup furent des artisans obscurs, mais indispensables,
de la renaissance de la langue arabe en Egypte, en composant une quantité de
manuels scolaires de grammaire, de rhétorique, de morceaux choisis littéraires, etc. @,

Al-Marsafi, maitre éminent en belles lettres arabes, a fait aussi cuvre d’écrivain
politique par sa Risalat al-kalim al-taman ®) « Epitre des huit mots-clés», traduirions-
nous volontiers. Problémes politiques et moraux d’un cété, langue et littérature
d’un autre, ¢’est nous qui souvent séparons bien & tort des préoccupations qui se
trouvalent puissamment unies dans la conscience de tels hommes, — la plupart des
auteurs arabes, prosateurs et poétes, des xi1x® et xx° siécles. La fari‘a, ensemble de
doctrines politiques et morales, est partout présente aujourd’hui encore dans la
société musulmane, donc dans la conscience des écrivains. Elle était bien plus présente
encore 1l y a cent ans, quand la seule formation possible d’un écrivain était le passage
par I’Azhar ou une mosquée analogue, ol le figh, ciment de la Communauté musul-
mane, restait la discipline centrale dans Pencyclopédie des sciences arabes et musul-
manes. C’est cette ceuvre d’al-Marsafi quiva nousretenir ici. La personnalité méme de
son auteur, et I’influence qu’il exerca sur ses nombreux disciples et étudiants la recom-
mandent & notre attention. Il s’agit d’un document de valeur sur ce que pensaient
une partie des Egyptiens & un moment crucial de leur histoire, les années 1879-1882.

(Voir note 1 4 la page précédente).

@ Muhammad ‘Abd al-Gawad, dans al—Say@
al-Husayn, 114-119, cite comme ayant été
ses éléves toute une série de personnages qui
occupérent des postes divers par la suite dans
Uenseignement et la magistrature. Les plus
connus sont Mahmiad “Umar al-Bajiiri, Mu-
hammad Diyab et Hasan Tawfiq al-*Adl;
voir leurs biographies dans Taqwim Dar al-

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

“ulam, 378-875, 347, 178.

® Risalat al-kalim al-faman, finie d’impri-
mer & 'imprimerie al—éarqiyya, Le Caire, en
da l-higga 1298 H. (=fin octobre 1881),
68 p. — 2° éd. par les soins de Muhammad
Mas‘ad, rédacteur au Mwayyad, imp. al-
Gumhar, Le Caire 1903, 144 p. On se ré-

fére 1ci 4 Ia 17 édition.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e9( 3 Joer—

Quelques précisions d’ordre biographique et historique sont nécessaires pour
avoir une vue du milieu ot fut formé al-Marsafi et des circonstances dans lesquelles
il éerivit cette ceuvre. Husayn naquit vers 1815 d’une famille ancrée dans la terre
égyptienne et la religion musulmane. Les gens de Marsafa, son village d’origine,
prés de Benha, furent toujours soucieux de faire apprendre le Coran & leurs
enfants et d’envoyer les plus doués faire des études & 1’Azhar. Ce village produisit
en tous cas, et continue de nos jours a produire des cheikhs, des lettrés, des fonction-
naires en grand nombre. Actuellement encore, nous dit Muhammad ‘Abd al-Gawad,
excellent biographe, on y sait trés bien le Coran et on le récite souvent; il y a peu
d’analphabeétes ; les femmes sont strictement voilées; les meeurs sont puves et
traditionnelles. Bien que Husayn fit né sans doute au Caire, et y ait grandi, il y a
tout lieu de penser que ces influences villageoises agirent sur lui. Son pére, Ahmad
Husayn Aba 1-Halawa al-Marsafi, était un professeur d’al-Azhar. Husayn perdit la
vue & I'dge de trois ans; on ne savait pas alors soigner les ophtalmies et la cécité
était trés fréquente. Mais elle n’était pas un obstacle a ’entrée d’un jeune garcon a
PAzhar, qui avait une zawiya pour les éléves aveugles. Comme tous les enfants
destinés & la formation azhavienne, Husayn apprit par ceeur le CGoran et les textes
(mutiin) qui servaient de base aux cours des professeurs. Il montra une grande ardeur
a I'étude, ne quittant 1’Azhar, & certaines périodes, ni jour ni nuit, et ne prenant
qu’un repas par jour. Il passa au rang de professeur dans les années 1840-1845,
selon les calculs plausibles de son biographe. Il semble s’étre fait remarquer dés
ce moment en ce qu’il sortit du cercle des «onze disciplinesy — méthodologie du
droit, droit, théologie, tradition, exégése coranique, syntaxe, morphologie, les
trois branches de la rhétorique (ma‘anz, bayan, badi‘), et logique — qui constituaient
le programme invariable, et qui figurérent seules comme matiéres de I’examen pour le
titre de maitre (‘aimiyya) quand il fut réglementé par Isma‘il Pacha en 1872. Le
cheikh Husayn, en effet, commentait les ouvrages des grands prosateurs classiques
et les diwan-s des podtes anciens. G’était une originalité remarquable, dans ce
milieu conformiste, et en un temps ol de nombreux ulémas dédaignaient la
littérature, comme matiére trop frivole .

@ Cf. “Umar ar-Dastat, Fi l-adab al-hadit (Le  al-fikriyya (Bulaq 1899), 208-211. <Abd
Caire, 5° éd., 1961), I, 269 ot I’on trouve  Allah Nadim demandait avec insistance qu’on
des cas d’éminents juristes qui ne peuvent  fasse faire des exercices pratiques d’élocution
rédiger. Voir aussi ‘Asp Awcim Fikwi, al-Atar et de rédaction aux étudiants de 1’Azhar (cf.

1,

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

g2 A Jeez—

En 1872, le ministre de 1'Instruction Publique, ‘Ali Pacha Mubarak, qui venait
de fonder 1école de Dar al-“ulim, 1’y nomma professeur de «sciences de la langue
arabey, ce qui comprenait la grammaire, la rhétorique et la littérature. Al-Marsali
devait rester & Dar al-“uliim jusqu’en 1888, soit presque jusqu’a sa mort, survenue
en 1890. Ses cours furent réunis par ses soins en deux ouvrages, 1'un qui fut imprimé
et qui constitue le premier grand manuel de littérature et de langue de la renaissance
arabe, al-Wasila al-adabiyya ila I“ulam al-arabiyya, 1'autre qui resta manuserit .
Tous deux révélent de vastes lectures, et le souci de renouer avec les auteurs clas-
siques. Al-Marsali enseigna aussi & I'Ecole des Aveugles, et y apprit lui-méme a live
1écriture Braille. I apprit le frangais, mais trop tard sans doute pour que ses lectures
en cette Jangue aient pu étre trés étendues. Muhammad ‘Abdub le fit entrer au
Conseil supérieur de I'Instruction Publique, créé en mars 1881 par le premier
ministre Riyad Pacha, — peut-étre & I'instigation du cheikh ‘Abduh, si 1’on en

croit Rasid Rida, — pour établiv un plan de réforme de 'enseignement ©.

son hebdomadaire al-Ustad, 14 février 1893,
et notre article sur Nadim dans Bull. des Et. Or.
de 'Institut de Damas, XVII, 75-117). Un
grand effort pour réhabiliter I’étude des textes
littéraires classiques, afin de revivifier a la
fois la langue et la littérature, sera fait par
de nombreux penseurs et réformateurs. On
voit comment se situait .1’effort d’al-Marsafr,
et aussi le chemin considérable parcouru
depuis cette époque.

™ Ses cours furent d’abord publiés dans
une revue qui rassemblait les productions,
cours-et conférences des professeurs en renom
de ce temps, Rawdat al-madaris, puis ils furent
réunis pour constituer al-Wasile al-adabiyya
ida l-ulion al-arabiyye (2 parties, 17 partie =
214 pages, imp. de 1872 4 1875, 2¢ par-
tie= 705 pages, imp. de 1875 a 1879).
Mise en ordre des sciences classiques de la
langue arabe, c’est une ceuvre traditionnelle
par bien des aspects. Get ouvrage est le pre-
mier grand manuel de littérature de la nahda.

Il eut, au dire de M. ‘Abd al-Gawad, une

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

grande influence sur les conceptions pédago-
giques et littéraires de nombreuses pro-
motions de professcurs sorties de Dar al-‘ulam.
— L’euvre restée manuscrite est Dalil al-
mustarsid fi fann al-ins@’. A la lumiére de
Panalyse qu’en fait M. ‘Abd al-Gawad (4l-
Syay[t al-Husayn, 82-92), il semble qu’al-
Marsafi ne se bornait pas 4 enseigner ce que
I’on nomme aujourd’hui ins@’, «rédaction,
composition», mais qu’il faudrait entendre
le mot dans le sens le plus large : art d’étre
un écrivain complet. Il faisait d’abondantes
digressions sur toutes sortes de sujets, ce que
lui permettait sa vaste érudition : adab (plutdt
morale que littérature, cf. I'article TARBIYA),
éducation, psychologie, critique littéraire,
notions générales de philosophie, figh, art
de la traduction, etc. Il donne un exemple
de deux maniéres de traduire une fable de
La Fontaine, «L’avantage de la science»,
traduction littérale et traduction plus libre.

@ Cf. Terih al-ustad al-imam, I, 140-145.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etoe( D Yot

La Risalat al-kalim al-taman parut & la fin d’octobre 1881. L’opinion est précisé-
ment fort agitée & ce moment ). Quaranie ou cinquanie jours plus tdt, le 9 sepiembre,
‘Urabi (= Arabi), f:ppuyé par la présence de son régiment et de ceux de ses amis
sur la place ‘Abdin, exigeait le départ du premier ministre Riyad Pacha, dont le
nom était devenu le symbole du despotisme et de la soumission a I’étranger, I'augmen-
tation des effectifs de I’armée, et la convocation de la Ghambre des notables délégués,
avec des pouvoirs qui feraient de celte assemblée consultative, fondée par Isma‘il
en 1866, unc sorte d’assemblée constituante, en atlendaot de la changer en un
véritable parlement a la mode d’Europe. Toutes ces demandes sont acceplées par
le khédive Tawfiq, et Saril Pacha, symbole des idées libérales et I'un des principaux
chefs du Parti National, prend le pouvoir & la place de Riyad ®. Le 18 septembre,
Sarif recoit une délégation de notables des campagnes, conduite par Sulfan Pacha ),
gros propriétaive terrien du Sa‘d, et quelques personnalités du Parti National
vainqueur de Riyad; cette délégation lui présente deux adresses portant chacune
1.500 signatures de “umda-s (chefs de villages) et de notables des provinces; 1’une
des adresses affirme le dévouement des signataives & Sarif et & son ministére, et leur
plein accord avec 'armée qui s’est chargée du coup d’Etat; I'autre réclame la con-
vocation de V’assemblée . L’Egypte vit done des journées révolutionnaires. Pendant
I’hiver 1881-1882, on va beaucoup parler de constitution, de parlement, de limi-

tation des pouvoirs, etc.

Pour comprendre ce brusque changement et voir quelles sont les forces el los idées en pré-
sence, il faut revenir quelque peu en arriére. Il y a d’abord les officiers. Le mécontentement
apparait dans ’armée deés la fin du régne d’Isma‘il; & la suite de compressions budgétaires, les
officiers voient leur solde réduite, payée avec retard, et beaucoup d’entre cux mis en non-
activité. Une émeute de protestation, d’ailleurs fomentée ou utilisée par Isma‘l lui-méme
pour s¢ débarrasser de son premicr ministre Nabar et des deux ministres européens qu’on lui

) Cet exposé rapide de Dévolution de 1907); ). Nixex, Arabi Pacha (Paris 1884);
I’Egypte en 1880 et 1881 ne prétend étre A. Brovies, Frangais et Anglais en Egypte 1881-

qu'un rappel. II se fonde sur Radin Ripx,
Ta’riy ... Muhammad “Abdub (3 vol.) désigné
dans les notes suivantes par Ta’rth; “Asp ar-
Rauman av-Rarers, “Asr Ismatil (Le Caire, 2° éd.
1948, 2 vol.) et, du méme auteur, al-Tawra
al-“urablyya (Le Caire 1949), désignés par
Ismatl et Tawra; W. S. Bruwr, Secret History
of the English occupation of FEgypt (Londres

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

1882 (Paris 1910); Sasry, Genése de Pesprit
national égyptien (Paris 1924).

D Ta'rib, I, 219-224, — Tawra, 119-142.

™ Sur ecette curiense figure de grand pro-
prictaire, voir A. Taxmir, Terdgim o yin
al-qarn al-talit “afer (Le Caire 1940), 31-35,
et Ta'rih, T, 216, 233 et suiv.

N Tawra, 162, — Arabi Pacha, /0.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—et30( 0 oot

a imposés, a liew le 18 février 1879 . Apres Pavénement de Tawfig, le premier ministére Sarif
n’a pas le temps ’examiner la situation de armée et un malaise y couve @)

It y a une classe supérieure, composée de grands propriétaires, de gros négociants, et
d’intellectucls. Chez certains de ces hommes, épris d’idées libérales, car ils veulent la fin du
despotisme et la possibilité¢ pour eux d’accéder aux voies du pouvoir par un régime de
type constitutionnel, Ia venue au pouvoir de Sarif, et 1’avéenement de Tawfiq (juin 1879)
éveillent de grands espoirs. Sarif élabore un projet de constitution du « type le plus moderne»
(juillet 1879); et Tawfiq parait disposé a accepter de voir ainsi ses pouvoirs limités. Mais
brusquement ces espoirs s’évanouissent : poussé, semble-t-il, par les représentants de la France
et de 1’Angleterre, Tawliq rejette le projet de Sarif, qui démissionne aussitdt (7 aolit 1879) ¢
il forme un ministére sous sa propre direction, ordonne Uexpulsion du Sayyid Gamal al- Dm
al-Afgani (24 aowit) @5 on sait que le Sayyid, installé en Egypte depuis 1871, avait joué un
grand réle dans I'éveil des esprits. Tawfiq aceepte la reconstitution du contréle financier franco-
anglais ; les deux controleurs, de Bligniéres et Baring (plus tard lord Gromer), ont des pouvoirs
trés étendus ; leurs appointements et ceux des fonctionnaires européens du khédive paraissent
exorbitants a la classe égyptienne oit sc recrutent Jes fonctionnaives . Enfin Tawfiq appelle
Riyad au poste de premicr ministre (septembre 1879); or, Riyad ala réputation d’étre hostile

" aux idées libérales, et docile aux influences étrangéres. Les nationalistes ont I’impression qu’un
protectorat {ranco-anglais est en train de s’installer.

Riyad tente d’instaurcr une série de réformes, mais de maniére autorilaire, sans tenir
compte de I’opinion publique, et en plein accord avec les controleurs étrangers. Il régle Ja
situation financiére de 1’Egypte, lourdement alfeciée par les emprunts d’Ismasil auprés des
banques européennes, par la «loi de liquidation» de la dette égyptienne (17 juillet 1880) @,
mais il vend les derniers droits financiers de I’Egypte sur le canal de Suez, — 159 des
revenus annuels, — cc qui lui vaut les protestations de Vopposition ™. H tente de mettre de
Pordre et plus de justice dans la perception des impdts, qui pésent surtout sur les paysans
misérables. L’usage, immémorial, de la bastonnade pour cette perception est interdit, du
moins cn principe; la corvée privée, c¢’est-a-dire la licence qu’avaient les hauts fonction-
naires ot les personnages influents de faire travailler a population sur leurs domaines, est
abolie également (fin 1879-début 1880). Une réforme des tribunaux et des écoles du gouver-
nement est amorcée (mai et juin 1880 puis mars 1881) ™. Riyad veut faire du journal officiel,
al-Waq@ic al-misriyya, un organc de propagande gouvernementale; cherchant un homme
capable de lo rénover, il appelle, sur le conseil de Baradi et de notre auteur, Husayn al-Mar-
safi, le jeune cheikh ‘Abduh, qui avait été exilé dans son village a la suite de la réaction
autoritaire de 1’été6 1879 ; “Abduh accepte de servir Riyad, en qui il voit un homme capable
de promouvoir des réformes adaptées au pays, mais il obtient des pouvoirs qui Jui donneront

O Tsmasil, 11, 171-173, — Ta'rih, 1, 161, ® Frangais et Anglais, 12, — Ta'rih, I,
— Avabi Pacha, 30-33. 168-170.

& Ta’rip, 1, 164-165. ® Tawra, 52-56, — Ta’rih, 1, 174.

@ JTsmatil, IT, 194-280-235, — Tawra, 31. O Tawra, 43-51.

® Jsmasil, I, 136, — Ta'rth, 1, T4-78, ® Tarih, [, 170-173.
164.

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0e( 7 Yt

le droit de censurer et d’orienter la presse arabe d’Egypte, et aussi, & oceasion, de critiquer
les actes des fonctionnaires peu zélés (octobre 1880) 1,

Cependant ’opposition sera de plus en plus vive au cours de ces deux années. Dés 1879, un
parti national secret s’est constitué : de grands personnages y adhérent, comme Sarif Pacha Jui-
méme, Sultan Pacha, qui jouit d’une grande influence auprés des notables provinciaux, d’anciens
ministres d’Isma‘il, comme Isma‘il Ragib Pacha, “‘Umar Lulft Pacha. ‘Urabi semble avoir pris
contact avec eux tres tét. Le 4 novembre, ce parti public un manifeste, en francais, & 20.000
exemplaires ™. 1l proteste contre ingérence étrangére, assure que I’Egypte est capable de se
régénérer elle-méme et de payer les dettes d’Isma‘il, insiste sur les aspeets financiers de sa
revendication d’indépendance. Adib Tshaq, journaliste syrien de culture francaise, est envoyé a
Paris pour y éditer un journal d’opposition, Misr al-Qahira, que les membres du parti se
chargent de diffuser en Eigypte malgré la censure (fin 1879) @, car, i cetle époque, les journaux
hostiles au gouvernement recoivent des avertissements ou sont suspendus. Cependant, les
intéréts que recouvre ce parli sont confus ot contradictoives, car, s’il a la sympathie des
notables de souche égyptienne, il comprend des hommes liés étroitement avee Isma‘il; celui-
ci, en exil en Ttalie, n’a pas perdu tout espoir de retour, et intrigue en Egypte . D’autre part,
Poncle d’Tsma‘il, le prince Halim, qui vit & Gonstantinople, se présente en prétendant possible ;
il se déclare favorable aux idées libérales, el il semble avoir des partisans dans I’armée et le
Parti National ®. Tawliq Tui-méme, bientét mécontent des allures autoritaires de son premier
ministre Riyad, et sans doute aussi de certaines réformes génantes que celui-ci est décidé a
appliquer pour de bon, joue son jeu personnel, ct s’efforce de se gagner la sympathie de
certains adversaires de Riyad .

quelque secrétaire  de  la

Chambre des Délégués. Aprés le soulévement

0 Ta'rih, 1, 1830-140, 175 ot suivantes.

Les articles d’orientation du cheikh ‘Abduh

temps  comme

de <Urabi, il retournc au Liban, ol 1l meurt
de la tubevculose & 1'dge de 29 ans. Cf.

ont été recueillis par R. B dans Ta'rip, 1T,

h9-214.

@ Sumny, Gendse, 174-177.

& Arabi Pacha, 37-39, — Tarik, I, 186,
237. — Adib Ishdq était un
Excellent styliste, imprégné de cultuve fran-
caise, i1 vint en Egypte vers 1876 ; il subit
Pinfluence de Gamal al-Din, et publia de
1877 4 1879 un hebdomadaive, Misr, et un
quotidien, al-Tigdra, ot celui-ci s’exprimait
parfois ainsi que son disciple “Abduh. A
partir de la fin de 1879, apreés 1’cx1)111§i011
de Gamal al-Din, il choisit le camp de Sarif
contre Riyad; Misr et al-Tigara sont suppri-
més, et Adib s’exile A Paris d’olt il envoie
son Misr al-Qahira. 11 revient au Gaire en
1881 sous le ministére Sarif, et est employé

chrétien syrien.

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

Dacuer, II, 111, — Zavvin, Masihir (Ll—éd?'q,
IT, 75, — Loves, op. cit., I, 11-12. N est
certainement un des créateurs de la prose
politique arabe moderne. Il fit aussi du
théatre. Gf. M. Y. Nacan, Al-Masrahiyya fi I-
adab al-“arabi al-hadii (Beyrouth 1956) et
J. Lasosu, Studies in the Arab Theater and
Cinema (Philadelphie 1958).

& Ta'rib, 1, 186, — Frangais el Anglais, 14.

©) Ninet parle de lut avec sympathie. Cf.
aussi Frangais et Anglais, 14.

@ Ta’vik, T, 188-191, — Secret History,
129, 145, /90 et suiy., — Arabi Pacha, 38-
£0, — Crourr, Modern Fgypt, T, 182,

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—eet3e( 8 Jegre—

La tension intérieure angmente en 1881. Des mesures porlant sur Pavancement et la
mise & la retraite des ofliciers paraissent a Urabt et & ses amis favoriser les officiers d’origine
turque et eircassienne au détriment des officiers égypliens. Leurs proteslations aboutissent a
Iassaut du Qasr al-Nil, le 1°" féveier 1881, Les mulins exigent le départ du ministre de la
guerre, le Circassien ‘Utman Rifqi, et des mesures améliorant fa situation matérielle des
troupes. Dans Je conrant de 'année, ‘Urabi se sent menacé par des intrigues du khédive dans
I’armée ; 11 cherche un appwi auprés des membres du Parti National clandesting il se fait
leur porte-parcle pour demander une assemblée et une constitution (mai 1881). Pendant
176té, Riyad tente de reprendre son autorité sur 'armée en exigeant la démission du ministre de
la guerre, Baradi, qu’il remplace par Dawiid Pacha Yegen, mais il est trop tard, el c’est
Urabi qui gardera Dinitiative en amenant ses régiments devant le palais de Abdm, le 9
septembre, pour exiger le départ de Riyad. Sultan Pacha est chargé de soutenir le mouvement

en faisant signer des adresses dans Jes provinces M.

Si une grande partie de Uopinion, lasse du gouvernement de Riyad, semble
sutvre le mouvement, certaines personnes, méme des membres du Parti National,
restent sur la réserve. Ainsi, le cheikh “Abduh, qui garde son poste au journal officiel,
ne croit pas que le pays soit prét dans 'immédiat a pratiquer le régime parlemenfaire.
Il est partisan, comme son mailre Gamal al;Dirl, de la Limitation des pouvoirs et de
la $ara, mais il pense qu’unc telle réforme, pour porter ses fruits en Egypte, doit
gtre instaurée de fagon progressive, précédée et accompagnée d’une éducation du
peuple, auquel il faut faire perdre les habitudes de I'absolutisme et faire acquérir
celles de la liberté. ‘Abduh n’a guére confiance non plus dans la sincérité et les
qualités de caractére des dirigeants civils et militaires de 1"opposition victorieux le 9
septembre. Gest seulement quelques mois plus tard, quand l'intervention étrangére
sera dle plus en plus probable, qu’il ralliera le camp des révolutionnaives, devenu celui
de I'indépendance nationale. Dans les années 1880 et 1881, sa devise pourrait se
formuler : éducation d’abord. Aussi a-t-if pu servir le ministére de Riyad, qui tentait
des réformes dans le cadve des institutions existantes, bien que Riyad fit détesté

LY . E . -
par les membres extrémistes du Parti National 2,

M Ta'rih, 1, 195-224, -— Tawra, 84-130.

& Llattitude du cheikh ‘Abduh pendant a
révolution de “Urabi Pacha, comme celle de
certains autres personnages importants, n’est
pas claire d’aprés les documents dout on
dispose jusqu’a ce jour. H semble bien que
R. Rida ait cherché & prouver que son matire

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

n’avait pas parlicipé réellement a ces événe-
menis, ¢t on peut se demander ce que con-
lenaient les passages du Kitab al-tawra al-
‘wrablyya, éerit par Mubammad <Abduh &
‘Abbas II, quil

résume, ou élimine, et dans quelle mesure

{'intention du khédive

au juste ce livre était incomplet comme le

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde( 9 )eer—

C’est bien I'attitude qui semble étre celle de son ami, le cheikh Husayn al-Marsafi.
En effet, sa risala, étude de mots de la langue politique, n’en retient que huit. Ce
cadre étroit est une réminiscence littéraire : comme 1’a signalé le Professeur Péres,
il rappelle huit maximes (kalim) attribuées & Aristote par certains auteurs musul-
mans ), Mais pourquoi a-t-il choisi, comme mots-clés, ces huit mots : umma « nationy,
watan « patrien, hukwma « gouvernementy, ‘adl «justice», zulm «injusticey, siydsa
« politiquey, hurriyya « libertéy, tarbiya « éducationy, plutét que huit parmi d’autres
aussi courants alors et aussi chargés de sens, — citons & titre d’exemples : §ard
« consultation» qui prenait dans la langue du temps le sens de régime parlementaire,
qanan asasi ou laihae asisiyya, qui rendaient «loi organique», «chartey, «constitu-
tiony, tawra «révolutiony, isitbdad « absolutisme», musawat « égalitéy, iha’ « frater-
nité», ces deux derniers se retrouvant souvent dans la bouche et sous la plume des
admirateurs de la révolution francaise de 1789 et des membres des loges magon-

niques, avec leur compagnon obligé, hurriyya «liberté»? ® Le relevé que fait un

prétend Rida (Te’rih, I, 157). Biovés, au
contraire, affirme sur la foi de certains
témoins, que Muhammad <Abduh fut le
conseiller écouté des révolutionnaires, « LA~
ristote de leur philosophie, le Bismarck de
leur politique» (Frangais et Anglais, 39). La
thése de Rafii (Tawra, 521) est plus nuancée
et distingue deux périodes, 1'une dans
laquelle ‘Abduh fut nettement hostile a
<Urabi et & ses partisans, jusqu’apres le 9 sep-
tembre 1881 au moins, et 1’autre dans
laquelle il se rallia & eux. C’est bien ce qui
apparalt & la lecture de Blunt (Secret History,
162, 190, 250, 493) et du Kitab al-tawra
de “Abdub lui-méme, tel que Rida nous 1'a
laissé (Ta’rih, I, 157-233, voir aussi tbid.,
145-156, notamment le poéme composé par
‘Abdub dans sa prison, ol il ne manifeste
pas beaucoup d’estime pour les chefs de la
révolution, et 234-263).

M Cf. H. Penis, La Littérature Arabe et
UIslam par les textes (6° éd. Alger 1955),
p: 16, n. 1. — De Slane a traduit ainsi
les huit maximes en question, qui forment
un cercle : «Le monde est un jardin dont

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

le gouvernement est la cloture; le gou-
vernement est une puissance qui assure
le maintien de la loi; la loi est une régle
administrative dont la royauté surveille 1’exé-
cution ; la royauté est un lien qui tient sa
force de I’armée ; I’armée est un corps d’auxi-
liaires qui servent pour de 1’argent; 1’argent
est un subside fourni par les sujets; les
sujets sont des serviteurs protégés par la
justice ; la justice doit entrer dans les habi-
tudes du peuple, car elle assure 1’existence du
monde. Or le monde est un jardin, etc.»
(Prolégoménes, tr. fr., I, 81), texte arabe du
Caire, 39. Serif Mardin retrouve ce cercle,
un peu modifié, chez le juriste turc Kinali-
zade, du xvir° siecle. Cf. The Genesis of Young
Ottoman Thought (Princeton University Press
1962), 99. Mais al-Marsafi, lui, ne garde
que le cadre des huit kalim, mots ou maximes.

® (es mots figurent dans beaucoup d’ar-
ticles de presse de 1’époque. Ainsi, Al-{lukima
al-istibdadiyya, article de Gamal al-Din, dans
Misr, 14 février 1879, reproduit plus tard
dans la revue al-Manar, 111, 577-582 et 601-
607. La devise de la Révolution francaise,

2

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 10 )ogr—

auteur des mots-clés de son époque est significatif, & dessein ou non, de ses ten-
dances personnelles, car il comporte toujours un choix. Le choix qu’a fait al-Marsafi
de huit mots capables de réaliser I'union signifiait sans doute, on en aura d’autres
indices, une volonté de se poser en éducateur, qui veut travailler en profondeur,
au-deld de 1’actualité immédiate et de ses débats trop partisans.

Cette risala, esquisse d’un lexique politique, est construite d’une facon assez
confuse. G’est qu’elle est aussi un ouvrage d’adab, ou 1l s’agit de distraire autant que
d’instruive, tout en réfléchissant sur ces mots qu’on entend, dit-il, constamment
revenir & la bouche des gens ces temps-ci; on y trouvera donc, illustrant des idées
de ’auteur, péle-méle, des versets du Goran, des hadit-s, des anecdotes plaisantes,
des comparaisons des meeurs humaines avec celles des animaux, des récits tirés de
I’expérience personnelle de 1'auteur. On voit assez que sa pensée n’est pas systé-
matique. Outre cet apparent désordre, on peut relever certaines naivetés, parfois
un mélange de conceptions médiévales et d’idées modernes mal assimilées. On
retrouvera ces traits dans nombre d’ceuvres arabes de ce temps. Ce serait réduire
cette pensée & un schéma sans intérét historique que de la dépouiller de ce qui
Penracine dans son temps et son milieu. On signalera donc ces traits briévement.

UMMA. — Al-Marsafi définit la nation comme composée de trois unités : unité
de langue, unité de territoire, unité de religion. G’est 'unité de langue qui lui
parait la plus décisive ; c’est elle qui favorise le plus la constitution d’une cohésion
sociale entre les hommes (p. 2-3). Ainsi al-Marsafi, quoique formé dans la tradition,
accepte sans objection une idée qui allait faire couler beaucoup d’encre dans les
débats sur la définition de I’arabisme. On peut croive qu’il pense & 1'union des
Coptes et des Musulmans dans une méme nation égyptienne, mais il passera sous
1882, Misr, alors dirigé par ‘Awn Ishaq,

frére d’Adib, donnera, sous e titre Al-Qinun
al-asasi, la traduction de la Déclaration des

hurriyya, musiwat, th@’, est adoptée par Misr
al-Qahira, le journal d’Adib Ishaq exilé &
Paris. Le Docteur Sibli Sumayyil publie un

article enthousiaste sur cette révolution, Al
Tawra al-firansiyya  wa-lgumhiriyya al-ula,
dans Misr, 9 mai 1879. Son frére, Amin
Sumayyil, commence dans al-Tipara, quoti-
dien d’Adib Tshiq, & partir du 2 mai 1879,
une série d’études sur Al-Nizam al-Surawi « Le
régime parlementaire», se référant surtout
aux régles du parlement britannique. En

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

Droits de 1'Homme et du Citoyen de 1789
(23 mars 1882). Cependant le vocabulaire
politique est encore incertain & cette époque,
puisqu’on désignait tantdt par ganin asdsi,
tantot par la’tha asasiyya le projet de consti-
tution élaboré par Sarif Pacha en 1882 (Cf.
Rirrt, Tawra, 185).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

s 11 e

silence totalement le probléme des minoritaires. — Al-Margafi développe quelque
peu le théme de P'unité de territoire, souvent traité par les écrivains influencés par
la culture européenne : le pays, le territoire national bien délimité géographique-
ment, doit étre chéri pour lui-méme; les générations se le transmettent, chacune
s'efforcant de le rendre plus beau et de préserver son intégrité contre les étrangers
avides (p. 2, 5-6). — En ces années 1879-1882, il est évident que la défense de la
patrie est & Uordre du jour; la presse égyptienne parle sans cesse de I'ingérence
étrangére, de 1'exploitation du fellah par des usuriers étrangers, de 1'accaparement
des postes administratifs par des étrangers, des conquétes nouvelles des puissances
coloniales. — Quant & 1'unité de religion, elle ne vient qu’en troisiéme lieu dans
Iexposé d'al-Marsafi : « La nation (wmma) selon la religion est un groupe d’hommes
qui suivent un prophéte et observent sa loi (3ari‘a)...» (p. 6). Mais souvent la
religion, au lien d’étre un facteur d’union, divise les hommes; al-Marsafi exhorte
done les Musulmans & rester unis, citant des versets et des hadit-s : « Les croyants
sont les uns & I’égard des autres comme un édifice aux parties solidaires. .. », « comme
la tdte par rapport au corpsy, — « Mettez-vous hors de péril en vous tenant tous &
la protection de Dieu, ne vous divisez pas» (Gor. III, 103,—p. 6). — I semble donc
que les idées modernes, ou anciennes, mais remises en honneur par 1’exemplé des
nationalismes européens, de nation territoriale et linguistique ne font pas difficulté
pour al-Marsafi, mais il est sir qu’il garde trés présente a Pesprit, malgré le
troisitme rang qu’il lui donne, la notion de Communauté musulmane.

Le critére essentiel du bonheur d’une nation est I’existence de rapports amicaux
entre les citoyens. Ces rapports sont hiérarchisés, et dominés par une recherche
commune de la vérité, de 1'intérét général : « Quand les petits de la nation respectent
les grands, quand les grands sont bons pour les petits, quand ils sont les uns pour
les autres des fils pieux, des péres tendres, des fréves amis, quand on écoute les
avis de ceux qui peuvent en donner, sans rejeter ceux d’un petit parce qu’il est
petit, sans écouter ceux d’un grand parce qu’il est grand, quand personne ne craint
de critiquer ni ne repousse la critique, quand tous n’ont pour but que de recon-
naltre la vérité, d’établir le juste avis, et de rechercher le bien, alors I’état de la
nation est bon» (p. 3). Et d’en donner des exemples historiques édifiants. Malik
b. Anas revint sur une fatwi qu’il avait donnée en public quand al-Safi, alors son
disciple, lui prouva qu’il s’était trompé. Un grand général musulman avait I’habitude,
avant de prendre une décision importante, de passer incognito la nuit parmi les

2,

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—~+:-( 19 )-H-—

tentes de ses soldats, et, les écoutant discuter, il recueillait des avis utiles; ¢’était
le secret de ses victoires (p. 3-4). — Il s’agit sans doute ici d’un appel timide & la
$ard, la consultation, devoir ordonné par 1'Islam, mais le mot n’est pas prononcé,
et, de toutes fagons, on en reste ici a la prédication morale ; il n’est pas question des
formes modernes que peut prendre la fara (cf. plus loin art. Huxoma).

Mais il est une acception du mot wmma qui évoque une question abondamment
traitée dans la doctrine canonique, et al-Marsafi dévie dés lors de son propos initial :
c’est le probléme du « commandement du bien et de I'interdiction du maly. Le
verset 104 de la III° sourate a recu deux interprétations dans la tradition exégé-
tique V. Gertains comprennent : « Soyez une communauté qui appelle au hien,
ordonne ce qui est convenable, et interdise ce qui est odieux». D’autres : « Que
surgisse d’entre vous un groupe (umma) qui appelle... etc.». Al-Marsafi adopte
cette seconde interprétation sans signaler la premiére. Dés lors se pose la question
de savoir qui constitue cette umma restreinte, ce groupe chargé plus spécialement
que les autres membres de la communauté du devoir d’apostolat moral. Il expose
les conditions que doivent remplir ceux qui assumeront cette fonction : sagesse,
savoir, pureté de moeurs.

Et d’abord cette umma, douée des qualités nécessaires pour remplir ce devoir,
existe-t-elle en fait? A-t-elle méme jamais existé? C’est 1'occasion de passer en revue
et de critiquer les catégories de personnes qu’on prétend ordinairement chargées
d’ordonner le bien et d’interdire le mal. Cette umma est-elle constituée par les
prédicateurs de la chaire (hutaba’ al-mandbir)? Ils sont ignorants, répond al-Marsafi,
ils savent tout juste lire un de ces recueils de prones tout faits ou apprendre un prone
par ceeur, pour le débiter sans le comprendre. Et encore, ils font des fautes de lecture
épouvantables, dit-il, si par malheur leur recueil n’est pas vocalisé.

Mais, dira-t-on, on a voulu parler des grands prédicateurs d’autrefois (hutaba’
al-salaf). Si T'on met & part I’époque du Prophéte et des Compagnons, répond
al-Marsafi, et que 1’on examine les prénes des califes et des gouverneurs délégués
par eux dans les provinees, et que I'on arrive ainsi de génération en génération
jusqu’a nos jours, on verra que la hutba a toujours eu des thémes, un vocabulaire
méme, trés limités : on préche le renoncement au monde, le désir de la vie future,
la crainte du chatiment pour ceux qui sont rebelles a Dieu. Ge ne sont plus que des

) Cf. Autsi, Rah al-ma‘ani, I, 643-644.

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2 13 Yeez—

clichés, des formules creuses, que 1'on ressasse tous les vendredis. Le populaire
croit que cette routine, c’est la religion méme, et personne n’y fait plus attention.
Al-Marsafi se défend de vouloir critiquer les Musulmans d’autrefois : il faut penser,
dit-il, que de tels prones leur suffisaient, car il y avait alors davantage de gens instruits
de leurs devoirs que de nos jours. Quoi qu’il en soit, le prone du vendredi ne saurait
suffire & réaliser le commandement du bien et 'interdiction du mal (p. 7-8). — Cette
critique de la jutba sera un théme constant des réformistes dans les années suivantes,
et ils feront leur possible pour rendre de la vie & ce qui n’était plus qu’un rite
routinier (.

Peut-on dire que cette umma, ce sont les “wlama’? Al-Marsafi assure que, dans
les premiers siécles, les “ulama’ n’ont pas eu le temps de s’adonner & ce devoir d’apos-
tolat moral ; ils étaient trop absorbés par la mise au point des textes du hadit et du
figh. Par la suite, les savants se sont corrompus. Leurs controverses ont dégénéré
en conflits violents. Tls sont devenus des instruments dans les mains des princes.
Le pouvoir les fit surveiller pour les empécher de se combattre, alors que 1'inverse
eiit 6té la norme. Des ignorants ont pu accéder aux fonctions du savoir, ont composé
des ouvrages remplis de hadit apocryphes et de vécits invraisemblables et les ont
diffusés, par esprit de lucre, mélant & la religion ce qui lui est étranger. L umma
chargée d’ordonner le bien et d’interdire le mal n’est donc pas constituée par les
“‘wlama’ (p. 8-9).

Peut-on penser que ce sont les sermonnaires (wuaz)? Al-Marsafi admet que

Part du sermonnaire fut trés répandu autrefois dans la communauté musulmane.

M A titre d’exemples, voir articles de “Asp
Awnin Naoim dans son hebdomadaire al-Tankit
wa-l-tabkit, n° 15, 25 septembre 1881, repro-
duits dans Sulafat al-Nadim (Le Caire 1901),
I, p. 123-1380; il propose un spécimen de
hutba vivante et touchant i l'actualité, en
méme temps que classique dans sa forme.
Plus tard le méme auteur reprend la question
dans al-Ustad, n° 18, 20 décembre 1892
(ef. notre article sur lui dans BEO, XVII,
p. 29). — De méme al-Kawakibi dans Umm
al-Qura (éd. 1959, Alep), p. 39 et 56; ce
fivre fut d’abord publié dans la revue al-
Manar, t. V, 1902. Une section de wa'z

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

wa-iréad fut créée & ’Azhar en 1918 pour la
formation des prédicateurs. Un de ses pro-
moteurs, le cheikh ‘Ali Mahfaz (m. 1942)
est I’auteur de plusieurs ouvrages sur le wa'z,
la hitaba et la lutte actuelle contre les bid‘a,
notamment : Hidayat al-mursidin ila  turug
al-wa’z wa-l-hitaba (6° éd. Le Caire 1958,
512 p.), contenant de nmombreux modéles
de hutba, et al-Ibda* fi madarr al-tbtidas (5° éd.,
Le Caire 1956, 458 p.), tous deux au
programme de la Faculté d’wsal al-din de
I’Azhar, et constituant de ce fait une source
autorisée pour 1’étude du wez et de la hitaba
dans 1'Islam moderne.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2o 14 Yees—

Certains étalent appointés par les trésors publics (buyat al-amwal), mais la plupart
vivaient de ce que leur donnaient leurs auditeurs. On peut admettre que certains
d’entre eux sont trés instruils et savent bien s’exprimer. Mais que disent-ils? La
substance des livres ot ils puisent (kutub al-magdlis) est la méme que celle des prones,
additionnée de traditions apocryphes, de vers, de récits forgés et amalgamés par
eux. On peut en écouter des spécimens & la mosquée de Sayyidna al-Husayn, les
soirs de Ramadan. Ces hommes, précheurs et conteurs (qussds), sont dangereux,
4 cause du laxisme qu’ils préchent : ils répétent sans cesse que Dieu est miséricor-
dieux, que la récompense sera tres grande méme si les ceuvres sont minces, que,
somme toute, le péché n’a guére d’importance. Ils sont cause, pour une bonne part,
de la mollesse des caractéres, de la décadence des meeurs, de 1’absence d’une soli-
darité active, enfin de 'impossibilité actuelle d’une vie sociale saine (p. 10-14).
— Tout ceci est agrémenté de quelques ancedotes sur I'avidité et 'effronterie des
wuaz et des qussds, ce qui est un sujet d’adab classiq-ue, et d’une longue digression
sur le caractére licite, ou illicite, du maquillage pour les hommes et pour les femmes. —
Ce reproche de laxisme, qu’adresse al-Marsafi aux sermonnaires, annonce la lutte
que méneront les réformistes contre toutes les attitudes religieuses passives, comme
le fatalisme, — état dénaturé de la foi en la prédestination, — le renoncement au
monde mal compris, la lecture ou l'audition de récits imaginaires, d’intentions
édifiantes ou non, qui faussent la religion et jouent le réle de stupéfiants ),
Al-Marsafi conclut son enquéte en ces termes : «Cette umma n’a pas existé,
elle n’existe pas, il faut qu’elle existe. Il n’y a pas lieu de désespérer du bien, puisque
le Prophéte a dit : « Ma Gommunauté est semblable & 1a pluie, on ne peut savoir

si ¢’en est le début qui est meilleur, ou bien la finy (p. 14).

M Le cheikh ‘Abdub, censeur, veut faire  en éloigne (1° mai 1884). <Abd Allah
interdire 1'impression des romans des Bana  Nadim lutte contre Iivrognerie, 1'usage du
Hilal, de ‘Antara, d’Aba Zayd et d’al-Zahir hachich, et d’une fagon générale tout ce qui
Baybars qui avaient tant de succés, ainsi  favorise la passivité, dans ses deux journaux,
que celle des livres de magie, d’alchimie  al-Tankit wa-l-tabkit (1881) et al-Ustad (1892-
et d’astrologie (al-Waqa’ic al-misriyya, 11 1893). La pensée théologique de “Abduh

mai 1881, dans Ta’rih al-ustid al-imam, I, sur les fins derniéres va dans le méme sens :
p. 153-157). Dans le méme sens, va le il croit & I’éternité de la peine infernale pour
célebre article d’al*Urwe al-wuiga sur al-  le pécheur, méme musulman, non repenti
Qada’ wa-l-gadar, ou il distingue la foi a (J. Jomunr, Le commentaire coranique du Manar,

la prédestination, qui favorise 1’engagement Paris 1954, p. 143-147).
dans la vie, du vulgaire fatalisme, qui

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9o( 15 Yogr—m

Mais ne peut-on dire que de nos jours, ce devoir de commander le bien et d’inter-
dire le mal est assumé par les journalistes? Le cheikh Husayn répond qu’il a eu cet
espoir, qu’il pense que les journaux, les écoles et les «réunionsy, devraient étre
les trois grands facteurs de 1’éducation de la nation. I examinera longuement 1’édu-
cation par 1’école sous son article Tagsrya. — Il faut noter & propos des «réunionsy,
que les Arabes, au sitcle dernier, ont été trés frappés par Iactivité des sociétés de
toutes sortes qui réunissaient les Européens pour les fins les plus diverses. Ils virent
aussi la place que les doctrines du libéralisme faisalent aux associations spontanées
des citoyens. Les penseurs arabes ne manquérent pas d’encourager, en paroles et
en actes, de telles associations chez eux ). En 1880, les Egyptiens en connaissent
déja plusieurs. Mais al-Marsafi, peut-étre parce qu’il est d’une génération anté-
ricure, s’en fait une idée encore timide et peu précise ; il congoit ces réunions dans
un style patriarcal : «Elles enseignent les régles de la vie en société et des bonnes
relations entre les hommes; on y parle de la situation, des circonstances présentes,
des moyens et idées propres & aplanir les difficultés. .. Les vieillards et les hommes
mirs parlent, et les jeunes gens acquitrent la sagesse en les écoutanty (p. 14).

De méme, envers la presse, il est beaucoup plus pessimiste que les écrivains
de son temps. Les exigences qu’il formule & 1’égard des journalistes n’ont rien d’ori-
ginal : s’exprimer dans une langue accessible non seulement a I’élite, mais aussi
«4 la premiére et & la seconde classes de la masse» — ce qui est peu précis, — ne pas
donner d’informations & la 1égére, ni attaquer les personnes, ni répéter que tout
va mal sans dire en quoi au juste. Il est agacé par ces journalistes qui se donnent &
bon marché des allures de philosophes, en exposant & longueur d’articles des théo-
vies commes celle-ci : « ... La condition primitive de I’homme était celle d’un étre
habitant des fourrés épais et paissant comme une béte ; on trouve cet état bon et on
Pappelle liberté. Aprés quoi, prétend-on, I’homme choisit de se lier par des lois

@) Déja Rusaa av-Tanriwi, dans Manahig C’est un théme constant des écrits et des

al-albab al-misriyya, paru en 1869 (2° éd.,
1912, 44-46). <Aspun, dans al-Waga'ic al-
misriyya du 9 février 1881, bldme le laisser-
aller, la vulgarité et la futilité des réunions
privées des Egyptiens, rappelle ce qu’étaient
les assemblées des anciens Grecs autour des
sages, montre l'activité des sociétés euro-

péennes actuelles (Ta’rih, II, 103-108).

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

discours de <Abd AHah Nadim qu’il faut
fonder des sociétés pour la diffusion de
Penseignement, pour la fondation d’une
industrie & capital national (cf. notre article,
BEO, XVIIL, 101, 112). Sur les sociétés égyp-
tiennes et syriennes de bienfaisance, poli-
tiques, culturelles, voir Zayvin, Ta’rik adab
al-luga al-<arabiyya, IV, 67-93.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3¢( 16 Yees—

divines et profanes, et de supporter le poids des chaines de la civilisation, de la vie
police. ..» Voila qui dégotte de lire les journaux, dit-il, appréciant peu les idées
des philosophes des Lumieres, du moins dans I’état schématisé ol on se les passait
d’un journal & I’autre. Ces défauts, cette médiocrité de pensée conduisent al-Marsali
A déclaver que les journaux sont encore prématurés en Egypte. Les hommes capables
de parler utilement ne manquent pas dans ce pays, dit-il, mais ils préférent attendre
que 1’éducation soit plus développée ; les plus sages et les plus savants doivent se
consacrer 4 l'instruction, et & produire des ouvrages scolaires dans toutes les disci-

plines au lieu d’écrive dans les journaux (p. 14-15).

WATAN. — Al-Marsafi déclare que pour la masse, ce mot signifie «la portion
de la terre habitée par la nation». Mais cette acception ne le retient pas davantage
ici. A un philologue comme lui, I'acception générale de «lieu d’habitationn, parait
se préter & une méditation plus. féconde. En eflet, si watan signifie «lien d’habi-
tation, de séjoury, on peut dire que le corps est le watan de ’dme, que 1'dme est le
watan des facultés, le vétement celui du corps, la rue, la ville, le pays (quir), la terre,
Punivers, tout est watan. Bt toutes ces réalités, qui intéressent la morale et la poli-
tique & des titres divers, ont un statut qu’il faut respecter, et font 1’objet d"une notice.
Cela permet & notre auteur de parler, sous I'article watan, « patrie», de la fabrication
des vétements, du respect di aux professions manuelles, de 1’élevage du mouton,
du ver & sole, de la culture du coton, du luxe et de 1’égoisme des riches, de la misére
des petits fonctionnaires et des professeurs, de I'inadaptation des rues du Caire &
la circulation des voitures & chevaux, ete. Il n'est pas question de le suivre ici dans
tous ces détours.

Notons une violente critique des réunions des confréries religieuses, ot 1’on
peut voir, dit-il, «la canaille s’amuser du nom de Dieu», chanter « des paroles ou

il est question de joues, de tailles et de croupesy, et danser de fagon étrange. I cite

des vers de deux poétes :

— ¢ Ce n’est pas 'amour de Dieu qui les a enivrés, ils sont ivres d’avoir buy.

— «Ainsiles 4nes, dans un pré gras, désaltérés et rassasiés, se livrent aux gambades.»
Et : — «Est-il vrai que Dieu ait dit : Quand vous m’aimerez, vous danserez devant
ma face?» (p. 18). Cette attaque annonce la campagne ininterrompue que meneront
les réformistes contre les confréries & la fin du xix%, et encore au xx° siécle, et qui

n’est pas terminée.

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—eoe( 17 )eez-—

A propos des vétements et des matiéres donl ils sont faits, al-Marsafi s’attaque
aux riches. Sa critique est a la fois celle d’un moraliste, qui s’en prend au Juxe, et
celle d’un économiste, qui voudrait remédier au déelin des industries locales qui
succombent devant la concurrence des produits étrangers. Quelle est en effet la
cause de la disparition du ver & soie et du tissage de la soie, tres florissant autrefois
en Egypte, comme en témoignent les historiens, et celle du déclin actuel de 1'élevage
du mouton et de I'industrie de la laine? G’est que «la plus grande partie des bonnes
terres cultivables est passée aux mains de gens qui ne songent qu’aux revenus qu’ils
tirent des cultures ; ceux qui les font croftre et leur donnent leurs soins sont soumis
aux corvées ; ls recoivent en guise de nourriture tout juste de quoi permettre a leurs
membres de tenir ensemble pour le travail. Les propriétaires, eux, n’ont souci que
d’amasser 1’or et 1’argent et de les accaparer, jugeant qu’ils sont les seuls a y avoir
droit. Aprés quoi, ils les dépensent, comme on peut le voir, dans I’achat de tissus
transparents quine voilent méme pas la pudeur et ne protégent point du froid, aussi
efficaces en cela que les produits des charlatans, de grands miroirs que 1'on aligne
sur les murs, de meubles plaqués de marbre sur lesquels on dispose les parfums et
les pommades pour la chevelure, et d’autres articles inconnus aux gens de chez nous.
Or, parmi les articles que ceux-ci connaissent, il en est de meilleurs; et & supposer
que ces produits soient d’une excellence sans pareille, n’est-il done pas possible que
les gens de chez mous sachent les fabriquer, si I’on ne se décide pas & se passer
de la plupart de ces choses?» (p. 21). Quant & la classe moyenne et & la classe
inférieure, accablées de charges et dénuées de ressources, elles vivent dans le
désespoir. Le déclin de ’artisanat est tel qu’il n’y a plus qu’une seule personne au
Caire, dit-il, qui sache broder le vétement de la Kaha, alors que les tissus de lin
d’Egypte étaient trés renommés jadis au dire de Maqrizi (Ibid.).

Ces préoccupations économiques et sociales portent forcément la marque de leur
temps. Al-Margafi voit bien la misére extréme des fellahs, leur ignorance, et celte
sorte de désespoir ou ils se trouvent plongés. G’était déja beaucoup & cette époque,
ol bien des gens ne voyaient rien de tout cela. Mais que peut-on espérer? On verra
a plusieurs reprises qu’al-Margafi s’adresse exclusivement aux élites, et qu’il n’espére
que d’elles une amélioration de la situation, pourvu qu’elles remplissent leurs devoirs
envers la masse de la population. Il rappelle 1a lutte farouche d’intéréts particuliers
qu’était la vie de I'Egypte au temps des Mamlouks. I admet que depuis I'installation
de la dynastie de Méhémet Ali, il y a eu des améliorations et disparition de beaucoup

3

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 18 )ees

d’injustices — ce que contesteront bientdt d’autres écrivains — mais il en subsiste
encore. Il faut notamment réformer les “umda-s, mais d’une maniére qul n’ameéne
pas les fellahs & se révolter contre leur autorité, ce qui serait trés grave, « car le fellah
n’est pas encore sorti de 'ignorance et de sa nature rebelle et agressive ; aussi faut-il
que la crainte soit toujours présente devant ses yeux. Tout ce que I’on peut espérer,
c’est que ces gens recoivent tout ce qui leur est dit pour leur travail, de fagon & ce
qu’ils atent en abondance de quoi se nourrir et se vétiry. De la sorte, continue-t-il,
ils accepteront d’exécuter leurs pénibles travaux si nécessaires & la vie de la société,
et la misére ne les poussera plus a voler ni & refuser de payer ce qu’ils doivent payer,
comme c’est le cas actuellement (p. 26-27).

G’est aux seules élites éclairées qu’incombe évidemment, pour al-Marsali, I’orga-
nisation de bonnes relations entre les nations, car la grande majorité des hommes,
«livrés a leurs appétits et penchants animaux, améneraient toutes sortes de désordres».
Ces hommes n’ont été créés que pour profiter de leur corps, et n’ont done pas les
mémes devoirs que les sages (‘ugald’). Ceux-ci doivent gouverner la majorité. Pourquoi
sont-ils si peu nombreux? Par la méme raison que les prophétes et les envoyés de
Dieu sont en nombre limité, alors que le genre humain est innombrable (p. 27,
«De la terren). Sous cette forme, ces idées sont fort passées de mode.

La notice «De 1'univers» est 1’occasion pour al-Marsalt d’exprimer une idée
traditionnelle en elle-méme, qui sera fort exploitée par les apologistes apreés lui.
Partant des versets : « G’est lui (Dieu) qui vous a soumis ce qui est dans les cieux.
Ge qui est sur la terre, tout entier, vient de lui. Fn vérité, en cela sont des signes
pour un peuple qui réfléchity (Cor. XLV, 13), et : « Préche (igra’) au nom de ton
Seigneur qui créa — qui créa ’homme d’un grumeau de sang (‘aleg) — ...qui
enseigna par le Calame — et enseigna & 1’Homme ce qu’il ignoraity (Cor. XGVI,
1-5), il montre que le monde est la premiére des écoles, et que Dieu avait ordonné
a son Prophéte de méditer sur la création et la croissance de 1’homme ; ¢’était un
ordre pour les Musulmans d’avoir & étudier eux-mémes les sciences, de facon & pou-
voir se passer de I’aide des étrangers, dont les intéréts ne sont pas les leurs (p. 28-29).

HUKUMA. — En 1881, la langue politique n’est pas encore fixée, et I’on trouve
de multiples acceptions de ce mot. Pour les juristes, il peut toujours signifier « sen-
tence». Mais, couramment, on a 'impression qu’il signifie I'Etat, et ’ensemble des

corps qui assurent son autorité. Certains l'emploient dans le sens de «régimey,

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 19 )oer—

ainsi Gamal al-Din al-Afgani dans un article intitulé al-Hukama al-istibdadiyya, « Le
gouvernement despotique» — entendons ici le régime despotique. Al-Marsafi semble
le prendre dans le sens de « pouvoir de I’Etat», qu’autorise parfaitement la tradition
lexicologique. Mais il se contente de donner une définition, sans signaler les autres
acceptions possibles. Le pouvoir, dit-il, est la force qui émane de la réunion d’un
groupe ('td’g'fa)‘ de membres de la nation; il a pour fin de régler la satisfaction des
exigences naturelles des hommes — se nourrir, se vétir, habiter, prendre femme,
etc. — d’une maniére propre & contenter le plus grand nombre. Si le pouvoir em-
péche la satisfaction de ces besoins, ou cherche a contenter seulement un petit
nombre d’hommes, ceux qui le détiennent, de grands maux apparaissent dans la
nation (p. 30-31) @, — Al-Marsafi entérine donc ce fait moderne, introduit en
principe par une célébre déclaration d’Isma‘il @, que le pouvoir doit étre détenu
par plusieurs personnes, et non plus par une seule. Mais 1l ne parle pas des formes
institutionnelles que doit prendre le pouvoir, ni de la «séparation des pouvoirsy,
ni de la limitation du pouvoir, ni de la $ara par laquelle certains voulaient entendre
un régime plus ou moins parlementaire. Or, un débat s’était instauré dans la presse
arabe du temps sur cette question : la §ara est-elle Obligatoife selon la $ari‘a, et que
faut-il entendre par $ara? ®) Le cheikh Hamza Fath Allah soutenait, dans al-Burhan,
feuille dévouée a la cour khédiviale, contre la majorité des publicistes, que la Sara
n’était pas obligatoire aux termes de la $ari'a. Al-Marsafi, qui est forcément au cou-
rant de débats de ce genre, veut ignorer celui-ci, et s’en tient 4 des considérations

morales valables sous tous les régimes.

au dire du juriste Lamba, dans lequel le
conseil des ministres acquérait une certaine

M Comp. Isx Hawnin, Mugaddima, éd. Le
Caire, 43, 187, 286-290.

® Avant 1878, Ie vice-roi gouvernait avec
I'aide de son conseil privé, composé d’'un
nombre variable de personnages influents,
dont certains avaient le titre de ndzer, traduit
par «ministre», mais 1’autorité de ce conseil
n’était pas distincte de celle du vice-roi qui
gouvernait seul, en principe et en pratique.
Sous la pression de la Commission supérieure
d’enquéte, qui déclara le régime despotique
responsable de 1'état désastreux des finances
égyptiennes, Isma‘il, par le rescrit du 28 aolit
1878, créa un régime nouveau, peu clair

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

personnalité, tout en restant responsable, en
principe solidairement, devant le seul vice-
roi. Ismail déclarait : «Je veux dorénavant
gouverner avec et par mon Conseil de Mi-
nistres». Ge régime fut peu appliqué en fait
par Ismal, mais il le fut par Tawfiq. Cf.
H. Lawma, Droit Public et Administratyf de
PEgypte (Le Caire 1909), 133-137, et
Annexes, 649-651.

© Gf. Isrinim “Aspun, Tofowwur ol-sihafa
al-misriyya (Le Caire, 3° éd., 1951), 114-
115.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3e( 20 Yotz

La fonction de maintien de ’ordre et de régulation des appétits, qui est celle
du pouvoir, s’applique d’abord dans le domaine social et économique. Le pouvoir
doit restreindre ’avidité des riches et des puissants et aider les pauvres et les faibles
a fare valoir leurs droits. L’idéal est que les fortunes soient modérées, étant bien
entendu cependant que chacun doit vivre selon sa condition et qu’un riche n’a pas
a renoncer a ses biens; son devoir est d’en user dans 1'intérét de tous, selon les
prescriptions de la Loi. L’appropriation (ihtisas) des biens par les individus est
non seulement 1égitime, mais obligatoire, parce qu’elle est indispensable & la vie
de la société. Il faut la distinguer de P’accaparement égoiste (ist’tar) qui, lui, est
interdit. Ces choses sont dites dans le cadre de récits remontant & “Ali, le gendre du
Prophéte, et accompagnées d’un morceau de morale sur les malheurs qui s’abattent

sur les riches égoistes (p. 30-32).

‘ADL ZULM SIYASA. — Al-Marsafi définit ces trois mots en un seul article
trés bref (p. 35) : «La justice consiste en ce que chacun fait son travail parfaite-
ment, travail utile aux autres, et en ce que les autres lui en paient intégralement la
valeur. Si quelqu’un ne fait pas son travail, et en réclame cependant la valeur, ou s’il
le fait de fagon imparfaite et en réclame la valeur intégrale, il est injuste. S’il fait
son travail et qu’on ne lui en paie pas la valeur, on le traite de fagon injuste. La
politique (siydsa) consiste & définir les travaux, & en estimer la valeur, et & obliger
chacun a faire son travail et & payer la valeur [qu’il doit comme salaire d’autrui],
chacune de ces deux choses étant une obligation qu’il est tenu d’acquitter. S’il ne
veut pas s’en acquitter de son propre gré, il faut 1'y contraindre. Pour définir le
travail et en estimer la valeur, les avis sont variables. . .» — G’est donc une définition
d’allure socialiste que donne al-Marsafi de la justice et de I’art de gouverner. Lui
vient-elle des doctrines socialistes européennes, dont il a pu avoir un écho par la
presse? Est-ce un écho lointain d’un passage d’Avicenne ) inspiré de la « Répu-
blique» de Platon? Al-Marsafi ne semble pas soupconner tout ce que rectle en puis-
sance sa conception de la justice, qui ne manquerait pas d’inspirer d’abondants
développements & un auteur plus moderne, et il n’y reviendra plus. — «A chacun

- revient une part de la politique (siydsa). Comme 1'a dit le législateur : Chacun de

vous est un pasteur, chacun de vous est responsable de son troupeau. Mais la poli-

@ Gf. E. 1. J. Rosenmuav, Political Thought in Medieval Islam (Cambridge 1959), 152.

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

s 21 Yoo

tiqgue générale (siyasa ‘@mma) est réservée aux hommes les plus pondérés, les plus
q Y plus p ) p

éclairés, les plus savants et les plus énergiquesy».
» 168 p p g

HURRIYYA. — C’est dans cet article que le choc des idées traditionnelles et
des idées modernes est le plus manifeste (p. 36-37). M. Franz Rosenthal, étudiant
Uhistoire sémantique du mot hurriyya avant le xix® siécle, discerne trois sens : la
condition de 1’homme libre, comme opposée a celle de I'esclave ; de cette acception
juridique, on est passé, trés tot, semble-t-il, a une acception morale, Jurr signifiant
I’homme doué de toutes les qualités du « gentlemany; il est souvent accompagné
dans ce sens par d’autres épithétes, comme karim « généreux»; enfin les soufis
I’employaient dans le sens de « détachementy , « liberté intérieurey, et y distinguaient
de multiples degrés V). G’est le sens moral qu’implique la définition de la liberté
donnée par al-Marsafi, définition polémique, dirigée contre des adversaires qu’il ne
désigne pas, mais que nous devinons étre des «francisantsy : « Quand un homme
connait ses droits et ses devoirs, qu’il a de la noblesse d’4me ($uraf nafs), ce par
quoi il n’outrepassera pas ses droits pour empiéter sur ceux d’autrui, de la docilité
(ingiyad), ce qui le fera s’acquitter de ses devoirs, de la fiexté (iba’), par quoi il se
gardera contre qui voudrait lui imposer injustement des devoirs qu’il n’a pas, alors
1l est libre (furr), ¢’est un homme parfait (ensan kamil), un homme d’honneur (‘aziz),
et il mérite toutes les autres qualifications qu’emploient les gens quand ils se vantent,
ou quand ils se louent les uns les autres. La liberté est par conséquent connaissance,
noblesse, docilité, et fierté. Si I'un de ces quatre éléments manque, ’homme n’est
pas vraiment libre. Si, par exemple, il n’est pas instruit de ses devoirs, on I’empéchera
d’agir tant qu’il n’aura pas acquis la connaissance nécessaire. S’il a I’4me vile, et
que, connaissant la limite de ses droits, il empiéte sur ceux d’autrui, on le chitiera
et on I’empéchera d’agir car, par sa vilenie, il a le statut de la béte brutey. — En
précisant ces conditions, al-Marsafi semble avoir dans esprit la notion de mukallaf,
sujet de plein droit, du droit musulman. Pour lui, la liberté se mérite. Gette défi-
nition, morale et aristocratique, de la liberté, devait paraitre rétrograde a certains.
I est vrai que les plus instruits des «francisants», comme Adib Ishaq, s’inspirant
des idées de la Révolution francaise et de la démocratie antique telle que se la

représentaient les hommes de notre xvir® siécle, rappelaient que la liberté entraine

M Cf. Franz Rosoxriar, The Muslim concept of Freedom prior to the wnineteenth century (Leyde,
Brill 1960), 9-25.
4

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde( 22 Yooz

autant de devoirs qu’elle confére (V' de droits; mais pour eux, la liberté était avant
tout, suivant fa Déclaration des Droits de I'Homme, un droit naturel, dti sans
condition a tout individu. — La suite ne laisse aucun doute sur les limites de la
liberté telle qu’al-Marsafi la concoit : « CGe que I'on entend ces temps-ci sur les
lévres des jeunes gens, et qui donne l'impression de s’opposer & ce que nous
avons dit, doit étre rectifié et redressé. S’ils s’y refusent, il faut leur infliger les
verges du chdtimenty, car, dif-il, ces mots creux corrompent 'esprit des enfants et
toute éducation saine est ensuite impossible. it d’appeler les gens raisonnables a
exercer leur devoir de censeurs, « & proclamer bien haut la vérité, & reprendre
ceux qui se trompent et préchent des idées que I’homme de sens souffre & entendre
et dont les conséquences seraient nuisibles. Gar ¢’est la sagesse divine, et la nature
de la vie, qui veulent que les hommes se dirigent et se surveillent les uns les autres
dans leurs paroles et dans leurs actes, en prenant garde aux fAcheux effets et consé-
quences de ces paroles et de ces actesy (p. 36-37). Cet appel & la censure et & la
correction fraternelles ne pouvait évidemment plaire aux «[rancisantsy.

La méme attitude caractéristique se révéle dans le besoin d’unanimité que
ressent al-Marsafi devant une divergence d’opinions. Il déclare s’étonner de voir
les hommes éclairés de son temps admirer vivement une chose, en critiquer violem-
ment une autre, mais ne point se hiter pour autant d’appliquer et d’adopter
eux-mémes ce qu’ils admirent. Mais les opinions peuvent différer, lui dit-on, et cela
ne tire pas & conséquence. Mais pourquoi, réplique-t-il, en rester & la divergence?
Cest faiblesse de caractére. Il faut au contraire tenter d’unifier les idées et les
désirs, dans D'intérét commun. Car 1'on peut faire voir & chacun que son intérét
particulier passe par 1'intérét général, et dés lors 1’accord de tous est possible. A sa
définition de la liberté, il entend une objection, qu’il va réfuter en recourant une
fois de plus & une notion de droit musulman, celle de la fonction du mugtahid par
rapport aux autres membres de la Communaaté : sa définition de la liberté, Iui dit-
on, par l'exigence de connaissance qu’il y mtroduit, ne peut s’appliquer qu’aux
gens instruits ; non, répond-il, car tous les hommes ont la connaissance : personne
n’ignore ce qui est utile et ce qui est nuisible, — ce qui établit & son avis la

distinction du bien et du mal, — simplement, si certains ne voient pas clair dans

) Adb Ishaq intitule une série d’articles : encore : « Les devoirs sont & Ia mesure des
«Des droits et des devoirs» (4l-Durar,  droits» (Ibid., 439).
Beyrouth 1909, 274) et un autre article

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde( 23 Jees—

le détail de leurs droits et de leurs devoirs, ils n'ont qu’a recourir & avis des
membres des corps chargés par la Communauté (wmma) de connafire les quali- -
fications légales (p. 37). '
Cet article semble bien fournir un exemple des discussions qui pouvaient se
tenir dans la société éclairée du Caire de ce temps. Al-Marsafi formé dans la tra-
dition, s’oppose catégoriquement & toute conception de la liberté qui pourrait

mettre en danger la cohésion morale de la Communauté.

TARBIYA. — Le reste du livee (p. 37-67), soit presque la moitié, est
consacré aux idées de 1'auteur sur 1’éducation‘, et comprend quatre sections : de
Péducation, de 1’éducateur, du sujet & éduquer, des moyens et du contenu de
'éducation. Cette seconde moitié de ouvrage est d’un intérét particulidrement
inégal; on vésumera, en laissant de c6té beaucoup de choses banales ou peu
significatives.

Par sa nature, I’homme porte un caractére d’hostilité, qui le pousse & combattre
ses semblables. Mais il a besoin d’eux pour vivre, et 'amour, qui est ainsi accidentel,
fortuit (vari’), le pousse a I’entraide. Cette vue générale est illustrée de trois versets.
Dieu dit au premier couple humain : « Descendez du Jardin. Les uns pour les autres
vous &tes des ennemis» (Cor. I, 36) : c’est I'hostilité naturelle (fitra) entre les
hommes, mais les deux versets qui suivent proclament que cet état de nature a été
réformé par la révélation d’une Direction (huda) apportée par les prophétes successifs
«Nous dimes : descendez du Jardin, tous. Assurément, il vous viendra de Moi une
Directiony. (Cor. II, 37-38). La religion a pour fin d’éduquer en 1’homme les
sentiments d’amour et de solidarité. Déja la politique simplement humaine avait
mis un frein a ’hostilité naturelle et développé entraide. Mais la religion, elle,
déplace I'hostilité : au lieu d’avoir des personnes, ou de petits groupes humains
rivaux, on a de grands partis (ahzab) concurrents, tandis que la solidarité se fortifie
a I'intérieur de.chacun. Cette rivalité entre grands groupes produit de grands avan-
tages, notamment le progrés des sciences et de la civilisation, qu’ils sont obligés de
réaliser pour se défendre 1'un contre I’autre. A I’époque actuelle, assure al-Marsafi,
leur rivalité tend d’ailleurs & s’atténuer, et un équilibre des forces s’établit; A cet
équilibre, les Musulmans doivent concourir, au besoin par la guerre légale (g1had),
forme communautaire du commandement du bien et de I'mterdiction du mal, et

ici se place un bref exposé du devoir de grhad (p. 42-43).

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 24 Yees-—

L’éducation doit avoir pour but de développer chez les jeunes les sentiments
d’entraide et de solidarité, aux dépens de ’hostilité naturelle. Al-Marsafi pense que
cela est réalisé dans une nation civilisée — il s’agit sans doute de la France —, car
il a trouvé dans un manuel scolaire de lecture de cette nation cette phrase qu’il
propose & la méditation de ses compatriotes : « Le bonheur d’une nation est 1ié &
I'éducation dés I’enfancen. Si de telles formules sont inculquées & la jeunesse, il est
certain qu’elle comprendra ce que doit &tre le civisme, I’entraide publique, « prin-
cipe de tout bien, source de tout bonheur». — On voit ici par quelles voies
modestes une 1dée du xix° siécle européen, qui a eu chez nous un retentissement
considérable, pouvait passer en milieu oriental (p. 40). — Sans cette éducation
du civisme, les hommes sont, comme ¢’est le cas actuellement, livrés au hasard, aux
sollicitations de leurs besoins matériels, et la vie en société n’est plus qu’une guerre
perpétuelle. 51, par exemple, on fait comprendre aux gens que le service militaire est un
devoir envers la patrie dont le sol les nourrit, garde les restes de leurs ajeux et verra
vivre leurs fils, ils accourront pour s’enrdler, comme les premiers héros de 1'Islam,
tandis que de nos jours, ils considérent ce service comme une catastrophe, et les
gens du village du conscrit disent, avec des pleurs et des cris : « Ah! mieux vaudrait
qu’il fiit mort, nous saurions au moins ol il esty. G'est qu’ils ne savent pas le but
de ce qu’on leur fait faire, les chefs les traitent comme des animaux ou des machines
sans intelligence. Il résulte de cette absence d’éducation de profondes séparations
entre les classes et entre les personnes, chacun travaillant pour son propre intérét,
et s’il regarde son voisin, c’est pour le jalouser quand celui-ci réussit en quelque
chose (p. 44-46).

Al-Marsafi constate qu’il y a deux catégories d’hommes, ceux qui ont été créés
pour les travaux de ’esprit, qui ont les aptitudes nécessaires, et les autres, qui peuvent
fort bien s’en passer, et & qui ce serait une erreur de les imposer. Ceux-ci, aptes aux
travaux corporels, n’en souffrent pas; pourvu qu’ils aient assez & manger et & boire,
ils peuvent travailler dur sous le soleil brilant et ne s’en portent que mieux. On doit
les conduire, au moyen de régles simples, un peu, dit-il, comme on dresse le chameau
a s’arréter et & se mettre en marche & des commandements donnés. — On est tenté
de crier & I'inconséquence, car al-Marsafi a reproché un peu plus haut aux chefs de
conduire ainsi leurs subordonnés. Mais nous croyons qu’il faut voir plus loin : pour
le cheikh Husayn, comme sans doute pour beaucoup de gens de sa génération, en

Orient et en Occident (1’égalitarisme qui nous pénétre a mis du temps & s’imposer),

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3e( 25 )eer—

la société est, naturellement et par la volonté de Dieu, divisée ainsi en deux grandes
classes, ceux qui commandent, et en sont capables, et ceux qui obéissent. Il semble
que ce soit pour lui une constatation d’ordre scientifique. Il demande qu’on se
serve, pour distinguer les aptitudes des jeunes, d’une science ancienne, la physio-
gnomonie ( firdsa), que rien n’empéche, dit-il, de perfectionner de nos jours. Quant
au fait que certains hommes sont destinés & étre commandés comme on a dit, il cite,
pour U'illustrer, les paroles d’un sage selon qui le Créateur a distribué entre les
hommes les caractéres des divers animaux ; on peut reconnaltre quel animal se cache
sous telle personne en réveillant celle-ci en sursaut : le premier geste qu'elle fait
alors est révélateur (p. 48-49). Ne croyons pas, par conséquent, qu’al-Marsafi
exprime du mépris pour les gens de la seconde catégorie. Il est stir qu’il veut une
société hidrarchisée, mais olt chacun ait sa place. Ainsi, il demande que tous les
enfants sans exception recoivent une éducation élémentaire de caractére moral,
civique et religieux, ce qui est tout un. Il donne les grandes lignes du catéchisme
qu’on leur enseignera, qui montrent que l'accent est mis trées fortement sur la
portée sociale des pratiques de 1'Islam.

Dieu, le Créateur, a fait connattre aux hommes, par ses prophétes et ses envoyés,
ce qui leur est utile et ce qui leur est nuisible. Les actes cultuels prescrits par Dieu
sont profitables aux hommes. Ainsi, I’obligation des ablutions légales, le conseil de
revétir ses plus beaux habits pour se rendre & la mosquée le vendredi, de se parfumer
A cette occasion, sont autant de choses qui facilitent des rapports fraternels entre
les Croyants. La pureté 1égale a aussi une signification plus intérieure, qui n’est pas
moins sociale : elle est le signe que I'4me est débarrassée des haines et des rancunes.
Quant & la priere rituelle en commun elle-méme avec les mouvements corporels
qu’elle requiert, quelle est sa fin? Elle n’est pas utile a Dieu, a qui rien ne saurait
ni nuire, ni &tre utile ; est-elle utile aux hommes en tant que gymnastique, comme,
déjé, le prétendent certains? Si tel était le cas, les gestes des métiers manuels con-
viendraient mieux et ne feraient pas perdre de temps, répond al-Marsafi, qui réfute
ainsi une idée qui connaitra un étrange succés dans des écrits apologétiques ulté-
rieurs. « Ces actes, affirme-t-il, n’ont d’autre fin que de réaliser ’humilité, la sou-
mission, I’obéissance des hommes les uns aux autres, de leur faire observer les régles
morales, pour qu'ils soient bons et pitoyables entre eux, s’entraident dans la bonté
(birr) et la piété (taquwa) et se gardent de tomber dans I’abime de I’entraide pour le
péché (im) et I'abus de droit (‘udwan), qui sont les contraires de la bonté et de la

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 26 )ogr—

piété» (p. 53). La hutba a elle aussi une fin sociale ; 1orateur préche la solidarité,
met en garde contre la division, tire la lecon, s’il y a lieu, d’un fait récent pour
le profit de la communauté. La fraternité des Croyants est encore renforcée par leur
célébration commune des deux grandes fétes annuelles, par la réunion annuelle de
Musulmans de tous pays & la Maison de Dieu pour accomplir les rites du pélerinage,
par leur orientation commune vers cette Maison dans toutes leurs priéres rituelies.
L’auméne légale a une fin sociale évidente. De méme, le jetne du Ramadan, qui
fait partager & tous les souffrances des affamés, incite les plus aisés & secourir leurs
fréres dans le besoin, et leur rappelle qu’il est interdit d’accaparer les biens
donnés par Dieu & tous les hommes (p. 54-55).

Cette insistance, qui a des bases dans la tradition V), sur les fins sociales et
morales des pratiques religieuses, se retrouvera dans les écrits des réformistes plus

jeunes.
Enfin, il expose deux principes qu’il veut voir appliquer dans et pour la réforme

de I’éducation (p. 57-67).

Le principe du patriotisme (wataniyya) devra inspirer et animer toute 1'édu-
cation. Le professeur montrera toujours a I’enfant comment la matiére qu’il lui
enseigne lui permettra de servir la patrie. Il lui inculquera en méme temps les devoirs
moraux de sa future profession. Ainsi, on apprendra au futur mgénieur qu’il devra
étre un pére pour ses ouvriers. Le mauvais ingénieur, par contre, quand on lui
confie les hommes recrutés pour la corvée, ne leur donne le signal du travail qu’aprés
avoir requ d’eux de 1’argent; sinon il leur fait perdre leur temps — car ils ne sont
pas payés pour la corvée — lanternant & tirer ses plans. Il ne leur épargne ni insultes
ni mauvais traitements (p. 60).T0ut métier est un service, donc aucun n’est mépri-

sable; c’est une idée qui lui est chére (p. 62).

toute action

M Cf. Cor., V, 2. Dans H. Luaoust, Essai
sur les doctrines. .. d’Ibn Taimiya, 252, 1’on
trouve la méme doctrine. Le commentaire
du Manar (VI, 129-131), plus tardif que la
Risila d’al-Marsafi, mais qui procéde du
méme esprit, définit birr : faire largement et
fréquemment le bien, — taqwa : se garder
de tout cc qui porte tort & ’homme dans sa
religion (din) et dans sa vie temporelle (dunya),

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue

«L'Epitre des
© IFAO 2026

huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
Anlsl en ligne

actions et omissions, — ilm :
empéchant la récompense (tawab), et toute
espéce de désobéissance, — ‘udwdn : acte de
transgresser les prescriptions de la loi (Sa'r)
et de la coutume (‘urf) et de violer la justice
dans les relations avec autrui. Le Manar

~apporte maint hadii 4 'appui de ses défi-

nitions.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e d{ 27 Yez—

L’adab animera 1’éducation, concurremment avec le patriotisme. L’adab est le
principe qui permet aux hommes de vivre en bonne harmonie et & la société de
garder un heureux équilibre. «L’adab véritable consiste en ce que chacun connait
les limites de sa fonction et ne va pas au-deld, afin de ne pas s’ingérer dans ce
qui ne le regarde pas, et afin d’étre un bon Musulman, suivant la parole du Pro-
phéte : Ne pas vous occuper de ce qui ne vous regarde pas, cela fait partie du bon
Islam» (p. 65). De facon positive, cette fois, ’adab consiste & accomplir exactement
son devoir, & respecter et honorer les autres qui accomplissent le leur. Il n’est pas
question, par exemple, de demander & tous de savoir toutes les sciences ; mais chaque
groupe ou corporation ((@ifa) servant une science de son mieux, les autres devront
reconnattre I'importance et le mérite de son labeur, et obéir & ses décisions, de sorte
que tous s’efforcent & la méme fin, comme les membres d’un méme corps concourent
avec discrétion et modestie au bien-8tre de tout I'organisme (p. 66).

Des définitions de 1’adab qu’on trouve dans ses autres euvres permettent de
préciser ce qu'il entend par ce mot. «L’adab est la connaissance des maniéres d’étre
qui permettent & celui qui s’en pare de se faire aimer par les sages; ainsi, parler
quand il faut parler, ... se taire quand il convient de garder le silence» ). Et ailleurs :
« En bref, I’adab consiste en ce qﬁe I’homme est satisfait d’autrui et en ce qu’autrui
est satisfait de Tui» @. II rejette une acception du mot qui allait bient6t lui permettre
de rendre notre «littérature» : « Ne croyez pas que adab, comme se I'imagine la
foule, consiste en poémes, en anecdotes, en récits et choses semblables» ®. Il tient
donc & garder & ce mot tout son contenu éthique, trés traditionnel. H est encore
dans la tradition en demandant qu’on écrive de brefs traités, dans un style accessible,
qui devront exposer I'adab des diverses professions, afin que chacun puisse trouver

sa place exacte dans la société (p. 67).

* ¥*

Husayn al-Marsafi a fait preuve d’une certaine ouverture d’esprit par rapport
au milieu qui 1’a formé. En matiére de littérature et de langue, il a su promou-

voir un fécond retour aux sources. Il a appris le francais dans son 4ge mfr, signe

" Wasila, 1, 4. cite aussi d’autres passages dans le méme
® Dalil al-mustarsid, I, 7, cité par M. “Asp sens.
s-Gawin, Sayh Husayn, 110-111, ou il & Wasila, I, 212.

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t20( 28 Yooz

d'une curiosité en éveil. Dans la risala que nous avens étudiée ici, il s’efforcait
d’apporter de la clarté sur des mots qui lui paraissaient chargés d’idées nouvelles
et peu claires, qu’il semble, du reste, avoir été incapable de distinguer nettement.
C’était déja, cependant, un effort considérable pour un homme de sa formation
que de prendre pour point de départ de sa réflexion les termes mémes employés
par la jeunesse inquitte du temps. Qu'on songe, en effet, que bien des juristes
contemporains d’al-Marsafi n’ont aucun souci de ce genre. Un cas remarquable est
celui du cheikh “Ullays ™, dont le recueil de fatwa-s témoigne que ce n’était pas a
un homme tel que lui qu’on pouvait s’adresser pour trouver des solutions aux
problémes propres au xix® siécle.

On aura remarqué qu’al-Margafi revient avec insistance & des considérations
économiques et sociales, exprimées en termes de morale musulmane ; ¢’est un trait
remarquable & ceite époque, ol beaucoup de membres de la classe dirigeante, s'ils
sont trés occupés de problémes financiers, n’ont guére de souci des répercussions
sociales et humaines de leurs comportements économiques. Souvenons-nous
qu’al-Marsafi, de souche paysanne, encore tout proche de la terre, connaissait bien
la condition du fellah. G’était aussi le cas de trés nombreux professeurs et étudiants
de I’Azhar, qui, comme la masse des fellahs égyptiens, semblent bien avoir suivi
avec enthousiasme le mouvement de ‘Urabi. Il faut souhaiter que des recherches
précises permettent un jour d’apporter une réponse a cette question : le souléve-
ment de ‘Urabi avait-il une portée sociale, et, dans 'affirmative, quelle était-elle au
juste ? |

Au moment ou parut la Risalat al-kalim al-taman, al-Marsafi fut-il entendu par
les « jeunes gens » auxquels il s’adressait ? Dans le climat passionné de Dactualité,
les mises au point, pas toujours nettes, d’al-Marsa{1 paraissaient certainement dé-
passées; on ne s’occupait que de politique, de création d’institutions nouvelles, il parlait
morale et éducation. Son style méme, le besoin qu’il a pour s’exprimer des multiples
détours de 1’adab, devaient contraster avec la maniere plus directe des jeunes publi-
cistes formés & 1’école du Sayyid Gamal al-Din al-Afgani. Il n’empéche que beaucoup
de thémes de sa prédication sont ceux-ld mémes qu’on trouvera plus nettement

@ Sur le cheikh Ullays (1802-1882),  de fatwi-s est Fath al-<Ali al-Malik fi Ifatwa
of. GAL II, 486, Suppl. II, 738-739, et “Ali ‘ald madhab al-imam Malik, plusieurs fois im-
Mubarak, al-Hitat, IV, 41 et suiv.. Son recueil primé au Caire depuis 1883.

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—egde( 29 Yooz

traités dans les écrits des réformistes plus jeunes. Lt, au-dela de I'actualité jmmé-
diate, cette risila a d& continuer & intéresser certains milieux, puisqu’elle fut
rééditée en 1903 par les soins — ceci est & noter — d’un homme de 1'équipe
de rédaction du Mw’ayyad, le grand quotidien musulman dirigé par le cheikh “Aly
Yiisuf (.

Nous croyons que les courants d’idées réformistes de 1'époque moderne, en
Egypte et plus généralement dans le monde arabe, ne se réduisent pas & la pensée
de quelques rares personnages, que 'on ecite constamment parce qu'il ont fait
I’objet d’études, mais que 1'on peut apercevoir derriére eux une assez grande
quantité d’autres hommes qui ont tenté, de fagon plus ou moins audacieuse et
intelligente, de résoudre les probléemes de leur temps, comme ils pouvaient les
comprendre, a la lumiére des enseignements permanents de 1'Islam. Le cheikh
Husayn al-Marsafi, qui appartient par sa formation & la premiére moitié du XIX°

sitcle, a sa place parmi ces hornmes.

®) Voir supra, p. 1, note 3. Aucune étude
en langue européenne n’existe encore a notre
connaissance sur le cheikh *Ali Yasuf (1863-
1913) et son quotidien al-Mwayyad qu’il
lanca en 1889, et qui devait réunir par la
suite une importante équipe d’écrivains. L’¢-
tude la plus compléte en arabe sur “Ali Yasuf
et son journal est celle que lui a consacrée le
Docteur “Abd al-Latif Hamza, dans Adeb al-ma-
qala al-subufiyya fi Misr, IV® volume. La Revue

Anlsl 5 (1963), p. 1-29  Gilbert Delanoue
«L'Epitre des huit mots» du cheikh Husayn Al-Marsafi (Analyse).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

du Monde Musulman i ses débuts utilisait
largement le Mu’ayyad, trés bien informé sur
I’ensemble des pays musulmans. Nous pré-
parons actuellement un ouvrage sur les prin-
cipaux politiques et moralistes en Egypte au
XIXe si¢cle et au début du XX°, ou nous
espérons pouvoir préciser le role de tels
hommes et de leurs écrits dans 1’évolution
intellectuelle de ’Egypte et des autres pays
arabes.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

