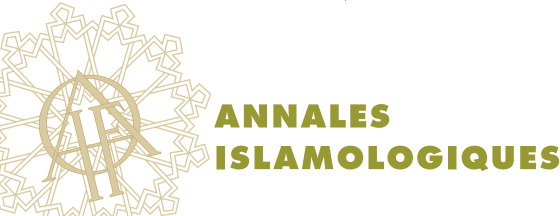
ministère de l'éducation nationale, de l'enseignement supérieur et de la recherche



en ligne en ligne

AnIsl 49 (2016), p. 31-54

Monica Balda-Tillier

L'épuisement d'un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d'Ibn al-Bakkā' (m. 1040/1630)

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

### **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

### MONICA BALDA-TILLIER

# L'épuisement d'un genre littéraire?

# Le Ġawānī al-ašwāq fī ma'ānī al-'uššāq d'Ibn al-Bakkā' (m. 1040/1630)

#### \* RÉSUMÉ

Cet article étudie le contenu du Ġawānī al-ašwāq fī ma'ānī al-'uššāq d'Ibn al-Bakkā' (m. 1040/1630) qui représente un des derniers ouvrages produits par la littérature arabe prémoderne dans le genre littéraire des traités d'amour. Ibn al-Bakkā' peut paraître, à première vue, un épigone qui réutilise dans son ouvrage une matière littéraire ancienne, sans innover; cependant, après un examen plus approfondi, son traité révèle toute son originalité.

Mots-clés: amitié, amour, martyre, littérature tardive, genre littéraire.

#### \* ABSTRACT

This article examines the contents of Ġawānī al-ašwāq fī ma'ānī al-'uššāq by Ibn al-Bakkā' (d. 1040/1630), one of the latest examples of a love treatise in the classical Arabic literary tradition. This study demonstrates that, although Ibn al-Bakkā' may at first appear to have merely presented older material without any new contribution, a closer examination of the work makes its originality clear.

Keywords: friendship, love, martyrdom, post-classical literature, literary genre.

<sup>\*</sup> Monica Balda-Tillier, université Stendhal-Grenoble 3, baldatillier@gmail.com

E Ġawānī al-ašwāq fī ma'ānī al-'uššāq (en français Des belles femmes créées par les désirs ardents dans les paroles des amants¹) fut écrit au xre/xvıre siècle par Mu'īn al-Dīn Ibn Aḥmad Ibn Abī al-Fatḥ al-Balhī (m. 1040/1630), connu sous le nom d'Ibn al-Bakkā'². Les chercheurs contemporains classent l'ouvrage parmi les traités d'amour³, un genre littéraire qui vit le jour au 111e/1xe siècle et dont la production s'estompa au xre/xvıre siècle⁴. Pour George J. Kanazi, auteur de la seule édition critique imprimée du Ġawānī à ce jour, le livre d'Ibn al-Bakkā' représente un des derniers ouvrages rédigés en suivant les canons traditionnels du genre et dans un style classique. En effet, en l'état actuel de nos connaissances, un seul traité d'amour contemporain du Ġawānī, la Munyat al-muḥibbīn wa-buġyat al-'āšiqīn de Mar'ī b. Yūsuf (m. 1033/1624)⁵, et un seul postérieur, le Ṣabābat al-mu'ānī wa-ṣabbābat al-ma'ānī, rédigé en 1064/1653 par Muḥyī al-Dīn as-Salaṭī al-Dīmašqī 6, nous sont parvenus. Tous deux demeurent à l'état de manuscrits. Bien que, d'un point de vue strictement chronologique, le Ġawānī ne soit donc pas le dernier traité d'amour à avoir été couché par écrit, il représente néanmoins une production tardive, se situant à la fin d'une époque et d'un genre littéraire.

Le début de l'époque dite « tardive » est traditionnellement fixé aux invasions mongoles et notamment au sac de Bagdad de 656/1258, accompagné de la destruction des bibliothèques de cette ville. L'arrivée des Mongols en Iraq représenta en effet un tournant historique dans la civilisation arabo-musulmane médiévale, car, pour la première fois, un pouvoir non-musulman s'installait dans le Dār al-islām. Il en résulta un sentiment d'insécurité qui ne fit que s'accroître dans les siècles suivants avec la chute de Grenade en 897/1492 et la fin du pouvoir politique islamique en Europe occidentale.

La rédaction du Ġawānī est bien postérieure à ces événements historiques, que l'on considère traditionnellement comme ayant exercé une mauvaise influence sur la production littéraire en langue arabe. C'est l'époque des encyclopédies, des dictionnaires, des grandes compilations et d'un adab dans lequel l'inventivité paraît à bout de souffle, « avant même que le choc provoqué par les invasions mongoles ne le transforme en art de la redite et de la reprise des modèles éprouvés » 7.

- 1. Litt. Les belles femmes des désirs ardents dans les significations des amants passionnés. L'auteur de l'édition critique du Ġawānī, George Kanazi, propose: A Treatise on the Concept of Love in Classical and Medieval Arabic Heritage. Cette traduction, tout en étant claire, nous semble éloignée du texte arabe original et trop explicative.
- 2. Ibn al-Bakkā' naquit en Égypte à une date inconnue. En 980/1572 il s'installa à La Mecque, où il séjourna jusqu'à sa mort. Le surnom d'Ibn al-Bakkā' (fils du pleureur) est dû à l'appartenance de son père à un groupe de mystiques qui versaient force larmes dans l'attente de l'Apocalypse. Ibn al-Bakkā' lui-même aurait été influencé par cette tendance. Aucun de ses six autres ouvrages connus n'est publié à ce jour. Kanazi, 2008, Introduction, p. x1 et xv1.
- 3. Kanazi, 2008, Introduction, p. XIX.
- 4. Dans son essai sur le genre littéraire des traités d'amour dans la littérature arabe classique, Lois Anita Giffen mentionne la *Risālat al-'išq* et la *Risālat al-qiyān* d'Abū 'Utmān al-Ğāḥiẓ (m. 255/868-869) comme les premiers ouvrages du genre, Giffen, 1972, p. 3.
- 5. Selon Joseph Norment Bell, cet ouvrage représente « the most curious adaptation of the conventional Ḥanbalite approach to the question of love », Bell, 1979, p. 184.
- 6. Cf. Giffen, 1972, p. 46-50.
- 7. Toelle, 2000, p. 487-488.

De ce point de vue le Ġawānī ne fait pas exception. Comme d'autres ouvrages tardifs, il se caractérise par la répétition d'anecdotes et de passages qui étaient déjà présents chez des auteurs antérieurs 8. Ibn al-Bakkā' lui-même admet d'ailleurs avoir librement emprunté à ses prédécesseurs, en particulier Ibn Sarrāğ, auteur du Maṣāri' al-'uššāq, et Ibn Abī Ḥaǧala, qui écrivit le Dīwān al-ṣabāba. La plupart des sujets traités dans le premier chapitre du Ġawānī, comme la qualité (kayfiyya) de l'amour (ḥubb) et son essence (māhiyya), sont des poncifs et leur présence dans un ouvrage constitue un des critères permettant son classement dans le genre littéraire des traités d'amour. Les amants qu'Ibn al-Bakkā' mentionne, et les histoires qu'il raconte, appartiennent pour la plupart à une tradition littéraire maniée et remaniée depuis les débuts du genre. Pour toutes ces raisons, le Ġawānī a été souvent considéré comme manquant d'originalité 9. Cette affirmation mérite néanmoins discussion. Dans les ouvrages de la littérature arabe tardive et plus particulièrement dans le cas du Ġawānī, emprunter du matériel à ses prédécesseurs équivaut-il toujours à ne rien créer d'original?

Le présent article tente de répondre à cette question. Au moyen d'une approche comparative, nous rechercherons les aspects novateurs de l'ouvrage d'Ibn al-Bakkā' et examinerons les raisons de leur présence. Après avoir étudié la structure et les thèmes du Ġawānī, et les avoir comparés à ceux d'autres ouvrages issus du même genre littéraire, une attention particulière sera portée au thème de l'amitié. Celui-ci occupe environ un tiers de l'ouvrage, ce qui représente un trait original en soi, car aucun traité d'amour antérieur ne s'étend autant sur ce sujet. Enfin, les séquences narratives et les motifs mentionnés par Ibn al-Bakkā' dans ses récits sur les amants seront comparés à ceux qui apparaissent chez d'autres auteurs, afin de mettre en évidence les raisons du choix opéré par Ibn al-Bakkā' qui sélectionna, parmi ceux qu'il avait à sa disposition, certains aḥbār plutôt que d'autres.

# Le contenu du Gawānī

# Quelques données statistiques

Avec ses 187 pages de 12 ou 13 lignes chacune, l'édition critique du Ġawānī al-ašwāq par George J. Kanazi, la seule existante à ce jour, ne correspond pas aux critères de longueur « encyclopédique » qui dominaient à l'époque d'Ibn al-Bakkā <sup>10</sup>. La comparaison avec d'autres traités d'amour écrits quelques siècles plus tôt le confirme : ainsi le Dīwān al-ṣabāba d'Ibn Abī Ḥaǧala (m. 776/1375), qui compte 267 pages de 25 lignes chacune dans l'édition de Dār al-Hilāl, et le Tazyīn al-aswāq bi-tafṣīl ašwāq al-ʿuššāq de Dāwūd al-Anṭākī (m. 1008/1599), dont l'édition imprimée de ʿĀlam al-Kutub par Muḥammad al-Tūnuǧī est composée

- 8. Kanazi, 2008, Introduction, p. xx.
- 9. Cf. van Gelder (rev.), 2011, p. 74, et Kanazi, 2008, Introduction, p. xx.
- 10. Cette édition se fonde sur trois manuscrits comprenant respectivement 61 folios (Paris BN, Arabe 6701), Brockelmann, GALS, vol. 2, Suppl. II., p. 570, le plus ancien, daté de 1088; 42 folios (Gotha Forschungsbibliothek, ms Orient. A 1231, Bl. 42) daté de 1092; et 52 folios (Le Caire, Dār al-Kutub, Adab Taymūr 709), sans date, Kanazi, 2008, Introduction, p. xvI-xIX.

de deux volumes qui comptent respectivement 335 et 296 pages d'une vingtaine de lignes chacune <sup>11</sup>. Même si nous prenons en considération le genre en entier et non pas seulement ses développements les plus tardifs, le Ġawānī demeure un des plus brefs traités d'amour à nous être parvenus.

Produit d'une époque historiquement trouble et d'une littérature dite « de compilation », l'ouvrage d'Ibn al-Bakkā' ne correspond donc guère, par son format, à la fonction d'enregistrement d'un savoir encyclopédique sur l'amour accumulé depuis le 111°/1x° siècle, rédigé dans le seul but de le conserver tel quel et de le transmettre à la postérité.

### Le but de l'ouvrage

Un long passage programmatique, dans lequel Ibn al-Bakkā' annonce le but qu'il poursuit dans la rédaction de son ouvrage, confirme que cet auteur ne le conçoit guère comme une encyclopédie:

Iʻlam – waffaqaka Allāh – anna al-ḥubb mimmā šāʻa wa-ḍāʻa wa-mtalaʾat bi-aḫbārihi al-asmāʻ, lākin indarasat fī al-ayyām aḥbāruhu wa-nṭamasat maʻālimuhu wa-āṭāruhu wa-ṣāra ḥabaran baʻd ʻayn wa-qabḥan baʻd zayn, iḍ iddaʻāhu man lā yaʻlamu lahu ġuduwwan wa-lā rawāḥan wa-ʿtaqada anna ġiddahu mizāḥan adḥala fīhi mā laysa fīhi wa-ddaʻā annahu min ʻuyūn ahliyya[ti]hi fa-bi-ḍalika ḥaribat maġānīhi wa-maʻāhiduhu wa-ʿafat mabānīhi wa-mašāhiduhu. Wa-sanatakallamu in šāʾ Allāh ʻalā ḥaqīqatihi bi-kalām mufaṣṣal bi-ḥtiṣār wa-īǧāz wa-qtiṣār¹².

Sache – que Dieu t'assiste – que l'amour fut autrefois un sujet de discussion répandu en tout lieu et connu de tout le monde, mais que ses traits et ses traces furent effacés. Il n'est désormais plus qu'un sujet anodin, après avoir été central, une tache, tandis qu'il avait été auparavant un ornement, car ceux qui s'en revendiquèrent connaisseurs, n'en savaient rien<sup>13</sup> et crurent que son sérieux n'était que badinage. Ils lui attribuèrent donc ce qui ne lui appartenait pas et se prétendirent experts. Pour cette raison, sa richesse et son essence authentique furent perdues, ses principes et ses témoignages délaissés. Nous parlerons – si Dieu le veut – de sa véritable nature de façon ordonnée, mais extrêmement concise.

De cette déclaration en prose rimée (sağ') se dégagent deux idées principales. La première, explicitée dans la seconde partie de la citation, est celle de la brièveté. Ibn al-Bakkā' insiste sur ce point par l'utilisation des trois mots synonymes – iḫtiṣār, īǧāz et iqtiṣār (concision) – et par le jeu des sonorités entre ces mots qui commencent tous par le même son et dont le premier et le troisième sont en allitération. Le but énoncé par l'auteur du Ġawānī est donc de résumer brièvement (le terme iḫtiṣār rend en particulier compte de cette idée) l'essentiel de ce qui a été dit sur l'amour.

- 11. Le manuscrit syrien du *Tazyīn* conservé à la Bibliothèque al-Asad consiste en 198 folios.
- 12. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 43.
- 13. Litt. « ni son matin ni son soir ».

La tâche qu'Ibn al-Bakkā' se propose d'accomplir ne se limite néanmoins pas au simple résumé. Selon l'auteur du Ġawānī, en effet, les propos que l'on tient de son temps sur l'amour trahissent une méconnaissance de son essence et ont fourvoyé ses contemporains, au point qu'ils ne sont plus capables d'en saisir la véritable nature. Le sujet de l'amour, prétend en effet l'auteur du Ġawānī, a été traité par le passé bien trop légèrement, en négligeant le sérieux qui lui sied. Lorsqu'il exprime un jugement négatif sur les écrits de ses prédécesseurs, Ibn al-Bakkā' revendique dans le même temps sa propre originalité.

La concision et la correction des erreurs du passé semblent donc les deux priorités qui guident la rédaction du Ġawānī. Ce passage révèle également que cet ouvrage n'est pas conçu par son auteur comme destiné à tout lecteur, mais uniquement à un public d'initiés qui seront capables de lire et comprendre un texte dépassant le niveau des lieux communs et des banalités, afin de distiller l'essence d'un discours authentique.

### Comparaison avec d'autres ouvrages tardifs

Une comparaison avec les déclarations programmatiques d'ouvrages appartenant au même genre littéraire permet de constater des différences de perspective entre chacun de ces ouvrages, et de mettre ainsi en évidence la singularité du Ġawānī.

Trois siècles plus tôt, dans al-Wāḍiḥ al-mubīn fī dikr man ustušhida min al-muḥibbīn (Précis des martyrs de l'amour), Muġulṭāy (m. 762/1361) avait opéré des choix différents. Comme Ibn al-Bakkā', l'auteur du Wāḍiḥ (qui compte quatre cents pages dans l'édition imprimée et près de 200 folios dans la version manuscrite) revendique la concision (īǧāz), qu'il dit préférer à la prolixité (iṭnāb). Il explique également avoir choisi d'agencer les histoires des amants dans un ordre alphabétique, afin de rendre le contenu de son livre plus accessible aux lecteurs <sup>14</sup>. Son ouvrage, auquel il veut donner l'allure d'un manuel encyclopédique, s'adresse à plusieurs catégories de lecteurs/auditeurs. Selon Muġulṭāy, la lecture du Wāḍiḥ constitue en effet « un festin (maʾdaba) pour l'homme de lettres, une montée sur l'échelle du savoir pour le savant, une révélation (taǧallī) pour le croyant, un confort (tasallī) pour l'amant, une lecture agréable (uẓrūfa) pour l'expert en hadith, une prairie verte (uzlūfa) <sup>15</sup> pour le poète, une rareté inouïe pour le chroniqueur » <sup>16</sup>. Sans prétendre que son ouvrage puisse avoir une portée universelle, Muġulṭāy semble néanmoins s'adresser à un vaste public.

Contemporain de Muġulṭāy, Ibn Qayyim al-Ğawziyya (m. 751/1350), auteur de la Rawḍat al-muḥibbīn wa-nuzhat al-muštāqīn (Le Jardin des amants et la promenade des amoureux), déclare de son côté qu'il considère son ouvrage comme profitable aussi bien pour vivre ici-bas  $(duny\bar{a})$  que pour gagner le salut dans l'au-delà  $(d\bar{\imath}n)^{17}$ . À travers des anecdotes explicatives

- 14. Muģulţāy, al-Wāḍiḥ al-mubīn, p. 26.
- 15. Nous avons traduit les mots *uṣrūfa* et *uzlūfa*, qui ne figurent pas dans les dictionnaires et représentent probablement des néologismes créés par Muġulṭāy, par le sens de leur racine.
- 16. Mugultāy, al-Wāḍiḥ al-mubīn, p. 36-37.
- 17. Ibn Qayyim al-Ğawziyya, Rawdat al-muhibbīn, p. 28.

(nukat tafsīriyya), des dires prophétiques (aḥādīṭ nabawiyya), des questions légales (masāʾil fiqhiyya), d'anciens récits à portée juridique (āṭār fiqhiyya), des citations poétiques qui offrent matière à jurisprudence (šawāhid fiqhiyya), et tout ce qui peut être délectable pour le lecteur, il doit aider à distinguer entre vérité et mensonge dans l'amour (maḥabba) en mettant en garde dans le même temps contre les malheurs qu'il occasionne. Le livre doit donc être considéré comme un avertissement contre la passion et/ou comme un moyen d'atténuer sa propre propension à la recherche du plaisir et de l'union charnelle avec l'aimé 18. Ibn Qayyim al-Ğawziyya entend clairement faire de la Rawḍa un ouvrage moralisateur, l'équivalent d'un prêche contre une passion qui, selon lui, lorsqu'elle dépasse la mesure du raisonnable, ne peut conduire l'homme qu'au malheur et à la déviance vis-à-vis de la Loi divine 19.

Bien que pour Ibn Qayyim al-Ğawziyya comme pour Ibn al-Bakkā', l'objectif soit de guider les lecteurs sur la bonne voie, les moyens auxquels ils recourent sont différents. Ibn Qayyim al-Ğawziyya se propose d'utiliser les récits et les poèmes de ses prédécesseurs tels qu'ils sont, afin de montrer la conduite à suivre, tandis qu'aux yeux d'Ibn al-Bakkā', ce qui a été dit sur l'amour dans le passé est faux ou a été mal interprété, et nécessite d'être revu.

Quant au *Tazyīn al-aswāq bi-tafḍīl aśwāq al-ʿuššāq* de Dāwūd al-Anṭākī (m. 1008/1599), il s'ouvre sur une louange à Dieu qui a orné les corps des hommes de beauté et sur une prière pour que les hommes sachent mettre la raison avant la passion, afin qu'ils ne cèdent pas aux instincts animaux qui les habitent, mais pratiquent au contraire la chasteté et les bonnes mœurs <sup>20</sup>. Dans les pages qui suivent, l'auteur justifie le sujet léger de son ouvrage. L'esprit de l'homme ne pouvant rester concentré sans cesse sur le même sujet, il a besoin d'alterner l'étude des sciences religieuses et la lecture d'anecdotes, de récits et de poèmes plaisants et divertissants <sup>21</sup>. Dāwūd al-Anṭākī, qui exerça la médecine, paraît concevoir son livre comme un médicament, qui doit apprendre aux hommes à mettre la raison au-dessus des sens et les aider dans l'étude de la théologie, en les égayant et les distrayant. Ses intentions programmatiques se rapprochent de celles annoncées dans la *Rawḍat al-muḥibbīn*, bien qu'Ibn Qayyim al-Ğawziyya présente les histoires des amants en tant qu'exemples négatifs, tandis que, pour Dāwūd al-Anṭākī, ces mêmes récits constituent un moyen de se détendre en alternant le sérieux et le divertissant. Dans les deux cas, le but poursuivi par ces auteurs diverge de la recherche du sérieux prônée par Ibn al-Bakkā' en guise de remède contre la légèreté dont font montre ses contemporains.

<sup>18.</sup> Ibn Qayyim al-Ğawziyya, Rawdat al-muhibbin, p. 28-29.

<sup>19.</sup> Voir à ce propos l'étude monographique de Leder, 1984, p. 70, et l'essai de Bell, 1979, p. 16 et 19.

<sup>20.</sup> Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 21.

<sup>21.</sup> Dāwūd al-Antākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 22.

# La table des matières du Gawānī

La répartition de la matière à l'intérieur du Ġawānī confirme qu'il ne s'agit pas d'une simple compilation. Aux dires mêmes de son auteur, le Ġawānī est composé des éléments suivants <sup>22</sup>:

- L'introduction (p. 11 à 41) intitulée « Des conditions de l'amitié en général et de l'amour réciproque en Dieu le Très Haut (fi šurūṭ al-ṣuḥba iǧmālan wa-l-taḥābub fi Allāh taʿālā) »;
  - le premier chapitre (p. 42 à 68) traite de l'amour et de sa qualité (al-ḥubb wa-kayfiyyatuhu);
- le deuxième chapitre (p. 69 à III) à propos de la sincérité des amants et des signes qui l'indiquent (fī șidq ahlihi fīhi wa-'alāmatihi 'alā dawīhi);
- le troisième chapitre (p. 113 à 166) rapporte des récits au sujet d'amants malheureux occis par les flèches de la passion et victimes de son poison létal (wa-l-kašf 'an ṭarf aḥbār qatlā sihāmihi wa-ṣar'ā ka's ḥimāmihi);
- la conclusion (p. 167 à 188) traite de la loyauté entre amis sincères (fī-mā yata'allaqu bi-l-wafā [sic] bayna iḥwān al-ṣafā [sic]).

Cette table des matières appelle une première remarque. Les chapitres introductif et conclusif de l'ouvrage abordent un sujet, celui de l'amitié et de la fraternité spirituelle, qui apparaît comme original par rapport au contenu traditionnel des ouvrages ressortant au même genre littéraire. Le *Kitāb al-muwaššā* d'al-Waššā' (m. 325/937), qui consacre quelques courts paragraphes à ce thème, représente la seule autre exception.

Si les histoires d'amour homoérotique figurent, en effet, en nombre relativement important dans tous les traités d'amour, un seul de ces ouvrages accorde de l'attention aux règles de la morale et de la bienséance qui doivent guider les hommes dans leurs relations d'amitié <sup>23</sup>. Le matériel utilisé par Ibn al-Bakkā' n'est au demeurant pas neuf, mais il est à rechercher dans des ouvrages appartenant à d'autres genres littéraires, comme nous le verrons par la suite. Si le matériel n'est pas original en soi, il reste néanmoins à s'interroger sur la manière dont Ibn al-Bakkā' discute dans son ouvrage de questions qui ne sont pas habituellement traitées dans la prose amoureuse, et sur les raisons qui l'ont poussé à introduire dans un traité d'amour un sujet qui n'avait pas été développé par ses prédécesseurs.

### L'amitié dans le Gawānī

### Les thèmes traités

Dans le *Gawānī*, qui compte six chapitres (188 pages au total), deux chapitres entiers de 30 et 21 pages sont exclusivement consacrés au thème de l'amitié. Ces 51 pages représentent plus d'un quart de l'ouvrage, et ce motif est également présent dans les parties du *Ġawānī* qui

- 22. Ibn al-Bakkā', Ġawānī al-ašwāq, p. 10.
- 23. Cf. al-Waššā', Kitāb al-muwaššā.

traitent plus spécifiquement de la passion amoureuse. L'importance accordée par Ibn al-Bakkā' à ce thème semble justifier une étude plus détaillée de cette partie du Ġawānī.

Les principaux sujets traités dans les deux chapitres sur l'amitié figurent dans le tableau ci-dessous:

| Thème principal                                                                                                | Sous-thèmes et exemples                                                                                                                                                                                                                                                                        | Références                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| L'amitié est un précepte divin.                                                                                | Nul ne peut suivre la Loi divine de manière isolée.<br>Ceux qui s'aiment fraternellement en Dieu auront<br>une place au Paradis.                                                                                                                                                               | p. 11-12                       |
| L'ami est précieux<br>en tant que conseiller.                                                                  | Le Prophète aimait être toujours accompagné de son ami Abū Bakr. L'homme ne voit pas ses défauts ('uyūb) tout seul: il a besoin d'un ami qui les lui fasse remarquer et qui l'aide à les corriger.                                                                                             | p. 13-16                       |
| L'ami doit pouvoir<br>consoler et soulager.                                                                    | La forme la plus haute d'amitié est celle de l'homme noble et généreux (dū murū'a) qui est capable de soulager son ami.  Les musulmans doivent se comporter comme les membres d'un corps: lorsque l'un est douloureux, les autres doivent pouvoir le soutenir jusqu'à ce que la douleur passe. | p. 16-19                       |
| Liste des vertus<br>que l'ami que l'on choisit<br>doit impérativement posséder.                                | Les mœurs de deux amis doivent être semblables.<br>L'ami doit être comme un ornement.                                                                                                                                                                                                          | p. 19-23 +<br>reprise p. 36-37 |
| Il faut savoir pardonner<br>ses défauts à un ami.                                                              | Quiconque ne sait pas fermer les yeux sur les défauts<br>de ses amis ne peut trouver de compagnons.<br>L'amour et la haine sont toujours réciproques:<br>la seule différence est dans l'intensité.<br>Il ne faut pas blâmer son ami.                                                           | p. 23-32 +<br>reprise p. 38-41 |
| L'amitié augmente<br>avec la fréquentation.                                                                    | Il n'est pas licite pour un bon musulman de délaisser<br>son ami plus de trois jours consécutifs.                                                                                                                                                                                              | p. 32-36                       |
| Le véritable sentiment d'amitié<br>fraternelle ne diminue pas,<br>même lorsque l'ami montre<br>de la froideur. | Dans l'adversité, l'amour fraternel<br>ne fait qu'augmenter.                                                                                                                                                                                                                                   | p. 167-175                     |
| Le « contrat » d'amitié,<br>avec une liste des règles<br>à respecter dans la fraternité.                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p. 175-179                     |

### Amitié et martyre

Dans la première partie de son chapitre sur l'amitié, Ibn al-Bakkā' porte la discussion sur la récompense qui attend les bons amis dans l'au-delà, avant même d'aborder le thème de l'amitié comme mode de vie en société. Il met l'accent sur l'amour que deux personnes se vouent en Dieu<sup>24</sup>, qui va jusqu'à leur permettre d'obtenir une place au Paradis comparable à celles des martyrs, voire supérieure<sup>25</sup>. La participation divine dans le rapport d'amitié apparaît comme essentielle, car elle représente le point d'union des deux amis et ce qui va leur permettre d'accéder à la récompense divine suprême. Ibn al-Bakkā' cite en effet plusieurs dires prophétiques qui insistent sur les privilèges réservés au Paradis à ceux qui savent cultiver l'amitié en Lui. Parmi les sept personnes que Dieu recouvrira de son ombre «le jour où l'on ne pourra être abrité que par Lui» — mentionne-t-il —, figurent deux hommes qui s'aiment en Dieu<sup>26</sup>. Un autre hadith atteste l'existence, au Paradis, d'une chambre en topaze, montée sur une colonne de rubis et aux portes toujours ouvertes, qui accueillera ceux qui s'aiment en Dieu. Le statut que le Seigneur leur attribue est supérieur à celui des martyrs (šuhadā') et la récompense qui les attend plus haute que celle des véritables croyants (şiddīqūn) car, le jour du Jugement dernier, Il les fera assoir à la droite de Son trône <sup>27</sup>.

Dans la tradition littéraire amoureuse arabe médiévale, l'idée d'un statut particulier réservé aux amants dans l'au-delà est traditionnellement associée au 'išq (amour passionné) <sup>28</sup> qui, selon un hadith prophétique considéré comme apocryphe par la plupart des traditionnistes, man 'ašiqa fa-'affa fa-māta māta šahīdan (Quiconque aime passionnément, reste chaste et meurt de cette passion, périt en martyr), provoque la mort en martyr de l'amant chaste <sup>29</sup>. Or, ce dire prophétique est mentionné une seule fois dans le Ġawānī, dans un passage qui suit le récit des dernières heures de Ğamīl Buṭayna. Sur son lit de mort, ce poète-amant 'uḍrī jura à al-'Abbās b. Sahl qu'il n'avait jamais touché sa bien-aimée dans des circonstances douteuses ou avec des intentions malhonnêtes. Ibn al-Bakkā' alors introduit le dire du Prophète en affirmant: « Ces gens-là ne peuvent qu'être au Paradis en train de goûter la plus haute des récompenses. » <sup>30</sup> Le contexte de ce passage montre que, pour Ibn al-Bakkā', Ğamīl et la mort en martyr en raison d'un amour passionné appartiennent à un passé révolu à tout jamais.

<sup>24.</sup> Cf. par exemple, dans les Ġawānī: taḥābbā fī Allāh, p. 11; al-taḥābub fī Allāh, p. 11-12; li-l-mutaḥābbīn fīhi wa-l-mutazāwirīn fīhi wa-l-mutabāḍilīn fīhi, al-mutaḥābbūn fī Allāh wa-l-mutabāḍilūn fī Allāh et al-mutaḥābbūn bi-ǧalāl Allāh, p. 12.

<sup>25.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 11 et 12.

<sup>26.</sup> Sab'a yuzilluhum Allāh fī zillihi yawm lā zill illā zilluhu, Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 11.

**<sup>27.</sup>** Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 12. Ce même hadith est rapport par al-Ġazālī dans son ouvrage Kitāb ādāb al-ṣuḥba wa-l-mu'āšara ma'a aṣṇāf al-ḥalq, p. 154-155.

<sup>28.</sup> À propos du 'išq, voir Arkoun, 1973, et Cheikh-Moussa, 1990, p. 71-119.

<sup>29.</sup> Ce dire prophétique est mentionné entre autres dans le *Kitāb al-zahra* d'Ibn Dāwūd al-Iṣfahānī (m. 294/909), p. 66, dans le *Maṣāri' al-'uššāq* d'al-Sarrāǧ (m. 500/1106), I, p. 1, et dans le *Dīwān al-Ṣabāba* d'Ibn Abī Ḥaǧala (m. 776/1375), p. 257. Sur le martyre d'amour, voir aussi Gruendler, 2004, p. 118-126. 30. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 105-106.

La mention par Muġulṭāy, dans les premières pages du Wāḍiḥ, du « ḥadīṭ al-'išq », qu'il décline selon plusieurs versions et mentionne en tête de ses déclarations programmatiques, nous a précédemment amenée à y voir une preuve de l'importance exceptionnelle que cet auteur accorde à cette parole prophétique, sur laquelle il fonde tout son ouvrage 31. De même, le cumul de tant de dires prophétiques au sujet de l'amitié dans les premières pages du Gawānī ne semble pas anodin. Il devient ainsi possible de formuler l'hypothèse qu'Ibn al-Bakkā' déplace la récompense divine, réservée au martyr, depuis le 'išq (sentiment d'amour passionné d'un homme pour une femme ou vice-versa) vers le taḥābub (lien d'affection réciproque qui attache d'amitié deux personnes du même sexe, de préférence des hommes). Les raisons de ce glissement demeurent néanmoins obscures. L'amour de type 'udrī, qui se situe en dehors du mariage et défie les règles de la vie en société, serait-il devenu, à l'époque à laquelle écrit Ibn al-Bakkā', politiquement et moralement inacceptable? L'erreur que ses contemporains ont commise consisterait-elle à surestimer l'amour-passion pour une créature de ce monde, au détriment d'un sentiment d'amitié qui donne à Dieu toute sa place sans remettre en question les fondements de la société ? En proposant de remplacer l'image d'Épinal trop « arabe » des amours chastes des bédouins ayant vécu dans le désert d'Arabie aux premiers siècles de l'islam, par l'amitié basée sur des règles « morales », Ibn al-Bakkā' cherche-t-il à élaborer un nouveau modèle qui correspondrait mieux à la société ottomane dominée par des Turcs, dans laquelle il vécut?

Quelles que soient les réponses que l'on apporte à ces questions, il paraît clair que le Ġawānī ne peut guère être réduit à une simple compilation.

### Amitié ou amour-passion?

Le sentiment d'amitié tel que le conçoit Ibn al-Bakkā' consiste en réalité en une morale, destinée à vivre et à se comporter en société selon les préceptes de l'islam. La naissance du lien d'amitié dépend de la grâce divine, uniquement accordée aux Élus, auxquels Dieu offre un ami et un conseiller pour les maintenir sur le droit chemin. Ainsi – relate Ibn al-Bakkā' – Dieu rendit le Prophète inséparable d'Abū Bakr et envoya Moïse en Égypte pour qu'il devienne l'ami intime du Pharaon et le convertisse à la doctrine de l'Unicité divine 3². L'idée que Dieu envoie des amis à ceux qu'Il aime apparaît chez le célèbre théologien al-Ġazālī (m. 504/1111), qui consacra un Kitāb ādāb al-ṣuḥba wa-l-mu'āšara ma'a aṣnāf al-ḥalq (Livre de l'art du compagnonnage et de la fréquentation des créatures) au thème de l'amitié 3³. Dans son essai sur les idées morales, Jean-Claude Vadet mentionne également qu'en islam « les hommes doivent se considérer comme des frères, car cette fraternité est le bienfait le plus visible de Dieu » 34.

- 31. Voir à ce propos Balda-Tillier, 2009, p. 118.
- 32. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 13-14.
- 33. Al-Ġazālī, Kitāb ādāb al-ṣuḥba, p. 152.
- 34. Vadet, 1995, p. 159.

Avoir un ami est nécessaire à quiconque est doué de raison, car l'homme n'est pas capable de voir ses défauts par lui-même<sup>35</sup>. Alors que le 'išq fait perdre son entendement à l'amant, l'amitié résulte du discernement. Si on aime son prochain en Dieu on suit en effet forcément le commandement divin selon lequel on doit faire le bien, ainsi que celui qui interdit de faire le mal <sup>36</sup>.

De ce point de vue, l'amitié (taḥābub) est donc grâce divine, tandis que pour l'amour la question n'est pas tranchée. Les pages du Ġawānī témoignent des discussions à ce sujet:

Wa-htulifa fī al-'išq hal huwa ihtiyārī aw idtirārī, wa-l-aktarūn 'alā annahu idtirārī lā ihtiyārī 37.

Des avis contradictoires ont été exprimés sur le 'išq: s'agit-il d'un choix ou d'une obligation? La plupart [des savants] croient qu'il est imposé et ne représente donc pas un choix.

Pour la grande majorité des savants, le 'išq, qui provoque la folie, la maladie et la mort de celui qui en est atteint, représente une épreuve que Dieu envoie aux hommes pour les tester. Il n'y a guère de plaisir dans le 'išq, car il échoit à tout un chacun comme une maladie mortelle 38. Le chapitre 3 du Ġawānī s'ouvre d'ailleurs sur un plaidoyer contre le malheur qu'encourt l'amant victime du 'išq, car même avant de décéder, il tombe dans un état plus proche de la vie que de la mort 39. Tandis que Dieu donne à l'homme un ami pour le garder dans le droit chemin, il le fait échouer dans une passion amoureuse afin de tester sa capacité à rester sur la bonne voie. De ce point de vue, l'amitié semble encore une fois préférable.

Le thème des vertus que la passion amoureuse permet d'acquérir est certes un poncif de la littérature amoureuse arabe médiévale, et Ibn al-Bakkā' ne manque pas de mentionner que le 'išq affine et ennoblit l'esprit des amants en les rendant généreux et éloquents. Cependant, ces brefs passages sur les vertus du 'išq sont très minoritaires comparés aux bienfaits qu'Ibn al-Bakkā' attribue à l'amitié 40.

Il semblerait en effet qu'Ibn al-Bakkā' mette la relation fraternelle d'amitié masculine au-dessus même du mariage, qui représente pourtant traditionnellement l'état préférentiel de tout musulman. Un chapitre de l'*Iḥyā*' 'ulūm al-dīn d'al-Ġazālī professe que, dans la poursuite de la voie soufie, le mariage peut être un obstacle redoutable à l'acquisition des sciences religieuses. Dans le mariage, il se peut en effet que le soufi éprouve une passion excessive pour sa femme et qu'il néglige de ce fait les préceptes de la religion 41.

```
35. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 15.
```

<sup>36.</sup> Vadet, 1995, p. 162.

<sup>37.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 64.

<sup>38.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 65.

**<sup>39.</sup>** Fa-lā hum aḥyāʾ fa-yuḍkarūna wa-lā amwātan fa-yuqbarūna (Ils ne sont ni vivants pour qu'on se souvienne d'eux, ni morts pour qu'on les enterre), Ibn al-Bakkāʾ, Ġawānī, p. 113.

<sup>40.</sup> Cf. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 50-52.

<sup>41.</sup> Benkheira et al., 2013, p. 353-355.

Sur ce point, Ibn al-Bakkā' semble également partager l'avis d'Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī (m. 413/1023) sur l'amitié, qui est pour lui meilleure pour l'homme que la relation amoureuse, car on trouve plus d'intimité auprès de son ami que de son amant 42. « La relation amoureuse ('alāqa) », continue ce même auteur, en vantant la supériorité de l'amitié sur la passion amoureuse, « diffère de l'amitié, car cette dernière est plus raisonnable, plus virile, se prolonge davantage que la passion, est purifiée des besoins naturels, perdure malgré la sénilité, est plus juste, plus convenable et plus éloignée de l'empressement et de la jeunesse » 43. La passion amoureuse excessive constitue une véritable maladie qui attaque les esprits faibles, les jeunes gens et les femmes en particulier 44, alors que, dans la philosophie morale d'al-Tawḥīdī ou de Miskawayh (m. 421/1030), l'amitié est nécessaire à l'homme pour atteindre la perfection 45.

### Amitié et société

Vertu masculine et adulte, l'amitié tient un rôle essentiel dans la société humaine. Ibn al-Bakkā' consacre plusieurs passages de son ouvrage à ce thème (p. 11 à 19), qui n'est pas original en soi. Au x<sup>e</sup> siècle, le *Kitāb al-muwaššā* d'Ibn al-Waššā' (m. 325/936-937), véritable code de bonnes manières à l'usage des raffinés, avait déjà fixé les règles régissant les rapports d'amitié à l'intérieur de ce groupe élitiste <sup>46</sup>.

La difficulté de choisir un ami est abordée par l'épître 45 des Rasā'il Iḫwān al-Ṣafā' (probablement écrites entre 350 et 375/961-986) intitulée « Du commerce des hommes chez les Frères de la pureté » qui, dans un passage qui concerne le choix d'un ami chez les Frères de la Pureté <sup>47</sup>, instruit les membres de ce groupe sur les modalités d'élection d'un nouveau compagnon. Il est tout d'abord nécessaire de se renseigner précisément sur les mœurs de la personne dont on envisage de se rapprocher, avant même de commencer à la côtoyer, afin de connaître sa valeur exacte, comme l'on ferait avec une pièce d'un dinar <sup>48</sup>. Choisir un ami représente en effet un risque, car un compagnon doit être un soutien dans les affaires de ce monde aussi bien que dans celles de l'au-delà, et un mauvais choix peut avoir de graves conséquences. L'amitié ne peut naître entre deux natures différentes, car jamais les opposés ne peuvent se rejoindre (al-diddān lā yağtami'āni).

Cinquante ans plus tard, dans son *Tahdīb al-aḥlāq* <sup>49</sup>, Miskawayh reprend le célèbre adage d'Aristote selon lequel « l'homme est un animal politique », qui recherche la compagnie d'autres hommes dont il a besoin afin de parfaire sa nature <sup>50</sup>. Il élabore ainsi une philosophie morale,

- 42. Abū Ḥayyān al-Tawhīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq, p. 31.
- 43. Abū Hayyān al-Tawhīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq, p. 102. Les traductions sont les miennes.
- 44. Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq, p. 103.
- 45. Kraemer, 1992, p. 19.
- 46. Al-Waššā', Kitāb al-muwaššā.
- 47. Iḥwān al-Ṣafā', Rasā'il Iḥwān al-Ṣafā', Risāla fī Kayfiyyat al-'išq, p. 124-137.
- 48. Iḥwān al-Ṣafā', Rasā'il, p. 125-126.
- 49. Trad. anglaise par Zurayq, 1968, et française par Arkoun, 1969.
- 50. Trad. Zurayq, p. 14; trad. Arkoun, p. 22. Voir aussi à ce propos Kraemer, 1992, p. 232.

visant avant tout à assurer la bonne éducation d'individus qui vont intégrer la société lorsqu'ils atteindront l'âge adulte, en prenant soin notamment de fixer les règles qui doivent régir la relation entre le maître et son disciple <sup>51</sup>.

Le discours d'Ibn al-Bakkā' revêt une connotation plus religieuse, car pour lui l'amitié représente le meilleur moyen, pour tout musulman, de se parfaire. Le déplacement du martyre de l'amour courtois à l'amitié en est une première preuve. La comparaison entre les membres de la communauté musulmane et ceux du corps humain, qui doivent tous collaborer au bien-être de l'ensemble dont ils sont une partie, le confirme 52. Les passages sur le choix d'un ami le montrent également. Bien choisir un ami, affirme Ibn al-Bakkā', est déterminant, car ses vertus ou ses défauts vont irrémédiablement déteindre sur son compagnon. L'ami doit être élu pour son orthodoxie (dīn) et sa dévotion (taqwā). Il doit être libre (ḥurr), chaste ('afīf), vertueux (fāḍil) et généreux (karīm), et l'on doit pouvoir être honoré de l'avoir pour compagnon (tatašarrafu bi-ṣuḥbatihi). Les mœurs de deux compagnons doivent être compatibles, car un ami est semblable à la pièce qui défigure un vêtement si elle n'est pas coupée dans le même type de tissu 53. Il faut néanmoins offrir à son ami la possibilité de s'amender de ses fautes, car l'on ne peut pas exiger de lui la perfection. Celui qui n'éprouve de sentiment de fraternité qu'envers un homme dépourvu de tout défaut ne peut avoir d'ami 54.

Ces passages situent Ibn al-Bakkā' dans la lignée d'une tradition philosophico-morale qui avait produit plusieurs ouvrages sur l'amitié aux Ive/xe et ve/xie siècles. Ces derniers s'adressaient à un public caractérisé par l'appartenance à un groupe social ou intellectuel élitiste déjà existant, comme les raffinés ou les Iḥwān al-Ṣafā'. Le traité d'Ibn al-Bakkā' en revanche choisit lui-même son lectorat élitiste composé par ceux qui seraient capables de s'apercevoir des erreurs commises dans le passé et d'y remédier.

# Classification des abbar

Le *Ġawānī* comporte nombre de notices sur les amants, qui ne servent pas seulement à illustrer la théorie de la passion amoureuse contenue dans les premier et deuxième chapitres, mais fournissent également des renseignements sur la position intellectuelle d'Ibn al-Bakkā' et sur sa conception de l'amour passionné. L'auteur du *Ġawānī* avait le choix entre reproduire dans son traité des notices déjà couchées sur le papier et en introduire de nouvelles. Dans les deux cas, sa démarche permet de mettre en lumière sa conception du *'išq* et le rapport que ce dernier entretient avec l'amitié.

Le Ġawānī compte vingt-neuf notices, que nous avons classées, selon le sujet qu'elles traitent, en cinq catégories listées et étudiées ci-dessous 55.

- 51. Kraemer, 1992, p. 145-146.
- 52. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 18-19.
- 53. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 19.
- 54. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 21-23.
- 55. Pour chaque notice, en plus des pages des Ġawānī où elle figure, nous mentionnons en note un autre traité d'amour dans lequel cette même histoire apparaît.

# Manifestation de l'amour dans la nature : les plantes et les animaux

Cette catégorie comprend deux histoires qui illustrent les effets de l'amour dans le monde végétal et animal. La première évoque une plante qui perd ses feuilles et se fane lorsque l'on récite des poèmes d'amour et de séparation <sup>56</sup>. La seconde raconte que, lors d'un prêche du mystique Samnūn, un oiseau tapa le sol de son bec jusqu'à en mourir <sup>57</sup>.

Ces notices étayent l'idée que le 'išq est présent dans l'ensemble de la création. Selon une définition attribuée par Ibn al-Bakkā' au philosophe Platon, l'amour-passion est une force de la nature, que toute créature ressent de manière instinctive. Selon un autre savant, il peut être comparé à un « aimant spirituel » (maġnāṭīs rūḥānī). De même, de la racine WĞD, qui signifie en arabe tout ce qui existe, est dérivé le terme wağd, un des noms de l'amour préférés par les poètes <sup>58</sup>.

Ces histoires ont donc une fonction didactique : elles enseignent aux lecteurs que l'amour passionné est une force qui investit même le monde animal.

## Les signes de l'amour : des histoires qui illustrent le comportement des amants

D'autres histoires montrent comment le 'išq se manifeste chez les hommes. Cette catégorie inclut des histoires utilisées par Ibn al-Bakkā' afin d'étayer une affirmation et/ou pour montrer plusieurs exemples de comportements irrationnels, paradoxaux et/ou blâmables, auxquels s'adonnent les amants en proie au 'išq.

Les amants aiment tout ce qui a la moindre ressemblance avec l'être aimé: afin d'illustrer cette théorie, Ibn al-Bakkā' relate l'histoire de Qays, le fou des Banū 'Āmir, qui oublia jusqu'à son nom à cause de son amour pour Laylā. Alors qu'il errait dans le désert, il vit une gazelle, la prit dans ses bras, l'embrassa puis la laissa partir en récitant des vers d'amour à l'intention de celle qui lui rappelait sa bien-aimée <sup>59</sup>. L'assertion qu'un des comportements typiques de l'amant consiste à pleurer et à s'attendrir lorsqu'il entend chanter est ensuite étayée par le récit de la mort d'al-'Abbās b. al-Aḥnaf (m. après 193/808) <sup>60</sup>, dont la douleur causée par l'éloignement de sa patrie et de son aimée est accrue par la complainte d'un oiseau qui, comme le poète, était loin de son nid <sup>61</sup>.

- 56. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 55-56. Nous n'avons pas trouvé d'autres textes mentionnant cette même histoire.
- 57. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 56. La même histoire est rapportée dans Wāḍiḥ de Muġulṭāy, p. 220-221. Quant au personnage de Samnūn, il s'agit de Samnūn b. Ḥamza al-Zāhid (m. 290/903), qui fut surnommé al-muḥibb (l'amant). Ce fut un soufi particulièrement célèbre pour son amour de Dieu, qu'il plaçait au-dessus même de la connaissance (ma'rifa). Reinert, 1997.
- 58. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 57-58.
- 59. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 57-58. Pour cette histoire, cf. Muģultāy, al-Wādih, p. 328-330.
- 60. Al-'Abbās b. al-Aḥnaf fut le favori de Hārūn al-Rašīd. Il ne composa que dans le genre poétique du gazal et suivit en cela les poètes du Ḥiǧāz comme 'Umar b. Abī Rabī'a et Ğamīl. Sa poésie est le résultat de l'influence persane et aussi du respect de l'ancienne tradition poétique arabe, mais elle porte l'empreinte de la société de cour dans laquelle il vécut. Ces poèmes furent écrits pour être chantés par les esclaves chanteuses du calife, Blachère, 1960.
- 61. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 80-81. Les vers mentionnés dans cette histoire figurent à la fin du *Tazyīn al-aswāq*, II, p. 291, sous le nom d'al-'Abbās b. al-Aḥnaf, mais sans l'histoire qui les accompagne dans le Ġawānī.

Une histoire qu'Ibn al-Bakkā' dit avoir entendue de son père montre que l'amant désire par-dessus tout la proximité de l'aimé. Un jeune homme aimait le fils du roi et quand ce dernier s'en aperçut, il ordonna de le faire fouetter. Tant que le fils du roi resta auprès de lui lors de l'exécution du châtiment, son amant retint ses plaintes et se montra insensible à la douleur. Lorsqu'en revanche le prince se retira, le supplicié se mit à crier, au point que le souverain fît suspendre l'exécution. Interrogé sur les raisons de ce changement d'attitude, le jeune homme dit que seule la présence de l'aimé lui permettait d'ignorer sa souffrance <sup>62</sup>. Le véritable amant n'a d'yeux que pour l'aimé, comme le prouve l'histoire d'un homme qui prétendait aimer une femme et la suivait partout. Elle lui dit que, s'il avait vu sa sœur, qui était derrière lui, il l'aurait aimée plus qu'il ne l'aimait, car elle était beaucoup plus belle. Il se retourna pour regarder la prétendue sœur, ce qui prouva le caractère fallacieux de son amour <sup>63</sup>.

Le hadith sur le martyre d'amour est explicité par un *habar* selon lequel 'Abd Allāh b. al-Ḥasan b. 'Alī b. Abī Ṭālib, alors qu'il tournait autour de la Ka'ba, entendit une jeune fille se plaindre en vers que Dieu n'acceptait jamais de récompenser une femme pour avoir repoussé son amant, alors que ce dernier se voyait accorder le statut de martyr <sup>64</sup>.

D'autres histoires, qui ne sont pas citées à l'appui d'une affirmation particulière, mettent en scène des comportements paradoxaux et/ou blâmables. La première, par ordre d'apparition, raconte comment, de deux jeunes raffinés qui s'aimaient, l'un tomba malade. Le sain et le malade souffraient simultanément des mêmes douleurs et moururent au même instant <sup>65</sup>. Dans la seconde, on raconte qu'un certain Ibn Mubādir était très amoureux de 'Abd al-Maǧīd al-Ṭaqafī. Quand ce dernier tomba malade, il se mit à s'occuper de lui sans permettre à nul autre de le faire. Il faisait chauffer de l'eau et, quand son ami se plaignait, il immergeait sa propre main dans l'eau bouillante, afin de souffrir avec lui. Ses proches lui reprochèrent cet acte, car rien ne servait de se mutiler. Lorsque 'Abd al-Maǧīd fut guéri, il épousa une femme de sa famille. Puis, un jour, il tomba d'une terrasse et mourut. Ibn Mubādir ne lui survécut que trois jours <sup>66</sup>. Enfin, dans un récit qualifié d'étonnant, un jeune homme appelé Badr (pleine lune) s'éteignit un jour de pleine lune. Un cheikh qui l'aimait récita des vers pour lui, puis, quand la lune s'éclipsa, il mourut <sup>67</sup>.

Qu'ils étayent une théorie spécifique ou illustrent simplement le thème de la mort causée par la passion amoureuse, tous ces récits ont en commun de décrire le comportement d'amants, qui, en proie à leur passion, perdent toute modération. Ces attitudes, critiquées par l'entourage des amants, sont implicitement considérées comme blâmables, car excessives par Ibn al-Bakkā' lui-même.

**<sup>62.</sup>** Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 87-88. Cette histoire ne se trouve, à ma connaissance, dans aucun autre traité d'amour.

<sup>63.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 93.

<sup>64.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 106-107. La même histoire est racontée en deux versions légèrement différentes dans le Maṣāri' al-'ušṣāq, II, p. 177 et 217. Une autre version, plus brève, mais comportant exactement les mêmes citations poétiques, est rapportée dans le Tazyīn al-aswāq, II, p. 268-269.

<sup>65.</sup> Ibn al-Bakkā', Gawānī, p. 126-127. Pour cette même histoire, cf. Muģultāy, Wāḍiḥ, p. 116-117.

<sup>66.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 127-128. Ce ḥabar ne se trouve à ma connaissance dans aucun traité d'amour.

<sup>67.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 137-138. L'histoire, avec des variantes à la fois dans les vers et le récit en prose, se trouve dans le *Tazyīn al-aswāq*, II, p. 92.

### Les suicides

Les histoires de suicide par amour, bien représentées dans toute la littérature amoureuse, sont particulièrement nombreuses dans le Ġawānī. Nous les avons subdivisées en deux catégories, la première comprenant des histoires qui relatent des suicides actifs, dans lesquelles l'un des partenaires ou le couple d'amants se donnent la mort. La seconde contient des récits de suicides passifs: les amants se couchent et meurent, ou leur décision de quitter la vie prend effet juste après la récitation d'un poème d'amour <sup>68</sup>.

## Les suicides actifs

Le premier de ces *aḥbār* contient deux histoires, se concluant toutes les deux par le suicide du couple d'amants et se présentant sous la forme d'un récit dans le récit. Dans la première, le narrateur raconte avoir été le témoin du suicide d'une esclave joueuse de 'ūd et d'un éphèbe qui se jetèrent dans le Tigre en crue. Ils appartenaient à Isḥāq b. Ibrāhīm al-Mawṣilī. Ce dernier, en colère, demanda au narrateur de lui raconter une histoire réjouissante, sous peine de le jeter lui aussi dans le fleuve si l'histoire n'était pas assez bonne <sup>69</sup>.

C'est ainsi qui débute la seconde histoire. Pendant que le calife Yazīd II b. 'Abd al-Malik (101-105/720-723) donnait audience, on lui apporta une lettre lui demandant de montrer une de ses esclaves afin que le pétitionnaire puisse l'entendre chanter trois poèmes de son choix. Le calife accepta. Après le troisième poème, l'homme se jeta par la fenêtre. Le calife ordonna de sortir l'esclave de son palais, mais, suivant l'exemple de son amant, elle se jeta à son tour dans une citerne creusée dans le palais du calife, et mourut <sup>70</sup>. Une autre notice, construite selon le même schéma, narre que Muḥammad b. Aḥmad al-Ṭūsī était assis au milieu de ses convives lorsqu'une esclave se mit à chanter des vers. Un éphèbe l'entendit et se jeta par la fenêtre dans le Tigre. L'esclave chanteuse le suivit et les deux se noyèrent <sup>71</sup>.

# Les suicides passifs: se coucher et mourir

Les notices que nous avons classées dans cette catégorie sont particulièrement nombreuses. Nous résumons brièvement leur contenu ci-dessous:

- 1. Le narrateur raconte avoir vu un cheikh s'asseoir dans une assemblée de savants et pleurer. On lui demanda la raison de ses pleurs et il expliqua qu'il possédait autrefois un bel esclave
- 68. Selon Émile Durkheim, « quoique, en général, on se représente le suicide comme une action positive et violente qui implique un certain déploiement de force musculaire, il peut se faire qu'une attitude purement négative ou une simple abstention aient la même conséquence », Durkheim, 1930, p. 3.
- 69. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 114-117. Cf. Muģultāy, Wāḍiḥ, p. 237-238.
- 70. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 117-120. La même séquence d'histoires racontant le suicide par noyade d'un couple d'esclaves musiciens, puis par défenestration d'un homme et d'une esclave dont il avait demandé au calife de l'entendre chanter, est rapportée par Ibn Dāwūd (m. 294/909), Kitāb al-zahra, p. 352-353.
- 71. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 120-121. Trois histoires de ce type se trouvent dans Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 237-238; p. 284 et p. 339. Ces notices constituent un modèle stéréotypé d'aḥbār et leurs séquences narratives se ressemblent. Elles ont été étudiées par Ḥalīl al-Šayḥ dans son essai al-Intiḥār fī al-adab al-ʿarabī, p. 19.

qu'il mit en vente pour 400 dinars. Un jeune homme s'arrêta, interrogea le garçon, puis lui mit dans la main cent dinars. Il fit de même le lendemain et le surlendemain. Le vendeur sut alors que le jeune homme aimait le garçon, mais qu'il ne pouvait pas se permettre de l'acheter. Il le lui fit envoyer habillé de ses plus beaux habits, pour qu'il passe la nuit avec lui. Le jeune homme décida néanmoins de rester chaste et ce sacrifice provoqua sa mort. Le cheikh en fut ému aux larmes <sup>72</sup>.

- 2. Alors que des hommes de lettres s'étaient réunis un jour pour évoquer les amants passionnés, un vieil homme relata que sa fille aimait en secret un jeune homme, qui était lui-même épris d'une esclave chanteuse. Lors d'une séance au cours de laquelle l'esclave chantait des vers décrivant la souffrance des amants, le jeune homme prit un coussin, se coucha et mourut. La fille du vieil homme, informée de l'événement, adopta la même posture que son aimé et fut retrouvée morte. Lors des doubles funérailles, on découvrit un troisième cortège : il portait le corps de l'esclave qui, en apprenant la mort de la jeune femme qu'elle aimait, avait également choisi de mourir. Cette histoire remarque Ibn al-Bakkā' est la plus étrange de celles narrées dans ce chapitre <sup>73</sup>.
- 3. Un 'udṛrī aimait une fille de son clan, qui lui témoignait de la froideur. Il commença à maigrir et à dépérir et l'on découvrit sa passion. Elle alla le trouver un jour, mais il était trop tard. Lorsqu'il mourut, elle resta couchée sur lui à embrasser son corps et fut retrouvée sans vie près de lui <sup>74</sup>.
- 4. Le narrateur se rendit dans un couvent où vivait un moine réputé pour ses connaissances en histoire et le trouva seul dans une pièce, habillé comme un musulman. Il lui demanda la raison de sa conversion, et le religieux expliqua qu'une jeune femme chrétienne aimait un musulman, qui refusait ses avances. Elle se fit alors peindre une image de lui, qu'elle passait ses jours à embrasser en pleurant. Le jeune homme étant ensuite décédé, elle fut trouvée morte à côté de l'image, le matin suivant les funérailles de son aimé. Avant de mourir, elle avait écrit sur un mur qu'elle s'était convertie à l'islam et sur sa tombe furent trouvés des vers qui chantaient sa joie d'être à présent au Paradis. Le moine avait été ainsi convaincu que l'islam était la vraie religion 75.
- 5. et 6. Deux courtes notices rapportent l'une la mort de 'Abd Allāh b. al-Ḥusayn al-Tanūḥī après avoir récité des vers d'amour pour un jeune garçon <sup>76</sup>, l'autre le trépas d'un homme auquel l'aimé avait demandé en vers de se laisser mourir <sup>77</sup>.

<sup>72.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 121-123. Ce habar ne se trouve à ma connaissance dans aucun traité d'amour.

<sup>73.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 123-125. Cf. Mugultāy, Wādih, p. 248-249.

<sup>74.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 128-130. Cf. Muģultāy, Wāḍiḥ, p. 259-260.

<sup>75.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 130-133. Cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 137-138, qui rapporte une version plus longue de cette même histoire.

<sup>76.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 134. Nous n'avons pas trouvé cette très brève notice dans d'autres traités d'amour. Les vers aussi semblent originaux.

<sup>77.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 134-137. Cette notice ne se trouve dans aucun traité d'amour, mais elle est mentionnée dans l'anthologie al-Mustaṭraf fī kull fann mustaṭraf d'al-Ibšīhī, II, p. 192.

- 7. Un homme demanda et obtint l'hospitalité sous une tente dans le désert. Une jeune fille, belle comme la lune et experte dans l'art de réciter des poèmes, l'interrogea sur sa destination. Quand elle sut qu'il s'agissait de la Yamāma, où vivait son aimé, elle mourut sur-le-champ. Le narrateur découvrit par la suite que son amant était mort au même instant qu'elle. L'histoire est qualifiée d'étonnante <sup>78</sup>.
- 8. Lorsqu'il se trouvait auprès de la tombe du Prophète, à la saison du pèlerinage, le narrateur entendit quelqu'un gémir, puis réciter des vers d'amour. Il découvrit un jeune homme émacié et se fit raconter son histoire. Un jour, il avait aperçu une femme d'une beauté exceptionnelle dont il s'était instantanément épris, mais il n'avait rien pu apprendre sur elle depuis cette rencontre. Après s'être évanoui, il récita encore des vers. Le narrateur, en le sermonnant, lui reprocha cette passion excessive et proposa qu'ils aillent prier ensemble le lendemain matin. En sortant de la mosquée, ils apprirent que la bien-aimée du jeune homme était partie au loin. Le narrateur, un personnage important, proposa d'aller demander la main de la fille à son père qui, malgré la cordialité avec laquelle il le reçut, se mit en colère et décida d'augmenter le montant du douaire afin d'éviter le mariage. Le narrateur accepta de payer la somme exigée et emporta la fille. Ils étaient presque arrivés au campement du jeune homme lorsqu'ils apprirent qu'une blessure reçue pendant une escarmouche venait de l'emporter. La fille mourut aussitôt et les deux amants furent ensevelis ensemble. Sur leur tombe poussa une plante qui fut appelée « arbuste des époux » <sup>79</sup>.

Bien que l'auteur du Ġawānī rapporte les histoires que nous avons résumées ci-dessus sans y ajouter aucun commentaire, le titre du chapitre dans lequel elles figurent, « Choix de notices relatives aux victimes des flèches de l'amour et à ceux qu'un poison mortel a terrassé », explicite qu'Ibn al-Bakkā' considère le 'išq comme une force mortifère d'une redoutable puissance.

# La folie et la maladie d'amour

La folie et la maladie d'amour sont considérées comme des conséquences inévitables de la force inouïe de l'attaque lancée par la passion amoureuse sur l'esprit des amants. Ibn al-Bakkā' en rend compte dans trois de ses notices <sup>80</sup>. Ibn Ḥusayn al-Ṣūfī raconta qu'étant entré dans un hôpital, il y vit un jeune homme propre et bien habillé, qui lui demanda de lui apporter un met particulier. Après l'avoir dégusté, il pria Ibn Ḥusayn de se rendre à la maison de sa bien-aimée, de lui réciter un poème et de rapporter la réponse qu'on lui donnerait. Ce message en vers causa la mort du jeune homme et celle de sa bien-aimée, et les deux amants furent enterrés côte à côte <sup>81</sup>.

```
78. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 138-141. Cf. Ibn al-Sarrāğ, Maṣāri' al-'uššāq, I, p. 122-123.
```

<sup>79.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 141-153. Cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 255-259.

<sup>80.</sup> Les histoires rapportées dans ce paragraphe ne différent guère de celles sur le suicide passif, mais nous les avons séparées des précédentes, car elles mentionnent explicitement la folie et/ou la maladie d'amour.

<sup>81.</sup> Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 125-126. Cf. Ibn al-Sarrāğ, Maṣāri' al-'uššāq, I, p. 42-43.

Kāmil se consumait d'amour pour sa cousine Asmā', et son père la demanda en mariage pour lui. Dès que Kāmil sut qu'elle acceptait, il expira. Asmā' fit faire son portrait, l'embrassa et le serra contre elle jusqu'à en mourir. Les vers de leur épitaphe chantaient en eux les victimes de cet amour de la tombe <sup>82</sup>.

Pendant une assemblée de notables, un jeune homme beau et agréablement parfumé jeta un billet sur les genoux du cadi Abū 'Ubayd pour lui signifier que sa maigreur et ses larmes attestaient l'amour qu'il lui portait <sup>83</sup>.

Les notices qui précédent confirment que, pour Ibn al-Bakkā', la passion amoureuse exerce sa violence sur l'esprit et sur le corps des amants, jusqu'à entraîner leur mort.

### Bienfaits d'hommes généreux vis-à-vis des amants

Quatre notices se distinguent des autres car elles ne se terminent pas par la mort, mais par la réunion des deux amants.

Dans la première, Abū Bakr acheta une esclave qu'il avait entendue réciter des vers d'amour et la donna à celui qu'elle aimait <sup>84</sup>. Dans la seconde, l'émir Ṣāliḥ b. al-Rašīd fit de même après avoir entendu les vers qu'un homme et une esclave échangeaient au moyen de billets <sup>85</sup>. La troisième raconte que Ma'bad al-Muġannī reçut un jour la visite d'un jeune homme qui lui demanda de chanter un poème. Le chanteur composa une mélodie triste, qui fit s'évanouir le jeune homme à deux reprises. Craignant de causer sa mort, le chanteur se refusa à poursuivre, mais finit par se laisser convaincre de continuer, à condition que le jeune homme lui raconte son histoire. Ce dernier narra qu'il aimait une femme qui lui avait été refusée, car il avait entaché son honneur en chantant des vers pour elle. Ému par sa souffrance, al-Muġannī raconta les malheurs du jeune homme à Ğa'far b. Yaḥyā qui convainquit le père de consentir au mariage du jeune homme avec son aimée <sup>86</sup>.

Dans la dernière de ces histoires, un homme, qui allait voir sa bien-aimée tous les soirs et partait avant que le père de la fille ne rentre, se fit surprendre une nuit et, pour ne pas déshonorer sa bien-aimée, affirma être un voleur. On le fit emprisonner et on alla voir à son sujet Ḥālid b. ʿAbd Allāh al-Qaṣrī, qui le condamna à avoir la main tranchée. La jeune fille se rendit auprès de Ḥālid et récita des vers, dans lesquels elle lui expliquait que son amant n'était pas un voleur. Ḥālid s'étonna de la grandeur d'âme des deux amants, dont l'un était prêt à sacrifier sa main et l'autre son honneur, et décida de les marier <sup>87</sup>.

- 82. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 133-134. Cf. Dāwūd al-Antākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 285.
- 83. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 165-166. Cf. al-Mas'ūdī, Murūğ al-ḍahab, IV, p. 172-173, et Ibn Ḥaǧar al-'Asqalānī, Vies des cadis de Miṣr, p. 91-92.
- 84. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 155-156. Cf. Ibn Abī Ḥaǧala, Dīwān al-ṣabāba, p. 174-173.
- 85. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 156-158. Cf. Abū al-Farağ al-Işfahānī, Kitāb al-aġānī, XVIII, p. 10.
- 86. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 159-163. Cf. Dāwūd al-Anṭākī, *Tazyīn al-aswāq*, I, p. 326-327. Quant à Ğa'far b. Yaḥyā, même si le texte ne le mentionne pas, il s'agit probablement de Ğa'far b. Yaḥyā al-Barmakī.
- 87. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 163 -165. Cf. Dāwūd al-Antākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 332-333.

Bien que ces histoires se détachent du schéma traditionnel représenté par des amours contrariées qui se terminent avec la mort de l'un ou des deux amants, leur présence dans le Ġawānī sert le même propos que les autres: montrer les dangers de l'amour-passion. Sans l'intervention de personnages saints, qui éprouvent de la compassion pour la souffrance des amants et admettent la force de leur passion, l'histoire se conclurait de manière traditionnelle, avec la mort des amants. Ces interventions méritoires ne représentent d'ailleurs que des exceptions, qui ne peuvent en aucun cas être considérées comme la norme.

# Quelques remarques sur les notices du Ġawānī

La presque totalité des *aḥbār* qui figurent dans le Ġawānī se trouvaient déjà dans des ouvrages antérieurs. Bien qu'elles manquent d'originalité, les notices qu'Ibn al-Bakkā' a choisi de faire figurer dans son ouvrage nous fournissent de précieuses indications sur sa pensée. La passion amoureuse qu'Ibn al-Bakkā' y décrit représente une force irrésistible qui entraîne les amants loin des valeurs partagées par la communauté dans laquelle ils vivent. Elle fait d'eux des marginaux, dont les comportements sont jugés blâmables, et dont un nombre réduit réussit à se racheter grâce à l'aide de personnages célèbres pour leur piété, leur sagesse et leur noblesse d'esprit, comme, pour mentionner le plus connu, le calife Abū Bakr (r. 11-13/632-634). On ne perçoit guère chez Ibn al-Bakkā' la même admiration pour les amants que l'on trouve chez d'autres auteurs hanbalites, comme Ibn al-Sarrāğ, qui critique pourtant la passion amoureuse.

Le Gawānī établit une comparaison implicite entre l'amitié, qui représente le parfait équilibre des sentiments, le juste milieu, la rationalité, et une passion amoureuse décrite en termes de démesure, d'excès, de folie et de transgression du sens commun et des valeurs partagées par la communauté des musulmans.

### Conclusion

Les aspects originaux que nous avons mis en relief dans le cadre de cet article ne tiennent pas tant au contenu du  $\dot{G}aw\bar{a}n\bar{\imath}$  qu'à la réutilisation par Ibn al-Bakkā' d'un matériel ancien, et au panachage qu'il opère entre les genres littéraires. Cet auteur mélange en effet un matériau issu de la tradition littéraire amoureuse avec la tradition des philosophes humanistes des  $v^c/x^c$  et  $v^c/x^c$  siècles.

Tout en s'appuyant sur des textes anciens, Ibn al-Bakkā' transmet à ses lecteurs un message différent de celui qui avait été diffusé par ses prédécesseurs, et parfois même opposé. Les valeurs morales défendues dans le Ġawānī, qui, comme tous les ouvrages de la littérature arabe classique, possède une portée pédagogique, ne ressemblent guère à celles qui étaient habituelles au genre littéraire dont le Ġawānī fait néanmoins partie. Pour la première fois, dans un traité d'amour, une distinction est opérée entre l'amitié et la passion amoureuse, qu'elle soit hétérosexuelle ou homosexuelle. Le lien de fraternité entre deux hommes, fondé sur une affection posée et sans excès, s'en trouve élevé au-dessus d'une passion d'amour vouée à une mort certaine.

Dans un passage qui nous semble particulièrement significatif, Ibn al-Bakkā' mentionne que trois personnes peuvent assurer le bonheur d'un homme en ce bas monde: une femme qu'il prend du plaisir à regarder et qui ne profite pas de son absence; un esclave qui prévient ses désirs avant même qu'il ait eu le temps de les exprimer, et un ami fidèle auquel il puisse faire confiance 88. Ce passage montre que, pour Ibn al-Bakkā', le rôle que la femme doit jouer dans la société n'est plus que celui d'épouse, dont le devoir principal est de faire le bonheur de son mari: cela ne vaut plus la peine de mourir pour elle.

Parallèlement à la dévalorisation de la femme en tant qu'objet d'une passion certes dévastatrice, mais aussi héroïque, Ibn al-Bakkā' déprécie l'amour-passion comme source d'inspiration poétique. La voix des grands poètes-amants du passé s'est désormais tarie au profit d'une pensée morale plus prosaïque qui n'est néanmoins pas accessible à tous, mais réservée à une élite masculine bien-pensante.

# Bibliographie

#### Liste des abréviations

JIS Journal of Islamic Studies (Oxford). StudIsl (P) Studia Islamica (Paris).

#### Instruments de travail

De Biberstein Kazimirski, Albin, *Dictionnaire* arabe-français, Maisonneuve, Paris, 1860. EI<sup>2</sup> = Encyclopédie de l'islam, 2° éd., 12 vol., Brill, Leyde, 1954-2009.  GAL = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen Litteratur, 2 vol., Brill, Leyde, 1898-1949.
 GALS = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen Litteratur Erster Supplementband, 2 vol., Brill,

Leyde, 1936.

#### Sources

Abū-al-Farağ al-Iṣfahānī, Kitāb al-aġānī, Dār al-Tawǧīh al-Lubnānī, Beyrouth, s.d.
Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq,
Ibrāhīm Kīlānī (éd.), Dār al-Fikr, Damas, 1964.
Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq bi-tafṣīl ašwāq al-ʿuššāq, ʿĀlam al-Kutub, Beyrouth, 1993.
al-Ġazālī, Kitāb ādāb al-ṣuḥba wa-l-muʿāšara maʿa aṣnāf al-ḥalq, Maktabat al-ʿĀnī, Bagdad, 1984.

Ibn Abī Ḥaǧala, Dīwān al-ṣabāba, Dār wa-Maktabat al-Hilāl, Beyrouth, 1999. Ibn al-Bakkā' al-Balhī, Ġawānī al-ašwāq fī ma'ānī al-'uššāq, George J. Kanazi (éd.), Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2008. Ibn Dāwūd al-Iṣfahānī, Kitāb al-zahra, A.R. Nykl (éd.), The University of Chicago Press, Chicago, 1932.

88. Ibn al-Bakkā', Ġawānī, p. 31.

- Ibn Ḥaǧar al-'Asqalānī, Vies des cadis de Miṣr, Mathieu Tillier (éd.), Cahier des Annales Islamologiques 24, Ifao, Le Caire, 2002.
- Ibn Qayyim al-Ğawziyya, Rawḍat al-muḥibbīn wa-nuzhat al-muštāqīn, Dār al-Kitāb al-ʿArabī, Beyrouth, 2001.
- Ibn al-Sarrāğ, *Maṣāri* 'al-'uššāq, 2 vol., Dār Bayrūt, Dār al-Nafā'is, Beyrouth, 1997.
- al-Ibšihī, al-Mustaṭraf fī kull fann mustaṭraf, Dār al-Umam li-l-Ṭibāʿa wa-l-Našr, Beyrouth, 1952.
- Iḥwān al-Ṣafā', Rasā'il Iḥwān al-Ṣafā'wa-ḥullān al-wafā', Dār Ṣādir, Dār Bayrūt, Beyrouth, 1957.
- al-Mas'ūdī, *Murūğ al-ḍahab*, Dār al-Andalus li-l-Ṭibā'a wa-l-Našr wa-l-Tawzī', Beyrouth, 1996.
- Muġulṭāy, al-Wāḍiḥ al-mubīn fī dikr man ustušhida min al-muḥibbīn, Mu`assasat al-Intišār al-ʿArabī, Beyrouth, 1997.
- al-Waššā', *Kitāb al-Muwaššā*, Dār Ṣādir, Beyrouth, 1965.

#### Études

- Arkoun, Mohammad, *EI*<sup>2</sup>, IV, 1973, p. 124-125, s.v. «'Ishq'».
- Balda-Tillier, Monica, Un traité d'amour tardif, Le précis des martyrs de l'amour de Muġulṭāy, Thèse pour le doctorat de linguistique, littérature et civilisation arabes, sous la direction de Katia Zakharia, Université Lumière Lyon 2, septembre 2009.
- Bell, Joseph Norment, Love Theory in Later Hanbalite Islam, State University of New York Press, Albany, 1979.
- Benkheira, Mohammad Hocine, Giladi, Avner, Mayeur-Jaouen, Catherine & Sublet, Jacqueline, La famille en islam d'après les sources arabes, Les Indes savantes, Paris, 2013.
- Blachère, Regis, EI², I, 1960, p. 10a, , s.v. « Al-ʿAbbās b. al-Aḥnaf, Abū al-Faḍl ».
- Cheikh-Moussa, Abd Allah «La négation d'éros ou le 'išq d'après deux épîtres d'al-Ğāḥiz,», StudIsl (P), 72, 1990, p. 71-119.
- Durkheim, Émile, Le suicide, PUF, Paris, 1930.
- van Gelder, Geert, Review of Ghawānī l-ashwāq fī maʿānī l-'ushshāq/A Treatise on the Concept of Love in Classical and Medieval Arabic Heritage, by 'Abd al-Muʿīn ibn Aḥmad Ibn al-Bakkā' al-Balhī, edited and introduced by George J. Kanazi, JIS, 22, 1, Oxford, 2011, p. 72-74.
- Ghazi, Mohammad Ferid, « Un groupe social: "Les Raffinés" (zurafā') », StudIsl (P), 11, 1959, p. 39-71.
- Giffen, Lois Anita, Theory of Profane Love Among the Arabs, London University Press, New York University Press, Londres, 1972.
- Gruendler, Beatrice, « Pardon Those Who Love Passionately » in Pannewick, Friederike (éd.), Martyrdom in Literature: Vision of Death and Meaningful Suffering in Europe and

- the Middle East from Antiquity to Modernity, Reichert Verlag, Wiesbaden, 2004, p. 118-126.
- Kraemer, Joel L., Humanism in the Renaissance of Islam: The Cultural Revival During the Buyid Age, Brill/Paperbacks, Leyde, 1992.
- Leder, Stefan, Ibn al-Ğauzī und seine Kompilation wider die Leidenschaft, Franz Steiner Verlag, Wiesbaden, Beyrouth, 1984.
- Miskawayh, Tahḍīb al-aḥlāq wa taṭhīr al-aʿrāq,
  trad. anglaise par Constantine K. Zurayk,
  The Refinement of Character, Centennial
  Publications, The American University of
  Beirut, Beyrouth, 1968; trad. française par
  Mohammed Arkoun, Traité d'éthique,
  Institut français de Damas, Damas, 1969,
  rééd. 1980, rééd. Vrin, Paris, 2010.
- Reinert, Benedikt, EI², IX, 1997, p. 909a, s.v. « Sumnūn (ou Samnūn) b. Ḥamza (ou b. 'Abd Allāh) ».
- al-Šayḫ, Ḥalīl, al-Intiḥār fī al-adab al-ʿarabī, al-Muʾassasa al-ʿArabiyya li-l-Dirāsa wa-l-Našr, Beyrouth, 1997.
- Toelle, Heidi, « L'expression littéraire en langue arabe » in Garcin, J.-C. (éd.), États, sociétés et cultures dans le monde musulman médiéval, x<sup>e</sup>/xv<sup>e</sup> siècle, PUF, vol. 2, Paris, 2000, p. 453-496.
- Toelle Heidi & Zakharia, Katia, À la découverte de la littérature arabe, Flammarion, Paris, 2003.
- Vadet, Jean-Claude, Les idées morales en islam, PUF, Paris, 1995.
- —, L'esprit courtois en Orient dans les cinq premiers siècles de l'Hégire, Maisonneuve et Larose, Paris, 1968.
- Zakharia, Katia, « Al-Gazālī, conseiller du prince » in Zakharia, Katia & Cheiban, Ali (éd.), Savoirs et pouvoirs. Genèse des traditions, traditions réinventées, Maisonneuve et Larose, Maison de l'Orient, Paris, 2008, p. 209-234.