
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 49 (2016), p. 31-54

Monica Balda-Tillier

L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-
Bakkāʾ (m. 1040/1630)

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


a nna les  is l a mol o g iqu es  49   −   201 5

•   résumé
Cet article étudie le contenu du Ġawānī al-ašwāq fī ma āʿnī al-ʿ uššāq d’Ibn al-Bakkāˀ 

(m. 1040/1630) qui représente un des derniers ouvrages produits par la littérature arabe 
prémoderne dans le genre littéraire des traités d’amour. Ibn al-Bakkāˀ peut paraître, 
à première vue, un épigone qui réutilise dans son ouvrage une matière littéraire ancienne, sans 
innover ; cependant, après un examen plus approfondi, son traité révèle toute son originalité. 

Mots-clés : amitié, amour, martyre, littérature tardive, genre littéraire.

•   abstract
This article examines the contents of Ġawānī al-ašwāq fī ma āʿnī al-ʿ uššāq by Ibn al-Bakkāˀ 

(d. 1040/1630), one of the latest examples of a love treatise in the classical Arabic literary 
tradition. This study demonstrates that, although Ibn al-Bakkāˀ may at first appear to have 
merely presented older material without any new contribution, a closer examination of the 
work makes its originality clear.

Keywords: friendship, love, martyrdom, post-classical literature, literary genre.

Monica Balda-Tillier*

 
 

L’épuisement d’un genre littéraire ?

Le Ġawānī al-ašwāq fī ma āʿnī al-ʿ uššāq d’Ibn al-Bakkāʾ 
(m. 1040/1630)

 *  Monica Balda-Tillier, université Stendhal-Grenoble 3, baldatillier@gmail.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?34

Le Ġawānī al-ašwāq fī ma āʿnī al-ʿuššāq (en français Des belles femmes créées par les désirs ardents 
	 dans les paroles des amants 1) fut écrit au xie/xviie siècle par Muʿīn al-Dīn Ibn Aḥmad 
	 Ibn Abī al-Fatḥ al-Balḫī (m. 1040/1630), connu sous le nom d’Ibn al-Bakkāˀ 2. 

Les chercheurs contemporains classent l’ouvrage parmi les traités d’amour 3, un genre 
littéraire qui vit le jour au iiie/ixe siècle et dont la production s’estompa au xie/xviie siècle 4. 
Pour George J. Kanazi, auteur de la seule édition critique imprimée du Ġawānī à ce jour, 
le livre d’Ibn al-Bakkāˀ représente un des derniers ouvrages rédigés en suivant les canons tra-
ditionnels du genre et dans un style classique. En effet, en l’état actuel de nos connaissances, 
un seul traité d’amour contemporain du Ġawānī, la Munyat al-muḥibbīn wa-buġyat al-ʿāšiqīn de 
Marʿī b. Yūsuf (m. 1033/1624) 5, et un seul postérieur, le Ṣabābat al-muʿānī wa-ṣabbābat al-maʿānī, 
rédigé en 1064/1653 par Muḥyī al-Dīn as-Salaṭī al-Dimašqī 6, nous sont parvenus. Tous deux 
demeurent à l’état de manuscrits. Bien que, d’un point de vue strictement chronologique, le 
Ġawānī ne soit donc pas le dernier traité d’amour à avoir été couché par écrit, il représente 
néanmoins une production tardive, se situant à la fin d’une époque et d’un genre littéraire.

Le début de l’époque dite « tardive » est traditionnellement fixé aux invasions mongoles et 
notamment au sac de Bagdad de 656/1258, accompagné de la destruction des bibliothèques 
de cette ville. L’arrivée des Mongols en Iraq représenta en effet un tournant historique dans la 
civilisation arabo-musulmane médiévale, car, pour la première fois, un pouvoir non-musulman 
s’installait dans le Dār al-islām. Il en résulta un sentiment d’insécurité qui ne fit que s’accroître 
dans les siècles suivants avec la chute de Grenade en 897/1492 et la fin du pouvoir politique 
islamique en Europe occidentale. 

La rédaction du Ġawānī est bien postérieure à ces événements historiques, que l’on considère 
traditionnellement comme ayant exercé une mauvaise influence sur la production littéraire en 
langue arabe. C’est l’époque des encyclopédies, des dictionnaires, des grandes compilations et 
d’un adab dans lequel l’inventivité paraît à bout de souffle, « avant même que le choc provoqué par 
les invasions mongoles ne le transforme en art de la redite et de la reprise des modèles éprouvés » 7. 

1.  Litt. Les belles femmes des désirs ardents dans les significations des amants passionnés. L’auteur de l’édition 
critique du Ġawānī, George Kanazi, propose : A Treatise on the Concept of Love in Classical and Medieval Arabic 
Heritage. Cette traduction, tout en étant claire, nous semble éloignée du texte arabe original et trop explicative. 
2.  Ibn al-Bakkāˀ naquit en Égypte à une date inconnue. En 980/1572 il s’installa à La Mecque, où il séjourna 
jusqu’à sa mort. Le surnom d’Ibn al-Bakkāˀ (fils du pleureur) est dû à l’appartenance de son père à un groupe 
de mystiques qui versaient force larmes dans l’attente de l’Apocalypse. Ibn al-Bakkāˀ lui-même aurait été 
influencé par cette tendance. Aucun de ses six autres ouvrages connus n’est publié à ce jour. Kanazi, 2008, 
Introduction, p. xi et xvi. 
3.  Kanazi, 2008, Introduction, p. xix. 
4.  Dans son essai sur le genre littéraire des traités d’amour dans la littérature arabe classique, Lois Anita 
Giffen mentionne la Risālat al-ʿišq et la Risālat al-qiyān d’Abū ʿUṯmān al-Ǧāḥiẓ (m. 255/868-869) comme 
les premiers ouvrages du genre, Giffen, 1972, p. 3. 
5.  Selon Joseph Norment Bell, cet ouvrage représente « the most curious adaptation of the conventional 
Ḥanbalite approach to the question of love », Bell, 1979, p. 184. 
6.  Cf. Giffen, 1972, p. 46-50.
7.  Toelle, 2000, p. 487-488.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 35

De ce point de vue le Ġawānī ne fait pas exception. Comme d’autres ouvrages tardifs, 
il se caractérise par la répétition d’anecdotes et de passages qui étaient déjà présents chez des 
auteurs antérieurs 8. Ibn al-Bakkāˀ lui-même admet d’ailleurs avoir librement emprunté à 
ses prédécesseurs, en particulier Ibn Sarrāǧ, auteur du Maṣāriʿ al-ʿuššāq, et Ibn Abī Ḥaǧala, 
qui écrivit le Dīwān al-ṣabāba. La plupart des sujets traités dans le premier chapitre du Ġawānī, 
comme la qualité (kayfiyya) de l’amour (ḥubb) et son essence (māhiyya), sont des poncifs et 
leur présence dans un ouvrage constitue un des critères permettant son classement dans le 
genre littéraire des traités d’amour. Les amants qu’Ibn al-Bakkāˀ mentionne, et les histoires 
qu’il raconte, appartiennent pour la plupart à une tradition littéraire maniée et remaniée 
depuis les débuts du genre. Pour toutes ces raisons, le Ġawānī a été souvent considéré comme 
manquant d’originalité 9. Cette affirmation mérite néanmoins discussion. Dans les ouvrages 
de la littérature arabe tardive et plus particulièrement dans le cas du Ġawānī, emprunter du 
matériel à ses prédécesseurs équivaut-il toujours à ne rien créer d’original ?

Le présent article tente de répondre à cette question. Au moyen d’une approche compa-
rative, nous rechercherons les aspects novateurs de l’ouvrage d’Ibn al-Bakkāˀ et examinerons 
les raisons de leur présence. Après avoir étudié la structure et les thèmes du Ġawānī, et les 
avoir comparés à ceux d’autres ouvrages issus du même genre littéraire, une attention parti-
culière sera portée au thème de l’amitié. Celui-ci occupe environ un tiers de l’ouvrage, ce qui 
représente un trait original en soi, car aucun traité d’amour antérieur ne s’étend autant sur 
ce sujet. Enfin, les séquences narratives et les motifs mentionnés par Ibn al-Bakkāˀ dans ses 
récits sur les amants seront comparés à ceux qui apparaissent chez d’autres auteurs, afin de 
mettre en évidence les raisons du choix opéré par Ibn al-Bakkāˀ qui sélectionna, parmi ceux 
qu’il avait à sa disposition, certains aḫbār plutôt que d’autres.

	 Le contenu du Ġawānī

	 Quelques données statistiques

Avec ses 187 pages de 12 ou 13 lignes chacune, l’édition critique du Ġawānī al-ašwāq par 
George J. Kanazi, la seule existante à ce jour, ne correspond pas aux critères de longueur 
« encyclopédique » qui dominaient à l’époque d’Ibn al-Bakkāˀ 10. La comparaison avec 
d’autres traités d’amour écrits quelques siècles plus tôt le confirme : ainsi le Dīwān al-ṣabāba 
d’Ibn Abī Ḥaǧala (m. 776/1375), qui compte 267 pages de 25 lignes chacune dans l’édition de 
Dār al-Hilāl, et le Tazyīn al-aswāq bi-tafṣīl ašwāq al-ʿuššāq de Dāwūd al-Anṭākī (m. 1008/1599), 
dont l’édition imprimée de ʿĀlam al-Kutub par Muḥammad al-Tūnuǧī est composée 

8.  Kanazi, 2008, Introduction, p. xx. 
9.  Cf. van Gelder (rev.), 2011, p. 74, et Kanazi, 2008, Introduction, p. xx.
10.  Cette édition se fonde sur trois manuscrits comprenant respectivement 61 folios (Paris BN, Arabe 
6701), Brockelmann, GALS, vol. 2, Suppl. II., p. 570, le plus ancien, daté de 1088 ; 42 folios (Gotha 
Forschungsbibliothek, ms Orient. A 1231, Bl. 42) daté de 1092 ; et 52 folios (Le Caire, Dār al-Kutub, Adab 
Taymūr 709), sans date, Kanazi, 2008, Introduction, p. xvi-xix. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?36

de deux volumes qui comptent respectivement 335 et 296 pages d’une vingtaine de lignes 
chacune 11. Même si nous prenons en considération le genre en entier et non pas seulement 
ses développements les plus tardifs, le Ġawānī demeure un des plus brefs traités d’amour à 
nous être parvenus. 

Produit d’une époque historiquement trouble et d’une littérature dite « de compilation », 
l’ouvrage d’Ibn al-Bakkāˀ ne correspond donc guère, par son format, à la fonction d’enregis-
trement d’un savoir encyclopédique sur l’amour accumulé depuis le iiie/ixe siècle, rédigé dans 
le seul but de le conserver tel quel et de le transmettre à la postérité.

	 Le but de l’ouvrage 

Un long passage programmatique, dans lequel Ibn al-Bakkāˀ annonce le but qu’il poursuit 
dans la rédaction de son ouvrage, confirme que cet auteur ne le conçoit guère comme une 
encyclopédie :

Iʿlam – waffaqaka Allāh – anna al-ḥubb mimmā šāʿa wa-ḏāʿa wa-mtala aˀt bi-aḫbārihi al-asmāʿ, lākin 
indarasat fī al-ayyām aḫbāruhu wa-nṭamasat ma āʿlimuhu wa-āṯāruhu wa-ṣāra ḫabaran baʿd ʿayn 
wa-qabḥan ba dʿ zayn, iḏ idda āʿhu man lā yaʿlamu lahu ġuduwwan wa-lā rawāḥan wa-ʿ taqada anna 
ǧiddahu mizāḥan adḫala fīhi mā laysa fīhi wa-dda āʿ annahu min ʿ uyūn ahliyya[ti]hi fa-bi-ḏalika ḫaribat 
maġānīhi wa-ma āʿhiduhu wa-ʿ afat mabānīhi wa-mašāhiduhu. Wa-sanatakallamu in šāˀ Allāh ʿalā 
ḥaqīqatihi bi-kalām mufaṣṣal bi-ḫtiṣār wa-īǧāz wa-qtiṣār12.

Sache – que Dieu t’assiste – que l’amour fut autrefois un sujet de discussion répandu en tout 
lieu et connu de tout le monde, mais que ses traits et ses traces furent effacés. Il n’est désormais 
plus qu’un sujet anodin, après avoir été central, une tache, tandis qu’il avait été auparavant un 
ornement, car ceux qui s’en revendiquèrent connaisseurs, n’en savaient rien13 et crurent que son 
sérieux n’était que badinage. Ils lui attribuèrent donc ce qui ne lui appartenait pas et se prétendirent 
experts. Pour cette raison, sa richesse et son essence authentique furent perdues, ses principes 
et ses témoignages délaissés. Nous parlerons – si Dieu le veut – de sa véritable nature de façon 
ordonnée, mais extrêmement concise.

De cette déclaration en prose rimée (saǧʿ) se dégagent deux idées principales. La première, 
explicitée dans la seconde partie de la citation, est celle de la brièveté. Ibn al-Bakkāˀ insiste sur ce 
point par l’utilisation des trois mots synonymes – iḫtiṣār, īǧāz et iqtiṣār (concision) – et par le jeu 
des sonorités entre ces mots qui commencent tous par le même son et dont le premier et le troi-
sième sont en allitération. Le but énoncé par l’auteur du Ġawānī est donc de résumer brièvement 
(le terme iḫtiṣār rend en particulier compte de cette idée) l’essentiel de ce qui a été dit sur l’amour. 

11.  Le manuscrit syrien du Tazyīn conservé à la Bibliothèque al-Asad consiste en 198 folios. 
12.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 43. 
13.  Litt. « ni son matin ni son soir ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 37

La tâche qu’Ibn al-Bakkāˀ se propose d’accomplir ne se limite néanmoins pas au simple 
résumé. Selon l’auteur du Ġawānī, en effet, les propos que l’on tient de son temps sur l’amour 
trahissent une méconnaissance de son essence et ont fourvoyé ses contemporains, au point 
qu’ils ne sont plus capables d’en saisir la véritable nature. Le sujet de l’amour, prétend en effet 
l’auteur du Ġawānī, a été traité par le passé bien trop légèrement, en négligeant le sérieux qui 
lui sied. Lorsqu’il exprime un jugement négatif sur les écrits de ses prédécesseurs, Ibn al-Bakkāˀ 
revendique dans le même temps sa propre originalité.

La concision et la correction des erreurs du passé semblent donc les deux priorités qui 
guident la rédaction du Ġawānī. Ce passage révèle également que cet ouvrage n’est pas conçu 
par son auteur comme destiné à tout lecteur, mais uniquement à un public d’initiés qui seront 
capables de lire et comprendre un texte dépassant le niveau des lieux communs et des banalités, 
afin de distiller l’essence d’un discours authentique.

	 Comparaison avec d’autres ouvrages tardifs

Une comparaison avec les déclarations programmatiques d’ouvrages appartenant au même 
genre littéraire permet de constater des différences de perspective entre chacun de ces ouvrages, 
et de mettre ainsi en évidence la singularité du Ġawānī.

Trois siècles plus tôt, dans al-Wāḍiḥ al-mubīn fī ḏikr man ustušhida min al-muḥibbīn 
(Précis des martyrs de l’amour), Muġulṭāy (m. 762/1361) avait opéré des choix différents. 
Comme Ibn al-Bakkāˀ, l’auteur du Wāḍiḥ (qui compte quatre cents pages dans l’édition impri-
mée et près de 200 folios dans la version manuscrite) revendique la concision (īǧāz), qu’il dit 
préférer à la prolixité (iṭnāb). Il explique également avoir choisi d’agencer les histoires des 
amants dans un ordre alphabétique, afin de rendre le contenu de son livre plus accessible aux 
lecteurs 14. Son ouvrage, auquel il veut donner l’allure d’un manuel encyclopédique, s’adresse 
à plusieurs catégories de lecteurs/auditeurs. Selon Muġulṭāy, la lecture du Wāḍiḥ constitue 
en effet « un festin (maˀdaba) pour l’homme de lettres, une montée sur l’échelle du savoir 
pour le savant, une révélation (taǧallī) pour le croyant, un confort (tasallī) pour l’amant, une 
lecture agréable (uẓrūfa) pour l’expert en hadith, une prairie verte (uzlūfa) 15 pour le poète, une 
rareté inouïe pour le chroniqueur » 16. Sans prétendre que son ouvrage puisse avoir une portée 
universelle, Muġulṭāy semble néanmoins s’adresser à un vaste public. 

Contemporain de Muġulṭāy, Ibn Qayyim al-Ǧawziyya (m. 751/1350), auteur de la Rawḍat 
al-muḥibbīn wa-nuzhat al-muštāqīn (Le Jardin des amants et la promenade des amoureux), 
déclare de son côté qu’il considère son ouvrage comme profitable aussi bien pour vivre ici-bas 
(dunyā) que pour gagner le salut dans l’au-delà (dīn) 17. À travers des anecdotes explicatives 

14.  Muġulṭāy, al-Wāḍiḥ al-mubīn, p. 26. 
15.  Nous avons traduit les mots uẓrūfa et uzlūfa, qui ne figurent pas dans les dictionnaires et représentent 
probablement des néologismes créés par Muġulṭāy, par le sens de leur racine. 
16.  Muġulṭāy, al-Wāḍiḥ al-mubīn, p. 36-37. 
17.  Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, Rawḍat al-muḥibbīn, p. 28. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?38

(nukat tafsīriyya), des dires prophétiques (aḥādīṯ nabawiyya), des questions légales (masāˀil 
fiqhiyya), d’anciens récits à portée juridique (āṯār fiqhiyya), des citations poétiques qui offrent 
matière à jurisprudence (šawāhid fiqhiyya), et tout ce qui peut être délectable pour le lecteur, il 
doit aider à distinguer entre vérité et mensonge dans l’amour (maḥabba) en mettant en garde 
dans le même temps contre les malheurs qu’il occasionne. Le livre doit donc être considéré 
comme un avertissement contre la passion et/ou comme un moyen d’atténuer sa propre pro-
pension à la recherche du plaisir et de l’union charnelle avec l’aimé 18. Ibn Qayyim al-Ǧawziyya 
entend clairement faire de la Rawḍa un ouvrage moralisateur, l’équivalent d’un prêche contre 
une passion qui, selon lui, lorsqu’elle dépasse la mesure du raisonnable, ne peut conduire 
l’homme qu’au malheur et à la déviance vis-à-vis de la Loi divine 19. 

Bien que pour Ibn Qayyim al-Ǧawziyya comme pour Ibn al-Bakkāˀ, l’objectif soit de 
guider les lecteurs sur la bonne voie, les moyens auxquels ils recourent sont différents. 
Ibn Qayyim al-Ǧawziyya se propose d’utiliser les récits et les poèmes de ses prédécesseurs 
tels qu’ils sont, afin de montrer la conduite à suivre, tandis qu’aux yeux d’Ibn al-Bakkāˀ, ce qui 
a été dit sur l’amour dans le passé est faux ou a été mal interprété, et nécessite d’être revu.

Quant au Tazyīn al-aswāq bi-tafḍīl ašwāq al-ʿuššāq de Dāwūd al-Anṭākī (m. 1008/1599), 
il s’ouvre sur une louange à Dieu qui a orné les corps des hommes de beauté et sur une prière 
pour que les hommes sachent mettre la raison avant la passion, afin qu’ils ne cèdent pas aux 
instincts animaux qui les habitent, mais pratiquent au contraire la chasteté et les bonnes 
mœurs 20. Dans les pages qui suivent, l’auteur justifie le sujet léger de son ouvrage. L’esprit de 
l’homme ne pouvant rester concentré sans cesse sur le même sujet, il a besoin d’alterner l’étude 
des sciences religieuses et la lecture d’anecdotes, de récits et de poèmes plaisants et divertissants 21. 
Dāwūd al-Anṭākī, qui exerça la médecine, paraît concevoir son livre comme un médicament, 
qui doit apprendre aux hommes à mettre la raison au-dessus des sens et les aider dans l’étude 
de la théologie, en les égayant et les distrayant. Ses intentions programmatiques se rapprochent 
de celles annoncées dans la Rawḍat al-muḥibbīn, bien qu’Ibn Qayyim al-Ǧawziyya présente 
les histoires des amants en tant qu’exemples négatifs, tandis que, pour Dāwūd al-Anṭākī, 
ces mêmes récits constituent un moyen de se détendre en alternant le sérieux et le divertissant. 
Dans les deux cas, le but poursuivi par ces auteurs diverge de la recherche du sérieux prônée 
par Ibn al-Bakkāˀ en guise de remède contre la légèreté dont font montre ses contemporains.

18.  Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, Rawḍat al-muḥibbīn, p. 28-29. 
19.  Voir à ce propos l’étude monographique de Leder, 1984, p. 70, et l’essai de Bell, 1979, p. 16 et 19. 
20.  Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 21. 
21.  Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 22. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 39

	 La table des matières du Ġawānī

La répartition de la matière à l’intérieur du Ġawānī confirme qu’il ne s’agit pas d’une simple 
compilation. Aux dires mêmes de son auteur, le Ġawānī est composé des éléments suivants 22 :

– L’introduction (p. 11 à 41) intitulée « Des conditions de l’amitié en général et de l’amour 
réciproque en Dieu le Très Haut (fī šurūṭ al-ṣuḥba iǧmālan wa-l-taḥābub fī Allāh taʿālā) » ;

– le premier chapitre (p. 42 à 68) traite de l’amour et de sa qualité (al-ḥubb wa-kayfiyyatuhu) ; 
– le deuxième chapitre (p. 69 à 111) à propos de la sincérité des amants et des signes qui 

l’indiquent (fī ṣidq ahlihi fīhi wa-ʿalāmatihi ʿalā ḏawīhi) ; 
– le troisième chapitre (p. 113 à 166) rapporte des récits au sujet d’amants malheureux 

occis par les flèches de la passion et victimes de son poison létal (wa-l-kašf ʿan ṭarf aḫbār qatlā 
sihāmihi wa-ṣarʿā kaˀs ḥimāmihi) ; 

– la conclusion (p. 167 à 188) traite de la loyauté entre amis sincères (fī-mā yataʿallaqu 
bi-l-wafā [sic] bayna iḫwān al-ṣafā [sic]).

Cette table des matières appelle une première remarque. Les chapitres introductif et conclu-
sif de l’ouvrage abordent un sujet, celui de l’amitié et de la fraternité spirituelle, qui apparaît 
comme original par rapport au contenu traditionnel des ouvrages ressortant au même genre 
littéraire. Le Kitāb al-muwaššā d’al-Waššāˀ (m. 325/937), qui consacre quelques courts para-
graphes à ce thème, représente la seule autre exception. 

Si les histoires d’amour homoérotique figurent, en effet, en nombre relativement impor-
tant dans tous les traités d’amour, un seul de ces ouvrages accorde de l’attention aux règles de 
la morale et de la bienséance qui doivent guider les hommes dans leurs relations d’amitié 23. 
Le matériel utilisé par Ibn al-Bakkāˀ n’est au demeurant pas neuf, mais il est à rechercher 
dans des ouvrages appartenant à d’autres genres littéraires, comme nous le verrons par la suite. 
Si le matériel n’est pas original en soi, il reste néanmoins à s’interroger sur la manière dont 
Ibn al-Bakkāˀ discute dans son ouvrage de questions qui ne sont pas habituellement traitées 
dans la prose amoureuse, et sur les raisons qui l’ont poussé à introduire dans un traité d’amour 
un sujet qui n’avait pas été développé par ses prédécesseurs. 

	 L’amitié dans le Ġawānī

	 Les thèmes traités

Dans le Ġawānī, qui compte six chapitres (188 pages au total), deux chapitres entiers de 
30 et 21 pages sont exclusivement consacrés au thème de l’amitié. Ces 51 pages représentent 
plus d’un quart de l’ouvrage, et ce motif est également présent dans les parties du Ġawānī qui 

22.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī al-ašwāq, p. 10. 
23.  Cf. al-Waššāˀ, Kitāb al-muwaššā.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?40

traitent plus spécifiquement de la passion amoureuse. L’importance accordée par Ibn al-Bakkāˀ 
à ce thème semble justifier une étude plus détaillée de cette partie du Ġawānī. 

Les principaux sujets traités dans les deux chapitres sur l’amitié figurent dans le tableau 
ci-dessous : 

Thème principal Sous-thèmes et exemples Références
L’amitié est un précepte divin. Nul ne peut suivre la Loi divine de manière isolée. 

Ceux qui s’aiment fraternellement en Dieu auront 
une place au Paradis.  

p. 11-12

L’ami est précieux  
en tant que conseiller.

Le Prophète aimait être toujours accompagné  
de son ami Abū Bakr.
L’homme ne voit pas ses défauts (ʿ uyūb) tout seul :  
il a besoin d’un ami qui les lui fasse remarquer et  
qui l’aide à les corriger. 

p. 13-16

L’ami doit pouvoir 
 consoler et soulager. 

La forme la plus haute d’amitié est celle de l’homme 
noble et généreux (ḏū murū aˀ) qui est capable de 
soulager son ami. 
Les musulmans doivent se comporter comme  
les membres d’un corps : lorsque l’un est douloureux, 
les autres doivent pouvoir le soutenir jusqu’à ce que 
la douleur passe. 

p. 16-19

Liste des vertus  
que l’ami que l’on choisit  
doit impérativement posséder. 

Les mœurs de deux amis doivent être semblables.
L’ami doit être comme un ornement.

p. 19-23 +  
reprise p. 36-37

Il faut savoir pardonner  
ses défauts à un ami. 

Quiconque ne sait pas fermer les yeux sur les défauts 
de ses amis ne peut trouver de compagnons. 
L’amour et la haine sont toujours réciproques :  
la seule différence est dans l’intensité. 
Il ne faut pas blâmer son ami. 

p. 23-32 +  
reprise p. 38-41

L’amitié augmente  
avec la fréquentation. 

Il n’est pas licite pour un bon musulman de délaisser 
son ami plus de trois jours consécutifs. 

p. 32-36 

Le véritable sentiment d’amitié 
fraternelle ne diminue pas,  
même lorsque l’ami montre  
de la froideur. 

Dans l’adversité, l’amour fraternel  
ne fait qu’augmenter. 

p. 167-175 

Le « contrat » d’amitié,  
avec une liste des règles  
à respecter dans la fraternité. 

p. 175-179

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 41

	 Amitié et martyre 

Dans la première partie de son chapitre sur l’amitié, Ibn al-Bakkāˀ porte la discussion sur 
la récompense qui attend les bons amis dans l’au-delà, avant même d’aborder le thème de l’ami-
tié comme mode de vie en société. Il met l’accent sur l’amour que deux personnes se vouent 
en Dieu 24, qui va jusqu’à leur permettre d’obtenir une place au Paradis comparable à celles des 
martyrs, voire supérieure 25. La participation divine dans le rapport d’amitié apparaît comme 
essentielle, car elle représente le point d’union des deux amis et ce qui va leur permettre d’accéder 
à la récompense divine suprême. Ibn al-Bakkāˀ cite en effet plusieurs dires prophétiques qui 
insistent sur les privilèges réservés au Paradis à ceux qui savent cultiver l’amitié en Lui. Parmi 
les sept personnes que Dieu recouvrira de son ombre « le jour où l’on ne pourra être abrité 
que par Lui » – mentionne-t-il –, figurent deux hommes qui s’aiment en Dieu 26. Un autre 
hadith atteste l’existence, au Paradis, d’une chambre en topaze, montée sur une colonne de 
rubis et aux portes toujours ouvertes, qui accueillera ceux qui s’aiment en Dieu. Le statut que 
le Seigneur leur attribue est supérieur à celui des martyrs (šuhadāˀ) et la récompense qui les 
attend plus haute que celle des véritables croyants (ṣiddīqūn) car, le jour du Jugement dernier, 
Il les fera assoir à la droite de Son trône 27. 

Dans la tradition littéraire amoureuse arabe médiévale, l’idée d’un statut particulier réservé 
aux amants dans l’au-delà est traditionnellement associée au ʿišq (amour passionné) 28 qui, 
selon un hadith prophétique considéré comme apocryphe par la plupart des traditionnistes, 
man ʿašiqa fa-ʿaffa fa-māta māta šahīdan (Quiconque aime passionnément, reste chaste et 
meurt de cette passion, périt en martyr), provoque la mort en martyr de l’amant chaste 29. 
Or, ce dire prophétique est mentionné une seule fois dans le Ġawānī, dans un passage qui 
suit le récit des dernières heures de Ǧamīl Buṯayna. Sur son lit de mort, ce poète-amant ʿuḏrī 
jura à al-ʿAbbās b. Sahl qu’il n’avait jamais touché sa bien-aimée dans des circonstances dou-
teuses ou avec des intentions malhonnêtes. Ibn al-Bakkāˀ alors introduit le dire du Prophète 
en affirmant : « Ces gens-là ne peuvent qu’être au Paradis en train de goûter la plus haute des 
récompenses. » 30 Le contexte de ce passage montre que, pour Ibn al-Bakkāˀ, Ǧamīl et la mort 
en martyr en raison d’un amour passionné appartiennent à un passé révolu à tout jamais.

24.  Cf. par exemple, dans les Ġawānī : taḥābbā fī Allāh, p. 11 ; al-taḥābub fī Allāh, p. 11-12 ; li-l-mutaḥābbīn fīhi 
wa-l-mutazāwirīn fīhi wa-l-mutabāḏilīn fīhi, al-mutaḥābbūn fī Allāh wa-l-mutabāḏilūn fī Allāh et al-mutaḥābbūn 
bi-ǧalāl Allāh, p. 12. 
25.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 11 et 12. 
26.  Sabʿa yuẓilluhum Allāh fī ẓillihi yawm lā ẓill illā ẓilluhu, Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 11.
27.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 12. Ce même hadith est rapport par al-Ġazālī dans son ouvrage Kitāb ādāb 
al-ṣuḥba wa-l-muʿāšara maʿa aṣnāf al-ḫalq, p. 154-155. 
28.  À propos du ʿišq, voir Arkoun, 1973, et Cheikh-Moussa, 1990, p. 71-119.
29.  Ce dire prophétique est mentionné entre autres dans le Kitāb al-zahra d’Ibn Dāwūd al-Iṣfahānī 
(m. 294/909), p. 66, dans le Maṣāriʿ al-ʿuššāq d’al-Sarrāǧ (m. 500/1106), I, p. 1, et dans le Dīwān al-Ṣabāba 
d’Ibn Abī Ḥaǧala (m. 776/1375), p. 257. Sur le martyre d’amour, voir aussi Gruendler, 2004, p. 118-126. 
30.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 105-106. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?42

La mention par Muġulṭāy, dans les premières pages du Wāḍiḥ, du « ḥadīṯ al-ʿišq », qu’il décline 
selon plusieurs versions et mentionne en tête de ses déclarations programmatiques, nous a pré-
cédemment amenée à y voir une preuve de l’importance exceptionnelle que cet auteur accorde 
à cette parole prophétique, sur laquelle il fonde tout son ouvrage 31. De même, le cumul de tant 
de dires prophétiques au sujet de l’amitié dans les premières pages du Ġawānī ne semble pas 
anodin. Il devient ainsi possible de formuler l’hypothèse qu’Ibn al-Bakkāˀ déplace la récompense 
divine, réservée au martyr, depuis le ʿišq (sentiment d’amour passionné d’un homme pour une 
femme ou vice-versa) vers le taḥābub (lien d’affection réciproque qui attache d’amitié deux 
personnes du même sexe, de préférence des hommes). Les raisons de ce glissement demeurent 
néanmoins obscures. L’amour de type ʿ uḏrī, qui se situe en dehors du mariage et défie les règles 
de la vie en société, serait-il devenu, à l’époque à laquelle écrit Ibn al-Bakkāˀ, politiquement 
et moralement inacceptable ? L’erreur que ses contemporains ont commise consisterait-elle 
à surestimer l’amour-passion pour une créature de ce monde, au détriment d’un sentiment 
d’amitié qui donne à Dieu toute sa place sans remettre en question les fondements de la société ? 
En proposant de remplacer l’image d’Épinal trop « arabe » des amours chastes des bédouins 
ayant vécu dans le désert d’Arabie aux premiers siècles de l’islam, par l’amitié basée sur des 
règles « morales », Ibn al-Bakkāˀ cherche-t-il à élaborer un nouveau modèle qui correspondrait 
mieux à la société ottomane dominée par des Turcs, dans laquelle il vécut ?

Quelles que soient les réponses que l’on apporte à ces questions, il paraît clair que le Ġawānī 
ne peut guère être réduit à une simple compilation. 

	 Amitié ou amour-passion ?

Le sentiment d’amitié tel que le conçoit Ibn al-Bakkāˀ consiste en réalité en une morale, 
destinée à vivre et à se comporter en société selon les préceptes de l’islam. La naissance du lien 
d’amitié dépend de la grâce divine, uniquement accordée aux Élus, auxquels Dieu offre un ami et 
un conseiller pour les maintenir sur le droit chemin. Ainsi – relate Ibn al-Bakkāˀ – Dieu rendit 
le Prophète inséparable d’Abū Bakr et envoya Moïse en Égypte pour qu’il devienne l’ami intime 
du Pharaon et le convertisse à la doctrine de l’Unicité divine 32. L’idée que Dieu envoie des 
amis à ceux qu’Il aime apparaît chez le célèbre théologien al-Ġazālī (m. 504/1111), qui consa-
cra un Kitāb ādāb al-ṣuḥba wa-l-muʿāšara maʿa aṣnāf al-ḫalq (Livre de l’art du compagnonnage 
et de la fréquentation des créatures) au thème de l’amitié 33. Dans son essai sur les idées mo-
rales, Jean-Claude Vadet mentionne également qu’en islam « les hommes doivent se considérer 
comme des frères, car cette fraternité est le bienfait le plus visible de Dieu » 34. 

31.  Voir à ce propos Balda-Tillier, 2009, p. 118. 
32.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 13-14. 
33.  Al-Ġazālī, Kitāb ādāb al-ṣuḥba, p. 152. 
34.  Vadet, 1995, p. 159. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 43

Avoir un ami est nécessaire à quiconque est doué de raison, car l’homme n’est pas capable 
de voir ses défauts par lui-même35. Alors que le ʿišq fait perdre son entendement à l’amant, 
l’amitié résulte du discernement. Si on aime son prochain en Dieu on suit en effet forcément 
le commandement divin selon lequel on doit faire le bien, ainsi que celui qui interdit de faire 
le mal 36. 

De ce point de vue, l’amitié (taḥābub) est donc grâce divine, tandis que pour l’amour la 
question n’est pas tranchée. Les pages du Ġawānī témoignent des discussions à ce sujet :

Wa-ḫtulifa fī al-ʿišq hal huwa iḫtiyārī aw iḍṭirārī, wa-l-akṯarūn ʿalā annahu iḍṭirārī lā iḫtiyārī 37.

Des avis contradictoires ont été exprimés sur le ʿišq : s’agit-il d’un choix ou d’une obligation ?  
La plupart [des savants] croient qu’il est imposé et ne représente donc pas un choix.

Pour la grande majorité des savants, le ʿišq, qui provoque la folie, la maladie et la mort de 
celui qui en est atteint, représente une épreuve que Dieu envoie aux hommes pour les tester. 
Il n’y a guère de plaisir dans le ʿišq, car il échoit à tout un chacun comme une maladie mor-
telle 38. Le chapitre 3 du Ġawānī s’ouvre d’ailleurs sur un plaidoyer contre le malheur qu’encourt 
l’amant victime du ʿišq, car même avant de décéder, il tombe dans un état plus proche de la 
vie que de la mort 39. Tandis que Dieu donne à l’homme un ami pour le garder dans le droit 
chemin, il le fait échouer dans une passion amoureuse afin de tester sa capacité à rester sur la 
bonne voie. De ce point de vue, l’amitié semble encore une fois préférable.

Le thème des vertus que la passion amoureuse permet d’acquérir est certes un poncif de la 
littérature amoureuse arabe médiévale, et Ibn al-Bakkāˀ ne manque pas de mentionner que le 

ʿišq affine et ennoblit l’esprit des amants en les rendant généreux et éloquents. Cependant, ces 
brefs passages sur les vertus du ʿ išq sont très minoritaires comparés aux bienfaits qu’Ibn al-Bakkāˀ 
attribue à l’amitié 40.

Il semblerait en effet qu’Ibn al-Bakkāˀ mette la relation fraternelle d’amitié masculine 
au-dessus même du mariage, qui représente pourtant traditionnellement l’état préférentiel 
de tout musulman. Un chapitre de l’Iḥyāˀ ʿulūm al-dīn d’al-Ġazālī professe que, dans la pour-
suite de la voie soufie, le mariage peut être un obstacle redoutable à l’acquisition des sciences 
religieuses. Dans le mariage, il se peut en effet que le soufi éprouve une passion excessive pour 
sa femme et qu’il néglige de ce fait les préceptes de la religion 41. 

35.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 15. 
36.  Vadet, 1995, p. 162. 
37.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 64. 
38.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 65. 
39.  Fa-lā hum aḥyāˀ fa-yuḏkarūna wa-lā amwātan fa-yuqbarūna (Ils ne sont ni vivants pour qu’on se souvienne 
d’eux, ni morts pour qu’on les enterre), Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 113. 
40.  Cf. Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 50-52. 
41.  Benkheira et al., 2013, p. 353-355. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?44

Sur ce point, Ibn al-Bakkāˀ semble également partager l’avis d’Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī 
(m. 413/1023) sur l’amitié, qui est pour lui meilleure pour l’homme que la relation amoureuse, 
car on trouve plus d’intimité auprès de son ami que de son amant 42. « La relation amou-
reuse (ʿalāqa) », continue ce même auteur, en vantant la supériorité de l’amitié sur la passion 
amoureuse, « diffère de l’amitié, car cette dernière est plus raisonnable, plus virile, se prolonge 
davantage que la passion, est purifiée des besoins naturels, perdure malgré la sénilité, est plus 
juste, plus convenable et plus éloignée de l’empressement et de la jeunesse » 43. La passion 
amoureuse excessive constitue une véritable maladie qui attaque les esprits faibles, les jeunes 
gens et les femmes en particulier 44, alors que, dans la philosophie morale d’al-Tawḥīdī ou de 
Miskawayh (m. 421/1030), l’amitié est nécessaire à l’homme pour atteindre la perfection 45. 

	 Amitié et société

Vertu masculine et adulte, l’amitié tient un rôle essentiel dans la société humaine. Ibn al-Bakkāˀ 
consacre plusieurs passages de son ouvrage à ce thème (p. 11 à 19), qui n’est pas original en 
soi. Au xe siècle, le Kitāb al-muwaššā d’Ibn al-Waššāˀ (m. 325/936-937), véritable code de 
bonnes manières à l’usage des raffinés, avait déjà fixé les règles régissant les rapports d’amitié 
à l’intérieur de ce groupe élitiste 46.

La difficulté de choisir un ami est abordée par l’épître 45 des Rasāˀil Iḫwān al-Ṣafāˀ 
(probablement écrites entre 350 et 375/961-986) intitulée « Du commerce des hommes 
chez les Frères de la pureté » qui, dans un passage qui concerne le choix d’un ami chez les 
Frères de la Pureté 47, instruit les membres de ce groupe sur les modalités d’élection d’un nou-
veau compagnon. Il est tout d’abord nécessaire de se renseigner précisément sur les mœurs 
de la personne dont on envisage de se rapprocher, avant même de commencer à la côtoyer, 
afin de connaître sa valeur exacte, comme l’on ferait avec une pièce d’un dinar 48. Choisir un 
ami représente en effet un risque, car un compagnon doit être un soutien dans les affaires de 
ce monde aussi bien que dans celles de l’au-delà, et un mauvais choix peut avoir de graves 
conséquences. L’amitié ne peut naître entre deux natures différentes, car jamais les opposés 
ne peuvent se rejoindre (al-ḍiddān lā yaǧtamiʿāni). 

Cinquante ans plus tard, dans son Tahḏīb al-aḫlāq 49, Miskawayh reprend le célèbre adage 
d’Aristote selon lequel « l’homme est un animal politique », qui recherche la compagnie d’autres 
hommes dont il a besoin afin de parfaire sa nature 50. Il élabore ainsi une philosophie morale, 

42.  Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq, p. 31. 
43.  Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq, p. 102. Les traductions sont les miennes. 
44.  Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq, p. 103. 
45.  Kraemer, 1992, p. 19. 
46.  Al-Waššāˀ, Kitāb al-muwaššā.
47.  Iḫwān al-Ṣafāˀ, Rasāˀil Iḫwān al-Ṣafāˀ, Risāla fī Kayfiyyat al-ˁišq, p. 124-137.
48.  Iḫwān al-Ṣafāˀ, Rasāˀil, p. 125-126.
49.  Trad. anglaise par Zurayq, 1968, et française par Arkoun, 1969. 
50.  Trad. Zurayq, p. 14 ; trad. Arkoun, p. 22. Voir aussi à ce propos Kraemer, 1992, p. 232.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 45

visant avant tout à assurer la bonne éducation d’individus qui vont intégrer la société lorsqu’ils 
atteindront l’âge adulte, en prenant soin notamment de fixer les règles qui doivent régir la 
relation entre le maître et son disciple 51. 

Le discours d’Ibn al-Bakkāˀ revêt une connotation plus religieuse, car pour lui l’amitié 
représente le meilleur moyen, pour tout musulman, de se parfaire. Le déplacement du martyre 
de l’amour courtois à l’amitié en est une première preuve. La comparaison entre les membres 
de la communauté musulmane et ceux du corps humain, qui doivent tous collaborer au 
bien-être de l’ensemble dont ils sont une partie, le confirme 52. Les passages sur le choix d’un 
ami le montrent également. Bien choisir un ami, affirme Ibn al-Bakkāˀ, est déterminant, car 
ses vertus ou ses défauts vont irrémédiablement déteindre sur son compagnon. L’ami doit être 
élu pour son orthodoxie (dīn) et sa dévotion (taqwā). Il doit être libre (ḥurr), chaste (ʿafīf), 
vertueux (fāḍil) et généreux (karīm), et l’on doit pouvoir être honoré de l’avoir pour compagnon 
(tatašarrafu bi-ṣuḥbatihi). Les mœurs de deux compagnons doivent être compatibles, car un ami 
est semblable à la pièce qui défigure un vêtement si elle n’est pas coupée dans le même type de 
tissu 53. Il faut néanmoins offrir à son ami la possibilité de s’amender de ses fautes, car l’on ne 
peut pas exiger de lui la perfection. Celui qui n’éprouve de sentiment de fraternité qu’envers 
un homme dépourvu de tout défaut ne peut avoir d’ami 54. 

Ces passages situent Ibn al-Bakkāˀ dans la lignée d’une tradition philosophico-morale qui 
avait produit plusieurs ouvrages sur l’amitié aux ive/xe et ve/xie siècles. Ces derniers s’adres-
saient à un public caractérisé par l’appartenance à un groupe social ou intellectuel élitiste 
déjà existant, comme les raffinés ou les Iḫwān al-Ṣafāˀ. Le traité d’Ibn al-Bakkāˀ en revanche 
choisit lui-même son lectorat élitiste composé par ceux qui seraient capables de s’apercevoir 
des erreurs commises dans le passé et d’y remédier. 

	 Classification des aḫbār

Le Ġawānī comporte nombre de notices sur les amants, qui ne servent pas seulement à illus-
trer la théorie de la passion amoureuse contenue dans les premier et deuxième chapitres, mais 
fournissent également des renseignements sur la position intellectuelle d’Ibn al-Bakkāˀ et sur sa 
conception de l’amour passionné. L’auteur du Ġawānī avait le choix entre reproduire dans son 
traité des notices déjà couchées sur le papier et en introduire de nouvelles. Dans les deux cas, 
sa démarche permet de mettre en lumière sa conception du ʿišq et le rapport que ce dernier 
entretient avec l’amitié. 

Le Ġawānī compte vingt-neuf notices, que nous avons classées, selon le sujet qu’elles traitent, 
en cinq catégories listées et étudiées ci-dessous 55.

51.  Kraemer, 1992, p. 145-146. 
52.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 18-19. 
53.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 19. 
54.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 21-23. 
55.  Pour chaque notice, en plus des pages des Ġawānī où elle figure, nous mentionnons en note un autre 
traité d’amour dans lequel cette même histoire apparaît. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?46

	 Manifestation de l’amour dans la nature : les plantes et les animaux

Cette catégorie comprend deux histoires qui illustrent les effets de l’amour dans le monde 
végétal et animal. La première évoque une plante qui perd ses feuilles et se fane lorsque l’on 
récite des poèmes d’amour et de séparation 56. La seconde raconte que, lors d’un prêche du 
mystique Samnūn, un oiseau tapa le sol de son bec jusqu’à en mourir 57. 

Ces notices étayent l’idée que le ʿišq est présent dans l’ensemble de la création. Selon une 
définition attribuée par Ibn al-Bakkāˀ au philosophe Platon, l’amour-passion est une force de 
la nature, que toute créature ressent de manière instinctive. Selon un autre savant, il peut être 
comparé à un « aimant spirituel » (maġnāṭīs rūḥānī). De même, de la racine WǦD, qui signifie en 
arabe tout ce qui existe, est dérivé le terme waǧd, un des noms de l’amour préférés par les poètes 58. 

Ces histoires ont donc une fonction didactique : elles enseignent aux lecteurs que l’amour 
passionné est une force qui investit même le monde animal. 

	 Les signes de l’amour : des histoires qui illustrent le comportement des amants 

D’autres histoires montrent comment le ʿ išq se manifeste chez les hommes. Cette catégorie 
inclut des histoires utilisées par Ibn al-Bakkāˀ afin d’étayer une affirmation et/ou pour montrer 
plusieurs exemples de comportements irrationnels, paradoxaux et/ou blâmables, auxquels 
s’adonnent les amants en proie au ʿišq. 

Les amants aiment tout ce qui a la moindre ressemblance avec l’être aimé : afin d’illustrer cette 
théorie, Ibn al-Bakkāˀ relate l’histoire de Qays, le fou des Banū ʿ Āmir, qui oublia jusqu’à son nom 
à cause de son amour pour Laylā. Alors qu’il errait dans le désert, il vit une gazelle, la prit dans ses 
bras, l’embrassa puis la laissa partir en récitant des vers d’amour à l’intention de celle qui lui rappelait 
sa bien-aimée 59. L’assertion qu’un des comportements typiques de l’amant consiste à pleurer et à 
s’attendrir lorsqu’il entend chanter est ensuite étayée par le récit de la mort d’al-ʿAbbās b. al-Aḥnaf 
(m. après 193/808) 60, dont la douleur causée par l’éloignement de sa patrie et de son aimée est 
accrue par la complainte d’un oiseau qui, comme le poète, était loin de son nid 61. 

56.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 55-56. Nous n’avons pas trouvé d’autres textes mentionnant cette même histoire. 
57.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 56. La même histoire est rapportée dans Wāḍiḥ de Muġulṭāy, p. 220-221. 
Quant au personnage de Samnūn, il s’agit de Samnūn b. Ḥamza al-Zāhid (m. 290/903), qui fut surnommé 
al-muḥibb (l’amant). Ce fut un soufi particulièrement célèbre pour son amour de Dieu, qu’il plaçait au-dessus 
même de la connaissance (maʿrifa). Reinert, 1997.
58.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 57-58. 
59.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 57-58. Pour cette histoire, cf. Muġulṭāy, al-Wāḍiḥ, p. 328-330. 
60.  Al-ʿAbbās b. al-Aḥnaf fut le favori de Hārūn al-Rašīd. Il ne composa que dans le genre poétique du 
ġazal et suivit en cela les poètes du Ḥiǧāz comme ʿUmar b. Abī Rabīʿa et Ǧamīl. Sa poésie est le résultat de 
l’influence persane et aussi du respect de l’ancienne tradition poétique arabe, mais elle porte l’empreinte de la 
société de cour dans laquelle il vécut. Ces poèmes furent écrits pour être chantés par les esclaves chanteuses 
du calife, Blachère, 1960.
61.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 80-81. Les vers mentionnés dans cette histoire figurent à la fin du Tazyīn al-aswāq, II, 
p. 291, sous le nom d’al-ʿAbbās b. al-Aḥnaf, mais sans l’histoire qui les accompagne dans le Ġawānī.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 47

Une histoire qu’Ibn al-Bakkāˀ dit avoir entendue de son père montre que l’amant désire 
par-dessus tout la proximité de l’aimé. Un jeune homme aimait le fils du roi et quand ce dernier 
s’en aperçut, il ordonna de le faire fouetter. Tant que le fils du roi resta auprès de lui lors de 
l’exécution du châtiment, son amant retint ses plaintes et se montra insensible à la douleur. 
Lorsqu’en revanche le prince se retira, le supplicié se mit à crier, au point que le souverain fît 
suspendre l’exécution. Interrogé sur les raisons de ce changement d’attitude, le jeune homme 
dit que seule la présence de l’aimé lui permettait d’ignorer sa souffrance 62. Le véritable amant 
n’a d’yeux que pour l’aimé, comme le prouve l’histoire d’un homme qui prétendait aimer une 
femme et la suivait partout. Elle lui dit que, s’il avait vu sa sœur, qui était derrière lui, il l’aurait 
aimée plus qu’il ne l’aimait, car elle était beaucoup plus belle. Il se retourna pour regarder la 
prétendue sœur, ce qui prouva le caractère fallacieux de son amour 63.

Le hadith sur le martyre d’amour est explicité par un ḫabar selon lequel 
ʿAbd Allāh b. al-Ḥasan b. ʿAlī b. Abī Ṭālib, alors qu’il tournait autour de la Kaʿba, entendit 
une jeune fille se plaindre en vers que Dieu n’acceptait jamais de récompenser une femme 
pour avoir repoussé son amant, alors que ce dernier se voyait accorder le statut de martyr 64. 

D’autres histoires, qui ne sont pas citées à l’appui d’une affirmation particulière, mettent en 
scène des comportements paradoxaux et/ou blâmables. La première, par ordre d’apparition, 
raconte comment, de deux jeunes raffinés qui s’aimaient, l’un tomba malade. Le sain et le malade 
souffraient simultanément des mêmes douleurs et moururent au même instant 65. Dans la seconde, 
on raconte qu’un certain Ibn Mubādir était très amoureux de ʿ Abd al-Maǧīd al-Ṯaqafī. Quand 
ce dernier tomba malade, il se mit à s’occuper de lui sans permettre à nul autre de le faire. Il faisait 
chauffer de l’eau et, quand son ami se plaignait, il immergeait sa propre main dans l’eau bouillante, 
afin de souffrir avec lui. Ses proches lui reprochèrent cet acte, car rien ne servait de se mutiler. 
Lorsque ʿAbd al-Maǧīd fut guéri, il épousa une femme de sa famille. Puis, un jour, il tomba 
d’une terrasse et mourut. Ibn Mubādir ne lui survécut que trois jours 66. Enfin, dans un récit 
qualifié d’étonnant, un jeune homme appelé Badr (pleine lune) s’éteignit un jour de pleine lune. 
Un cheikh qui l’aimait récita des vers pour lui, puis, quand la lune s’éclipsa, il mourut 67. 

Qu’ils étayent une théorie spécifique ou illustrent simplement le thème de la mort causée par la 
passion amoureuse, tous ces récits ont en commun de décrire le comportement d’amants, qui, en 
proie à leur passion, perdent toute modération. Ces attitudes, critiquées par l’entourage des amants, 
sont implicitement considérées comme blâmables, car excessives par Ibn al-Bakkāˀ lui-même. 

62.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 87-88. Cette histoire ne se trouve, à ma connaissance, dans aucun autre traité 
d’amour. 
63.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 93. 
64.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 106-107. La même histoire est racontée en deux versions légèrement différentes 
dans le Maṣāriʿ al-ʿuššāq, II, p. 177 et 217. Une autre version, plus brève, mais comportant exactement les 
mêmes citations poétiques, est rapportée dans le Tazyīn al-aswāq, II, p. 268-269. 
65.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 126-127. Pour cette même histoire, cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 116-117. 
66.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 127-128. Ce ḫabar ne se trouve à ma connaissance dans aucun traité d’amour. 
67.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 137-138. L’histoire, avec des variantes à la fois dans les vers et le récit en prose, 
se trouve dans le Tazyīn al-aswāq, II, p. 92.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?48

	 Les suicides 

Les histoires de suicide par amour, bien représentées dans toute la littérature amoureuse, 
sont particulièrement nombreuses dans le Ġawānī. Nous les avons subdivisées en deux caté-
gories, la première comprenant des histoires qui relatent des suicides actifs, dans lesquelles 
l’un des partenaires ou le couple d’amants se donnent la mort. La seconde contient des récits 
de suicides passifs : les amants se couchent et meurent, ou leur décision de quitter la vie prend 
effet juste après la récitation d’un poème d’amour 68. 

	 Les suicides actifs
Le premier de ces aḫbār contient deux histoires, se concluant toutes les deux par le suicide 

du couple d’amants et se présentant sous la forme d’un récit dans le récit. Dans la première, le 
narrateur raconte avoir été le témoin du suicide d’une esclave joueuse de ʿ ūd et d’un éphèbe qui 
se jetèrent dans le Tigre en crue. Ils appartenaient à Isḥāq b. Ibrāhīm al-Mawṣilī. Ce dernier, 
en colère, demanda au narrateur de lui raconter une histoire réjouissante, sous peine de le 
jeter lui aussi dans le fleuve si l’histoire n’était pas assez bonne 69. 

C’est ainsi qui débute la seconde histoire. Pendant que le calife Yazīd II b. ʿAbd al-Malik 
(101-105/720-723) donnait audience, on lui apporta une lettre lui demandant de montrer une 
de ses esclaves afin que le pétitionnaire puisse l’entendre chanter trois poèmes de son choix. 
Le calife accepta. Après le troisième poème, l’homme se jeta par la fenêtre. Le calife ordonna de 
sortir l’esclave de son palais, mais, suivant l’exemple de son amant, elle se jeta à son tour dans 
une citerne creusée dans le palais du calife, et mourut 70. Une autre notice, construite selon le 
même schéma, narre que Muḥammad b. Aḥmad al-Ṭūsī était assis au milieu de ses convives 
lorsqu’une esclave se mit à chanter des vers. Un éphèbe l’entendit et se jeta par la fenêtre dans 
le Tigre. L’esclave chanteuse le suivit et les deux se noyèrent 71.

	 Les suicides passifs : se coucher et mourir 
Les notices que nous avons classées dans cette catégorie sont particulièrement nombreuses. 

Nous résumons brièvement leur contenu ci-dessous : 
1.  Le narrateur raconte avoir vu un cheikh s’asseoir dans une assemblée de savants et pleurer. 

On lui demanda la raison de ses pleurs et il expliqua qu’il possédait autrefois un bel esclave 

68.  Selon Émile Durkheim, « quoique, en général, on se représente le suicide comme une action positive et 
violente qui implique un certain déploiement de force musculaire, il peut se faire qu’une attitude purement 
négative ou une simple abstention aient la même conséquence », Durkheim, 1930, p. 3. 
69.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 114-117. Cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 237-238. 
70.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 117-120. La même séquence d’histoires racontant le suicide par noyade d’un 
couple d’esclaves musiciens, puis par défenestration d’un homme et d’une esclave dont il avait demandé au 
calife de l’entendre chanter, est rapportée par Ibn Dāwūd (m. 294/909), Kitāb al-zahra, p. 352-353. 
71.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 120-121. Trois histoires de ce type se trouvent dans Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 237-238 ; 
p. 284 et p. 339. Ces notices constituent un modèle stéréotypé d’aḫbār et leurs séquences narratives se 
ressemblent. Elles ont été étudiées par Ḫalīl al-Šayḫ dans son essai al-Intiḥār fī al-adab al-ʿarabī, p. 19.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 49

qu’il mit en vente pour 400 dinars. Un jeune homme s’arrêta, interrogea le garçon, puis lui 
mit dans la main cent dinars. Il fit de même le lendemain et le surlendemain. Le vendeur sut 
alors que le jeune homme aimait le garçon, mais qu’il ne pouvait pas se permettre de l’acheter. 
Il le lui fit envoyer habillé de ses plus beaux habits, pour qu’il passe la nuit avec lui. Le jeune 
homme décida néanmoins de rester chaste et ce sacrifice provoqua sa mort. Le cheikh en fut 
ému aux larmes 72. 

2.  Alors que des hommes de lettres s’étaient réunis un jour pour évoquer les amants 
passionnés, un vieil homme relata que sa fille aimait en secret un jeune homme, qui était 
lui-même épris d’une esclave chanteuse. Lors d’une séance au cours de laquelle l’esclave chan-
tait des vers décrivant la souffrance des amants, le jeune homme prit un coussin, se coucha et 
mourut. La fille du vieil homme, informée de l’événement, adopta la même posture que son 
aimé et fut retrouvée morte. Lors des doubles funérailles, on découvrit un troisième cortège : 
il portait le corps de l’esclave qui, en apprenant la mort de la jeune femme qu’elle aimait, avait 
également choisi de mourir. Cette histoire – remarque Ibn al-Bakkāˀ – est la plus étrange de 
celles narrées dans ce chapitre 73. 

3.  Un ʿuḏrī aimait une fille de son clan, qui lui témoignait de la froideur. Il commença à 
maigrir et à dépérir et l’on découvrit sa passion. Elle alla le trouver un jour, mais il était trop 
tard. Lorsqu’il mourut, elle resta couchée sur lui à embrasser son corps et fut retrouvée sans 
vie près de lui 74.

4.  Le narrateur se rendit dans un couvent où vivait un moine réputé pour ses connaissances 
en histoire et le trouva seul dans une pièce, habillé comme un musulman. Il lui demanda la 
raison de sa conversion, et le religieux expliqua qu’une jeune femme chrétienne aimait un 
musulman, qui refusait ses avances. Elle se fit alors peindre une image de lui, qu’elle passait ses 
jours à embrasser en pleurant. Le jeune homme étant ensuite décédé, elle fut trouvée morte 
à côté de l’image, le matin suivant les funérailles de son aimé. Avant de mourir, elle avait 
écrit sur un mur qu’elle s’était convertie à l’islam et sur sa tombe furent trouvés des vers qui 
chantaient sa joie d’être à présent au Paradis. Le moine avait été ainsi convaincu que l’islam 
était la vraie religion 75. 

5.  et 6.  Deux courtes notices rapportent l’une la mort de ʿ Abd Allāh b. al-Ḥusayn al-Tanūḫī 
après avoir récité des vers d’amour pour un jeune garçon 76, l’autre le trépas d’un homme auquel 
l’aimé avait demandé en vers de se laisser mourir 77. 

72.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 121-123. Ce ḫabar ne se trouve à ma connaissance dans aucun traité d’amour. 
73.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 123-125. Cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 248-249. 
74.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 128-130. Cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 259-260. 
75.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 130-133. Cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 137-138, qui rapporte une version plus longue 
de cette même histoire. 
76.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 134. Nous n’avons pas trouvé cette très brève notice dans d’autres traités 
d’amour. Les vers aussi semblent originaux. 
77.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 134-137. Cette notice ne se trouve dans aucun traité d’amour, mais elle est 
mentionnée dans l’anthologie al-Mustaṭraf fī kull fann mustaẓraf d’al-Ibšīhī, II, p. 192. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?50

7.  Un homme demanda et obtint l’hospitalité sous une tente dans le désert. Une jeune fille, 
belle comme la lune et experte dans l’art de réciter des poèmes, l’interrogea sur sa destination. 
Quand elle sut qu’il s’agissait de la Yamāma, où vivait son aimé, elle mourut sur-le-champ. 
Le narrateur découvrit par la suite que son amant était mort au même instant qu’elle. L’histoire 
est qualifiée d’étonnante 78. 

8.  Lorsqu’il se trouvait auprès de la tombe du Prophète, à la saison du pèlerinage, le nar-
rateur entendit quelqu’un gémir, puis réciter des vers d’amour. Il découvrit un jeune homme 
émacié et se fit raconter son histoire. Un jour, il avait aperçu une femme d’une beauté excep-
tionnelle dont il s’était instantanément épris, mais il n’avait rien pu apprendre sur elle depuis 
cette rencontre. Après s’être évanoui, il récita encore des vers. Le narrateur, en le sermonnant, 
lui reprocha cette passion excessive et proposa qu’ils aillent prier ensemble le lendemain matin. 
En sortant de la mosquée, ils apprirent que la bien-aimée du jeune homme était partie au loin. 
Le narrateur, un personnage important, proposa d’aller demander la main de la fille à son 
père qui, malgré la cordialité avec laquelle il le reçut, se mit en colère et décida d’augmenter le 
montant du douaire afin d’éviter le mariage. Le narrateur accepta de payer la somme exigée et 
emporta la fille. Ils étaient presque arrivés au campement du jeune homme lorsqu’ils apprirent 
qu’une blessure reçue pendant une escarmouche venait de l’emporter. La fille mourut aussitôt 
et les deux amants furent ensevelis ensemble. Sur leur tombe poussa une plante qui fut appelée 
« arbuste des époux » 79. 

Bien que l’auteur du Ġawānī rapporte les histoires que nous avons résumées ci-dessus sans 
y ajouter aucun commentaire, le titre du chapitre dans lequel elles figurent, « Choix de notices 
relatives aux victimes des flèches de l’amour et à ceux qu’un poison mortel a terrassé », expli-
cite qu’Ibn al-Bakkāˀ considère le ʿišq comme une force mortifère d’une redoutable puissance. 

	 La folie et la maladie d’amour 

La folie et la maladie d’amour sont considérées comme des conséquences inévitables de la 
force inouïe de l’attaque lancée par la passion amoureuse sur l’esprit des amants. Ibn al-Bakkāˀ 
en rend compte dans trois de ses notices 80. Ibn Ḥusayn al-Ṣūfī raconta qu’étant entré dans 
un hôpital, il y vit un jeune homme propre et bien habillé, qui lui demanda de lui apporter 
un met particulier. Après l’avoir dégusté, il pria Ibn Ḥusayn de se rendre à la maison de sa 
bien-aimée, de lui réciter un poème et de rapporter la réponse qu’on lui donnerait. Ce message 
en vers causa la mort du jeune homme et celle de sa bien-aimée, et les deux amants furent 
enterrés côte à côte 81. 

78.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 138-141. Cf. Ibn al-Sarrāǧ, Maṣāriʿ al-ʿuššāq, I, p. 122-123.
79.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 141-153. Cf. Muġulṭāy, Wāḍiḥ, p. 255-259. 
80.  Les histoires rapportées dans ce paragraphe ne différent guère de celles sur le suicide passif, mais nous 
les avons séparées des précédentes, car elles mentionnent explicitement la folie et/ou la maladie d’amour.
81.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 125-126. Cf. Ibn al-Sarrāǧ, Maṣāriʿ al-ʿuššāq, I, p. 42-43. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 51

Kāmil se consumait d’amour pour sa cousine Asmāˀ, et son père la demanda en mariage 
pour lui. Dès que Kāmil sut qu’elle acceptait, il expira. Asmāˀ fit faire son portrait, l’embrassa 
et le serra contre elle jusqu’à en mourir. Les vers de leur épitaphe chantaient en eux les victimes 
de cet amour de la tombe 82. 

Pendant une assemblée de notables, un jeune homme beau et agréablement parfumé jeta 
un billet sur les genoux du cadi Abū ʿUbayd pour lui signifier que sa maigreur et ses larmes 
attestaient l’amour qu’il lui portait 83.

Les notices qui précédent confirment que, pour Ibn al-Bakkāˀ, la passion amoureuse exerce 
sa violence sur l’esprit et sur le corps des amants, jusqu’à entraîner leur mort.

	 Bienfaits d’hommes généreux vis-à-vis des amants

Quatre notices se distinguent des autres car elles ne se terminent pas par la mort, mais 
par la réunion des deux amants. 

Dans la première, Abū Bakr acheta une esclave qu’il avait entendue réciter des vers d’amour 
et la donna à celui qu’elle aimait 84. Dans la seconde, l’émir Ṣāliḥ b. al-Rašīd fit de même 
après avoir entendu les vers qu’un homme et une esclave échangeaient au moyen de billets 85. 
La troisième raconte que Maʿbad al-Muġannī reçut un jour la visite d’un jeune homme qui lui 
demanda de chanter un poème. Le chanteur composa une mélodie triste, qui fit s’évanouir le 
jeune homme à deux reprises. Craignant de causer sa mort, le chanteur se refusa à poursuivre, 
mais finit par se laisser convaincre de continuer, à condition que le jeune homme lui raconte son 
histoire. Ce dernier narra qu’il aimait une femme qui lui avait été refusée, car il avait entaché 
son honneur en chantant des vers pour elle. Ému par sa souffrance, al-Muġannī raconta les 
malheurs du jeune homme à Ǧaʿfar b. Yaḥyā qui convainquit le père de consentir au mariage 
du jeune homme avec son aimée 86. 

Dans la dernière de ces histoires, un homme, qui allait voir sa bien-aimée tous les soirs et 
partait avant que le père de la fille ne rentre, se fit surprendre une nuit et, pour ne pas désho-
norer sa bien-aimée, affirma être un voleur. On le fit emprisonner et on alla voir à son sujet 
Ḫālid b. ʿ Abd Allāh al-Qaṣrī, qui le condamna à avoir la main tranchée. La jeune fille se rendit 
auprès de Ḫālid et récita des vers, dans lesquels elle lui expliquait que son amant n’était pas 
un voleur. Ḫālid s’étonna de la grandeur d’âme des deux amants, dont l’un était prêt à sacrifier 
sa main et l’autre son honneur, et décida de les marier 87.

82.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 133-134. Cf. Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 285. 
83.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 165-166. Cf. al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, IV, p. 172-173, et Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, 
Vies des cadis de Miṣr, p. 91-92. 
84.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 155-156. Cf. Ibn Abī Ḥaǧala, Dīwān al-ṣabāba, p. 174-173. 
85.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 156-158. Cf. Abū al-Faraǧ al-Iṣfahānī, Kitāb al-aġānī, XVIII, p. 10.
86.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 159-163. Cf. Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 326-327. Quant à Ǧaʿfar 
b. Yaḥyā, même si le texte ne le mentionne pas, il s’agit probablement de Ǧaʿfar b. Yaḥyā al-Barmakī. 
87.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 163 -165. Cf. Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq, I, p. 332-333. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?52

Bien que ces histoires se détachent du schéma traditionnel représenté par des amours 
contrariées qui se terminent avec la mort de l’un ou des deux amants, leur présence dans le 
Ġawānī sert le même propos que les autres : montrer les dangers de l’amour-passion. Sans l’inter-
vention de personnages saints, qui éprouvent de la compassion pour la souffrance des amants 
et admettent la force de leur passion, l’histoire se conclurait de manière traditionnelle, avec la 
mort des amants. Ces interventions méritoires ne représentent d’ailleurs que des exceptions, 
qui ne peuvent en aucun cas être considérées comme la norme. 

	 Quelques remarques sur les notices du Ġawānī

La presque totalité des aḫbār qui figurent dans le Ġawānī se trouvaient déjà dans des ouvrages 
antérieurs. Bien qu’elles manquent d’originalité, les notices qu’Ibn al-Bakkāˀ a choisi de faire 
figurer dans son ouvrage nous fournissent de précieuses indications sur sa pensée. La passion 
amoureuse qu’Ibn al-Bakkāˀ y décrit représente une force irrésistible qui entraîne les amants loin 
des valeurs partagées par la communauté dans laquelle ils vivent. Elle fait d’eux des marginaux, 
dont les comportements sont jugés blâmables, et dont un nombre réduit réussit à se racheter 
grâce à l’aide de personnages célèbres pour leur piété, leur sagesse et leur noblesse d’esprit, 
comme, pour mentionner le plus connu, le calife Abū Bakr (r. 11-13/632-634). On ne perçoit 
guère chez Ibn al-Bakkāˀ la même admiration pour les amants que l’on trouve chez d’autres 
auteurs hanbalites, comme Ibn al-Sarrāǧ, qui critique pourtant la passion amoureuse.

Le Ġawānī établit une comparaison implicite entre l’amitié, qui représente le parfait équi-
libre des sentiments, le juste milieu, la rationalité, et une passion amoureuse décrite en termes 
de démesure, d’excès, de folie et de transgression du sens commun et des valeurs partagées par 
la communauté des musulmans. 

	 Conclusion 

Les aspects originaux que nous avons mis en relief dans le cadre de cet article ne tiennent 
pas tant au contenu du Ġawānī qu’à la réutilisation par Ibn al-Bakkāˀ d’un matériel ancien, et 
au panachage qu’il opère entre les genres littéraires. Cet auteur mélange en effet un matériau 
issu de la tradition littéraire amoureuse avec la tradition des philosophes humanistes des 
ive/xe et ve/xie siècles.  

Tout en s’appuyant sur des textes anciens, Ibn al-Bakkāˀ transmet à ses lecteurs un message 
différent de celui qui avait été diffusé par ses prédécesseurs, et parfois même opposé. Les valeurs 
morales défendues dans le Ġawānī, qui, comme tous les ouvrages de la littérature arabe classique, 
possède une portée pédagogique, ne ressemblent guère à celles qui étaient habituelles au genre 
littéraire dont le Ġawānī fait néanmoins partie. Pour la première fois, dans un traité d’amour, 
une distinction est opérée entre l’amitié et la passion amoureuse, qu’elle soit hétérosexuelle ou 
homosexuelle. Le lien de fraternité entre deux hommes, fondé sur une affection posée et sans 
excès, s’en trouve élevé au-dessus d’une passion d’amour vouée à une mort certaine.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


monic a ba lda-t illie r 53

Dans un passage qui nous semble particulièrement significatif, Ibn al-Bakkāˀ mentionne 
que trois personnes peuvent assurer le bonheur d’un homme en ce bas monde : une femme 
qu’il prend du plaisir à regarder et qui ne profite pas de son absence ; un esclave qui prévient 
ses désirs avant même qu’il ait eu le temps de les exprimer, et un ami fidèle auquel il puisse 
faire confiance 88. Ce passage montre que, pour Ibn al-Bakkāˀ, le rôle que la femme doit jouer 
dans la société n’est plus que celui d’épouse, dont le devoir principal est de faire le bonheur 
de son mari : cela ne vaut plus la peine de mourir pour elle. 

Parallèlement à la dévalorisation de la femme en tant qu’objet d’une passion certes dévasta-
trice, mais aussi héroïque, Ibn al-Bakkāˀ déprécie l’amour-passion comme source d’inspiration 
poétique. La voix des grands poètes-amants du passé s’est désormais tarie au profit d’une 
pensée morale plus prosaïque qui n’est néanmoins pas accessible à tous, mais réservée à une 
élite masculine bien-pensante.

	 Bibliographie

	 Liste des abréviations

88.  Ibn al-Bakkāˀ, Ġawānī, p. 31.

JIS			   Journal of Islamic Studies (Oxford).
StudIsl (P)	 Studia Islamica (Paris). 

	 Instruments de travail

De Biberstein Kazimirski, Albin, Dictionnaire  
arabe-français, Maisonneuve, Paris, 1860. 

EI2 = Encyclopédie de l’islam, 2e éd., 12 vol., Brill, Leyde, 
1954-2009.

GAL = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen 
Litteratur, 2 vol., Brill, Leyde, 1898-1949.

GALS = Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen 
Litteratur Erster Supplementband, 2 vol., Brill, 
Leyde, 1936.

	 Sources

Abū-al-Faraǧ al-Iṣfahānī, Kitāb al-aġānī, Dār al-Tawǧīh 
al-Lubnānī, Beyrouth, s.d.

Abū Ḥayyān al-Tawḥīdī, al-Ṣadāqa wa-l-ṣadīq, 
Ibrāhīm Kīlānī (éd.), Dār al-Fikr, Damas, 1964. 

Dāwūd al-Anṭākī, Tazyīn al-aswāq bi-tafṣīl ašwāq 
al-ʿuššāq, ʿĀlam al-Kutub, Beyrouth, 1993. 

al-Ġazālī, Kitāb ādāb al-ṣuḥba wa-l-muʿāšara maʿa aṣnāf 
al-ḫalq, Maktabat al-ʿĀnī, Bagdad, 1984.

Ibn Abī Ḥaǧala, Dīwān al-ṣabāba, Dār wa-Maktabat 
al-Hilāl, Beyrouth, 1999. 

Ibn al-Bakkāˀ al-Balḫī, Ġawānī al-ašwāq fī 
maʿānī al-ʿuššāq, George J. Kanazi (éd.), 
Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2008. 

Ibn Dāwūd al-Iṣfahānī, Kitāb al-zahra, A.R. Nykl (éd.), 
The University of Chicago Press, Chicago, 1932. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’épuisement  d’u n g enre  l i tt érai re  ?54

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Vies des cadis de Miṣr, 
Mathieu Tillier (éd.), Cahier des Annales 
Islamologiques 24, Ifao, Le Caire, 2002. 

Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, Rawḍat al-muḥibbīn 
wa-nuzhat al-muštāqīn, Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 
Beyrouth, 2001. 

Ibn al-Sarrāǧ, Maṣāriʿ al-ʿuššāq, 2 vol., Dār Bayrūt, 
Dār al-Nafāˀis, Beyrouth, 1997.

al-Ibšīhī, al-Mustaṭraf fī kull fann mustaẓraf, Dār al-Umam 
li-l-Ṭibāʿa wa-l-Našr, Beyrouth, 1952. 

Iḫwān al-Ṣafāˀ, Rasāˀil Iḫwān al-Ṣafāˀwa-ḫullān al-wafāˀ, 
Dār Ṣādir, Dār Bayrūt, Beyrouth, 1957.

al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, Dār al-Andalus  
li-l-Ṭibāʿa wa-l-Našr wa-l-Tawzīʿ, Beyrouth, 
1996. 

Muġulṭāy, al-Wāḍiḥ al-mubīn fī ḏikr man ustušhida min 
al-muḥibbīn, Muˀassasat al-Intišār al-ʿArabī, 
Beyrouth, 1997. 

al-Waššāˀ, Kitāb al-Muwaššā, Dār Ṣādir, Beyrouth, 
1965.

	 Études

Arkoun, Mohammad, EI2, IV, 1973, p. 124-125, 
s.v. « ʿ Ishq ».

Balda-Tillier, Monica, Un traité d’amour tardif, Le précis 
des martyrs de l’amour de Muġulṭāy, Thèse 
pour le doctorat de linguistique, littérature 
et civilisation arabes, sous la direction de 
Katia Zakharia, Université Lumière Lyon 2, 
septembre 2009. 

Bell, Joseph Norment, Love Theory in Later Hanbalite 
Islam, State University of New York Press, 
Albany, 1979. 

Benkheira, Mohammad Hocine, Giladi, Avner, 
Mayeur-Jaouen, Catherine & Sublet, Jacqueline, 
La famille en islam d’après les sources arabes, 
Les Indes savantes, Paris, 2013.

Blachère, Regis, EI2, I, 1960, p. 10a, , s.v.  
« Al-ʿAbbās b. al-Aḥnaf, Abū al-Faḍl ».

Cheikh-Moussa, Abd Allah « La négation d’éros ou le 
ʿišq d’après deux épîtres d’al-Ǧāḥiẓ », StudIsl (P), 
72, 1990, p. 71-119.

Durkheim, Émile, Le suicide, PUF, Paris, 1930. 
van Gelder, Geert, Review of Ghawānī l-ashwāq fī maʿānī 

l-ʿushshāq/A Treatise on the Concept of Love 
in Classical and Medieval Arabic Heritage, by 

ʿAbd al-Muʿīn ibn Aḥmad Ibn al-Bakkāʾ al-Balḫī, 
edited and introduced by George J. Kanazi, 
JIS, 22, 1, Oxford, 2011, p. 72-74. 

Ghazi, Mohammad Ferid, « Un groupe social : 
“Les Raffinés” (ẓurafāˀ) », StudIsl (P), 11, 1959, 
p. 39-71. 

Giffen, Lois Anita, Theory of Profane Love Among 
the Arabs, London University Press, New York 
University Press, Londres, 1972.

Gruendler, Beatrice, « Pardon Those Who Love 
Passionately » in Pannewick, Friederike (éd.), 
Martyrdom in Literature : Vision of Death 
and Meaningful Suffering in Europe and 

the Middle East from Antiquity to Modernity, 
Reichert Verlag, Wiesbaden, 2004, p. 118-126. 

Kraemer, Joel L., Humanism in the Renaissance of 
Islam : The Cultural Revival During the Buyid 
Age, Brill/Paperbacks, Leyde, 1992. 

Leder, Stefan, Ibn al-Ğauzī und seine Kompilation 
wider die Leidenschaft, Franz Steiner Verlag, 
Wiesbaden, Beyrouth, 1984.

Miskawayh, Tahḏīb al-aḫlāq wa taṭhīr al-aʿrāq, 
trad. anglaise par Constantine K. Zurayk, 
The Refinement of Character, Centennial 
Publications, The American University of 
Beirut, Beyrouth, 1968 ; trad. française par 
Mohammed Arkoun, Traité d’éthique,  
Institut français de Damas, Damas, 1969,  
rééd. 1980, rééd. Vrin, Paris, 2010. 

Reinert, Benedikt, EI2, IX, 1997, p. 909a, s.v. 
« Sumnūn (ou Samnūn) b. Ḥamza  
(ou b.ʿAbd Allāh) ».

al-Šayḫ, Ḫalīl, al-Intiḥār fī al-adab al-ʿarabī, 
al-Muˀassasa al-ʿArabiyya li-l-Dirāsa wa-l-Našr, 
Beyrouth, 1997. 

Toelle, Heidi, « L’expression littéraire en langue arabe » 
in Garcin, J.-C. (éd.), États, sociétés et cultures 
dans le monde musulman médiéval, xe/xve siècle, 
PUF, vol. 2, Paris, 2000, p. 453-496. 

Toelle Heidi & Zakharia, Katia, À la découverte de la 
littérature arabe, Flammarion, Paris, 2003. 

Vadet, Jean-Claude, Les idées morales en islam, PUF, 
Paris, 1995.

—, L’esprit courtois en Orient dans les cinq premiers siècles 
de l’Hégire, Maisonneuve et Larose, Paris, 1968.

Zakharia, Katia, « Al-Ġazālī, conseiller du prince » 
in Zakharia, Katia & Cheiban, Ali (éd.), Savoirs 
et pouvoirs. Genèse des traditions, traditions 
réinventées, Maisonneuve et Larose, Maison de 
l’Orient, Paris, 2008, p. 209-234. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 49 (2016), p. 31-54    Monica Balda-Tillier
L’épuisement d’un genre littéraire ? Le Ġawānī al-ašwāq fī maʿānī al-ʿuššāq d’Ibn al-Bakkāʾ (m. 1040/1630)
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

