
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 47 (2014), p. 115-132

Anne-Marie Eddé

Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de
la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amol o giques  47   −   2013

•   résumé
L’histoire des Yūnīnī – des hanbalites originaires de la région de Baalbek – est assez bien 

documentée dans les sources arabes  des viiie/xive et ixe/xve siècles. Elle peut être intéressante 
à étudier sous l’angle de l’histoire familiale car elle est représentative, d’une part, des liens 
qui s’établissaient souvent entre maîtres et élèves sur le mode familial des relations pères-fils 
et, d’autre part, de l’importance de l’héritage familial dans la transmission du savoir dont les 
femmes n’étaient pas exclues. Enfin, elle nous renseigne sur les stratégies matrimoniales qui 
tantôt privilégiaient le modèle du mariage entre cousins germains et tantôt visaient à resserrer 
des alliances avec d’autres grandes familles d’oulémas, voire avec des familles d’émirs.

Mots-clés : Famille – Syrie – Damas – Baalbek – hanbalites – hadiths – maîtres – élèves – 
transmission du savoir – femmes – mariages

•   abstract
The history of the Yūnīnī—a Hanbali family from the region of Baalbek—is rather well 

documented in the Arabic sources of the fourteenth and fifteenth centuries and is well worth 
studying from the viewpoint of family history. It is representative of the links between teachers 
and students, which were often compared to relations between fathers and sons. It is also 
indicative of the transmission of knowledge within families of scholars including women. Finally, 

Anne-Marie Eddé*

 
 

Stratégies familiales et transmission du savoir

Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām 
de la fin du xiie au milieu du xive siècle

*  Anne-Marie Eddé, Université Paris-1 Panthéon-Sorbonne, anne-marie.edde@univ-paris1.fr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir116

it tells us something of the matrimonial strategies which sometimes favored the marriage 
between first cousins and sometimes sought to strengthen alliances with other important 
families of scholars or even with families of emirs.

Keywords: Family – Syria – Damascus – Baalbek – Hanbalis – hadiths – teachers – students 
– transmission of knowledge – women – marriages

*  *  *

Les Yūnīnī tirent leur nom d’un village appelé Yūnīn, situé à 12 km au nord de Baalbek, sur 
	 le flanc ouest de l’anti-Liban 1. Baalbek fut, avec Damas, un prestigieux centre 
	 d’enseignement du hanbalisme entre le xiie et le xve siècles et Yūnīn était un lieu 

connu pour abriter des ascètes vénérés 2. La famille des Yūnīnī, qui comptait de nombreux 
savants, doit surtout sa renommée à Quṭb al-Dīn Mūsā (m. 726/1326), historien et auteur 
d’une célèbre chronique intitulée Ḏayl Mir’āt al-zamān qui est une continuation de l’ouvrage de 
Sibṭ Ibn al-Ǧawzī (m. 654/1256) 3. Son récit couvre une période allant du milieu du viie/xiiie 
au début du viiie/xive siècle (654/1256 à 711/1311-1312). Il est organisé chronologiquement et les 
événements de chaque année sont suivis des obituaires correspondants. La vie et l’œuvre de cet 
historien ont été déjà bien étudiées 4, mais la famille dans son ensemble n’a jusqu’ici fait l’objet 
que de quelques mentions éparses 5. Il serait, d’ailleurs, plus juste de parler de deux familles 
al-Yūnīnī, étroitement liées entre elles, celle de l’historien d’une part, celle du cheikh ʿ Abd Allāh 
(m. 617/1221), un ascète bien connu de la fin du vie/xiie et du début du viie/xiiie siècle, d’autre 
part (fig. 1 et 2). 

Le cas des Yūnīnī est représentatif à la fois de la transmission du savoir au sein des 
grandes familles syriennes, du poids des traditions familiales et de l’importance des straté-
gies matrimoniales. Il illustre aussi la vitalité du hanbalisme ainsi que de la vie ascétique et 
mystique dans la région de Baalbek et vaut d’autant plus d’être étudié que cette famille est 
connue sur au moins sept générations, du vie/xiie siècle jusqu’au milieu du ixe/xve siècle. Les 
informations que nous possédons sur elle sont en majeure partie extraites de la chronique 
d’al-Yūnīnī lui-même. Sont très utiles également l’histoire de Sibṭ Ibn al-Ǧawzī (m. 654/1256) 
qui vécut une grande partie de sa vie à Damas où il fréquenta les princes ayyoubides et fut 

1.  Ce village libanais, aujourd’hui peuplé d’environ 20 000 habitants, fait partie des sites retenus par le 
programme européen EUROMED héritage (MEDA-Corpus, architecture traditionnelle méditerranéenne). 
Cf. http://www.meda-corpus.net/arb/fitxes/F1SITES/FRN/lb_s13.pdf.
2.  Cf. Laoust, « Le Hanbalisme », p. 48-49. Sur l’un de ces ascètes du vie/xiie siècle, qui faisait des miracles 
dans la région de Yūnīn, voir Ibn al-ʿAdīm, Buġya X, p. 4411-4419.
3.  Sibṭ Ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān VIII.
4.  Cf. Li Guo, Early Mamluk Syrian Historiography I, p. 1-96.
5.  Cf. Sublet, « al-Yūnīnī » ; Pouzet, Damas au viie/xiiie siècle (index, Yūnīnī). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 117

un temps disciple du cheikh ʿAbd Allāh 6 ; les ouvrages d’al-Ḏahabī (m. 748/1348) qui fut 
l’élève de l’historien al-Yūnīnī, ainsi que les livres des auteurs qui, tel Ibn Raǧab (m. 795/1392), 
s’en inspirèrent 7 ; l’œuvre d’al-Ṣafadī (m. 764/1362) qui occupa des fonctions administratives 
importantes à Damas et au Caire 8 ; sans oublier les ouvrages de deux auteurs égyptiens, 
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī (m. 852/1449), juriste et grand spécialiste du hadith, en particulier 
d’al-Buḫārī – ce qui explique en partie son intérêt pour les Yūnīnī – et son élève le biographe 
al-Saḫāwī (m. 902/1497), lui aussi historien et spécialiste des hadiths 9.

À partir de l’exemple des Yūnīnī, nous étudierons ici la famille dans les milieux savants, 
en examinant successivement l’importance de la famille spirituelle et de la filiation savante, la 
transmission de père en fils ou la construction d’une tradition familiale, ainsi que les stratégies 
et les alliances matrimoniales.

	 Famille spirituelle et filiation savante

Les relations de maître à élève reproduisaient souvent le modèle familial, d’où les rapports 
personnels et souvent intimes, comparables à ceux d’un père et d’un fils, qui les unissaient. La 
parenté par le savoir était comparée par certains à la parenté par le sang : « Si quelqu’un ignore 
le savoir, c’est comme s’il ignorait son père. Le savoir pour celui qui le cherche est comparable 
à un père, en mieux », déclarait ʿUṯmān Ibn al-Ṣalāḥ al-Šahrazūrī, l’un des grands muftis 
shafiites de Syrie, mort à Damas en 643/1245 10.

L’idée que le savoir pouvait tenir lieu de famille est également perceptible dans l’attitude 
de certains religieux à l’égard de la « vraie » famille. Parmi les conseils donnés aux étudiants 
par le grand cadi shafiite d’Égypte, Badr al-Dīn Ibn Ǧamāʿa (m. 733/1333), il y avait celui-ci 11 : 
« L’étudiant se doit d’être autant que possible célibataire afin que ses devoirs d’époux et sa quête 
de moyens de vivre ne l’éloignent pas de ses études. » Une déclaration qui n’est pas sans rappeler 
l’opinion d’un juriste irakien antérieur de quelques siècles, Sufyān al-Ṯawrī (m. 161/778), selon 
lequel « celui qui se marie navigue en pleine mer et s’il engendre un enfant, il fait naufrage ».

La « famille » composée du maître et de ses étudiants pouvait donc, d’une certaine façon, 
remplacer les liens du sang. Dans la pratique, toutefois, les savants (et même les ascètes les plus 
rigoureux comme le cheikh ʿAbd Allāh) se marièrent et engendrèrent des enfants. Le père de 
l’historien, Muḥammad Taqī al-Dīn al-Yūnīnī (m. 658/1260), pour ne citer que lui, eut ainsi 
successivement six femmes et de nombreux enfants. 

6.  Cf. Sibṭ Ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān II, p. 612-617.
7.  Al-Ḏahabī, Ta’rīḫ, sections 61 (ans 601-610), 62 (ans 611-620), 63 (ans 621-630), 64 (ans 631-640) et id., 
al-ʿIbar fī ḫabar man ʿabar.
8.  Al-Ṣafadī, Wāfī II ; XV ; XXI.
9.  Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Inbā’ al-ġumr bi-anbā’ al-ʿumr ; al-Saḫāwī, al-Ḍaw’ al-lāmiʿ li-ahl al-qarn al-tāsiʿ.
10.  Cf. Chamberlain, Knowledge and Social Practice, p. 108-110. Al-Ṣafadī, Wāfī XXI, p. 342, fait dire aussi 
à un poète du vie/xiie siècle, Ibn Buṣāqa, que « la parenté du savoir est supérieure à la parenté du sang ».
11.  Cf. Ibn Ǧamāʿa, Taḏkira, p. 114. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir118

Les relations qu’entretint ce dernier avec le cheikh ʿAbd Allāh (m. 617/1221) sont caracté-
ristiques des liens de maître à élève construits sur le modèle familial. Le cheikh ʿAbd Allāh 12, 
surnommé le « Lion de Syrie », ascète et soufi hanbalite, était un personnage hors du commun. 
Vénéré par les populations et longuement décrit par les sources, on lui prêtait des grâces mys-
tiques (karāmāt) qui le rapprochaient d’un modèle de sainteté. Toutes les vertus habituellement 
prêtées aux « saints » en islam lui furent attribuées : don d’ubiquité, maîtrise des animaux 
sauvages, pouvoir de convertir les gens à l’islam, prédiction de l’avenir. Vêtu très modestement 
et connu pour son zèle au jihad, il se nourrissait de presque rien, se montrait incorruptible et 
n’hésitait pas à admonester les puissants qui venaient solliciter ses prières 13.

Le cheikh vivait à Baalbek mais se retirait parfois au mont Liban où il côtoyait les ascètes 
chrétiens. En hiver, il s’installait dans un petit oratoire situé près des sources chaudes des 
environs du village de Dūma, au nord-est de Damas, où les gens venaient lui rendre visite. 
À Damas, il avait pour habitude de résider au pied du mont Qāsyūn dans le quartier hanbalite 
d’al-Ṣāliḥiyya où vivait aussi la grande famille des Maqdīsī (Banū Qudāma en particulier). 

Le « Lion de Syrie » mourut à plus de 80 ans et fut enterré en 617/1221 à l’endroit qu’il 
avait lui-même choisi, au flanc de la colline dominant les ruines de Baalbek, sous l’amandier 
où il avait coutume de venir prier. Al-Amǧad, le prince ayyoubide de Baalbek, voulut lui faire 
construire un mausolée, mais fut contraint d’abandonner ce projet après qu’on lui eut dit qu’il 
était contraire à la sunna. ʿAbd Allāh al-Yūnīnī n’en devint pas moins le « saint » de la région. 
Les ascètes aimaient se faire enterrer à ses côtés et son tombeau se transforma rapidement 
en lieu de pèlerinage où l’on venait implorer, en particulier, sa protection contre les dangers 
extérieurs 14.

Taqī al-Dīn Muḥammad (le père de l’historien), faqīh et traditionniste, fut l’un de ses fidèles 
élèves avant de devenir son disciple 15. Le cheikh lui porta suffisamment d’intérêt et d’affection 
pour lui accorder la main de sa belle-fille (une fille que sa femme avait eue d’un premier mariage), 
faisant ainsi de son élève son gendre. D’après l’historien Ibn al-ʿAdīm (m. 660/1262), ce serait 
Muḥammad qui demanda la belle-fille de son maître en mariage. Sa démarche se heurta aux 

12.  Cf. Sibt Ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān II, p. 612-617, repris en grande partie par al-Ḏahabī, Ta’rīḫ, 
section 62, p. 304-312 (avec les passages perdus de la biographie qu’Ibn al-ʿAdīm avait consacrée au cheikh 
ʿAbd Allāh dans sa Buġya) ; Abū Šāma, Tarāǧim, p. 126-127 ; Ibn Kaṯīr, Bidāya IX, p. 24 ; Pouzet, Damas au 
viie/xiiie siècle, p. 240-241.
13.  Sibṭ Ibn al-Ǧawzī a interrogé son serviteur ʿ Abd al-Ṣamad qui lui a raconté comment – tel Don Quichotte 
accompagné de Sancho – le cheikh avait aperçu au loin, alors qu’il traversait un territoire sous contrôle franc, 
un nuage blanc qu’il avait pris pour un détachement d’Hospitaliers. Il s’était alors élancé, armé de son épée, 
en criant « Allāhu Akbar » sous les yeux effarés de son serviteur, avant de s’apercevoir qu’il avait affaire à un 
troupeau d’onagres.
14.  La menace mongole en particulier. Cf. al-Yunīnī, Ḏayl IV, p. 93. Voir infra les nombreux membres et 
proches de la famille des Yūnīnī qui se firent enterrer près de la tombe du cheikh ʿAbd Allāh : Ṣadr al-Dīn 
Aḥmad (m. 658/1260), Muḥammad Taqī al-Dīn (m. 658/1260), Yaʿqūb Ibn Sanī al-Dawla (m. 665/1267), 
Nūr al-Dawla ʿAlī (m. 670/1272), Ḫadīǧa bt Muḥammad (m. 680/1281).
15.  Sur Taqī al-Dīn Muḥammad, voir la longue nécrologie que lui consacre son fils Quṭb al-Dīn Mūsā 
al-Yūnīnī, Ḏayl II, p. 38-72.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 119

réticences de la mère de la jeune fille qui objecta que ce jeune homme était désargenté ( faqīr) 16 
et dépourvu de tout bien. Et d’ajouter : « Or je souhaite que ma fille soit heureuse ». Le cheikh 
lui répondit qu’elle pouvait sans crainte la donner en mariage à Muḥammad car « il la voyait » 
installée dans l’īwān d’une très belle maison avec un bassin rempli d’eau, tandis que les princes 
viendraient se mettre au service de son mari. La mère se laissa convaincre et Muḥammad 
épousa donc en premières noces la belle-fille de son maître 17. On notera, au passage, que le 
critère invoqué ici pour donner une fille en mariage était davantage le bien-être matériel que 
la piété ou la richesse intellectuelle, ce qui indique que même dans les milieux religieux on ne 
perdait pas tout à fait le sens des réalités.

Dans une autre anecdote, Ibn al-ʿAdīm raconte qu’après la mort de sa première épouse 
(belle-fille du cheikh), Muḥammad fut l’objet des convoitises d’une autre femme qui désirait à 
tout prix l’épouser. Celle-ci alla jusqu’à demander à la femme du cheikh ʿ Abd Allāh d’intercéder 
en sa faveur. Muḥammad s’en plaignit au cheikh qui lui fit cette réponse : « Patiente encore deux 
ou trois jours et tu ne la verras plus. » Quelque temps plus tard, la jeune femme épousa, en effet, 
son cousin, un grand émir venu d’Égypte, et Muḥammad n’entendit plus parler d’elle. Cette 
anecdote fut authentifiée dans l’une des copies de la Buġya d’Ibn al-ʿAdīm par la signature du 
petit-fils de Muḥammad, qui écrivit en marge : « Ceci est vrai, Muḥammad b. Abī l-Ḥusayn 
l’atteste. » 18 L’intervention du cheikh dans les affaires matrimoniales de Muḥammad confirme, 
en tout cas, la nature des rapports « père-fils » qui s’étaient instaurés entre les deux hommes 
et témoigne, on ne peut plus clairement, de la confiance et de l’affection qui les unissaient.

Muḥammad eut à son tour de nombreux élèves. Autour de lui se constitua à Baalbek 
une école de traditionnistes et de jurisconsultes hanbalites qui entretint des liens forts avec 
Damas 19. Il connut l’invasion mongole de la Syrie et mourut le 19 ramaḍān 658/28 août 1260, 
quelques jours seulement avant la bataille de ʿAyn Ǧālūt (25 ramaḍān/3 septembre 1260) qui 
redonna des couleurs à l’Islam. Il fut enterré aux côtés de son ancien maître, à l’extérieur de 
la cité de Baalbek.

Les liens très forts qui unissaient Muḥammad et le cheikh ʿAbd Allāh n’empêchèrent 
pas ce dernier d’avoir sa propre descendance (cf. fig. 2) : son fils, également prénommé 
Muḥammad (m. 651/1253), devint, comme lui, un ascète vénéré 20. À la mort du cheikh ʿ Abd Allāh, 
sa succession à la mašyaḫa des hanbalites de Baalbek provoqua quelques divergences parmi 
ses proches. Certains soutenaient le faqīh Taqī al-Dīn Muḥammad, d’autres le cheikh Tawba 
(un autre de ses élèves), ou encore ʿAbd Allāh b. ʿAbd al-ʿAzīz, un novice soufi (murīd). Selon 
certaines sources 21, le cheikh ʿAbd Allāh apparut alors en songe au faqīh Muḥammad et lui 

16.  Un terme qui peut signifier aussi bien une personne démunie qu’un ascète.
17.  Ibn al-ʿAdīm cité par al-Ḏahabī, Ta’rīḫ, section 62, p. 311 ; cf. aussi al-Yūnīnī, Ḏayl II, p. 44.
18.  Cf. al-Ḏahabī, Ta’rīḫ, section 62, p. 312.
19.  Ce fut le cas par exemple de Muḥammad b. Dā’ūd al-Baʿlī ou al-Baʿlabakkī (m. 679/1281), ʿ Abd al-Raḥmān 
b. Yūsuf al-Baʿlī (m. 688/1289), Muḥammad b. ʿ Abd al-Walī (m. 701/1302), Muḥammad b. Abī al-Fatḥ al-Baʿlī 
(m. 709/1309), etc. Cf. Laoust, « Le hanbalisme », p. 49-50.
20.  Cf. al-Ḏahabī, ʿIbar V, p. 210 et Ta’rīḫ, éd. Tadmurī, p. 107-108.
21.  Cf. al-Ḏahabī, Ta’rīḫ, éd. Tadmurī, p. 108.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir120

dit : « Toi et Tawba vous êtes mes disciples, ʿAbd al-ʿAzīz est mon novice, mais Muḥammad 
est mon fils et ce n’est plus un enfant. » Il fut donc décidé de reconnaître Muḥammad comme 
successeur de son père. Les liens du sang se révélèrent ici plus forts que les liens du savoir. 
Mais il semble qu’après sa mort en 651/1253, la fonction de chef des hanbalites passa dans la 
famille de Taqī al-Dīn Muḥammad puisque les deux fils de ce dernier, Šaraf al-Dīn ʿAlī et 
l’historien Quṭb al-Dīn Mūsā, l’exercèrent 22.

Bien d’autres exemples de cette filiation spirituelle entre maîtres et élèves pourraient être 
évoqués dans l’histoire de la Syrie à cette époque. On se contentera de rappeler celui du cadi 
Ibn Šaddād (m. 632/1234), biographe et conseiller de Saladin, qui s’installa à Alep après la mort 
du sultan. Il eut pour élève un membre de la grande famille alépine des Banū ʿAlwān al-Asadī, 
Zayn al-Dīn ʿAbd Allāh (m. 635/1238). Celui-ci fut ensuite son disciple et son répétiteur avant 
de devenir son fils adoptif, Ibn Šaddād n’ayant pas eu d’enfant 23. En signe de reconnaissance, 
Zayn al-Dīn donna le nom et le laqab d’Ibn Šaddād (Bahā’ al-Dīn Yūsuf) à l’un de ses fils. Les 
deux hommes étaient aussi beaux-frères, Ibn Šaddād ayant épousé successivement les deux 
sœurs de Zayn al-Dīn. Ce dernier recueillit, enfin, l’héritage intellectuel de son maître et père 
adoptif, puisqu’il lui succéda comme grand cadi d’Alep 24.

La notion de filiation savante se manifestait, en outre, dans le désir qu’avaient les tradition-
nistes de s’inscrire dans une généalogie du savoir, c’est-à-dire dans les chaînes de transmission 
du hadith. Une généalogie du savoir qu’ils considéraient comme aussi importante que la généa-
logie familiale 25. Ainsi Taqī al-Dīn Muḥammad al-Yūnīnī et ses fils jouèrent un rôle impor-
tant dans la transmission du Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī (194-256/810-870), du Musnad d’Ibn Ḥanbal 
(m. 241/855) et du Ǧamʿ bayn al-Ṣaḥīḥayn d’al-Ḥumaydī (m. 488/1095) 26, comme l’a déjà souligné 

22.  Cf. Ibn Ḥaǧar, Durar III, p. 171 ; V, p. 153. Dans la descendance du cheikh ʿAbd Allāh, on connaît encore 
son petit-fils prénommé ʿAbd Allāh comme lui, mort en 680/1281. Il est lui aussi décrit comme un homme 
très dévot, généreux et courageux (même si on ne lui attribue pas de karāmāt). Il participa à la grande bataille 
entre musulmans et Mongols à Homs en 680/1281 et y mourut en martyr après s’être vaillamment battu 
(al-Yūnīnī, Ḏayl IV, p. 111, 112).
23.  L’expression employée par les sources pour dire qu’Ibn Šaddād adopta Zayn al-Dīn est : « ittaḫaḏahu 
waladan » (il le prit pour fils). Cf. al-Ǧazarī, Ta’rīḫ, 66r° et al-Subkī, Ṭabaqāt VIII, p. 155-156. On sait que 
l’adoption (al-tabannī), pratiquée en Arabie pré-islamique, fut interdite par le Coran et la loi musulmane. 
Cf. Chaumont, « Tabannin » et Powers, « Adoption ». Malgré son interdiction théorique, elle restait donc parfois 
pratiquée, même s’il est difficile, dans le cas présent, d’établir les conséquences légales d’une telle adoption. 
Cf. aussi al-Azhary Sonbol, « Adoption in Islamic Society » ; Landau-Tasseron, « Adoption, Acknowledgement 
of Paternity and False Genealogical Claims ».
24.  Cf. Eddé, Principauté ayyoubide d’Alep, p. 352-353, 380-381, 641. On peut citer aussi l’exemple de Faḫr al-Dīn 
ʿAbd al-Raḥmān Ibn ʿ Asākir (m. 620/1223) neveu de l’historien bien connu et cheikh des shafiites de Damas. 
Il fut l’élève de Quṭb al-Dīn al-Naysābūrī (m. 578/1183), considéré comme le deuxième fondateur du maḏhab 
shafiite à Damas, dont il épousa la fille. Al-Naysābūrī, nous dit-on, le considérait « comme son fils ». Faḫr al-Dīn 
donna lui aussi à son propre fils le nom de son maître et beau-père, Quṭb al-Dīn Masʿūd. Cf. Abū Šāma, 
Tarāǧim, p. 136 ; Pouzet, Damas au VIIe/xiiie siècle, p. 25, 27.
25.  Cf. Chamberlain, Knowledge and Social Practice, p. 110.
26.  Savant andalou, élève d’Ibn Ḥazm, qui émigra en Orient et mourut à Bagdad. Cf. Huici-Miranda, 
« al-Ḥumaydī ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 121

Louis Pouzet 27. Le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī fut, on le sait, placé dès le ive/xe siècle avec le Ṣaḥīḥ de 
Muslim (m. 261/875), en tête des six recueils reconnus de hadiths par les sunnites. Le frère 
aîné de l’historien, Šaraf al-Dīn ʿAlī al-Yūnīnī, ne se contenta pas, comme son père avant lui, 
de s’inscrire dans la chaîne de ses transmetteurs. Avec l’aide de son maître en sciences gram-
maticales, Ibn Mālik (600-672/1203-1274), de vingt ans son aîné, un Andalou malékite converti 
au shafiisme, il établit la version du texte du Ṣaḥīḥ encore utilisée de nos jours 28.

	 De père en fils : la construction d’une tradition familiale

La famille biologique joua un rôle tout aussi important que la famille spirituelle dans la 
transmission du savoir en Syrie à cette époque. Au sein d’une même famille, les connaissances 
se transmettaient d’une génération à l’autre ou à l’intérieur d’une même génération et concer-
naient en priorité les garçons mais pas seulement. De nombreux cas de femmes savantes sont 
aussi répertoriés. 

Dans la famille de l’historien al-Yūnīnī, c’est le faqīh Muḥammad Taqī al-Dīn qui inaugura 
la génération de savants. Né à Baalbek d’un père marbrier 29, il se forma et s’initia au soufisme 
à Baalbek puis à Damas. Il fut notamment l’un des premiers, en Syrie, à adhérer à la confrérie 
des Qādiriyya par l’intermédiaire du cheikh ʿAbd Allāh al-Baṭā’iḥī 30. L’absence de tradition 
savante au sein de sa propre famille fut sans doute l’une des raisons pour lesquelles il se choisit 
une famille de substitution en s’attachant au cheikh ʿAbd Allāh al-Yūnīnī qui – nous l’avons 
vu – non seulement le forma mais lui servit aussi de second père. 

Lui-même enseigna les hadiths à ses enfants. À ses fils tout d’abord : ʿAlī, traditionniste 
et faqīh, Mūsā, traditionniste et historien, et Abū al-Ḫayr qui nous est moins bien connu. 
Leurs centres d’intérêt reflètent bien les liens très forts qui unissaient fiqh et hadiths, hadiths 
et histoire. Ḫadīǧa, sœur utérine de ʿAlī, qui nous est décrite comme une femme dévote et 
charitable, profita elle aussi de l’enseignement de son père. Décédée en 680/1281 à Baalbek, elle 
fut enterrée à côté de son père, dans la turba du cheikh ʿAbd Allāh, signe du respect qu’on lui 
portait. Son cas, pour original qu’il fût, n’était pas unique – loin s’en faut. On sait, en effet, 
que les femmes jouèrent un grand rôle dans la transmission du hadith même si cette science 
était souvent appelée iʿlm al-riǧāl (« science des hommes »). Une importance qui s’expliquait 
par le fait que de nombreuses traditions, surtout celles qui ont trait à la vie privée du Prophète, 
ont pour source l’autorité de ʿĀ’iša, son épouse préférée 31. Bien d’autres femmes également, 
appelées « compagnons » (ṣaḥābiyyāt) du Prophète, parce qu’elles l’avaient approché de près 
ou de loin, ont transmis des traditions. Nombreuses dans la première génération de trans-
metteurs, elles le furent moins dans les générations suivantes, mais revinrent sur le devant 

27.  Cf. Pouzet, Damas au viie/xiiie siècle, p. 431, 434, 436.
28.  Cf. Pouzet, « Deux grammairiens à Damas », p. 779-780.
29.  Cf. al-Ṣafadī, al-Wāfī II, p. 121.
30.  Cf. Pouzet, Damas au viie/xiiie siècle, p. 226-227.
31.  Cf. Scarcia Amoretti, « ˁ Ilm al-Ridjāl » ; Berkey, « Women and Islamic Education » ; Roded, Women in 
Islamic Biographical Collections ; Schimmel, L’islam au féminin, p. 10.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir122

de la scène à partir du vie/xiie siècle. En Syrie, aux vie/xiie et viie/xiiie siècles, on en connaît 
un certain nombre qui s’illustrèrent dans l’enseignement des hadiths ou dans la construction 
de monuments religieux. La plupart étaient formées au sein de leur famille mais suivaient aussi 
l’enseignement de maîtres prestigieux qu’elles contribuaient ensuite à diffuser 32.

Taqī al-Dīn Muḥammad et ses fils acquirent une solide réputation de traditionnistes. 
Muḥammad connaissait par cœur le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī, celui de Muslim et la plus grande 
partie du Musnad d’Aḥmad b. Ḥanbal 33. Sa mémoire phénoménale lui permit d’apprendre 
le Ṣaḥīḥ de Muslim en quatre mois seulement. Les princes venaient le voir et attendaient sur 
le seuil de sa porte qu’il les autorise à entrer. Il se montrait capable de réciter des hadiths de 
mémoire sur n’importe quel sujet et était profondément respecté par les souverains ayyou-
bides, notamment par le sultan d’Égypte al-Kāmil (615-635/1218-1238) et surtout par son fils 
al-Ašraf, prince de Damas de 626/1229 à 635/1238. Ce dernier voulut honorer Muḥammad en lui 
offrant la possession du village de Yūnīn, une proposition que le cheikh rejeta catégoriquement 
comme il refusa tous les cadeaux précieux que voulurent lui donner ses visiteurs. Lorsqu’en 
625/1228, al-Ašraf acquit la sandale du Prophète (conservée jusque là dans une grande famille 
de Damas, les Banū Abī l-Ḥadīd) 34, la mère de Muḥammad demanda à son fils d’aller, de sa 
part, se recueillir sur cette relique. Al-Ašraf l’ayant appris, envoya aussitôt la précieuse relique à 
Baalbek afin qu’elle puisse la contempler de ses propres yeux 35. L’historien Quṭb al-Dīn Mūsā 
ne tarit pas d’éloge sur son père auquel il attribue de nombreuses grâces mystiques (karāmāt). 
Il vante notamment sa grande générosité à l’égard des membres de sa famille qu’il n’hésitait 
pas à prendre en charge lorsqu’ils étaient dans le besoin 36.

ʿAlī et Mūsā suivirent les traces de leur père et, pour perpétuer sa mémoire, donnèrent 
tous deux le nom et le titre de Muḥammad Taqī al-Dīn à leur fils. De leur père, ils 
reçurent aussi le froc initiatique (ḫirqa) de la confrérie soufie al-Qādiriyya 37. L’aîné, 

ʿAlī Abū al-Ḥusayn Šaraf al-Dīn (m. 701/1302), était le demi-frère de l’historien 38. Traditionniste, 
grammairien, faqīh et muftī, respecté de tous ses contemporains, il joua un grand rôle dans 
la transmission du hadith au sein et à l’extérieur de sa famille 39. Il enseignait à Baalbek et 
à Damas et fut l’auteur de nombreux ouvrages. Les historiens al-Ḏahabī et al-Birzālī furent 
notamment ses élèves. 

32.  Cf. Humphreys, « Women as Patrons of Religious Architecture » ; Eddé, « Sitt al-Kataba », p. 7-11.
33.  Il avait aussi appris la grammaire et la langue arabe avec Tāǧ al-Dīn al-Kindī, et avait une très belle 
calligraphie.
34.  Cf. Mouton, « De quelques reliques conservées à Damas ».
35.  Cf. al-Yūnīnī, Ḏayl II, p. 45-46.
36.  Ibid., p. 52.
37.  Ibid., p. 41 ; Pouzet, Damas au viie/xiiie siècle, p. 227.
38.  Cf. Ibn Kaṯīr, Bidāya VIII, p. 8 ; Ibn Raǧab, Ḏayl II, p. 345-347.
39.  Outre son père, il eut de très nombreux maîtres en Syrie (Baalbek, Damas) et en Égypte où il se rendit 
à cinq reprises. Parmi eux, au moins une femme : Zaynab Umm Muḥammad al-Ḥāǧǧa fille de ʿUmar Ibn 
Kindī b. Saʿīd b. ʿAlī. D’origine damascène, mariée au muʿtamid de la citadelle de Baalbek, cette muḥaddiṯa 
résidait à Baalbek où elle fit construire un ribāṭ (Pouzet, Damas au viie/xiiie siècle, p. 400 ; Ṣafadī, Wāfī XV, 
p. 66). Elle enseigna aux enfants de ʿAlī et à ses proches et eut aussi pour élève l’historien al-Ḏahabī. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 123

À la mort de son père, en 658/1260, ʿ Alī prit en charge la formation de son demi-frère Mūsā 
qui n’avait alors que 17 ans, soit 20 ans de moins que lui. Il l’emmena, entre autres, en Égypte 
où il lui fit rencontrer de nombreux savants. ʿAlī devait mourir à 80 ans, de manière tragique. 
Roué de coups par un déséquilibré qui le blessa également à la tête avec un couteau, alors qu’il 
se trouvait dans la bibliothèque de la mosquée des hanbalites à Baalbek, il mourut quelques 
jours plus tard des suites de ses blessures. Il fut enterré dans le principal cimetière de Baalbek, 
celui de Bāb Saṭḥā, situé à l’extérieur de la ville, près de la Porte de Damas.

Son frère Quṭb al-Dīn Mūsā (m. 726/1326) lui succéda au poste de cheikh des hanbalites 
à Baalbek 40. Formé, entre autres, par son père et son frère, il fut comme eux un éminent 
traditionniste. Mais alors qu’eux s’étaient dévoués exclusivement aux hadiths et au fiqh, Mūsā 
consacra à partir des années 1280 une grande partie de son temps à la rédaction de son œuvre 
historique : d’une part un abrégé en quatre volumes du Mir’āt al-zamān de Sibṭ Ibn al-Ǧawzī 
et d’autre part une continuation de cet ouvrage, intitulée Ḏayl Mir’āt al-zamān, pour les années 
654-711/1256-1312. Cette activité d’historien ne l’empêcha pas d’être considéré par ses contem-
porains, vers la fin de sa vie, comme un ascète pieux et vertueux, se consacrant à la lecture du 
Coran et inspirant le respect. Lorsqu’il mourut, il fut enterré dans le cimetière de Bāb Saṭḥā 
où reposaient déjà sa mère et son demi-frère ʿAlī.

La génération suivante hérita de cette tradition d’enseignement du hadith, en particulier 
dans la descendance de Šaraf al-Dīn ʿAlī 41. Ce dernier accorda la plus grande attention à la 
formation de ses enfants, garçons et filles. L’aînée des filles, Amat al-ʿ Azīz, fut même surnom-
mée « al-Šayḫa » 42. Née en 658/1260, quelques mois avant la mort de son grand-père, et morte 
à Baalbek en 745/1344 à 84 ans, elle suivit les cours de très nombreux professeurs, accomplit 
deux fois le pèlerinage, et rapporta elle-même de nombreux hadiths. Au nombre de ses élèves 
figurait al-Birzālī qui lui consacra une notice dans la recension de ses professeurs (mašyaḫa). 
Ses deux frères Muḥammad Abū ʿAbd Allāh (m.737/1336 ) et ʿAbd al-Qāḍir Muḥyī al-Dīn 
(m. 747/1346) furent aussi de distingués traditionnistes et des figures du hanbalisme syrien 43.

Le fils de ʿ Abd al-Qādir nommé Muḥammad Abū al-Ḥasan al-Yūnīnī (m. 777/1376) 44 après 
avoir suivi l’enseignement des hadiths de son père, de son grand-oncle l’historien Mūsā et de 
sa tante, Amat al-ʿAzīz, devint imam de la mosquée des hanbalites à Baalbek. Il fit construire 
à côté de cette mosquée une madrasa hanbalite où il enseigna le fiqh avant de se retirer du 
monde vers la fin de sa vie. Plusieurs de ses petits-fils se distinguèrent également à Baalbek : 

40.  Sur lui, voir l’étude complète de Li Guo, Early Mamluk Syrian Historiography I, p. 6-21.
41.  L’historien eut un fils, Muḥammad (m. 765/1364), qui se forma avec ses cousins et cousines. Cf. Ibn Ḥaǧar, 
Durar V, p. 38, et Li Guo, Early Mamluk Syrian Historiography I, p. 15-16.
42.  Cf. Ibn Ḥaǧar, Durar I, p. 441 ; Ibn Rāfi ʿ al-Sallāmī, Wafayāt I, p. 485-482.
43.  Al-Ḏahabī a connu Muḥammad et le cite à propos des biographies de certains savants (sous le nom 
de Abū ʿAbd Allāh Muḥammad al-Yūnīnī pour ne pas le confondre avec son grand-père). Il fut enterré à 
Damas, au pied du Qāsyūn. Cf. Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Durar IV, p. 200 ; Ibn Rāfiʿ al-Sallāmī, Wafayāt I, 
p. 140-142. Sur ʿAbd al-Qādir (à qui al-Ḏahabī aurait consacré un volume), cf. Ibn Ḥaǧar, Durar III, p. 4 ; 
Vajda, « La mašyaḫa de ʿAbd al-Qādir al-Yūnīnī », p. 223-246.
44.  Cf. Ibn Haǧar al-ʿAsqalānī, Inbā’ I, p. 186 et Durar IV, p. 139.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir124

ʿAbd al-Ġanī b. al-Ḥasan (m. vers 843/1439-1440), professeur dans plusieurs madrasas et 
considéré comme l’un des principaux chefs religieux de la ville d’après al-Saḫāwī qui suivit 
son enseignement 45 ; Muḥammad b. Muḥammad (m. 853/1449) et son fils ʿAbd al-Qādir 
(m. 864/1460) qui furent tous deux cadis hanbalites de Baalbek (fig. 1) 46. Cette branche de 
la famille des Yūnīnī, en occupant des fonctions officielles ou quasi-officielles (professeur de 
madrasa, cadi), semble avoir été, davantage que d’autres, intégrée dans les institutions sunnites 
de la ville.

Construire une tradition familiale, c’était aussi parfois se réclamer d’une ascendance 
prestigieuse. Nous avons vu que l’ancêtre de la famille était un artisan marbrier de Baalbek. 
Pourtant l’historien al-Yūnīnī entendit un jour son demi-frère ʿAlī raconter que leur père 
Muḥammad lui avait confié avant de mourir que leur famille descendait de Ǧaʿ far al-Ṣādiq 
b. Muḥammad (m. 148/765) (par son fils Isḥāq), dernier imam reconnu à la fois par les duo-
décimains et par les septimains 47. Leur père ne s’en était jamais vanté, d’après ʿAlī, mais 
avait tenu à le révéler à son fils afin de l’inciter à ne jamais accepter de quiconque la moindre 
aumône volontaire (ṣadaqa) 48. Prudent, l’historien al-Yūnīnī à qui nous devons de connaître 
cette histoire, conclut avec la formule convenue « Dieu seul sait [la vérité] », tout en laissant 
entendre que son frère ʿAlī se réclamait de cette ascendance. Pour nous, il importe moins de 
savoir si l’invention de cette généalogie fut l’œuvre de Muḥammad ou de ʿAlī que de relever 
leur volonté de rattachement à cette prestigieuse ascendance. Ǧaʿ far al-Ṣādiq, qui descendait 
non seulement par son père de ʿAlī, cousin et gendre du Prophète, mais aussi par sa mère du 
premier calife Abū Bakr, était considéré comme une autorité en matière de hadiths par les 
sunnites comme par les chiites. Il était, en outre, connu pour avoir fortement encouragé le 
don de l’aumône aux pauvres. Vérifiée ou non, cette prétention familiale eut quelques échos, 
puisque des historiens aussi éminents qu’Ibn Kaṯīr (m. 774/1373) et al-Saḫāwī (m. 902/1497) 
accordent aux Yūnīnī le titre de baqiyyat al-salaf (descendants du Prophète) ou d’al-Ḥusaynī 49. 
Notons aussi que dans la famille des Yūnīnī les noms de Muḥammad, ʿAbd Allāh, Mūsā, ʿAlī 
et Ḥasan, réapparaissent souvent et évoquent la famille de Ǧaʿ far al-Ṣādiq dont les fils étaient 
appelés ʿAbd Allāh et Mūsā. Il n’était pas rare, en effet, qu’au sein d’une famille l’attribution 
des noms (ism) donnât des indices sur ses sympathies religieuses ou dynastiques.

Dans le cas présent, cette revendication généalogique, qui peut surprendre au premier abord 
de la part d’une famille réputée pour son attachement au hanbalisme, avait sans aucun doute 

45.  Cf. al-Saḫāwī, al-Ḍaw’ IV, p. 248.
46.  Cf. ibid., p. 295.
47.  Avec la filiation suivante : Muḥammad b. Aḥmad b. ʿ Abd Allāh b. ʿ Īsā b. Aḥmad b. ʿ Alī b. Muḥammad b. 
Muḥammad b. Aḥmad b. Muḥammad b. Ḥusayn b. Isḥāq b. Ǧaʿfar al-Ṣādiq. Cf. al-Yūnīnī, Ḏayl II, p. 56-57.
48.  Il s’agit ici de l’aumône volontaire, à distinguer de l’aumône obligatoire désignée le plus souvent sous le 
nom de zakāt. Les soufis ont eu des attitudes différentes face à la ṣadaqa : certains, comme ici Muḥammad, la 
refusaient catégoriquement pour éviter de faire concurrence aux pauvres, considérant qu’ils étaient eux-mêmes 
spirituellement riches. D’autres pensaient au contraire qu’en acceptant la ṣadaqa, ils conféraient un bienfait 
au donateur. Cf. Weir, « Ṣadaḳa ». 
49.  Cf. Ibn Kaṯīr, Bidāya XIV, p. 126 ; al-Saḫāwī, Ḍaw’ IX, p. 228. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 125

pour objectif de souligner l’autorité des Yūnīnī dans le domaine des hadiths, de l’ascétisme 
et du respect des préceptes religieux. Un domaine dans lequel les divisions entre sunnites et 
chiites étaient reléguées au second plan. Le père de l’historien al-Yūnīnī ne semble pas avoir 
accordé beaucoup plus d’importance aux divisions entre les quatre écoles juridiques du sun-
nisme, comme en témoigne cette réponse qu’il fit un jour à son fils : « Cette mosquée dans 
laquelle nous sommes a quatre portes. Quelle que soit la porte qu’une personne empruntera, 
elle entrera dans la mosquée. Il en va de même pour les imams, chacun étant dans la vérité. » 50

	 Stratégies et alliances matrimoniales 

Les informations que nous donnent les sources montrent qu’il existait au sein de la famille 
des Yūnīnī différentes stratégies matrimoniales qui tantôt privilégiaient le modèle du mariage 
entre cousins germains et tantôt visaient à resserrer des alliances avec d’autres grandes familles 
d’oulémas, voire avec des familles d’émirs.

Les Yūnīnī ne dérogèrent pas à la coutume des mariages entre cousins germains, non 
seulement fréquents mais souvent jugés préférentiels en pays arabo-musulman. Nous savons, 
par exemple, que l’une des tantes paternelles de l’historien Quṭb al-Dīn Mūsā se maria avec 
son cousin germain ʿUmar, fils de son oncle paternel (fig. 1). Leur fils, Nūr al-Dawla ʿAlī 
(m. 670/1272), épousa à son tour successivement les trois filles de son oncle maternel, qui 
étaient aussi les sœurs de l’historien. Dans ce cas, l’endogamie patrilatérale (le père de Nūr 
al-Dawla étant le cousin germain du père des jeunes filles) se doublait d’une endogamie matri-
latérale. Nūr al-Dawla, nous dit-on, fut traité comme son propre fils par son oncle maternel 
(et futur beau-père) Muḥammad Taqī al-Dīn qui l’éduqua et le forma aux hadiths. Il passait 
pour être un homme bienveillant, courageux et généreux. Excellent chasseur, il pourchassait 
en particulier les ours, ayant vu son petit frère, nous dit-on, se faire dévorer par un ours que 
le prince ayyoubide al-Amǧad Bahrāmšāh abritait dans la citadelle de Baalbek. Il mourut à 
plus de 60 ans et fut enterré près du mausolée du cheikh ʿAbd Allāh. 

L’exogamie – dans certains cas relative – était aussi pratiquée par la famille des Yūnīnī. 
Nous avons déjà souligné l’importance du lien matrimonial qui unissait, par exemple, la 
famille de Muḥammad à celle de son maître dont il épousa la belle-fille. L’alliance entre ces 
deux familles originaires de Yūnīn se reproduisit deux générations plus tard lorsque l’une des 
filles de ʿAlī (petite-fille de Muḥammad) épousa Abū al-Qāsim, un arrière petit-fils du cheikh 

ʿAbd Allāh (fig. 2), c’est-à-dire aussi l’un de ses cousins issus de germains 51. 
La mortalité des femmes étant, à cette époque, très élevée, en raison sans doute d’une 

forte mortalité en couches, le remariage des hommes était de règle. Taqī al-Dīn Muḥammad 

50.  Cf. al-Yūnīnī, Ḏayl II, p. 65. 
51.  Cf. Ibn Rāfiʿ al-Sallāmī, Wafayāt I, p. 365-366 ; Ibn Ḥaǧar, Durar IV, p. 266-267. Ce dernier confond 
Abū al-Qāsim et son père ʿAbd Allāh (m. 680/1281) comme on peut le déduire de la nécrologie qu’al-Yūnīnī 
consacre à ʿAbd Allāh (Ḏayl IV, p. 112) dans laquelle il attribue à ce dernier la kunya de Abū Muḥammad et 
non celle de Abū al-Qāsim.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir126

eut ainsi six femmes et de nombreux enfants dont certains moururent de son vivant. Toutes 
ses femmes, sauf la mère de l’historien, moururent avant lui. Il ne se sépara d’aucune d’elles 
et n’eut jamais deux épouses en même temps. Avec une femme turcomane, Ibnat al-Humām, 
il engendra ʿAlī, Ḫadīǧa et Āmina, tandis que Mūsa et sa sœur Amat al-Raḥīm eurent pour 
mère la sixième épouse de Muḥammad, Zayn al-ʿArab bint Naṣr Allāh. Ce dernier mariage 
souligne l’importance des alliances entre grandes familles syriennes. Zayn al-ʿArab appartenait, 
en effet, à la famille damascène des Banū Sanī al-Dawla qui donna trois grands cadis shafiites 
à Damas entre 631/1234 et 679/1281 52. Beaucoup plus jeune que son mari – elle avait 40 ans 
de moins que lui –, elle lui survécut et mourut à plus de 80 ans, en 693/1294, au domicile de 
son fils Mūsā à Baalbek. On l’enterra dans le cimetière de Bāb Saṭḥā situé à l’extérieur de la 
Porte de Damas 53. 

Zayn al-ʿArab ne fut pas la seule de sa famille à nouer d’étroites relations avec la région 
de Baalbek. Son frère aîné Yaʿ qūb Ibn Sanī al-Dawla (m. 665/1267), fut témoin assermenté et 
occupa d’importantes fonctions dans l’administration de Baalbek et de sa région dont celle 
d’inspecteur des impôts (nāẓir). Il mourut à Baalbek et fut enterré près du cheikh ʿAbd Allāh. 
De même, son cousin Ṣadr al-Dīn Aḥmad (m. 658/1260), qui fut cadi de Damas durant quinze 
ans, choisit de finir ses jours à Baalbek. Avec Muḥyī al-Dīn Yaḥyā Ibn al-Zakī, il négocia la 
reddition de Damas aux Mongols, mais ces derniers ayant confié la judicature shafiite à Ibn 
al-Zakī, Ṣadr al-Dīn Aḥmad se retira à Baalbek. Il y arriva déjà malade et y mourut peu de 
temps après. Il fut enterré, lui aussi, près de la tombe du cheikh ʿAbd Allāh 54.

Ces exemples montrent que l’appartenance à une école juridique donnée (hanbalite pour 
les Yūnīnī, shafiite pour les Banū Sanī al-Dawla) n’était aucunement un obstacle aux unions 
et aux rapprochements entre les familles. On en trouve un témoignage supplémentaire avec 
le hanbalite Šaraf al-Dīn Muḥammad Ibn ʿAṭā’, ami du cheikh ʿAbd Allāh al-Yūnīnī, dont 
le fils Šams al-Dīn ʿAbd Allāh (m. 673/1274) devint grand cadi hanafite de Damas de 664 à 
673/1266 à 1274 55. 

Parmi les autres grandes familles qui s’unirent aux Yūnīnī, on peut encore citer les 
Banū al-Naḥḥās. Cette famille d’origine alépine 56 émigra en Égypte après l’invasion 
mongole de 658/1260. Certains de ses membres revinrent ensuite s’installer à Damas, tel 

ʿAlī b. al-Ḥasan (m. 706/1307), également connu sous le nom d’Ibn ʿAmrūn, qui épousa la fille 
de Muḥammad al-Yūnīnī (mort en 737/1336) et petite-fille de ʿAlī (fig. 1). Ils eurent deux fils, 
Aḥmad (m. 764/1362-1363) et ʿAbd Allāh (m. 741/1340), qui jouèrent un rôle important dans 
la vie religieuse et administrative à Damas et Baalbek 57.

52.  Elle était la nièce de Yaḥyā Šams al-Dīn (grand cadi de 631/1234 à sa mort en 635/1238). Cf. Pouzet, 
Damas au viie/xiiie siècle, p. 413.
53.  Cf. al-Yūnīnī, Ḏayl II, p. 71-72.
54.  Cf. Ibn Kaṯīr, Bidāya IX, p. 107.
55.  Cf. Pouzet, Damas au viie/xiiie siècle, p. 55, 416.
56.  Descendante de Abū Naṣr Muḥammad (m. 487/1094) qui avait été secrétaire du prince mirdasside 
Maḥmūd ibn Naṣr puis vizir de ses deux fils.
57.  Cf. Ibn Ḥaǧar, Durar I, p. 221 ; III, p. 108-109 ; Ibn Rāfiʿ al-Sallāmī, Wafayāt I, p. 354-355.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 127

Même si les mariages se pratiquaient de préférence au sein du clan des Yūnīnī ou avec de 
grandes familles d’oulémas, il arriva aussi qu’un père accordât la main de sa fille à un puis-
sant émir. Ce fut le cas de l’historien Quṭb al-Dīn Mūsā qui donna en 673/1274-1275 sa fille 
à ʿIzz al-Dīn Aybak al-Iskandarī al-Ṣāliḥī (m. 674/1276), alors commandant de la citadelle de 
Baalbek. Ce puissant émir – qu’il ne faut pas confondre avec son célèbre homonyme, le sultan 
al-Muʿizz, ni avec l’émir ʿ Izz al-Dīn Aybak al-Muʿaẓẓamī, seigneur de Ṣarḫad et grand père de 
l’historien Ibn al-Dawādārī – était beaucoup plus âgé que la jeune fille. Il jouissait cependant 
d’une grande aura militaire. Gouverneur de Šawbak sous al-Ṣāliḥ Ayyūb, il fut nommé par 
Baybars commandant de la citadelle de Baalbek où il resta quatre ans, avant d’être rappelé 
au Caire, puis envoyé, un peu malgré lui, dans la région de l’Euphrate gouverner Raḥba et 
sa province 58. Une fois en poste, il s’appliqua néanmoins à combattre avec zèle les Mongols, 
entretenant ainsi sa réputation de vaillant guerrier.

 L’histoire de ce mariage, racontée par al-Yūnīnī, est intéressante à plus d’un titre. Elle 
témoigne d’abord de l’âge précoce auquel les filles pouvaient être mariées. Al-Yūnīnī affirme, en 
effet, qu’il n’avait que 33 ans à la mort de son gendre, un an après le mariage. Si à cet âge il pouvait 
déjà marier sa fille, il faut en déduire que lui-même s’était marié très jeune et que sa fille ne pou-
vait avoir alors plus de 14 ou 15 ans. Son gendre, d’autre part, avait une trentaine d’années de plus 
que lui, ce qui veut dire que cet homme épousa à plus de 60 ans une jeune fille qui avait quelque 
45 années de moins que lui. Ce mariage n’est pas sans rappeler celui de la mère de l’historien, 
Zayn al-ʿArab, qui épousa elle aussi un homme beaucoup plus âgé qu’elle. Toutefois, dans le cas 
de sa petite-fille, le mari appartenait, en outre, aux milieux militaires et non religieux. Est-ce la 
raison pour laquelle l’historien met tant d’insistance à décrire, dans la nécrologie qu’il consacre 
à son gendre, ses qualités d’homme pieux et cultivé ? Féru d’astronomie et d’autres sciences, nous 
dit-il, il aimait fréquenter les savants. D’une grande générosité, c’était un homme d’honneur qui 
ne décevait jamais ceux qui s’adressaient à lui, vénérait les ascètes et les justes et croyait en leur 
grâces mystiques (karāmāt). Il mourut au mois de ramaḍān 674/févier-mars 1276 dans la cita-
delle de Raḥba où sa jeune femme accompagnée de sa grand-mère, Zayn al-ʿArab, l’avait suivi. 
Al-Yūnīnī, qui était venu rendre visite à sa fille, à Raḥba, s’occupa des funérailles et ramena toute 
la famille (sa mère, sa fille, le fils du défunt) et leurs serviteurs à Damas.

Du début du viie/xiiie jusqu’au milieu du ixe/xve siècle, les Yūnīnī ne cessèrent de jouer 
un rôle de premier plan dans la vie religieuse de Baalbek. Leur histoire, brièvement retracée ici, 
confirme l’existence de liens très étroits entre Baalbek et Damas, tant au niveau de la transmission 
du savoir, des solidarités au sein de la communauté hanbalite, des rapports avec les autorités, 
qu’au niveau des alliances matrimoniales. On notera, par ailleurs, que nombreux furent les 
savants de Baalbek qui décidèrent aux xive et xve siècles d’aller s’installer à Damas. Il est inté-
ressant de constater, par exemple, que sur la quarantaine de personnages morts entre 737/1336 

58.  L’émir rebelle ʿAlam al-Dīn Sanǧar al-Ḥalabī s’y était réfugié en fuyant Damas ; il accepta de se rendre, 
en ṣafar 659/janvier 1261, et Baybars confia le gouvernement de Raḥba à ʿIzz al-Dīn Aybak. Cf. Ibn Šaddād, 
Aʿlāq, p. 53 ; Ibn Taġrībirdī, Nuǧūm VII, p. 248 ; et surtout Yūnīnī, Ḏayl III, p. 131-133 ; Li Guo, Early Mamluk 
Syrian Historiography, p. 12.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir128

et 774/1372-1373, désignés dans le dictionnaire d’Ibn Rāfiʿ al-Sullāmī (m. 774/1372) sous la nisba 
d’al-Baʿ labakkī (ou son équivalent al-Baʿ lī), près de la moitié est décrite comme résidant à Damas 59. 
Les Yūnīnī, en revanche, tout en gardant d’étroites relations avec Damas, continuèrent, pour la 
plupart, de résider à Baalbek où ils ne cessèrent d’exercer leurs activités juridiques et religieuses. 

L’importance de l’héritage familial dans la transmission du savoir, si manifeste dans le 
cas des Yūnīnī, caractérisait bien d’autres familles d’oulémas au sein desquelles les jeunes 
gens commençaient souvent par recevoir une formation de leur père, grand-père, oncle ou 
frère, avant de suivre l’enseignement d’autres savants. Ce long cycle de formation, au cours 
duquel ils parcouraient parfois de grandes distances, concernait surtout les hommes, mais 
les femmes n’en étaient pas exclues comme le montrent les exemples de Ḫadīǧa et d’Amat 
al-ʿAzīz, respectivement sœur et nièce de l’historien Quṭb al-Dīn Mūsā. L’héritage familial 
jouait également un rôle important dans la transmission de certaines fonctions telles que chef 
d’une communauté – en l’occurrence les hanbalites –, professeur de madrasa ou bien cadi. 
Même dans le domaine beaucoup moins institutionnalisé de la vie ascétique, il existait une 
forte tradition familiale qui poussait les jeunes gens à marcher sur les traces de leurs parents 
et grands-parents.

Au Moyen Âge, en Syrie comme ailleurs dans le monde musulman, le mariage fondait la 
cellule familiale de base, mais n’excluait pas l’existence de ce que nous appellerions aujourd’hui 
des familles recomposées. Sans parler de la polygamie, dont il est difficile de mesurer l’ampleur 
exacte hors des cours princières, la mortalité élevée des femmes entraînait souvent le remariage 
des hommes. Pour avoir des enfants, ceux-ci se remariaient avec des femmes jeunes, ce qui avait 
pour effet, au fil des ans, d’accroître leur écart d’âge. Ces jeunes femmes se retrouvaient donc 
parfois veuves très tôt (telle la fille de l’historien) et se remariaient elles-mêmes. Les remariages 
fréquents avaient pour conséquence la présence dans de nombreuses familles de demi-frères et 
sœurs qui avaient parfois une grande différence d’âge. Ce fut le cas, par exemple, de l’historien 
Mūsā et de son demi-frère ʿAlī. Dans cette même fratrie, vingt-quatre ans séparaient aussi 
Amat al-ʿAzīz et ʿAbd al-Qādir. 

L’exemple des Yūnīnī a permis, enfin, de mettre l’accent sur une conception de la famille 
qui allait bien au-delà des liens de sang. Un maître pouvait se prendre d’affection pour un 
élève dont il souhaitait faire son héritier et successeur. Il arrivait même qu’il l’adoptât ou qu’il 
en fît son gendre, l’intégrant ainsi dans sa famille. Une attitude que n’aurait sûrement pas 
désavouée le juriste shafiite Ibn Ǧamāʿa selon lequel « le maître doit avoir à cœur les intérêts 
de son étudiant et le traiter avec autant de tendresse, d’affection, de bonté et de patience à 
l’égard de ses torts, qu’il le ferait avec le plus cher de ses enfants 60. » 

59.  Cf. Ibn Rāfiʿ al-Sallāmī, Wafayāt, nº 55, 59, 71, 91, 93, 110, 115, 117, 154, 159, 186, 206, 208, 233, 240, 248, 
252, 262, 338, 343, 377, 401, 458, 469, 482, 488, 503, 547, 550, 551, 577, 700, 737, 741, 787, 817, 851, 921, 922 ; 
une constatation similaire peut être faite pour les années 776-850/1374-1447 dans l’ouvrage d’Ibn Ḥaǧar 
al-ʿAsqalānī, Inbā’ al-ġumr (l’édition que j’ai utilisée ne comportant pas d’index, la recherche sur les nisba-s 
a été faite sur le site http://www.alwaraq.net).
60.  Ibn Ǧamāʿa, Taḏkira, p. 99.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 129

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., 12 vol., Brill, 
Leyde, 1960-2007

Chaumont, E., « Tabannin », XII, p. 794-795.
Huici-Miranda, A.,« al-Ḥumaydī », III, p. 593-594.
Scarcia Amoretti, B., « ʿ Ilm al-Ridjāl », III, p. 1179-1180.

Sublet, J., « al-Yūnīnī », XI, p. 374-376. 
Weir, T. H., [A. Zysow], « Ṣadaḳa », VIII, p. 729-736. 
Encyclopédie de l’Islam, 3e éd., Brill, Leyde-Boston, 

2007-2009
Powers, D. S., « Adoption », p. 72-76.

	 Sources

Abū Šāma, Tarāǧim riǧāl al-qarnayn al-sādis wa l-sābiʿ, 
éd. al-Kawṯarī, Le Caire, 1947.

Al-Ḏahabī, al-ʿIbar fī ḫabar man ʿabar, éd. M. Zaġlūl, 
4 vol., Beyrouth, 1985.

Al-Ḏahabī, Ta’rīḫ al-Islām wa-wafayāt al-mašāhīr 
wa-l-aʿlām, sections 61 (ans 601-610), 
62 (ans 611-620), 63 (ans 621-630),  
64 (ans 631-640), éd. B.ʿA Maʿrūf, Š. al-Arna’ūṭ 
et Ṣ.M. ʿAbbās, 4 vol., Beyrouth, 1988.

—, éd. ʿU. ʿAbd al-Salām Tadmūrī, Beyrouth, 53 vol., 
1415-11423/1994-2002.

Al-Ǧazarī, Ta’rīḫ ḥawādiṯ al-zamān wa-anbā’ihi 
wa-wafayāt al-akābir wa-l-aʿyān min abnā’ihi, 
ms. Erfurt-Gotha, 1559.

Ibn al-ʿAdīm, Buġyat al-ṭalab fī ta’rīḫ Ḥalab, 
éd. S. Zakkār, 11 vol., Damas, 1988.

Ibn Ǧamāʿa, Taḏkirat al-sāmiʿ wa-l-mutakallim fī adab 
al-ʿālim wa-l-mutaʿallim, éd. ʿAbd al-Amīr 
Šams al-Dīn, Beyrouth, 1986.

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, al-Durar al-kāmina fī aʿyān 
al-mi’a al-ṯāmina, éd. M. Sayyid Ǧād al-Ḥaqq, 
5 vol., Le Caire, 1966.

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Inbā’ al-ġumr bi-anbā’ al-ʿumr, 
éd. M. ʿAbd al-Muʿīd Ḫān, 9 tomes en 5 vol., 
2e éd., Beyrouth, 1986.

Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya, éd. Ṣ. Al-ʿAṭṭār et al., 
11 vol., Beyrouth, 1998-2001.

Ibn Rāfiʿ al-Sallāmī, al-Wafayāt, éd. Ṣ. Mahdī ʿAbbās 
et B. ʿAwwād Maʿrūf, 2 vol., Beyrouth, 1982.

Ibn Raǧab, al-Ḏayl ʿalā ṭabaqāt al-ḥanābila, 2 vol., 
éd. M.Ḥ. al-Faqī, Le Caire, 1952-1953.

Ibn Šaddād, al-Aʿlāq al-ḫaṭīra fī ḏikr umarā’ al-Šām 
wa-l-Ǧazīra. Ta’rīḫ Lubnān wa l-Urdun 
wa-Filisṭīn, éd. S. Dahān, Damas, 1962.

Ibn Taġrībirdī, al-Nuǧūm al-zāhira fī mulūk Miṣr 
wa-l-Qāhira, 16 vol., 1963-1972. 

al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, t. II, éd. S. Dedering, 
Istanbul, 1949 ; t. XV, éd. B. Radtke, Wiesbaden, 
1979 ; t. XXI, éd. M. Al-Ḥuǧayrī, Stuttgart, 
1988.

al-Saḫāwī, al-Ḍaw’ al-lāmiʿ li-ahl al-qarn al-tāsiʿ, 
12 tomes en 4 vol., éd. Maktabat al-Qudsī,  
Le Caire, 1934-1936.

Sibṭ Ibn al-Ǧawzī, Mir’āt al-zamān, t. VIII (parties 1 
et 2), 2 vol., éd. Hyderabad, 1951-1952.

Al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya al-kubrā, Le Caire, 10 vol., 
1964-1970.

Al-Yūnīnī, Ḏayl Mir’āt al-zamān, éd. Hyderabad, 4 vol., 
Hyderabad, 1951-1961 ; éd. et trad. partielle 
(années 697-701/1297-1302) dans Li Guo, 
Early Mamluk Syrian Historiography. 
Al-Yūnīnī’s Dhayl Mir’āt al-zamān, 2 vol., Brill, 
Leyde-Boston-Cologne, 1998.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir130

	 Études

Al-Azhary Sonbol, Amira, « Adoption in Islamic 
Society. A Historical Survey », dans Elizabeth 
Warnock Fernea (ed.), Children in the Muslim 
Middle East, Austin, 1995, p. 45-67.

Berkey, Jonathan P.,  « Women and Islamic Education 
in the Mamluk period », dans Nikki R. Keddie 
et Beth Baron (eds.), Women in Middle Eastern 
History: Shifting Boundaries in Sex and Gender, 
New Haven, 1991, p. 143-157. 

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social Practice in 
Medieval Damascus, 1190-1350, Cambridge, 1994.

Eddé, Anne-Marie, La principauté ayyoubide d’Alep 
(579/1183-658/1260), Freiburger Islamstudien, 
XXI, Stuttgart, 1999.

—, « Sitt al-Kataba, portrait d’une femme savante 
à Damas au xiiie siècle », dans Portraits de 
maîtres offerts à Olga Weijers, éd. Claire Angotti, 
Monica Brînzei Calma, Mariken Teeuwen, 
Porto, 2012, p. 469-483.

Humphreys, R. Stephen, « Women as Patrons of 
Religious Architecture in Ayyubid Damascus », 
Muqarnas 2, 1994, p. 35-54.

Landau-Tasseron, Ella, « Adoption, Acknowledgement 
of Paternity and False Genealogical Claims in 
Arabian and Islamic Societies », BSOAS 66/2, 
2003, p. 169-192.

Laoust, Henri, « Le Hanbalisme sous les Mamlouks 
Bahrides (658-784/1260-1382) », REI 28, 1960, 
p. 1-71.

Li Guo, Early Mamluk Syrian Historiography. 
Al-Yūnīnī’s Dhayl Mir’āt al-zamān, 2 vol., Brill, 
Leyde-Boston-Cologne, 1998.

Mouton, Jean-Michel, « De quelques reliques 
conservées à Damas au Moyen Âge. Stratégie 
politique et religiosité populaire sous les 
Bourides », AnIsl 27, 1993, p. 245-254.

Pouzet, Louis, « Deux grammairiens à Damas 
au viie/xiiie siècle », MUSJ 49, 1975-1976, 
p. 767-784.

—, Damas au viie/xiiie siècle. Vie et structures religieuses 
dans une métropole islamique, Beyrouth, 1988.

Roded, Ruth, Women in Islamic Biographical Collections. 
From Ibn Saʿd to Who’s Who, Boulder 
(Colorado)-Londres, 1994.

Schimmel, Annemarie, L’islam au féminin. La femme 
dans la spiritualité musulmane, Paris, 2000.

Vajda, Georges, « La mašyaḫa de ʿAbd al-Qādir 
al-Yūnīnī », JA 259, 1971, p. 223-246.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


anne-marie  eddé 131

(m
.7

06
)

H
I=

=
H

IG

Fi
g.

 1
. 
La
 fa
m
ill
e 
de
 l’
hi
st
or
ie
n 
al
-Y
ūn
īn
ī d
u 
vi

e /
xi
ie
 a
u 
ix

e /
xv

e  s
iè
cl
e.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


stratég ies  familiales  et  transmission du savoir132

Fi
g.

 2
. 
La
 fa
m
ill
e 
du
 ch
ei
kh
 ʿA
bd
 A
llā
h 
al
-Y
ūn
īn
ī.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 115-132    Anne-Marie Eddé
Stratégies familiales et transmission du savoir. Les Yūnīnī dans le Bilād al-Šām de la fin du XIIe au milieu du XIVe siècle
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

