MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 47 (2014), p. 445-480
Jean-Francois Fau

Le phénomene de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de
la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducene
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCOIS FAU™

Le phénoméne de conversions au christianisme
puis al'islam des tribus juives de la péninsule Arabique,
ve-x111° siecles

+ RESUME

L'étude du phénomene de conversion des communautés juives de la péninsule Arabique a
'époque médiévale demeure un exercice original. Si les mécanismes de la christianisation du
1v¢ siécle différent du processus d’adhésion a l'islam 4 I'époque de I'hégire, il est cependant
possible d’identifier les articulations de ces deux mouvements afin de saisir les conséquences de
ces conversions, entre le repli communautaire et I'abandon de I'espace public. Les conversions
au christianisme furent douloureuses, imposées et révocables; celles a I'islam, 4 'exception de
certaines périodes précises, étaient choisies, proposées et exclusives.

Mots-clés: conversions — judaisme — christianisme — islam — Aksum — Arabie du Sud — mawali

+ ABSTRACT
The study of the conversions of the Jewish communities of the Arabic peninsula in the
medieval era remains an original challenge.
Certainly, the mechanisms of the Christianisation of the IVth century are different of
the process of adhesion to Islam at the age of the hegira, but it is however possible to identify

* Jean-Francois Faii, directeur du département «Culture et patrimoine» de 'université internationale Senghor
a Alexandrie et chercheur associé au CFEE d’Addis Abeba (IFRE 23-USR 3137), jffau@yahoo.fr

Lauteur remercie Christian Décobert, directeur de recherche au Centre national de la recherche scientifique,
Gérard Dédéyan, professeur émérite d’histoire médiévale a l'université Paul-Valéry de Montpellier 3 et
Gérard Nahon, directeur honoraire a I'école pratique des hautes études (Sorbonne) qui ont bien voulu le
faire bénéficier de leurs conseils amicaux pour la rédaction de cet article.

) . ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47 — 2013
Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal

Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

446 © LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

the articulations of these two process in order to understand the consequences of these
conversions, between the community withdrawal and the desertion of the public space. The
conversions to Christianity were painful, imposed and revocable; these of Islam, except some
definite periods, were chosen, suggested and exclusive.

Keywords: conversions — Judaism — Christianity — Islam — Aksum — South Arabia — mawali

Introduction

L'étude du phénomeéne de conversion des communautés juives de la péninsule Arabique
au christianisme, puis 4 I'islam, constitue un exercice original ouvrant sur différentes grilles
de lecture. Certes les mécanismes de la christianisation du vi° siécle différérent des schémas
d’adhésion 4 I'islam mis en place a partir de I'hégire, mais il est cependant possible d’identifier
un certain nombre darticulations entre les deux processus et d’analyser les conséquences de
ces conversions, entre le repli et 'abandon de l'espace public.

Sur la rive orientale de la mer Rouge, le paysage du judaisme arabique préislamique couvrait
un vaste panorama allant du nord du Héjaz ' jusquaux confins du Hadramaout; son implan-
tation et sa structure obéissaient A la dichotomie des deux Arabies: une centrale et une péri-
phérique >, En effet, les principautés juives du Héjaz se différenciérent du royaume himyarite
du roi Yasuf, dit Do Nuwas, (c. 520-525), tant par leur origine que par leur profil économique,
politique et social.

Concernant le Héjaz, de nombreuses sources témoignent de la présence de communautés
juives dans cette région.

Tout d'abord les inscriptions rupestres, géographiquement localisées dans le nord-ouest de
la péninsule, 8 Mada'in Salih et al-“Ula 3, donnent des indications relativement bien datées; les
données sont certes peu nombreuses, mais demeurent cohérentes. Ces inscriptions juives d’Arabie
sont datées entre l'an 43 et 346, et aucune ne correspond a la période oti le judaisme commenga a
acquérir un certain rayonnement dans la péninsule, 4 partir de la fin du v1° siécle 4. Cependant,
ce petit corpus démontre 'existence, entre le 1°" et le 1v° siecle, de groupes juifs dans une région

1. Les mots et les noms propres transcrits de 'hébreu, comme Eldad ben Mahali Ha-Dani ou
Natana'el Ibn al-Fayyumi, et de l'amharique, comme Ella Asboha, suivent respectivement le systéme adopté
par la Jewish Encyclopedia et par celui de I'Encyclopedia Athiopica. Les noms de lieux sont translittérés
(ex. Wadial-Qura, Yatrib), sauf Héjaz, Yémen, Aksoum et ceux dont l'orthographe est fixée par 'usage frangais.
2. Décobert, Le Prophéte et le combattant, p. 59.

3. Jaussen et Savignac, Mission archéologique, p. 437.

4. Robin, « Himyar et Israél », p. 832.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGCOIS FAU = 447

correspondant au plateau de Hisma. Il pourrait s'agir des communautés désignées par la Mishnabh,
dontun des traités énonce certaines régles relatives aux conditions de vie dansle désert d’Arabie 5,
les mémes quaurait visité Rabbi Akiba ¢, une des grandes figures religieuses de la période tanaique
du 11° siécle. Enfin, le récit talmudique précise quau 1 siécle, apres la destruction du second
Temple, 80 000 descendants de kohenim seraient partis vers le pays « des ismaélites 7 ».

Puis viennent les sources externes, parmi lesquelles des textes en langue grecque ou syriaque,
qui concernent les tribus des grandes oasis centrales du Héjaz. Les récits traditionnels préis-
lamiques, composés de chroniques historiques extérieures a la culture arabe, comme I'Histoire
de I’Eglise de 'auteur byzantin Philostorge ® (c. 370-c. 430) ou I’ Histoire d’Héraclius, d'un auteur
que la tradition arménienne présente sous le nom d’évéque Sébeéos © (vir® siécle), attestent une
forte présence juive dans cette partie de la péninsule.

Cette population juive bénéficia, tout au long de la Géhiliyya, d’un apport démographique
constant grice 4 une immigration venant de Palestine, de Mésopotamie et de Perse au moment
des persécutions sassanides du v© siecle’™. Puis, comme l'a écrit Shelomo Dov Goitein, le
prosélytisme exercé aupres des tribus arabes, qui se convertirent totalement ou partiellement
au judaisme, constitua également un autre facteur d’ancrage de la judaité dans cette région:

«In Arabia, as elsewhere, Judaism made converts. " »

Enfin, les sources musulmanes des premiers siécles de I'islam se sont intéressées au judaisme
en Arabie en relevant son influence dans plusieurs oasis du Héjaz. Ces sources narratives sont
composées de chroniques de nature hagiographique, qu'il s'agisse de magazi, les « campagnes
militaires » de Muhammad, ou de siyar (pl. de sira), les « biographies » du Prophéte. Viennent
ensuite les monographies concernant I'histoire de Yatrib ou celle de Haybar, et, enfin, les
chroniques de voyageurs-géographes.

Au moment de I'Hégire, treize tribus juives étaient installées dans des oasis-principautés
du Héjaz ou elles entretenaient, avec les groupes ou les clans voisins, des liens de clientéle
avant tout d'ordre économique ne tenant pas, ou peu, compte de la solidarité religieuse. Ainsi,

5. Newby, A History of the Jews, p. 54.

6. Talmud de Babylone, Moéd, 26a.

7. Talmud de Jérusalem, Ta'aniyot, IV, 60 b.

8. Philostorge, auteur byzantin, fut un disciple de I'arien Eunome. Son Histoire ecclésiastique, en douze volumes,
couvre la période allant de 300 4 425, et présente le point de vue de l'arianisme sur I'Eglise au 1v* siécle. Elle
nous est parvenue d'une part, par un abrégé rédigé par le patriarche byzantin Photios, d'autre part, par
d’importants extraits figurant dans la Suidae, une encyclopédie de la fin du 1x¢siécle (Edition Suidae Lexicon,
5 volumes, Teubner, 1928-1938), et dans quelques autres textes dépoque byzantine.

9. Selon la tradition arménienne, Sébéos aurait vécu au vir®siécle et serait 'auteur d'un important ouvrage
historique connu sous le titre d’Histoire d’Héraclius, traitant des guerres entre Byzance et la Perse, du régne de
Maurice 4 l'accession de Mu‘awiya (591-661) au califat, tout en insistant sur échec de la politique byzantine
de réunification entre les Eglises de Constantinople et et d’Arménie.

10. Widengren, « The Status of the Jews », p. 142, 143.

11. Goitein, « Jews and Arabs », p. 49.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

448 1 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM..,

les Bana Talaba, tribu juive des environs de Yatrib, étaient liés a des clans locaux non juifs ™
qui pratiquaient |'élevage, l'agriculture et 'artisanat %, La notion d’appartenance 4 la tribu était
alors définie par l'afhiliation, par la naissance, 4 un groupe qui pouvait cohabiter avec d'autres
éléments tribaux, au sein de la population mélée d'une oasis ',

Si les chroniqueurs musulmans comme Ibn Ishiq (mort en 767), Aba Ga‘far al-Tabari
(839-923) ou Yaquit al-Rami (1179-1229) et des théologiens comme Ibn Hazm (994-1064) eurent
des avis partagés sur la question de l'origine de ces groupes juifs, la majorité d'entre eux saccorda
sur le fait de leur appartenance aux tribus locales, et non a celles de Bana Isra’il .

Yaqutal-Ramimentionne la présence de communautés juives dans le Wadial-Qura '°, d‘autres
auteurs, comme al-Tabar], signalent celles des oasis de Fadak, de Tayma, de Haybar et de Yatrib.
Cette cité, au nord de La Mecque, ne constituait pas un centre urbain, mais plutdt un agrégat de
palmeraies, de villages et de forteresses. Deux tribus, les Bani Qurayza et les Bana al-Nadir, com-
posaient un élément dominant, formant des communautés agricoles sédentaires a forte capacité
guerriére, Le chroniqueur al-Waqidi (745-823) les désigne comme étant les « gens des forteresses »,
en référence au réseau de maisons fortes que ces clans entretenaient dans le sud de l'oasis 7. Au nord
del'oasis, les Bani Qaynuqgi‘ formaient un autre groupe distinct, réputé pour la qualité de son arti-
sanat, notamment celui de ses orfévres et de ses forgerons™, Ces communautés étaient administrées,
suivant un principe de partage du pouvoir, par un chef de clan, qui soccupait des questions sociales
et militaires, et un collége de rabbins concernant les questions juridiques et religieuses ™.

Le judaisme arabique dépendit, un temps, des autorités rabbiniques de Tibériade, avant de se
référer au Talmud de Babylone 2°. Désle vi°siécle, |'évéque syriaque Siméon de Beith Arsham avait
protesté contre l'activité prosélyte des rabbins de Tibériade au sein des communautés du Héjaz *':

«Les juifs de Tibériade envoient des prétres année aprés année, saison aprés saison pour soulever

les Himyarites contre les chrétiens. »

Yatrib demeurait un centre religieux important doté de synagogues et d'une bayt al-midras
(bet ba-midrash **) qui fonctionnait 4 la fois comme cours de justice et comme instance législative,
et qui fut dirigée par des personnalités du rabbinat arabique, comme Nu‘man ibn Amra et
al-Harit ibn Zayad, dont la notoriété était reconnue dans toute la péninsule >3,

12. Serjeant, « The Sunnah Jami‘ah », p. 29.

13. Lecker, « The Constitution », et, du méme auteur , « People, Tribes and Society ».
14. Donner, Mubammad, p. 30.

15. Gil, Jews in Islamic Countries, p. 2-19.

16. Yaqat al-Rami, Mu‘gam al-buldan, p. 81.

17. Al-Wigqidj, cité par Prémare (de), « Le premier islam », p. 147.
18. Goitein, juifs et Arabes, p. 100, 101.

19. Al-Tabari, La Chronique, p. 251.

20, Al- Qirqisani, Kitab al-anwar, p. 135.

21. Ben Sasson, A History of the Jewish, p. 358.

22, Voir note 1.

23. Ibn Ishaq, Mohammad, Beyrouth, p. 458.

.

+

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 449

Les entorses 4 la Loi mosaique demeuraient parfois flagrantes, comme I'épisode des mariages
mixtes contractés entre des juifs de Yatrib et des femmes quraysites polythéistes >+,

Des tribus hadramies, 4 I'image des Ba ‘Awda %, conservaient dans la tradition orale la
légitimité d'une ascendance locale et arabe, celle de Qahtin, I'ancétre mythique?®. Par contre
Ibn Hazm *7 rattache les tribus yéménites judaisées aux deux grands ascendants Kahlan et
Himyar, qui se réclamaient tout deux de la descendance de Saba), I'ancétre légendaire de cet
ensemble tribal. Selon Ya‘qiibi (mort en 897), les Arabes étaient initialement divisés lorsquune
partie d'entre eux se convertirent au judaisme. Il établit également une distinction entre les
tribus yéménites converties sur place 3, et celles qui, comme les Aws ou les Hazrag, émigrérent
vers d'autres régions de la péninsule Arabique avant d'embrasser le judaisme, les excluant ainsi,
géographiquement, d'un processus de conversion de groupe.

Pour Shelomo Dov Goitein *9, les tribus juives d’Arabie du Nord étaient formées d'un
mélange de juifs venus de Palestine et d’Arabes convertis, 4 la différence du Yémen, ot ce furent
essentiellement les membres de la maison royale himyarite et une élite politique qui adoptérent
le judaisme 3°. Ces Judéo-Arabes appartenaient donc a un vaste ensemble de communautés
dispersées dans toute la péninsule Arabique dont les mobiles purement religieux cédérent
souvent le pas aux intéréts politiques et économiques.

Le systéme d'organisation tribale auquel appartenaient les juifs d’Arabie se caractérisait
par une désunion chronique®; les interactions complexes existant entre juifs et non-juifs
permettaient cependant de gérer I'équilibre politico-économique de cette région. La tradition
arabe de division inter-clanique convenait A une situation d’anarchie tribale générant un type
de gestion politique qui reprenait 4 son compte la volonté d'une majorité fortunée, quelle fiit
juive, chrétienne ou paienne. Al-Tabari décrit des clans ruraux édifiant leur propre systéme de
fortifications, trés eflicaces dans leurs guerres incessantes avec les tribus voisines 32,

Les chroniques musulmanes font état de la bravoure de chefs des communautés juives
arabiques, comme Ka‘b ibn Asraf, Aba Rafi ou Marhab al-Harit, un des chefs des Haybar,
et de leurs prouesses guerriéres, méme si elles se terminérent invariablement par leur mort
lorsqu'ils sopposaient aux compagnons du Prophéte .

Le récit hagiographique d’Eldad ben Mahali Ha-Dani, dit Eldad le Danite 3+, un voyageur
juif du x¢ siécle, confirme ces témoignages sur le courage des juifs du Héjaz:

24. Al-Kalbi, Kitab al-matalib, cité par Michael Lecker dans « Quraziyyat ».
25. Serjeant, « Had », p. 171.

26. Tobi, Jews of Yemen, p. 17.

27. Ibn Hazm, Gambarat ansab, p- 475-489.
28, Al-Ya‘qabi, Tarib 1, p. 257.

29. Goitein, juifs et Arabe, p. 46.

30. Robin, « Himyar et Israél», p. 214.

31. Ibn Hi$am , Al-sira, p. 165.

32. Al-Tabari, La Chronique, p.103.

33. Ibid, p. 254.

34. Neubaner, « Eldad the Danite », p. 541-544.

+

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

450 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

«La tribu d’Ephraim et la moitié de celle de Manasseh se sont installées dans les montagnes
prés de la cité de La Mecque, la ville sainte des ismaélites. Ils sont forts et ont un coeur d’acier. Ils
sont cavaliers, font des razzias et n'ont aucune pitié pour leurs ennemis. Leur principale source

de revenu est la razzia 3%, »

Concernant I’Arabie du Sud, les sources, externes comme internes, attestent le dynamisme
du judaisme qui devint la religion majoritaire du royaume de Himyar pendant 150 ans, 4 partir
de la conversion du roi Abikarib, 4 l'initiative prosélyte de deux rabbins3°. Forte de la domina-
tion himyarite sur toute la moitié méridionale de la péninsule, la monarchie sub-arabique put
s'imposer comme la puissance régionale incontestée jusque dans les années 380, oi1 un éveéne-
ment d'une importance capitale pour le royaume de Himyar se produisit: le roi Malkikarib
Yuha'min se convertit au judaisme avec ses fils « cogérants » Abikarib As‘ad et Dhara Amar
Ayman. Cujus regio, ejus religio: la maison royale fut ensuite suivie par les grands lignages
princiers et tribaux de Himyar, comme les Bani Hamdin, les Bant Yazan ou les Bana Hasba,
qui dominaient alors la région. Ce principe dadhésion au judaisme demeurant certainement
imparfait, Christian Robin préfére employer 'expression «incliner vers la religion juive 37 ».

Les témoignages de I'archéologie, et plus précisément ceux des gravures textuelles, livrent,
pour cette période, un corpus de treize documents rédigés en écriture sabéenne ou en hébreu,
identifiés comme étant juifs, et de neuf autres qui sont supposés 'étre 3. Ces textes nous
renseignent sur les fondements politiques et religieux du judaisme sud-arabique, notamment
sur le rejet du polythéisme au début des années 380 .

Les textes de langue grecque et syriaque font également état de cette conversion du Yémen
au judaisme; parmi ces auteurs, Procope de Césarée (c. 500-c. 560). Cet historien byzantin, dont
l'ceuvre constitue un récit détaillé du régne de l'empereur Justinien I* (527-565), monophysite,
en relations avec les princes arabes ghassanides, signale la campagne des Ethiopiens contre les
Himyarites « qui étaient tous juifs +° »,

Plus d’un siécle aprés l'arrivée de I'islam, les premiéres chroniques arabes nous éclairent de
maniére conséquente sur |'état de ces communautés juives du Yémen. Ces sources extérieures
apportent le témoignage d'un groupe d’auteurs, comme Al-Tabari ou Ya‘qabi, qui témoignent
d’une présence juive au Yémen pendant les v° et vi°siécles en rassemblant les biographies

35. Adler, Jewish Travellers, p. 8.

36, Deux rabbins (ou sages, suivant le sens donné a la traduction du mot hibr) de Yatrib auraient persuadé
Abikarib, lors du siége cette oasis, dembrasser le judaisme; voir al-Tabari, La Chronique, p. 254.

37. Robin, « Cité, royaumes », p. 53.

38. Robin, « Himyar et Israél », p. 843.

39. Ibid, p. 854-858.

40. Procope de Césarée est un historien byzantin du vi° siécle (vers 500-560), dont l'ceuvre constitue un
récit déraillé du régne de l'empereur Justinien, De Bello persico I, chap. xx, cité par Cuoq dans L'Islam en
Etkiopie, p- 19,

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 451

des grandes figures du judaisme sud-arabique, tout en apportant une série de témoignages
tardifs sur les événements datant de la période sassanide. Le géographe Naswan ibn Sa‘id
al-Himyari (? -1178) écrivit:

«Lejudaisme dansla Gihiliyya étaitla religion de Himyar, Kinda, Bant al-Harit et Kinana . »

A partir de la moitié du 1v° siécle, le royaume himyarite comprenait un grand nombre de
clans originaires du Héjaz qui commengaient 4 se méler aux tribus sud-arabiques, tendant
alors 4 devenir un véritable Etat binational 42, tout en restant confronté aux probléemes d'une
société tribale et hétérogéne. En se convertissant au judaisme, le souverain himyarite manifesta
tant sa volonté d'indépendance par rapport a I'influence de I’Abyssinie, 'alliée de Byzance
dans la Corne de I'’Afrique, que celle de tenter, A partir de 520, d'unifier son peuple dans un
méme creuset religieux, celui de «tribu d'Israél**». De la fin du 1v¢ au début du v* siécle, la
mention « peuple d'Israél », retrouvée sur certaines inscriptions himyarites, était généralement
celle des auteurs de ces textes 44,

Au début du vi° siécle, vers 520, le prétendant au trone, Yasuf, dit Da Nuwas, prit le pou-
voir et abandonna le titre traditionnel des souverains himyarites pour celui de «roi de toutes
les tribus %% », entrainant, par sa politique de persécution contre les chrétiens de son royaume,
un conflit ouvert avec le royaume chrétien d’Aksoum.

La lutte pour la suprématie

Dés les premiéres années du vi° siécle, le christianisme éthiopien s'opposa au judaisme
himyarite, en raison de la lutte entre I'Empire sassanide et celui de Byzance pour le contrdle
du commerce sud-arabique #°. Un premier texte donne le panorama de la période 500-523: il
sagit du Livre de Him %7, récit hagiographique rédigé en syriaque, et dont la table des matiéres
nous renseigne sur les grands moments de cet antagonisme:

« 1. Récit por[tant sur les juifs et sur] la malignité de leur foi..., en abr[égé].
« [2. Récit] portant sur les Himyarf[ites]... qui ils sont et d'ot [ils ont recu] d’abord le judaisme.
«3. Démonstration portant s[ur] la maniére dont le christ[ianisme] commenga 2 étre semé dans

le pays des [Himyarites] 4. »

41. Al-Himyari, «Muntahabat fi ahbar», p. 103.
42. Robin, « Himyar et Israél », p. 81.

43. Ibid, p. 855.

44. Ibid, p. 848.

45. Robin, « Cité, royaumes » p. 53.

46. Donner, Mubammad, p. 33.

47. The Book of the Himyarites, traduct. Moberg.
48. Robin, « Najran vers époque », p. 70.

+

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

452 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Le texte montre une réalité, celle des premiéres exactions antijuives, au cours desquelles
Yusuf, qui n'était pas encore Dit Nuwis, échappa i la mort. Ces manifestations d’anti-judaisme
avaient probablement commencé dés les années 520, comme le révele le témoignage d'une des
martyres de Nagran, en 523:

«Hayyan est mon pére, celui qui a br(ilé dans le temps vos synagogues +°.»

Les sources étudiées présentent un récit assez précis des persécutions antichrétiennes de
Nagran et de Zafar jusquau massacre de 523, au cours duquel les troupes de Kaleb Ella Asboha
(c. 520) défirent celles de Yasuf Di Nuwas. Cette expédition aksoumite élimina le pouvoir juif
et le remplaca par des souverains chrétiens, d'origine tout d’abord himyarite, puis éthiopienne.

Ainsi, une inscription découverte a Q:?mi', enmai1834, rapporte qu’un prince, slirement chré-
tien, Sumuyafa’ Aswa), acheva la construction de la forteresse Mawiyat en 531. Ce texte sabéen
relate également la défaite de Yasuf Da Nuwas et de ses princes face aux armées éthiopiennes:

«... les Abyssins ont envoyé leur corps expéditionnaire au pays de Himyar, quand ils ont tué le

roi de Himyar et ses barons, Himyarites et Rahbatites *°. »

Le Martyre de saint Aréthas (MgA)5' constitue une des sources principales du massacre
de Nagran et de l'expédition éthiopienne de 525. Une des versions arabes de ce texte®?, dans
sa variante abrégée (Ar 2) rédigée au x1° si¢cle®®, mentionne la présence d'un moine éthiopien
qui fit tourner l'issue du combat en faveur des Aksoumites.

Le Yémen devint alors officiellement un royaume chrétien®*, de 525 jusquau début des
années 570, et les juifs, qui dominaient 'Empire himyarite depuis 380, ne comptérent plus
guere; leur nombre et leur influence déclina, aprés que les armées de Kaleb Ella Asboha en
massacrérent un grand nombre.

Peu de documents s'intéressent au sort des juifs himyarites apres la chute du royaume de
Yusuf Da Nuwas. Les principales sources hagiographiques sur le massacre de Nagran, et sur
l'expédition éthiopienne qui suivit, passent sous silence cette question, probablement parce
queelles n'étaient pas destinées A une société juive.

49. Ibid, p. 75.

50. Sedov, Robin et Ballet, « Qani, port de l'encens », p. 21-31.

51. Détoraki et Beaucamp, Le martyre de saint Aréthas.

52. La Spisa, « Les versions arabes », p. 232. Marina Détoraki précise que les deux premiéres éditions du
Martyre de saint Aréthas sont celle de Boissonade, en 1833 et de Carpentier, en 1861, dans « Un hagiographe
alceuvre, le martyre de saint Aréthas et ses sources», voir Détoraki, Le martyre de saint Aréthas, p. 177.

53. Binggeli, « Les versions orientales », p. 163-177.

54. Les régnes d’Aksim (565-568) et de Masriiq (568-570) sont seulement reconnus par les traditions
arabo-islamiques.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU " 453

Cependant I'Histoire ecclésiastique de Jean d’Ephése (507-585), évéque monophysite de langue
syriaque, donne un bref récit du conflit et de son issue pour les juifs himyarites:

«Quand le roi des Coushites [Ella Asboha]... il se mit en route contre le tyran lui-méme, il s'en

empara et il le tua; il décruisit aussi ses armées et il extirpa tous les *>... »

-

Wi
AL-BOBR AL-MALI

Dridsen /EdilEn

Caria du Yémen &t du Hadramsout, ae ¥II® siecle,

Le Livre des Himyarites mentionne briévement la destruction de la synagogue de Zafaretla
construction d’églises par Kaleb Ella Asboha ¢, ainsi que la conversion forcée de la population
de la ville au christianisme 7. Le Kobrd Nigist 5 peut étre considéré comme un apocryphe

55. Détoraki, juifs et chrétiens, p. 183,

56. Des inscriptions parcellaires commémorant la construction d’églises furent retrouvées en Arabie du Sud
(RIE 195 et 191), voir Bausi, « The Massacre of Najran», p. 241, 242.

57. Moberg, The Book, p. CI-CII et 3b-4a, et Christides , « The Himyarite-Ethiopian War», p. 115-146.

58. Kobrd Ndgast, chap. 115.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomene de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siécles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

454 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

destiné A transmettre, A travers un de ses thémes concernant les rapports entre le judaisme et
le christianisme éthiopien, la supériorité de la monarchie éthiopienne sur la royauté d'Israél.
Ce texte présente, dans un de ses passages relatif au jugement d'Israél, le cas des juifs nagrani-s
qui embrassérent le christianisme pour éviter d'étre massacrés par les Ethiopiens, en précisant
que seules les conversions sincéres permettent d’étre sauvé, par allusion aux néo-convertis qui
retournérent au judaisme *, Cette campagne de violence religieuse dirigée contre les populations
juives de Himyar eut comme moteur les nombreuses ordinations de prétres faites par Grégentius,
évéque de Zafar arrivé au Yémen en 526 dans les bagages du corps expéditionnaire éthiopien.
Mais le Livre des Himyarites mentionne de nombreux cas d’individus qui, s'étant convertis
pour avoir la vie sauve, continuaient 3 pratiquer leur religion en secret, pouvant former une
communauté de crypto-judaisants °°.

Conscients du danger qui menagait directement la survie de leur communauté, les digni-
taires de la société juive himyarite acceptérent le principe d’'une dispute publique de quatre
jours, sur la question de la Trinité, menée entre |'évéque Grégentius et le rabbin Herban, un
habr himyarite reconnu pour son savoir ¢, Ce mot d'origine persane, également utilisé dans
les académies babyloniennes, désignait un érudit, un enseignant ® qui devait étre un rabbin
reconnu pour sa connaissance de la tradition et de la Loi . De nombreux juifs, effrayés par
une apparition miraculeuse de Jésus °+ au quatri¢me jour de la dispute, auraient rejoint I'Eglise
en se faisant baptiser %, Les sources byzantines mentionnent le fait que plus de cinq mille juifs
auraient alors accepté le christianisme, et que Rabbi Herban aurait été nommé « patricien »
au Conseil royal®®. Ce récit, raconté dans un texte mi-apologétique, mi-légendaire, tend a
relever la force de persuasion du christianisme lors de son expansion dans le sud de la pénin-
sule Arabique et le role de Grégentius dans la restauration du christianisme, d'abord comme
batisseur de la cathédrale de San@’ 7, puis comme saint.

Une source grecque mentionne également une dispute entre des évéques et des juifs a
« Taphar », cest-2-dire Zafar, dont la datation demeure incertaine °®, Ce genre textuel, a forte
portée symbolique, se répéta de maniére linéaire, un siécle plus tard, en 650, dans I'épisode
de la conversion en masse d’al-Ganad, sur laquelle nous reviendrons.

59. Debié, «Le Kebra Nagast », p. 270.

60. Christides, « The Himyarite-Ethiopian War», p. 127.

61. Grégentius fut canonisé par l'église orthodoxe. Ce prélat serait originaire de Milan; il devint évéque de
la ville d’Aksoum aprés avoir séjourné a Alexandrie, voir Roger Paret, Vie de Saint Grégantios, s.d.

62. Schmitz, « Ka‘b al-Ahbar ».

63. Twakkal, Kab al-Abbar, p. 6-8.

64. Cet épisode de la « conversion miraculeuse des juifs de Himyar » est commémoré par l'église orthodoxe
le 1°* janvier du calendrier julien.

65. Encyclopedia Zthiopica, 3 He/N, p. 35.

66. Fiaccadori, « Gregentios and the Land », p. 48-82.

67. Serjeant, Sana, an Arabian Islamic City, p. 47.

68. Willliams, Adversus Judaeos, p. 141-151.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGCOIS FAU = 455

Un passage des Acts of Gregentius précise que le prélat dit & ‘Abraha, le chef victorieux des
armées éthiopiennes, cette suggestion:

« After we try to persuade them [the Jews], if they still do not accept baptism, then proceed

against them as your reign in Christ bids you to do (i.e. slay them) 9. »

Les convertis furent nommés dans le Talmud mishumadim, « ceux qui ont abandonné
leur foi 7° », a I'encontre desquels les rabbins prirent un certain nombre de mesures. Ainsi, ils
appliqueérent les directives des académies de Babylone recommandant d’ignorer le converti
qui, en sortant du judaisme, rejoignait le monde des Gentils. En effet, la réaction du pouvoir
rabbinique face A ce phénomeéne de conversions se placa sur le terrain tout d’abord religieux,
puis juridique: la priere des minim, de « malédiction » désignant les déviants, dont faisaient
partis les convertis, fut introduite en 825 dans le Siddur 7", Puis, les rabbins de 'académie de
Soura, en Mésopotamie, recommandérent d'exclure les mishumadim de la loi du lévirat rela-
tive au mariage d'un homme avec sa belle-sceur en cas de veuvage. Par contre, les convertis de
force furent désignés dans le Talmud sous le terme d'anusim 72, « ceux qu'on a forcés », pour
qui la loi judaique prévoyait un cadre légal, les définissant toujours comme juifs, obligés de
transgresser leur religion par des conditions particuliéres.

Des traditions populaires peuvent également témoigner de cette campagne de conversions
forcées. Les juifs hadramis furent soumis, comme leurs coreligionaires du nord du Yémen, a
certaines lois restrictives dont les applications variérent suivant les époques, quelles fussent
abyssines ou islamiques. Ainsi, la tradition hadramie attribue les tatouages portés par cer-
taines femmes juives A une ordonnance prise par le gouverneur abbasside Ma‘n ibn Za'ida,
qui aurait ainsi voulu stigmatiser les membres de communautés coupables d’avoir pris part a
une révolte 73, Que cette tradition soit historique ou non, elle se référe manifestement a des
faits trés anciens, et aurait également pu étre appliquée aux juifs par les Ethiopiens aprés la
chute du régime de Da Nuwas 74, Cette pratique est également rapportée par le Livre des
Himyarites, qui mentionne, au sujet des juifs, au lendemain des massacres de Zafir commis

par les troupes de Kaleb Ella Asboha. 75:

«Ils se tatouérent le signe de la croix sur leurs mains. »

69. Christides, « The Himyarite-Ethiopian War», p. 120.

70. Talmud de Babylone, Avoda Zara, 60 s.

71. Le Siddur est un livre de priéres contenant un ordre d'ensemble des invocations quotidiennes.
72. Talmud de Babylone, Avoda Zara, 60 s.

73. Serjeant, « A Judeo-Arab House-Deed », p. 119.

74. Ibid.

75. Christides, « The Himyarite-Ethiopian War», p. 127.

+

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

456 © LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Cependant, aucune source fiable ne cite une quelconque émigration ou déportation de juifs
de Himyar 2 la suite 4 la disparition du royaume de Yasuf Da Nuwis en 525 7%, et le judaisme
semblait étre cantonné i la péninsule, comme 'écrivit le géographe Naswan ibn Sa‘id al-Himyari
(? -1178)

« Le judaisme durantla Gihiliyya était la religion de Himyar, Kinda, Bana al-Harit et Kinina 77, »

La fracture de 'Hégire

A la naissance de Muhammad, vers 570, les communautés juives de la péninsule Arabique
connaissaient un déclin économique et politique. Le royaume du roi Yasuf, au Yémen, avait
été détruit un demi-siecle auparavant et les tribus juives établies le long de la route de I'encens
avaient perdu le contrdle des terres irrigables, a I'exception de certaines palmeraies 7%,

En 628, l'islam prenait pied au Yémen, et Badan, le satrape perse de Himyar, alors pro-
vince sassanide, se convertissait en échange du maintien de sa charge. De méme les abnd, les
familles perses installées dans le pays, acceptérent le nouvel ordre, tout comme la plupart des
membres des classes dirigeantes 7°. La majorité des tribus arabes de la péninsule adhéraient
collectivement et passivement a l'islam aprés une soumission (islam) politique et militaire *°.
Mais aprés la mort du Prophéte, certaines tribus se rétractérent et leur sécession politique
fut interprétée, lors de la ridda, comme une apostasie et leur défaite aboutit 3 un changement
politique profond du Yémen.

Lislam représenta une véritable révolution politique et sociale pour I'ancienne classe juive
dirigeante qui se trouva confrontée au statut de dimmi. La période contemporaine de la vie
de Muhammad et de la conquéte califale provoqua, pendant tout le premier siécle de 'hégire,
une premiére vague de conversions au sein des communautés juives. Cette islamisation se
poursuivit de maniére réguliére pendant preés de six siécles apres la mort de Muhammad ¥, tout
en composant, dés le vii® siécle, avec certaines poches de résistance : hauts plateaux yéménites,
Hadramaout et golfe Persique. Il y aurait ainsi eu des juifs yéménites parmi les soldats de
I'armée de “Umar ibn al-Hattab, lors de la prise de Jérusalem en 638 2.

Le phénomene global de conversion 4 I'islam connut une forte croissance de 670 a1a fin du
1x° siécle, puis déclina jusqu'au x11°siécle ot1 il rebondit sur la vague des persécutions antijuives.

76. Hirsch, « Note de lecture », p. 369-376.

77. Al-Himyari, Muntababat fi abbar, p. 103

78. Kister, «Al-Hira», p. 145-149.

79. Daghfos, Le Yémen islamique.

80. Levtzion, Conversion to Islam, p. 8-20.

81. Wasserstein, « Islamisation and the Conversion», p. 53.
82. Goitein, Palestine Jewry, p. 11.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 457

Ainsi se dégagent trois profils successifs des juifs convertis 4 I'islam : les précurseurs, puis
les sympathisants, et enfin les victimes %, Ces trois profils concernent trois niveaux de cohé-
sion 2 la nouvelle religion : d’abord celui de la conversion totale, produisant une personnalité
religieuse active dont l'attitude de vie est dictée par une adhésion totale 4 I'esprit et aux prin-
cipes de l'islam. Puis la conversion formelle correspondant davantage 4 une attitude sociale,
4 un mode de vie respectant les devoirs et les obligations de I'islam, qui permet de s'intégrer
a la nouvelle communauté. Enfin la conversion forcée, ou dirigée, qui perdure par la menace

de sanctions militaires8+.

Les précurseurs et leur signification dans la tradition islamique

Les tribus musulmanes et juives de Médine formaient une structure sociale au travers de
laquelle s'organisaient les forces politiques et religieuses de l'oasis; elles furent considérées, lors
de la rédaction, en 622, de la « Constitution de Médine ¥ », comme faisant partie du méme
groupe politique et arabe %, Puis, au fur et 3 mesure des nouveaux besoins, un certains nombre
de clauses vinrent sajouter a cette charte initiale, formant un corpus de huit documents ras-
semblés sous le méme intitulé. Ibn Ishaq présente cet accord, véritable acte de naissance de
I'islam, comme un modus vivendi passé entre deux partis arabes, les mubagiran (muslimin) et
les ansar auxquels étaient intégrées les tribus juives médinoises ®7. En effet, le texte emploi le
mot yahid, les juifs étant considérés comme politiquement subordonnés 4 la seconde partie
contractante *®, Puis un second accord, plus précis, concernant les juifs, vint sajouter au texte
initial, essentiellement en ce qui concernait les contributions financiéres et la mobilisation
guerriére, énumérant huit noms de clans. Ainsi les juifs payaient la nafaqa, I'impot de contri-
bution, comme tous les autres membres de la communauté de Médine, et I'idée du principe
de gizya ne figurait pas dans ce document, alors qu'elle existait 4 la méme époque dans le
Yémen sous domination sassanide ®. Cette premiére communauté médinoise se fondait sur
une indifférenciation religieuse entre les partisans du Prophéte et les juifs qu'elle incluait °°.
Ce texte semblerait cependant impliquer un nombre limité d'acteurs juifs, clients des Bana
‘Awf, des Bana Sa‘ida ou des Bana al-Naggar, et ne constituerait pas un accord global conclu
entre les juifs, les mubagiran et les ansar .

Puis cette vision biconfessionnelle trouva, par la suite, ses limites avec la guerre de conquéte
etla construction politique de I'Etat mecquois qui se traduisit, notamment, par |'édit d'expulsion

83. Isaac, « The Yemenite Step».

84. Gibb, Studies of the Civilization, p. 5.

85. Lecker, The « Constitution of Medina ».

86. Serjeant, « A Judeo-Arab House-Deed », p. 130.

87. Ibid, p. 12.

88. Ibid, p.15.

89. Potts, « The Sassanian Relationship », p. 208.

90. Donner, « From the Believers » , p. 9-53.

o1. Barakat, Mubammad and the Jews, p. 39-43 et Montgomery, Muhamad at Medina, p. 220-225.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

458 © LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

décrété, en 635, par le calife ‘Umar ibn al-Hattab, suite logique aux mesures de bannissement
prises par Muhammad, notamment aprés le siége de Haybar qui sonna le glas de la résistance
armée des juifs d’Arabie %2

La question de la datation de la séparation avec le judaisme reste cependant posée. Les
travaux de Patricia Crone et Michaél Cook %3 sur l'origine et la formation de I'islam °* montrent
la complexité de cette chronologie de rupture, qui ne daterait pas du vivant du Prophéte, mais
lui serait postérieure, se situant entre 660 et 680 .

La dimension religieuse de la rupture

Cependant, dés le début de 'Hégire, Muhammad prit ses distances avec les communautés
juives de Médine; puisil décida, aprésl'expulsion des Bana Qaynuqa‘ °°, de donner une dimension
religieuse a cette rupture %7. Ainsi, la décision de changement de direction dela gibla, annoncée °°
en 624, sembla concrétiser une premiére ligne de fracture avec le judaisme. Ibn Ishaq cite, 4 ce
sujet, la démarche entreprise par une délégation de sept rabbins, conduits par Rifaa ibn Qays,
quise seraient rendus immédiatement auprés de Muhammad pour lui demander des explications
sur savolonté affichée de scission avec ce qui représentait, i leurs yeux, la filiation abrahamique .
Cette évolution dela priére permettait d'offrir « un cadre heuristique '°° » ala pratique religieuse
tout en en apportant un rituel d’identification au croyant, un nouveau signe de la construction
communautaire, installant, de fait, une frontiére inter-religieuse.

Ce changement de politique explique également le ralliement a I'islam des plus lettrés et
des rabbins de Médine, ‘Abd Allah ibn Salam et Muhayriq, se convertirent avec leurs familles
apres avoir rencontré le Propheéte . Ibn Salam prit le nom de Salla Allah ‘Alayhi Salam et
mourut 3 Médine en l'an 43 de I'hégire. Ce fut également le cas d'une femme quraysite, nom-
mée Sarah, qui aurait adopté la religion musulmane apreés une rencontre avec le Prophéte 2.

De méme les membres d'une commune juive alliée des Banit Qurayza se seraient convertis
apreés avoir écouté les prédications d'un juif syrien concernant la venue d'un prophéte; ils
livrérent leurs maisons fortes et rejoignirent les rangs des compagnons de Muhammad lors
de la bataille des Bana Qurays 3.

92. «La défaite militaire des juifs d’Arabie mit un terme 2 la confrontation entre judaisme et islam », voir
Lewis, Sémites et antisémites, p. 147-158.

93. Crone et Cook, Hagarism, p. 110.

94. Hoyland, Seeing Islam, p. 308-312.

95. Crone et Cook, « Hagarism», compte-rendu de lecture de Vajda, p. 108-112.
96. Al-Tabari, p. 178-179.

97. Le Coran, S.2, 144 et S.16, 124.

08. Ibid, S. 2,144 et 185.

99. Ibn Ishaq, Mohammad, p. 458.

100, Décobert, « La prise de Maryat», p. 157.

101. Ibn Hisam, Mahomet, p. 68, 69.

102, Hirschfeld, « Essai sur I'histoire », p. 169.

103. Ibn Hi$am, Mahomet, p. 184.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 459

Un juif yéménite, Kab al-Ahbar, se serait converti en 638, sous le réegne du calife ‘Umar,
apres avoir accompagné celui-ci jusqu'a Jérusalem lors de la conquéte de la Palestine. Comme
son nom l'indique, il portait le titre de habr, mot d'origine persane désignant un érudit, un
enseignant, et qui était également utilisé dans les yeshivot babyloniennes °#; il devait donc
étre un rabbin reconnu pour sa connaissance de la tradition et de la loi . Il serait mort
vers 656, 3 Damas, aprés avoir soutenu le calife ‘Utman ibn ‘Affan dans son conflit contre

106

‘Ali ibn Abi Talib. Lhistoriographie musulmane '°® tend 4 le présenter sous un jour favorable
a travers un récit dont le caractére apologétique a été maintes fois souligné °7, bien qu'il fiit
suspecté d’avoir introduit des éléments de la tradition rabbanite dans la sunna, les isrd’iliyyat '°%.
Généralement issues des midrashim, les isrd’iliyyat se référent 4 différents éléments exogenes
de la littérature de 'Hégire et relatent des points d’interprétation de I'histoire biblique en se
rapportant a certaines traditions de la période des patriarches et des prophétes'.

‘Abd Allah ibn Saba’ "°, également nommé Ibn al-Sawdi) originaire de San@), se serait
converti a l'islam vers 650; selon la tradition sunnite, il aurait prit le parti de ‘Ali en le présen-
tant comme étant ['héritier de Muhammad. Ibn Saba’ répandit également I'idée que le mahdi,
le messie de I'eschatologie chiite, descendrait de ‘Ali par Fatima, et qu'il tomberait des nuages
4 la fin des temps pour instaurer une ére de justice sur terre.

Un autre yéménite est mentionné par les chroniqueurs arabes: fils d'un juif converti,
Wahb ibn Munabbih naquit & San@ vers 655, et donc postérieur d'une génération a ses pré-
décesseurs; il écrivit un ouvrage qui fit référence en matiére de judaisme dans les milieux
lettrés musulmans, Kitab al-isrdiliyyat ™.

Dans ces trois exemples, le principe d’adhésion politique fut plus fort que celui de fidélité
a la structure religieuse existante.

Al-Af‘at ibn Qays al-Kinda, chef de la tribu juive des Bana Ma‘dikarib, adopta I'islam vers
630; cette conversion fut celle d'un homme au prestige immense dont les exploits militaires
étaient connus dans tout le Hadramaout. Un chroniqueur musulman cite un épisode du
conflit qui opposa, quelques années auparavant, les Bana Ma‘dikarib aux Bana Murad, et
au cours duquel Qays al-Kinda, le pére d’al-A§‘at, refusa de livrer bataille un jour de shabbat
en reportant le combat au lendemain ™.

Les chroniques d’al-Tabari™ font état de nombreux contacts entre les communautés
juives et les premiers musulmans. Il cite les principaux chefs de clans: Salam ibn Miskam,

104. Schmitz, « Ka‘b al-Ahbar ».

105, Twakkal, « Kab al-Ahbar », p. 6-8.

106. Abel, « Changements politiques ».

107. Perlmann, « Another Ka‘ab », p. 48-50.

108. Albayrak, «Isra'lliyyat and Classical Exegetes», p. 39-65.
109, Twakkal, «Ka‘b al-Ahbar », p. 9, 10.

110. Hodgson, « ‘Abd Allih ibn Saba“».

111, Abbott, « Wahb b. Munabbih», p. 103-112.

112, Al-Bagdadi, Kitab al- mubbar, p. 370.

113. Al-Tabari, Chroniques, p.103.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

460

LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Ibn Ahtab, ‘Abd Allah ibn Ubbay, chef des Bant Qaynuqa‘ ou Ka‘b ibn Asad, qui aurait
prononcé l'anathéme contre sa propre communauté 3 Bant Qurayza, ou encore Zabir, l'ami
de Tabit, I'un des compagnons de Muhammad. Ces interférences demeuraient importantes
dans une région ot les frontiéres d'affirmation communautaire demeuraient encore floues. Les
alliances entre les familles et les clans étaient la regle et 'intérét général du groupe primait
sur les divisions religieuses. Ainsi, I'identité personnelle laissait le pas a 'adhésion identitaire
formelle, la solidarité clanique constituant le principal modéle de régulation socio-économique.

Le systéme politico-religieux mis en place par la révélation de Muhammad était adapté aux
particularismes régionaux qu'il rencontra chronologiquement et géographiquement, passant
ainsi d'une orthodoxie originelle liée 3 une communauté endogéne 4 une hétérodoxie multiple,
comme ce fut le cas au Yémen ou en Perse. L'islam ne put exister, dans sa phase de conquéte,
que lorsque la part des conversions fut suffisamment nombreuse pour lui conférer un caractére
dominant et unifié. Fortement liée 4 un cadre culturel tribal, la nouvelle religion devint rapi-
dement conquérante et elle dut saccommoder de la présence du judaisme et du christianisme.
Puis, sous la dynastie umayyade, I'islam confirma une phase d’affirmation de sa suprématie.

Ainsi, A partir de 670, le pouvoir califal voulut établir des références islamiques se situant
au-dessus et au-dela des autres religions, juive et chrétienne "+, Dés lors, il devenait urgent
d'oblitérer lamémoire dune premiére communauté, celle de la « Constitution de Médine », dans
laquelle les juifs étaient les bienvenus. Cette volonté d'occulter le régime juridique des origines
devait confirmer I'impossibilité, désormais intrinséque a I'islam, de cohabiter avec le judaisme,
dans le discours mais également dans I'historiographie. C'est pourquoi il fallut mettre en
exergue, la fois le souvenir de l'expulsion des juifs du Héjaz par Muhammad, etla mémoire du
ralliement al'islam des juifs d’Arabie ; lesquels comptérent parmiles compagnons du Prophéte
ou parmi les premiers lettrés de la communauté musulmane. Suivant cette évolution interne
al'islam, la critique postérieure de leurs écrits, les isra’iliyyat, correspondit a 'avénement de la
dynastie abbasside dont l'orthodoxie rejeta non seulement ces sources, mais également leurs
auteurs eux-mémes ",

Kab al-Ahbar devint alors une des figures les plus représentatives de ce moment ambigu
de 'histoire de la construction de l'islam. Ainsi, les conversions des précurseurs servirent, trés
certainement, d’instrumentalisation, tant 4 la mise a distance du judaisme comme témoin
d’un passé désormais refusé "® quau service d'une politique d’affirmation de supériorité de la

religion musulmane.

114. Crone et Hirsh, God’s Caliph, p. 26.
115, Albayrak, « Isrd’iliyyat and Classical Exegetes », p. 39, 40.
116. Cook et Crone, « Hagarism, », p. 110.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU © 461

Les conversions volontaires et leurs conséquences
au niveau communautaire

Le prophéte Muhammad envoya, dans un premier temps, le médinois Mu'az ibn Gabal au
Yémen avec pour mission de convertir les juifs et les chrétiens 4 I'islam "7, puis cette tiche fut
ensuite confiée 3 Ziyad ibn Labid, premier gouverneur musulman du Hadramaout, originaire
de l'oasis de Médine, o1 la communauté juive était importante. Il paraissait ainsi qualifié pour
répandre l'islam dans un environnement majoritairement juif.

Le premier hadith qui lui fut remis "® précisait le montant de la §izya, soit un dinar par an,
ou son équivalent en nature, dont l'acquittement constitua, dés le premier siécle de I'islam, un
signe d’identification communautaire en installant une frontiére entre les musulmans rede-
vables de la sadaga et les « protégés » soumis a la gizya et au barag ™. Dés 630, Muhammad
dépécha des représentants de I'Etat mecquois parmi les tribus yéménites, selon deux groupes
bien distincts. Un premier, composé de collecteurs d'impdts et de fuqahd’, des juristes et des
théologiens, et un deuxiéme, constitué de chefs de clans ou de tribus ayant fait allégeance
au Propheéte, qui, en retour, donnait une visibilité 4 la reconnaissance de leur autorité tribale
traditionnelle 1°,

Puis, au fil des décennies de I'élaboration de I'islam, le précepte de la gizya, comme celui
de la sadaqa, devint un des piliers de la régulation religieuse, sociale et économique du monde
musulman *'. Un décret du premier imam zaydite du Yémen, al-Hadi Yahya ibn Husayn
(898-911) en fixait l'assiette selon la répartition suivante: 48 dirhams gafla pour les riches,
24 pour la classe moyenne et 12 pour les pauvres 2,

Le second hadith remis 4 Ziyad ibn Labid explicitait le fait que ses administrés étaient juifs,
en précisant que les exemptions du paiement de la §izya ne devaient pas étre accordées dans
le seul but de les attirer vers I'islam 23,

Lépisode de la conversion en masse d’al-Ganad en 650, raconté dans un récit mi-apologé-
tique, mi-légendaire "4, tend 4 relever la force de persuasion de I'islam lors de son expansion
dans le sud de la péninsule Arabique. Les membres d'un clan juif hadrami, apparentés aux
Bana al-Aswad, auraient adopté la nouvelle religion lors de la priére du premier vendredi du
mois de ragab, qui eut lieu dans la mosquée d’al-Ganid '*5. Cette conversion se serait vrai-
semblablement faite 4 'issue d'une dispute organisée entre Mu‘az ibn Gabal et des rabbins
hadramis sur la question de l'accés au Paradis.

117. Al-Baladari, Kitab futab, p. 97.

118. Al-Gadi, Tabagqat, p. 4.

119. Décobert, « La prise de Maryat», p. 157

120. Al-Madaj, The Yemen in the Early Islam, p. 12.

121. Décobert, « La prise de Maryut», p. 158.

122. Tobi, Jews of Yemen, p. 13.

123. Al-Gadi, Tabagat, p. 18.

124. Lecker, Jews and Arabs, p. 129.

125, La mosquée d’Al-Ganad fut construite, avec celle de San‘@, du vivant de Muhammad.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

462 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Les conversions a I'islam furent certainement nombreuses, comme celle de ce juif vivant
dans l'est du Wadi Hadramaout et qui rédigea un poéme dédié 4 Muhammad:

«Tu es le prophéte que nous attendions,

la Bible et les prophétes nous annongaient cette bonne nouvelle 2. »

Les mishumadim

A l'arrivée de l'islam, le judaisme yéménite se divisait en trois groupes: celui des classes
dirigeantes, héritieres des familles princiéres et des maisons aristocratiques du vi° siecle™”,
celui des campagnes, des am ha-aretz dans le sens de leur définition palestinienne de « peuple
de la terre % », A la pratique assez élémentaire, et celui des villes, bénéficiaire de l'expansion
économique des débuts de l'islam ™9,

Les descendants des familles princiéres de la lignée du roi Yusuf, dit Da Nuwas, désireux
de conserver leur rang et leurs priviléges, furent certainement parmi les premiers a accepter
l'islam, formant ainsi une classe intermédiaire entre les conquérants musulmans et la commu-
nauté juive. Une des premiéres conversions volontaires fut celle de Zur'ah Da Yazan en 630,
qui regut, par la suite, la délégation, conduite par Mu‘az ibn Gabal 1%°, envoyée par Muhammad
dans le Hadramaout. Cette conversion des élites semblait obéir 3 un phénomene d’intérét,
au sens le plus large du terme. Cet effet de valeur donnée 4 une action accéléra un processus
de variation religieuse qui se situait entre la logique communautaire et l'intérét personnel.
Le souci d'ordre et de paix poussa également ces élites a se rallier au dominant, dont elles
attendaient une protection contre I'insécurité et les différentes occupations étrangeres, queelles
fussent abyssines ou perses.

A l'image des dabagin'*, les propriétaires fonciers iraniens, l'aristocratie juive himyarite

132

choisit le chemin de la conversion contre des garanties fiscales ** et l'assurance du maintien

de leur rang social de la part du nouveau pouvoir . La solidarité commune cédait le pas a
I'identité personnelle, privant ainsi les groupements juifs d’Arabie d'une partie de leur pou-
voir décisionnel, celui de la classe dirigeante de l'aristocratie himyarite ou hadramie, dont les
ancétres avaient adopté, parfois superficiellement, le judaisme 34,

126. Al-Bagdadi, Kitab al- mubbar, p. 80.

127. Sedov, Robin et Ballet, « Qani’», p. 30.

128. Botticine et Eckstein, « From Farmers», p. 8.

129. Goitein, juifs et Arabes, p. 100, 101.

130. Al-Tabari, The Sasanids, p. 190, n. 483.

131. Al-Baladuri, Kitab futab, p. 357, 358.

132. Ibid.

133. Ilestintéressant de considérer, en 1953, le témoignage de R.B. Serjeant concernant un nommé al-Isra’il,
cheikh d’al-Rawda, dans le Hadramaout, et qui sétonne de voir une ascendance juive aussi clairement affichée
par un membre du « pouvoir religieux » ; voir Serjeant, «Had », p. 171.

134. Tobi, « Conversion to Islam », p. 577.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 463

Mais ce mouvement d’adhésion ne fut que partiel, comme le montre un décret
d’al-Hadi Yahya ibn Husayn % qui imposa une taxe fonciére aux juifs et aux chrétiens; un
certain nombre de propriétaires fonciers juifs existérent jusquau 1x° siécle.

Les conversions volontaires touchérent également des groupes d'individus d'origine modeste
résidants dans les campagnes.

Une problématique mettant en relation les frais éducatifs et le flux des conversions permet
de dégager le profil « type » de ce néophyte *°: il est membre d'une communauté rurale et ses
revenus sont si bas qu'il ne peut assurer une instruction religieuse a ses fils. Il sagit d'un am
ha-aretz, dont la définition se doubla, A partir du 111° siécle, d'une seconde signification, celle
de am ha-aretz la Tora, « d’ignorant de la Tora », cest-a-dire d'illettré. Ce fut sous 'influence
de Rabbi Juda ha-Nassi *7 que se généralisa le besoin d’étudier la Tora afin de donner une
éducation religieuse aux jeunes garcons. Selon la tradition rabbinique, un am ha-aretz se sou-
ciait peu de I'éducation de ses enfants et négligeait les lois de pureté 3%, Deés lors, demeurer
illettré devenait un objet de mépris et d’exclusion. Ainsi, la mise en relation du fait religieux
et du fait éducatif peut permettre de mieux saisir l'effet déstructurant des conversions sur les
communautés rurales a partir du vir© siécle.

La conversion a l'islam, de laquelle découlait l'accés au savoir %%, pourrait étre un effet
pervers du systéeme éducatif interne au judaisme'#° dont le cotit de I'éducation était équivalent
au revenu mensuel d'un paysan .,

A l'inverse, les populations urbaines, ou péri-urbaines, se recentrérent sur leurs commu-
nautés et sur les structures éducatives queelles financaient en généralisant la scolarisation des
enfants juifs, ce qui constitua probablement une barriére efficace contre le passage d'un groupe
religieux a un autre, emboitant le pas aux stratégies matrimoniales et aux interactions de
groupes "+*, Ainsi les communautés juives demeuraient suffisamment structurées pour faire
du principe de survie, et de sa transmission par I'éducation des garcons, un fait de cohérence
interne. Il est également intéressant de souligner que les différences de taux de paiement des
taxes douaniéres ou commerciales entre juifs et musulmans purent parfois constituer un
argument suffisant pour aboutir A une conversion.

Ce processus de conversion contribua fortement a dépeupler les campagnes #3, bon nombre
de paysans quittant leurs terres pour aller s'établir en ville en tant que commercants ou

135. Tobi, Jews of Yemen, p. 17.

136. Botticine et Eckstein, « From Farmers »,p. 8-10.

137. Lesautorités romaines reconnurent RabbiJuda ha-Nassi comme chef spirituel de la communauté juive
de Palestine vers 170. Il rédigea la Mishna entre 200 et 220.

138. Talmud de Babylone, 22a.

139. Berkey, The Transmission of Knowledge.

140. Botticine et Eckstein, « From Farmers », p. 10.

141, Ibid, p.17.

142. Décobert, «La prise de Marytt», p. 161.

143. Botticine et Eckstein estiment que la population juive de la Mésopotamie, de la Perse et de la péninsule
Arabique aurait diminuée de 87% entre le vii® et le xvesiécles, voir « From Farmers », p. 24.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

464

LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

artisans. A titre d’exemple, al-HHamdini (932-968) signale l'existence d'une communauté juive
de 200 personnes dans la région de Médine ; d'apres le géographe, ceux-ci se seraient « autrefois
comptés en milliers de personnes '##», Larrivée de l'islam et le mouvement de conversion qui
suivit marquérent une rupture radicale et définitive avec la civilisation himyarite; la transfor-
mation du judaisme arabique fut alors profonde et irréversible. Lislam, en tant que structure
politique, marqua le point de départ d'une urbanisation importante de toutes les populations
de la péninsule Arabique, permettant aux juifs de compléter une transition qui les conduisit
du statut de rural A celui de citadin.

La période d’autonomie de la société civile allant de 'Hégire, en 622, jusqu’a 'avénement de
la dynastie abbasside, en 750, permit la mise en place d'un pouvoir politique, mais également
communautaire, qui sappuya avant tout sur les notables dont le rdle devint alors primordial.
L'émergence de cette élite intellectuelle, et non plus uniquement aristocratique et patrimoniale,
affirma non seulement un désir de modernisme, mais entérina également une premiére cassure
entre la définition patrimoniale de notable communautaire et celle d’élite 4.

Les conversions individuelles suscitérent de vives réactions au sein des communautés, sut-
tout lorsqu'il s'agissait de notables. Ce processus d’islamisation obéissait également a plusieurs
facteurs, dont les mariages mixtes, les opportunités de contacts humains ou les choix sociaux
de certains acteurs. Shelomo Dov Goitein cite de nombreux exemples, comme celui de cette
femme juive qui demanda le divorce de son mari, commercant 3 Aden et converti a I'islam,
afin de pouvoir se remarier. Sa demande fut d’abord adressée au gadi avant d’étre renvoyée
devant une cour rabbinique. Les réflexes culturels continuaient 2 fonctionner bien aprés la
conversion, comme ce couple de convertis qui demandérent que leur fils fat circoncis selon la
tradition juive, au huitiéme jour, et non selon les principes de la sunna 4°,

Les mawali

Le califat s'installa, en 661, hors de la péninsule Arabique. Le statut de la dimma était en
cours d’élaboration (il prit sa forme canonique au vir® siécle avec la formalisation du droit
musulman comme base du systéme social du califat) et le maintien des non-musulmans dans
leurs propres structures communautaires apparaissait comme indispensable au fonctionne-
ment de la société. Dés lors, les conditions de I'adhésion a I'islam se modifierent. En effet, si
le choix des deux premiers califes rasidan fut dicté par l'ancienneté de leur conversion et les
liens familiaux qui les unissaient 3 Muhammad, le cadre politico-religieux changea a partir
de 644. Le choix controversé de ‘Utman ibn ‘Affin comme troisi¢éme calife provoqua des
divergences qui débouchérent, 4 partir de 656, sur la premiére rupture de la communauté avec
la dissidence préchée par ‘Al

144. Al-Hamdani, Sifat §azirat al-“Arab, cité par Miquel, p. 86.
145. Faii, Les juifs de la Péninsule, p. 8.
146. Goitein, A Mediterranean Society, p. 299-311.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 465

Les néo-musulmans furent d'abord des non-Arabes, 4 I'exemple des Perses, et la propaga-
tion de la religion du Coran donna naissance a une troisiéme catégorie sociale, 3 mi-chemin
entre celle du dimmi et celle du musulman d’ascendance arabe : le mawla, ou client., Les mawdli,
qu'ils fussent d'origine juive, chrétienne, samaritaine ou zoroastrienne, furent trés tot victimes
de discriminations, et ce pour deux raisons principales: tout d’abord, le fait qu'ils ne fussent
pas Arabes, ces derniers voulant protéger leurs privileges politiques et économiques; ensuite,
le ressentiment qu'éprouvait le vainqueur par rapport au vaincu.

Mais la conversion des juifs de la péninsule compliquait sérieusement les choses. Etant de
souche arabe et tribale, ils ne pouvaient pas étre assimilés aux mawali, mais aux musulmans
d'origine arabe. Cette accession directe 4 ce qui forma l'aristocratie du monde musulman
encouragea bon nombre des membres des communautés juives de la péninsule Arabique a
franchir le pas de la conversion.

Ce nombre alla croissant, de génération en génération, du vir® au x11° siécle. Le succes de
l'islam dans les communautés juives de la péninsule obéissait, certes, A des raisons tactiques,
mais également 4 des motivations d'ordre symbolique. Adhérer au monde des vainqueurs, a
celui du dar al-islam, ne leur permettait-il pas d’intégrer symboliquement la caste des kohanim,
des prétres du Temple descendants d’Aaron, issus de la tribu de Lévi, cest-a-dire celle des
dirigeants ?

La majorité de ces conversions demeurait le fruit d'une démarche personnelle ou fami-
liale "7, Lexplication donnée a ce phénomeéne peut sarticuler autour de deux points: le pre-
mier est l'isolement relatif dans lequel vivaient les communautés yéménites. Linfluence des
académies iraqiennes toucha certes les élites religieuses du Yémen et du Hadramaout, mais
ne fut certainement pas suffisante pour prévenir les individus de l'attrait que présentait I'islam
a leurs yeux. Le second concerne la position des académies de Babylone, dont les directives
demeuraient assez éloignées des problemes quotidiens, alors que la $ari‘a était en mesure de
répondre concrétement au questionnement de la vie de tous les jours.

Un dernier élément 4 prendre en considération demeure certainement le facteur linguistique.
La suprématie de la langue arabe au sein de la société yéménite a permis d’affermir, 3 partir
du virre© siécle, une particularité culturelle arabe née d’'une fusion bédouine et himyarite 4%,
Larabisation progressive du Yémen a sapé les anciennes structures en introduisant un nouveau
systeme, celui méme qui prévalait chez les Bédouins du Héjaz, qui avaient désormais pour
eux le pouvoir politique. De plus, le clivage existant entre, d'une part, la langue arabe, devenue
au Yémen langue de culture, et 'hébreu d’autre part, langue cultuelle, produisit un effet de
rétrécissement communautaire tant religieux que social.

Mais, d’autre part, ce phénomene de repli des communautés sur elles-mémes et la recherche
d’une nouvelle affirmation identitaire encouragea un retour a 'hébreu, qui, au-del de sa dimen-
sion de langue sacrée, devint une langue de témoignage en apparaissant sur les épitaphes et les
inscriptions ot il suppléa le grec et le sabéen, employés jusque-la. La force de cette nouvelle

147. Wasserstein, « Islamisation and Conversion », p. 49-60.

148. Chelhod, Arabie du Sud, p. 43.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

466 © LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

identité culturelle yéménite'#® a srement constitué un pdle d’attraction important dans les
cas de conversions individuelles, dés lors que le néophyte perdait son identité de juif.

Le changement de statut lié 4 la conversion 4 I'islam n'allait pas sans problémes pour celui
qui abjurait le judaisme. Ainsile nouveau converti perdait la protection de I'Imam car il n'était
plus « protégé » et il sortait du pacte de la §izya. D'un point de vue strictement social, il perdait
la confiance de sa communauté d'origine, sans pour autant gagner celle des musulmans, et seul
le mariage mixte lui ouvrait la porte de I'intégration et de l'assimilation, qui restait cependant
partielle. Dans le Yémen zaydite, un juif converti était souvent désigné sous le nom de muhtadi,

150 » ou de musilmani, « petit musulman "' ». Malgré le poids de ces préjugés populaires,

« guidé
les conversions demeurérent une réalité qui laminait peu 4 peu les communautés juives.

L'Etat musulman, en organisant une administration capable d’assurer la levée d'une fisca-
lité nouvelle dans les pays soumis, a contribué 4 démanteler un certain nombre d’institutions
locales qui constituaient des structures phares, comme ce fut le cas des monastéres chrétiens

152, La question est de savoir si les rouages institutionnels du judaisme arabique

en Egypte
ont effectivement subi un tel phénomene, ce qui aurait également poussé les juifs A se tour-
ner vers 'islam. La figure du converti tend 4 montrer que les communautés juives urbaines
demeuraient suffisamment structurées par la tradition rabbanite pour faire du principe de son
maintien et de sa transmission par I'éducation un fait de cohérence interne. Ce principe ne
fut cependant pas suffisant pour protéger l'ensemble des communautés arabiques qui n‘avaient
plus les moyens intellectuels de se protéger d'une adhésion 4 une autre tradition religieuse, la
tradition islamique. Il révéle, cependant, moins un phénoméne de déstructuration au sein des
communautés juives arabiques, quun phénomeéne d'ossification de ces structures, leur efficacité
devenant obsoléte face 4 l'attirance d'un islam triomphant.

Puis ce processus renforca, par effet de contrecoup, la force du pouvoir rabbinique qui prit
conscience de la pérennité d'un nouvel ordre politique régi en termes islamiques en lui donnant
cependant les moyens de saffirmer. Aprés avoir promulgué une série de mesures destinées 2
freiner I'ardeur des prosélytes '3, le pouvoir rabbinique fut en mesure d'apporter des réponses
aux grandes questions sociales et religieuses qui, dans un premier temps, firent le succes des
conversions. Ainsi, au x11° siécle, Natana'el Ibn al-Fayyumi, sur qui nous reviendrons, affirma ce
renouveau en présentant son introduction a une nouvelle philosophie juive, Bustan al-“Uqul 4,
comme un outil de modernisation du systéme éducatif en usage dans les yeshivot.

Lattrait pour l'islam s'infléchit A partir du x11° siécle et le judaisme arabique conserva encore
une place importante, représentant la premiére confession non musulmane, et demeurait encore
majoritaire dans certaines régions, comme dans l'oasis de Wadi al-Qura "5,

149. Crone et Cook, Hagarism, the Landing, p. 112.

150, Serjeant, « Omani Naval Activities », p. 83, note 68,
151. Rossi, « Il diritto consuetodinario », p. 136.

152. Décobert, «La prise de Maryut», p. 159.

153. Tobi, « Conversion to Islam », p. 577.

154. Ibn al-Fayyumi, Bustan al-‘Uqal.

155. Al-Mugqaddasi, Absan al-tagasim, p. 84, 95.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU 1 467

Un philosophe juif du x111° siecle dressa, sur un ton humoristique, la liste des motifs non
religieux de la conversion 4 I'islam:

«I1 (le converti) est mil par la peur et 'ambition.
«Il doit au Trésor une grosse somme d'argent.
«I1 désire échapper 2 la condition d'opprimé.
«Il est condamné 4 une peine de prison.

« Il tombe amoureux d'une musulmane,

«Ou bien il a quelques motifs de ce genre 156

Dedan Iaddén

Cartw dao la Pédninsule Arablque, au X® slécie,

156, Mansar, Ibn Kammuna’s Examination, p. 102.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomene de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siécles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

468

LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Les conversions forcées i 'aune des mouvements
de messianisme juif 7

Les conversions forcées constituérent un aspect original de la réalité yéménite. Le chro-
niqueur Ibn A‘tam rapporte que, sous le califat de ‘Ali, un groupe d’apostats de la région de
San@, membres de la tribu juive des Qaws et convertis dans un premier temps a I'islam, revint

ensuite au judaisme:

«Les Qaws de San@’ adoptérent le judaisme aprés qu'ils eurent reconnu le Coran et accepté

I'islam. II [‘Ali] les tua tous et fit briler leurs corps dans un biicher 8. »

Lanalyse des persécutions et des conversions forcées subséquentes nous améne a considérer
la délicate question des mouvements messianiques du judaisme sub-arabique. L'intensification
de certains courants de la mystique juive représentait un danger pour les autorités musul-
manes car les idées de syncrétisme religieux liées 4 une perspective eschatologique brouillaient
les frontiéres religieuses. Le pouvoir califal réagit en réaffirmant le plus fermement possible
la distinction entre les religions et en imposant l'absolue supériorité de 'islam. Une des voies
classiques de l'application de cette politique de contrdle passait par la discrimination reli-
gieuse, appliquée aux dimmi-s les plus nombreux, les chrétiens, et par la persécution, suivie
de l'obligation violente, mais ponctuelle, de la conversion, appliquée aux petites communautés
de dimmi-s, dont les juifs.

Ce messianisme constitua une particularité du judaisme oriental en général et arabique en
particulier, au méme titre que les conversions forcées, les deux étant souvent complémentaires,
comme ce fut le cas sous I'administration du gouverneur ayyubide d’al-Mu‘izz Isma'il, dans les
derniéres années du x11° siécle. Cette utopie messianique semblait cependant étre en relation
avec une demande populaire de renouveau religieux, entretenue par des campagnes de pré-
dications, notamment en 968, en 1068, en 1107 et en 1186. Ces prédications furent en général
le fruit du travail de petites sectes juives apparues au Moyen-Orient a partir du vIr© siécle.
Chaque mouvement messianique mit invariablement en scéne des individus charismatiques,
ayant une personnalité suffisante pour défier 'autorité rabbinique, et, au-dessus d'elle, celle du
pouvoir princier. Cette tension entre les tenants de la tradition et de 'ordre communautaire, et
les révolutionnaires de la prédication messianique demeura une constante de ces mouvements
populaires dont I'émotion était entretenue par la diffusion réguliére de contes légendaires

mettant en scéne des catastrophes apocalyptiques.

157. Laprétention juive 3 la messianité post-exilitique correspond & des mouvements religieux non reconnus
par les religions abrahamiques, ou une de leurs composantes.
158. Ibn A‘tam, Kitab al- futab, p. 71.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 469

Ce fut précisément cet élément populaire que voulut combattre Maimonide en formu-
lant une doctrine eschatologique qui rejetait tout élément d'utopie populaire, notamment en
insistant sur des assertions anti‘apocalyptiques qui étaient avant tout destinées 2 atténuer la
dynamique sociale de ces mouvements spontanés de messianisme '*°.

L'émergence des groupes hétérodoxes juifs orientaux

La déshérence sociale des classes pauvres, la misére, la ferveur religieuse mais également
I'influence d'un milieu ambiant zaydite qui vivait dans l'attente du retour du mahdi al-muntazar,
le messie attendu de l'eschatologie chiite, peuvent expliquer les différents mouvements mes-
sianiques qui touchérent et déstabilisérent la communauté juive yéménite. Ce désir de chan-
gement se nourrissait également de la tradition messianique de l'islam, celle du mahdisme.
Les juifs étaient réceptifs aux images et idées apocalyptiques développées par le chiisme, mais
ce phénomene ne fut pas a sens unique, les musulmans étant, a leur tour, attirés par ceux
qui, parmi les juifs, se proclamaient messies. Les juifs yéménites vivaient dans l'attente de la
venue du Messie, mais leurs croyances relatives a la conception du messianisme demeuraient
généralement assez contradictoires et variaient fréquemment.

La chronologie du messianisme juif en Arabie montre une pérennité intéressante.

Dés la période de I'hégire, un juif du Héjaz nommé Ibn Sayyad se proclama «apdtre de

10 et fut présenté par les sources musulmanes comme

Dieu» tout en pronant le mysticisme
I'incarnation du daggal, du « faux messie ». La tradition musulmane ' relate sa rencontre
avec Muhammad dans une palmeraie, 3 proximité de la forteresse des Bani Maaba, ou le
Propheéte était en pleine méditation. Le Coran fait référence A ces courants mystiques *** dont
la pérennité constituait une réalité de la vie du judaisme arabe au vir° siécle. David Halperin
relie Ibn Sayyad 4 un courant mystique hérétique du judaisme présent dans le Héjaz au vir© siécle '3,

Au virt siecle, un juif nommé Haggabar ibn Tsa’har annonga sur le marché de Yatrib la
venue prochaine du messie Yocha'a al-Akhbari qui allait se révéler au-dela du fleuve Sambatyon
le promis monterait un 4ne blanc lors de sa prochaine venue et ferait cesser les autres cultes
pour répandre le message de la Bible sur terre "4,

Un passage de la relation de voyage de Nasir-i-Khostd 5 (1004-1074[?]) mentionne la région
de Yamama comme étant la patrie d'un Messie qui y précha vers 1035.

Puis, a partir du x11° siecle les deux communautés, juive et musulmane, furent réguliere-

ment agitées par de nouveaux soubresauts messianiques.

159. Leaman, Maimonide.

160. Helperin, « The Ibn Sayyad », p. 213-225.
161. Ibid.

162, Le Coran S, 2, 78, 79 et 8o.

163. Helperin, « The Ibn Sayyad », p. 213-225.
164. Adler, « Obadia », p. 133.

165. Nasir-i Khosro, Safer nameb, p. 224.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

470 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Les chroniques syriaques mentionnent, en 1153, un homme d'origine yéménite qui portait
le nom de Mabarqa, surnommé Aba al-Harb, qui se proclama roi:

«Il'y eut en Palestine un homme appelé Tamin et surnommé Abou al-Harb, un yéménite qui
prit le nom de Mabarqa, et qui se proclama roi. Trente mille affamés et dénudés se joignirent a

lui. Son visage était couvert d'un voile 166

Ce prédicateur affirmait la vérité de la révélation coranique et 'amalgame avec le judaisme,
affirmant que la véracité de ses affirmations était citée dans la Bible; il fut exécuté sur ordre
de I'imam.

La proximité de I'Iran facilita également, a partir de l'arrivée del'islam, la diffusion des écrits
de plusieurs messies perses. Ainsi la communauté de Bayhan, dans le sud du Yémen, restait
convaincue que le Messie était déja venu, rendant ainsi plausible I'hypothése d'une influence
des idées d'Ishiq ibn Ya'qiib Aba ‘Isi al-Isfahani, fondateur d'un mouvement dissident en
Perse au viir® siécle, apreés la conversion 4 l'islam des juifs de Hira’ '7. Ce tailleur, originaire
d’Isfahin, que certains de ses disciples présentaient comme analphabéte, vécut entre 680 et 705,
sous le regne du calife ‘Abd al-Malik ibn Marwan. Ses prédictions sortirent rapidement des
limites de la Perse. Abii Isi se présentait comme le dernier des cinq précurseurs du Messie "¢,
tout en reconnaissant le don de prophétie 4 Jésus et 3 Muhammad. Il soutenait que chacun avait
été envoyé par Dieu 4 son peuple respectif et il recommandait 4 ses disciples la lecture du Coran
et des Evangiles, ainsi que I'étude de leurs commentaires.

«II disait que les musulmans, comme les chrétiens, doivent chacun pratiquer leur religion 4
laquelle ils ont désormais adhéré, tout comme les juifs doivent pratiquer la religion qu'ils professent
maintenant. Cela veut dire probablement que toutes les religions sont authentiques et aucune

n'est meilleure que l'autre 169

Un des disciples d’Aba ‘Isa se nommait Yudgan. Il vécut, dans la premiére moitié du
viir siecle, 3 Hamadan, ot il connut un important succeés populaire :

«Yudgan prétendait étre également un prophéte. Ses disciples afirmérent qu'il était le Messie et
qu'il n'est pas mort; ils attendaient son retour d'un moment a l'autre. Les Yudganites interdisent la
viande et les boissons alcoolisées et observent la pratique de trés nombreuses priéres et jetines. Ils
déclarent que les shabbats et les jours de féte ne sont plus obligatoires, mais doivent étre respectés

comme jours du souvenir. Certains caraites partagent cette opinion 7. »

166. Chronique, traduite par Chabot, , p. 103.

167. Gil, Jews, p. 511.

168. Talmud de Babylone, Soukka, 52b.

169. Al-Qirqisani, « Account to the Jewish », p. 382.
170, Ibid, p. 383.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGOIS FAU = 471

Ces groupes hétérodoxes réformateurs étaient souvent marqués par une accentuation res-
trictive du mode de vie quotidien, notamment en ce qui concerne l'alimentation et les régles de
mariage. Mais la pauvreté intellectuelle des chefs de ces mouvements contribua a réduire leur
influence, et, excepté les caraites, aucune de ces hérésies n'a survécu a la mort de son fondateur.
La disparition de ces sectes juives sest accomplie soit par une élimination physique, comme
celle d’Aba ‘Isa al-Isfahani, soit par une assimilation progressive aux théories rabbanites ou
caraites. Leffort intellectuel incomparable qui sest déployé autour de I'étude talmudique a fini
par s'imposer a tous ceux qui, parmi les dissidents, s’étaient peu a peu éloignés du judaisme.

Deux facteurs se sont conjugués pour réduire, puis effacer I'influence des sectes juives des
premiers siécles del'islam : le premier est constitué par le role fondamental joué par l'exilarque
dans la consolidation de l'autorité rabbinique, dans le contexte particulier de l'arrivée au pouvoir
de l'islam triomphant de la période rassulide. Lexilarque avait réussi 3 mettre fin aux que-
relles internes du rabbanisme qui devint le judaisme officiel aupreés des autorités musulmanes,
éliminant ainsi de facto le caraisme. En effet, l'islam a reconnu officiellement deux courants
du judaisme - le rabbanisme et le samaritanisme - et a toujours ignoré les caraites en tant
que communauté représentative. Le role spirituel de l'exilarque était renforcé par sa position
politique de garant de la communauté auprés de l'autorité califale puisqu'il avait le droit de
dispenser du paiement de la §izya ceux qu'il jugeait incapable de s'en acquitter.

Le second facteur d'affaiblissement de ces sectes 7" juives fut l'effet de fuite en avant vers
une zone de non-droit théologique, dont I'attente messianique était renforcée par I'abondance
des images mises en scéne par les prophétes, et en particulier Isaie: descriptions apocalyptiques
de séismes, de déluges, de fournaises et de désolation ; Israél n'étant pas épargné, mais purifié.

La conséquence immédiate de ces mouvements déstabilisateurs de 'ordre social fut la per-
sécution ouverte et l'obligation, bréve ou définitive, de la conversion. En effet, en sortant du
cadre strict de la dimma, le judaisme sud-arabique sexposa a la réaction du pouvoir califal '72;
la répression toucha les communautés de maniére inégale et déboucha sur une politique de
conversion forcée dont la chronologie yéménite, jusquau x111°siécle demeure, cependant, assez
succincte

—1172: 'imam ‘Abd al-Nabi ibn Mahdi mit en place une politique de conversions forcées des
juifs du Yémen. Il fut influencé par un de ses conseillers, Samuel ibn ‘Abbas, un juif converti
al'islam et auteur d'un certain nombre de polémiques contre le judaisme. Limam entendait
ainsi lutter contre un mouvement messianique mené par un illuminé qui se proclamait «roi
d’Israél », semant le désarroi dans la communauté juive san@nite. Les sources arabes ne font
que peu de références 3 ‘Abd al-Nabi ibn Mahdi qui se faisait fort de convertir, par la force
s'il le fallait, les juifs a 'islam 73,

171. Alobaidi, Le commentaire des psaumes, p. 82-84.
172. Lewis, Sémites et antisémites, p. 147-158.
173. Ibn Furat, Tarih, p. 198 et Cassel, Yernan, p. 164.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

472 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Le manifeste eschatologique de Maimonide

Conscients du danger que représentait ce genre de manifestation pour la survie de leur
communauté, les dignitaires, sous la conduite de Jacob ibn Natan'el al-Fayyumi, se tournérent
vers celui qui faisait référence en matiére de législation talmudique, Moise Maimonide qui leur
envoya une réponse connue sous le nom d’Iggeret Teman, « Epitre au Yémen 74 ». Maimonide
entretenait des contacts avec le Yémen, puisqu'il avait déja recu, avant la rédaction de son épitre,
un don de 100 dinars de la part de la communauté de ‘Aden.

L« Epitre au Yémen » fut écrite en arabe par Maimonide, au Caire, en 1172, et sadressait
directement aux juifs yéménites, en leur donnant les arguments théologiques pour se protéger
de toute agitation messianique.

Le texte de Maimonide se référe au climat de ferveur messianique qui régnait au Yémen, ol
ces mouvements '7® entretenaient paradoxalement une contradiction dans leurs approches res-
pectives d'un messianisme 2 tendance réaliste, ou au contraire, apocalyptique, intégrant parfois
ce dualisme dans le méme message.

La mise en garde de Maimonide contre la tentation de 'hérésie sadressait directement
aux adeptes de ce messianisme:

«Ils pensent que le Yémen est le lieu de la révélation comme leur a dit celui qui 'introduit en

erreur 76

N

Mais tout se passait comme si, face 4 I'urgence de la situation des juifs du Yémen, piégés
entre l'apostasie et le martyre, Maimonide, conscient de son rdle de guide spirituel, laissait
de coté ses convictions philosophiques. Il tenta alors de trouver une solution pragmatique qui
permettrait de sauver cette communauté des représailles éventuelles du pouvoir politique et
de la soustraire 4 la tentation de suivre le premier pseudo-messie venu. Ainsi, au-dela de I'idée
du messianisme, Maimonide développa ensuite, dans '« Epitre sur l'astrologie 77 », le théme de
la survie de la communauté yéménite, qui passe par la neutralisation de ce prétendu sauveur.

Un Messie se manifesta 4 la méme époque, plus au nord, sur les hauts plateaux yéménites.
II réforma les priéres et le rituel, préchant l'auméne en organisant d'immenses campagnes de
charité au cours desquelles les adeptes partageaient tous leurs biens. Son écho fut tel que de
nombreux musulmans se joignirent a lui. Devant l'agitation provoquée, I'imam le fit arréter.
Convoqué devant le diwan, il maintint ses afirmations messianiques et proclama que si 'on
tentait de le tuer, il ressusciterait aussitdt; amusé, I'imam tenta l'expérience et le fit décapiter.

174. Maimonide, Epitres.

175. Klorman, « Jewish and Muslim », p. 301-333.
176. Maimonide, Epitres, p- 98.

177. Kraemer, Maimonides, p. 428.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANGCOIS FAU = 473

Maimonide préconisa que cet imposteur ftt enfermé avec le maximum de publicité auprés
des musulmans afin de sauver la communauté de représailles quun tel débordement a l'ordre
public ne manquerait de provoquer 7%,

Un autre Messie apparut ultérieurement dans le Hadramaout, préchant une sorte de
syncrétisme entre judaisme et islam, proclamant que la Bible avait prédit sa venue comme
Messie. Moise Maimonide reporta également cet épisode messianique dans «1'Epitre sur
l'astrologie '7° », en citant la présence d'un personnage dans le Hadramaout prétendant étre
le messager du Messie qui devait apparaitre au Yémen, alors que dans « I’Epitre au Yémen »,
Maimonide présente 'homme en question comme étant lui-méme le Messie. Cette ambiguité
entre les deux textes est confirmée par un autre passage de « I’Epitre sur l'astrologie » dans
laquelle Maimonide précise que des musulmans commencérent 3 suivre ce « messager '*°».
Lhomme fut finalement arrété par les troupes califales et exécuté, laissant derriére lui la
légende de son retour apres le miracle de sa résurrection. La proximité de I'eschatologie chi‘ite
avec la doctrine du retour du mahdi al-muntazar est ici palpable.

181

Moise Maimonide dénonga, dans son « Epitre au Yémen ™' », les persécutions et la campagne

de conversion forcée qui fit suite au mouvement messianique:

« Vraiment, ce que tu rappelles A propos de celui qui régne sur le Yémen, qui a décrété la persé-
cution contre Israél et a obligé toutes les localités sous sa souveraineté dabandonner leur religion

est une nouvelle qui nous a fait blémir 2>,

Il tenta de minimiser le nombre des convertis: « Tu mas dit quun petit nombre écartait
ce doute (de la conversion [n.d.l])™ », tout en conseillant aux juifs menacés de mort de fuir
vers des terres plus accueillantes.

Maimonide prit une position pragmatique face au phénomene de conversion forcée. Témoin
en son temps des violences exercées par les Almohades sur les juifs d'Espagne musulmane, il
expliquait qu'il n'y avait ni honte, ni disgrice a se convertir sous la contrainte, car il préférait
voir un juif converti pratiquant en secret sa religion quun bon croyant mort. Pour lui, la
force du croyant est de refuser®#la loi du dominant tout en affichant une pratique extérieure.
Maimonide restait persuadé, A 'aune de sa propre expérience, que ces conversions forcées
n'étaient pas le résultat d'un certain arbitraire politique de quelques dynasties musulmanes, mais
demeuraient intrinséques  leurs principes religieux. Se référant volontiers 4 son propre passé
et aux destructions des communautés juives d’Andalousie et du Maghreb par les Almohades,

178. Ibid.

179. Ibid, p. 427, 428.

180. Ibid.

181, Ibid, p. 235.

182, Maimonide, Epitres , P+ 53
183, Ibid, p. 75.

184. Kraemer, Maimonides , p. 156.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

474 LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

il considérait les événements du Yémen comme une possible période de transition entre le
statut de dimmi et I'assimilation ™5 2 la religion de la puissance dominante.

Maimonide considéra les anusim comme faisant toujours parti intégrante du judaisme "¢,
sopposant sur ce point aux psikot, les directives religieuses, prises plus d'un siécle auparavant

87, qui condamnaient indifféremment les mishumadim

par les écoles talmudiques rhénanes
et les anusim au herem, A 'anathéme. La prise de position de Natan'el ibn al-Fayyumi'®® est
également révélatrice d'un certain pragmatisme en matiere de conversions forcées: il jugeait
que la récitation de la Sahada, la profession de foi, ne liait pas son auteur a I'islam qui avait été
envoyée par Dieu « uniquement pour les Arabes ™9 »,

Ces deux autorités officielles du judaisme entérinaient ainsil'idée d'une crypto-appartenance
au judaisme, d'une distinction entre l'adhésion officielle et 'appartenance privée. En effet, en
présence d'un régime de communauté restreinte, encore suffisamment structuré, la crypto-
appartenance religieuse demeurait possible, du moins a court terme. Mais l'existence, dans
la péninsule Arabique, d'une ou plusieurs communautés crypto-judaisantes, telles quelles
existerent dans I’Andalousie almohade décrite par Maimonide, ne peut pas, a ['heure actuelle,
étre vérifiée par les sources connues °.

De la persécution a la conciliation

— 1198: Al-Mu‘izz Isma‘il, ordonna une conversion forcée des juifs et des chrétiens de la
péninsule ", Il restait convaincu que le succeés de sa politique de contréle du pouvoir devait
passer par la stricte application de I'édit d’expulsion promulgué par Muhammad a I'encontre
des juifs du Héjaz. Saladin, puis la dynastie ayyoubide, afirmérent leur opposition a cette
perception de la Sari‘a en réactivant les mesures discriminatoires établies par le calife al-Hakim
(996-1021) qui imposérent notamment les signes particuliers aux dimmi-s.

Al-Mu‘izz Ismia‘il sautoproclama calife en 1197 et prit, trés rapidement, des mesures de
conversions forcées a I'encontre des communautés juives yéménites.

L'épisode de la conversion forcée de 1198 est rapporté dans deux lettres de marchands

192

juifs d’Aden. Un premier courrier 2, daté de 1198, ne mentionne pas le mouvement messia-

nique qui secoua le sud du Yémen a cette période, en sattardant sur la brutalité et la rapidité

185, Ibid, p. 241.Talmud de Babylone, 52b. Kraemer, Maimonides, p. 99-100. Levine, The Bustan, p. VIII.
Kraemer, Maimonides, p. 92-94. Bates, Yemen and its Conquest, p. 304.

186. Kraemer, Maimonides, p. 99-100.

187. Plus précisément lécole talmudique de Rabbi Salomon Izhaki, davantage connu sous l'acronyme de
Rachi de Troyes (1040-1105), auteur d’'une exégése de la Bible, et qui décréta un certain nombre de psikot
lors des massacres anti-juifs inhérents a la 1® croisade, en 1095.

188. Natan'el ibn al-Fayyumi était le fils de Jacob ibn Natan'el al-Fayyumi.

189. Levine, The Bustan al-Ukul, p. 73.

190, Kraemer, Maimonides, p. 62-94.

191. Bates, « Yemen and its Conquest», p. 304.

192. Goitein, Letters of Medieval, n°43-45.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCGOIS FAU = 475

de la persécution qui y fit suite. Lordre fut donné aux juifs adénites d'embrasser I'islam sous
peine d’étre exécutés. Ce document précise que les communautés du nord du Yémen, celles
des montagnes, avaient déja apostasié. Madman ibn Dawud, le chef de la communauté, se
convertit a I'islam, sous la menace de mort, le 25 aofit 1198.

Le vendredi 27 aofit 1198, le crieur public de la ville communiqua le message suivant:

« A tous les juifs!
Quiconque se présentera en retard

A T'audience du diwan de cet aprés-midi sera exécuté! 35

Lensemble de la communauté se présenta a 'audience, ses membres prononcérent la pro-
fession de foi qui faisait d’eux des musulmans, puis le calife proclama que toute tentative
d’apostasie serait punie de mort. Quelques-uns, parmi les plus religieux, refusérent cette
conversion et furent décapités.

Un second courrier 4, daté du mois de juillet 1202, émanant de Madman ibn Dawad,
le chef de la communauté adénite, précise que les juifs purent revenir 2 la religion de leurs
péres aprés 'assassinat du pseudo-calife. Il indique également que la féte de Pentecote s'était
déroulée de facon correcte, cette précision naurait eu aucun sens dans une période normale.
Lauteur n’indique 3 aucun moment le changement de religion, ce qui pourrait signiﬁer que
la communauté adénite pratiqua un crypto-judaisme pendant les quatre années de régne
d’al- Mu‘izz Ismafl.

Madman ibn Dawad demanda audience au sultan Sayf al-Din Sunqar, régent
d’al-Malik al-Nasir Ayyab, successeur d’al-Mu‘izz Isma‘il, pour demander 'annulation du
décret de conversion. Le jugement du tribunal religieux fut favorable 4 la requéte de Ben David
et autorisa officiellement I'ensemble de la communauté juive du Yémen a retourner au judaisme.
Le calife accorda également sa protection aux juifs étrangers de passage 3 ‘Aden en interdisant
que l'on puisse porter atteinte a leur vie. Il leur demanda de payer le tiers du montant de la
§izya bien que cette mesure fat illégale car la capitation n’était redevable que sur son lieu de
résidence.

Le fait davoir porté le différend devant le tribunal religieux, et non devant le tribunal
administratif, permit 3 Ben David d'exposer sa requéte 2 ses compatriotes musulmans qui
en composaient les membres. Car, 4 la différence du tribunal administratif qui était composé
d'officiers de justice issus des troupes étrangéres, syriens pour la plupart, le tribunal religieux,
qu'il fiit musulman ou juif, était composé de notables locaux 5.

Cette période confuse, durant laquelle 'agressivité de la propagande musulmane se heurta
3 une forte attente messianique des communautés juives du Yémen, se termina avec la dispa-
rition du sultan d’al- Mu‘izz Isma‘il, en 1201

193. Goitein, «Letters », n° 43.
194. Goitein, « From the Mediterranean ».
195. Ibid, note 9.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

476 © LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Ce fut trois siécles plus tard, au xvi° siécle, que le processus de conversion devint irréversible.
Un manuscrit de Dar al-mahtatat, 4 San@’, décrit un mouvement messianique qui réapparut a
Bayhan "¢ vers 1495. Cette chronique hagiographique met en scéne un mystérieux personnage,
nommé Yahadi, qui enflamma le Wadi Hadramaout, et qui fut suivi par un bon nombre de
juifs et de musulmans "7:

«Dans le royaume est apparu un juif qui a effrayé la population de cette région. Le sultan partit
a sa rencontre. Ce juif montait des chevaux de race, était entouré d'une escorte armée et n'avait
pas peur de la nuit. I dénigrait le Coran et défiait les musulmans, et nombreux furent ceux qui
'accompagnaient en réfutant les principes de I'islam. Mais, grice 4 une ruse, le sultan le captura

et le fit exécuter 9%, »

La répression menée fut terrible. Elle engendra une campagne de conversions forcées et
d’expulsions au sein des communautés juives du Hadramaout™?, qui aboutirent, au bout de
quelques mois, a la disparition du judaisme dans cette région. Rabbi Zacharia az-Zaihirir,

200

un rabbin-voyageur yéménite du début du xv1° siécle *°°, témoigna que seuls quelques ilots

communautaires, comme celui de Habban 2, existaient encore.

Conclusion

Les divers processus de conversion des communautés juives de la péninsule Arabique modi-
fierent de maniére significative le tableau religieux de cette région jusqu'a la fin du x111° siécle >,
redéfinissant les frontiéres identitaires entre individus et communautés.

Les conversions au christianisme furent brutales, imposées et révocables; celles 2 I'islam, a
I'exception de conversions forcées de 1198, étaient choisies, proposées et exclusives. La religion
musulmane fut alors en mesure d'offrir A ses néophytes un point d’ancrage social, économique,
culturel et politique dans le monde extérieur de la tribu, celui du dar al-islam.

Ainsi, une grande partie de la population juive se tourna vers le Coran, non seulement
parmi les anciennes classes dirigeantes, perméables aux nouvelles idées, mais également parmi
les couches les plus modestes de la société sub-arabique.

Larrivée d'un nouvel ordre social composé d'opportunités de contacts humains et d’inte-
ractions économiques semble avoir favorisé le processus d’adhésion a I'islam. La majorité
des conversions forcées ou dirigées perdurérent essentiellement par la menace de sanctions
militaires de la part du pouvoir califal.

196. Serjeant, « Material », p. 294.

197. Goitein, «Ha-mashiah ».

198. «Al-Lata’if as-suniyya», p. 62.

199. Habshush, « Q6rot Yisrael », p. 248, 249.

200. Az-Zaihiri, Sefer Hammusar, p. 220.

201. Serjeant, « A Judeo-Arab House-Deed », p. 117-131.

202. Botticini et Eckstein, « From Farmers to Merchants », p. 24.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

JEAN-FRANCOIS FAU

I1 ne faut pas, toutefois, écarter les criteres d'ordre purement subjectifs correspondant a

des mobiles religieux sincéres, et laisser en suspens la question de la survie de groupes de néo-

convertis restés fidéles 4 un judaisme privé, tel que le décrit Maimonide >3,

Bibliographie
Références religieuses

La Bible, texte hébraique dapres la version
massorétique, traduit sous la direction du
Grand Rabbin Zadoc Khan, Tel Aviv, 1994.

Talmud de Babylone, traduit par Moise Gabrielle,

Jérusalem, 1975.

Sources

«Al-Lataif al-suniyya fi ahbar al-Mamalik
al-yamaniyya», ms. 2560, Dar al-mahtatat,
San‘a.

Al-Bagdadi, Muhammad ibn Sa“d ibn Habib, Kitab
al-mubbar, Hyderabad, 1942.

Al-Baladari, Ahmad ibn Yahya, Kitab futab al buldan,
Beyrouth, 1987.

Chronique de Michel le Syrien, traduite par Jean Baptiste
Chabot, tome III, Bruxelles, 1963.

Ibn al Fayyumi, Bustan al-‘Uqal, traduit par D. Lurine,
New Yourk, 1966.

Ibn Furat, Assad, Tarih I'V, Le Caire, 1904.

Al-Gadi, ‘Umar ibn ‘Al Tabagat fugaha’ al-Yaman, Le
Caire, 1957.

Ibn Hazm, Aba Muhammad Alj, Gambarat ansab
al-“Arab, Le Caire, 1962.

Al-Himyari, Na§win ibn Sa‘ld, «Muntahabat fi ahbar
al-Yaman », Masra© al-kitab 8/3, San‘a, 1981.

Ibn Hisam, Aba Muhammad ‘Abd al-Malik, Al-sira
al-nabawiyya, Le Caire, 1937.

Ibn Ishiq, Ibn Yasir Muhammad, Al-sira al-nabawiyya,
Le Caire, 1937.

Kobri Nigist : deux traductions, celle de Gérard
Colin, La gloire des rois (Kabri Négdst). Epopée
nationale de Z’Etkiopie, Genéve, 2002, et celle de
Robert Beylot, La gloire des rois ou I'histoire de
Salomon et de la reine de Saba, Brépols, 2008.

203. Kraemer, Maimonides, p. 110.

Talmud de Jérusalem, traduit par Moise Schwab, Paris,
1969.
Le Coran, traduit par Denise Masson, Beyrouth, 1980.

Mansiir, Saad b., Ibn Kammuna’s Examination of the
Inquiries into the three Faiths, Berkeley, 1967.

Al-Mas‘adi, Aba al-Hasan ‘Ali, Murag al-dabab wa
ma‘adin al-gawhar, Le Caire, 1998.

Ibn al-Mugawir, Muhammad, Tarikh al-Mustabsir 1,
Leyde, 1954.

Al-Mugaddasi, Muhammad ibn Ahmad Sams al-Din,
Absan al-tagasim fi ma‘rifat al-aqalim, Le Caire,
1988.

Nasir-i Khosro, Safer nameh, 8¢ édition, Téhéran, 2005.

Al-Nisaburi, Aba al-Husayn, Al-Tabagat, 2 vol., Riyad,
1991.

Al-Qirgisani, Ya‘qab, Kitab al-anwar wa-l-maraqib,
édit. Nemoy, New York, 1939-1943.

Al-Tabari, Muhammad ibn Yazid al-Imam abi Gafar,
Chronique 11, Paris, 1983.

Al-Tamimi, al-“Arab, Kitab al miban, Beyrouth, 1963.

Al-Ya‘qabi, Ahmad Abu, Tarih, Beyrouth, 1960.

Yagqit al-Rami, ibn ‘Abd Allah, Mu‘§am al-buldan IV,
Le Caire, 1956.

Al-Zaviri, Mahgib, Tavis-e-yamani, Téhéran, 2001.

477

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

478

LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Etudes

Abbink, Jan, « The Irrevocable Past: History and Image
of the Beta Israel », Cahiers d'études africaines,
V. 34, cahier 136, Ehess, Paris, 1994.

Abbott, Nabia, « Wahb b. Munabbih , A Review
Article », JNES 36, Chicago, 1977, p. 103-112.

Abel, Armand, « Changements politiques et littérature
eschatologique dans le monde musulman »,
Stulsl 2, Paris, 1954, p. 23-43.

Adler, Nathan, « Obadia le prosélyte », RE]J 69, Paris,
1879, p. 133-141.

—, Jewish Travellers, Londres, 1930.

Albayrak, Ismail, « Israiliyyat and Classical Exegetes’
Comments on the Calf with a Hollow Sound
Q. 20, 83-98/7 , 147-155 with Special Reference
to Ibn “Atiyya», JSS 47/1, Manchester, 2002,

p- 39-65.

Alobaidi, Joseph, Le commentaire des psaumes par
le garaite Salmon ben Yeruham, Bern, 1996.

Barakat, Ahmed, Mubammad and the Jews,

A Reaxamination, New Delhi, 1979.

Bates, Mary, Yemen and its Conquest by the Ayyubids of
Egypt, these de l'université de Chicago, 1975.

Beaucamp, Joélle, Briquel-Chatonnet, Frangoise et
Robin, Christian Julien, Juifs et chrétiens en
Arabie aux v* et vI°siécles: Regards croisés sur
les sources, Centre de recherche d’histoire et de
civilisation de Byzance, Monographies 32, Paris,
2012,

Ben Sasson, Haim Hilel, A History of the Jewish People,
Harvard, 1969.

Berkey, Jonathan, The Transmission of Knowledge in
Medieval Cairo, A Social History of Islamic
Education, Princeton, 1992.

Botticine, Maristella et Eckstein, Zvi, « From Farmers
to Merchants, Volontary Conversions and
Diaspora: « A Human Capital Interpretation
of Jewish History », JEL 27, Pittsburg, 2005,

p- 885-926.

Cahen, Claude, « Le commerce musulman dans
locéan Indien au Moyen Age », dans Sociétés et
compagnies de commerce en Orient et dans locéan
Indien, Paris, 1970.

Cassel, Henry, Yemen, its Early Medieval History,
Londpres, 1892.

Chelhod, Joseph, Arabie du Sud 3, Paris, 1997.

Christides, Vassilios, « The Himyarite-Ethiopian
War and the Ethiopian Occupation of South
Arabia in the Acts of Gregentius (ca. 53 A.D.) »,
AnEt, v.9, Paris, année 1972, p. 115-146.

Cook, Michaél et Crone, Patricia, Hagarism,
the Landing of the Islamic World, Londres, 1977.

Crone, Patricia et Hind, Martin, God’s Caliph,
Cambridge University Press, 1986.

Cuogq, Joseph, Lislam en Ethiopie, des origines au
xvi® siecle, Paris, 1981.

Daghfos, Radhi, Le Yémen islamique, des origines
Jusqu'a lavénement des dynasties autonomes
(virr-1x¢ siécles), 2 volumes, Tunis, 1995.

Décobert, Christian, Le Prophéte et le combattant, Paris,
1991.

—, « Conversion, tradition et institution », Archives des
sciences sociales et des religions 116, Paris, 2001,
p- 67-90.

—, «La prise de Maryit par les Arabes, conquéte
et conversions religieuses », dans Alexandrie
médiévale 3, Ifao, Le Caire, 2008.

Dennet, Daniel, Conversion and the Poll Tax in
the Early Islam, Delhi, 1950.

Détoraki, Marina et Beaucamp, Joélle (éd. et trad.),
appendice sur les versions orientales par
André Binggeli, Le martyre de saint Aréthas et de
ses compagnons (BHG166), Centre de recherche
et de civilisation de Byzance, Monographies 27,
Paris, 2007.

Derat, Marie-Laure, Le domaine des rois éthiopiens
(1270-1527), Paris, 2003.

Donner, Fred, « From the Believers to Muslim :
Confessionnal Self-Identity in the Early Islamic
Community », Al-Abbath 50-51, 2002-2003,
P-9-53.

—, Mubammad and the Believers, at the Origins of Islam,
Harvard, 2012.

Doresse, Jean, Au pays de la reine de Saba. L’Etkiopie
antique et moderne, Paris, 1956.

Faii, Jean-Francois, Les juifs dans la péninsule Arabique,
du vi1® au x1v°siécle, Paris, 2008.

Fiaccadori, Gianfranco, « Gregentios and the
Land of the Homerites », Life and Works
of Saint Gregentios, Archbishop of Taphar,
Berlin-New York, 2006.

Garcia-Arnal, Mercedes, Conversions islamiques, Paris,
2001

Gibb ,Hamilton, Alexander, Rosskeen, Studies of
th Civilization of Islam, London, 1962.

Gil, Moshe, Jews in Islamic Countries in the Middle Age,
Leyde, 2004.

Goitein, Shelomo Dov, «Ha-Mashiah mi-Behan »,
Haares 17, 1950, p. 23-36.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal
Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—, « Newlight on the beginnings of
the Karim merchants », JESHO 1/2, Leyde, 1958,
p- 175-184.
—, « Evidence of the Muslim Poll Tax from
Non-Muslim Sources, a Geniza Study»,
JESHO 6, Leyde, 1963, p. 278-295.
—, Arabia and the Arabs from Bronze Age to the coming
of Islam, Londres et New York, 2001.
—, Letters of Medieval Jewish Traders, Princeton, 1974.
—, From the Land of Sheba, New York, 1973.
—, « From the Mediterranean to India», Speculum,
JMRS 29, n° 2/1, Durham-NC, avril 1954,
p. 181-197.
—, A Mediterranean Society, Los Angeles, 1971.
—, Palestine Jewry in Early Islamic and Crusader Times,
Jérusalem, 1980.
Graetz, Heinrich, A History of the Jews 3, Philadelphie,
1967.
Habshush, Haim, « Qdrot Yisrael be-Téman », Sefanét,
v.2, Jérusalem, 1958, p. 246-286.
Hailé, Getachew, « Ras ‘Amdu: His and his Ancestors’
Role in Ethiopian History», Proceedings of
the XV Internatioanal Conference of Ethiopian
Studies, 206, Wiesbaden, 2006.
Helperin, David, « The Ibn Sayyad Traditions and
the Legends of al-Dajjal », JAOS 96, New
Haven, 1976, p. 213-225.
Hirsch, Bernard, « Note de lecture, de Joseph Halévy
4 Flavius Joséphe », AE 16, Paris, 2000,
p- 369-376.
Hirschfeld, Hartweg, « Essai sur I'histoire des Juifs de
Médine », RE] 7, Paris, 1883, p. 167-193.
Hodgson, Marshall Goodwin Simms,
« ‘Abd Allah ibn Saba‘» EI, seconde édition,
Brill online,©2010.
Hoyland, Robert, « Seeing Islam as Others saw it.
A survey and Evaluation of Christian, Jewish
and Zoroastrian Writings on early Islam »,
Studies in Late Antiquity and Early Islam, 13,
Princeton, 1997, p. XV111, 872.
Isaac, Ephraim, « The Yemenite step, Judaism and
Islam in Yemen », Midstream, nov-dec. 2003,
p. 46-438.
Jaussen, Antonin et Savignac, Raphaél, Mission
archéologique en Arabie 1, Ifao, le Caire, 1997.
JES 111/ 2, Addis Abeba, Juillet 1965.
Kaplan, Steven, « Eldad Ha- Dani», dans Enc/£th 2,
Wiesbaden, 2005, p. 252.
—, «Falasha Religion: Ancient Judaism or Evolving
Ethiopian Tradition ? A Review Article »,
JOR 74/1, Philadelphie, 1988, p. 49-65.
Kay, Henry, Yaman, its Early Medieval History,
Farnborough, 1968.

Anlsl 47 (2014), p. 445-480 Jean-Francois Fal

JEAN-FRANCOIS FAU

Kister, Meir, «Al-Hira», Arabica 15,1968, p. 143-169.

Klorman, Eraqi, « Jewish and Muslim Messianism
in Yemen », AJSS 24/2, Cambridge, 1999,

p. 201-228.

Kobishanov, Yuri, Axum, Londres, 1979.

Kraemer, Joel, Maimonides , New York, 2004.

Leaman, Oliver, Moses Maimonide, AUC Press,

Le Caire, 1990.

Lecker, Michael, « Muslims, Jews and Pagans, Studies
on Early Islamic Medina », Islamic History and
Civilisation, Studies and Texts 13, Leyde, 1995.

—, «Jews and Arabs in pre and early Islamic Arabia»,
Ashgate, 1999.

—, « The“ Constitution of Medina "> Muhammad’s First
Legal Document », Studies in Late Antiquity
and Early Islam, Princeton, 2004.

—, People, tribes and Society in Arabia Around the Time
of Mubammad, Aldershot, Ashgate, Variorum,
2005.

—, «Huad and other Pre-Islamic prophets of
Hadramawt», Le Museon 67, 1954, p. 171-175;
réédition dans Studies in Arabian History and
Civilisation, Variorum, Londres, 1981.

—, «Quraziyyat: On three survivors from the Qurayza
massacre », dans From Jahiliyya to Islam,
Jérusalem, 6-10 juillet 2003.

Levtzion, Nehemie, Conversion to Islam, New York et
Londpres, 1979.

Lewis, Bernard, Sémitisme et Antisémitisme, Paris, 1987.

al-Mad’aj, Abd al Muhsin, The Yemen in the Early Islam,
9-233/630-847, A Political History, Université de
Durham, 1988.

Maimonide, Moise, Epitres, traduit de 'hébreu par
J. de Hulster, Paris, 1983.

Margariti, Roxani, Aden & the Indian Ocean Trade,
University of North Carolina, 2007.

—, «Martyre de S. Aréthas et ses compagnons »,
traduction de J. Beaucamp, dans Le Martyre de
saint Aréthas et de ses compagnons (BHG 166),
Monographies 27, Paris, 2007.

al-Mawardi, Aba al-Hasan “Ali ibn Habib, Les
statuts gouvernementaux, traduit de l'arabe par
Edmond Fagnan, Alger, 1925.

Meissner, Renate, « Dhimmah and Juwarah:
jewish-muslim relations in East South Yemen »,
Tema 7, Netanya, 2001, s.p.

Miquel, André, La géographie humaine du monde
musulman 4, Paris, 1988.

Moberg, Axel (éd. et trad.), The book of the Himyarites,
Fragments of a Hitherto Unknown Syriac Work
(Skrifter utgivna av Kunl. Humanistiska
Vetenskapssamfundeeti Lund, VII), Lund, 1924.

Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

479


http://www.tcpdf.org

480

Anlsl 47 (2014), p. 445-480

LE PHENOMENE DE CONVERSIONS AU CHRISTIANISME PUIS A L'ISLAM...

Montgomery, Watt, Mubamad at Medina, Oxford,
1994.

Neubaner, Adheler, « Eldad the Danite », JOR 3, Leyde,
1891, p: 8-16.

Newby, Gordon Darnell, A History of the Jews of
Arabia, University of South Carolina, 1988.

Paret, Roger, Vie de Saint Grégantios, Paris, s.d.

Perlman, Shmuel, « Another Kaab al-Ahbar Story »,
JOR 14, Philadelphie, 1954, p. 48-50.

Potts, Daniel, « The Sassanian Relationship with
South Arabia, Literary, Epigraphic and Oral
Historical Perspectives», Studlr, v. 37, n° 2,
Louvain, 2008.

Prémare, (de) Alfred Louis, « Le premier islam et les
juifs d'Arabie », Les Juifs dans 'Histoire, Paris,
2011, p. 197-213.

Robin, Christian Julien, « Cité, royaumes et empires
de 'Arabie avant l'islam », RM MM 61,
Aix-en-Provence, 1991, p. 45-54.

—, « Himyar et Israél » dans Académie des inscriptions
et belles-lettres, Comptes-rendus des séances de
lannée 2004, 148° année, n° 2, p. 315-339.

Rossi, Ettore, « Il diritto consuetodinario delle tribu
arabe del Yemen », RSO 23, Rome, 1948,

p. 136-143.

Saad ben Mansar, Ibn Kammuna’s Examination of
the Inquiries into the Three Faiths, Berkeley, 1967.

Saphir, Yaakov, Even Saphir 2, Mayence, 1874.

Sayyid, Ayman Fu'ad, Sources de Ubistoire du Yémen a
lépoque musulmane, Ifao, Le Caire, 1974.

Schmitz, M., « Ka‘b al-Ahbar », EI, seconde édition,
Brill online, © 2010.

Sedov, Alexander et Robin, Christian Julien, « Qani,
port de lencens », Hadramawt, la vallée inspirée,
Bruxelles, 1997.

Sellassié, Sergew Hable, Ancient and Medieval
Ethiopian History to 1270, Addis Abeba, 1972.

Serjeant, Robert Bertram, « A Judeo-Arab
House-Deed from Habban », JRAS, oct. 1953,
Leyde, p. 117-131.

—, « The Sunnah Jamiah Pact with the Yathrib Jews,
and the Tahrim of Yathrib: Analysis and
Translation of the Document Comprised
in the So-Called Constitution of Medina »,
BSOAS 61/1, Londres, 1978, p. 1-42.

Jean-Francois Fal

—, «Had and Other Pre-Islamic Prophets of
Hadramawt», Le Museon 67,1954, p. 171-175;
réédition dans Studies in Arabian History and
Civilisation, Variorum, Londres, 1981, p. 121-179.

—, « Omani Naval Activities off the Southern Arabian
Coast in the Late 11th/17th Century from
Yemeni Chronicles», The Journal of Oman
Studies, v. 6, part. 1, Mascate, 1983, p- 77-89.

—, «Material for South Arabian History», BSOAS 13,
Londres, 1950, p. 292-295.

—, Sana, an Arabian Islamic City, Londres, 1983.

Tillier, Mathieu (sous la direction de), Les débuts
du monde musulman (vir‘-x© siécle). De
Mubammad aux dynasties autonomes, Paris, 2011,

Tobi, Yosef, Jews of Yemen, Studies in their History and
Culture, Leyde, 1999.

—, « Conversion to Islam among Yemenite Jews
under Zaydi Rule », The Legacy of Islamic
Antisemitism, New York, 2007.

Twakkal, Abd Alfatah, Kab al-Abbar and the
Isra’iliyyat in the Tafsir Literature, Institute of
Islamic Studies, Mc Gill University, Montreal,
2007.

Volkoft, Oleg, D'ous vient le reine de Saba?, Ifao,

Le Caire, 1971.

Wasserstein, David, « Islamisation and Conversion of
the Jews », Conversions islamiques, Paris, 2001

Widengren, Geo, « The Status of the Jews in
the Sassanian Empire », IrAnt 1, Leyde, 1961,
p. 142-143.

Willliams, Arthur Lukyn, Adversus Judaeos, a Bird's-Eye
View of Christian Apologiae until the
Rennaissance, Cambridge, 2012.

Yule, Paul Alan, «Zafar, Capital of Himyar,
Rehabilitation of a‘Decadent’ Society,
Excavations of the Ruprecht-Karls-Universitit
Heidelberg 1998—2010 in the Highlands
of the Yemen», Abhandlungen Deutsche
Orient-Gesellschaft, Wiesbaden, 2013.

Le phénomeéne de conversions au christianisme puis a I'islam des tribus juives de la péninsule Arabique, Ve-Xllle siecles

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

