
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 47 (2014), p. 283-306

René Guérin Du Grandlaunay

Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture
autobiographique

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amol o giques  47   −   2013

•   résumé
Le traditionniste et historien Šams al-Dīn Muḥammad al-Saḫāwī (831-902/1427-1497) 

écrivit à la fin de sa vie une longue autobiographie encore inédite. Contesté et amer, il n’hé-
site pas à y faire, sur plus de 640 pages, son propre éloge. Pour cela, il reprend la notice qu’il 
avait insérée auparavant dans son très célèbre dictionnaire biographique al-Ḍaw’ al-lāmiʿ. Le 
chapitre qu’il consacre à sa famille est ainsi l’occasion de montrer le chemin personnel qu’il a 
suivi pour devenir un savant exemplaire. Car ses origines familiales semblaient le destiner à 
un avenir de marchand. Mais ni son père, ni son édifiante tante Fāṭima ne l’empêcheront de 
consacrer son temps à l’étude encouragée par la toute proximité de la famille Bulqīnī et celle 
d’Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī. Un point d’analyse onomastique montre enfin comment le milieu 
familial a conduit Saḫāwī naturellement à celui des savants.

Mots-clés : Égypte – Le Caire – al-Saḫāwī – autobiographie – éloge de soi – famille – alliance 
matrimoniale – marchands – soufisme – onomastique – généalogie

•   abstract
The traditionist and historian Šams al-Dīn Muḥammad al-Saḫāwī (831-902/1427-1497) 

wrote at the end of his life a yet unpublished autobiography. Contested and bitter, he does 
not hesitate to do, over 640 pages, his own praise. For this, he uses the information he had 

René Guérin du Grandlaunay*

 
 

Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī

Quelques aspects d’une lecture autobiographique

 *  René Guérin du Grandlaunay, Institut dominicain d’études orientales, rene.dugrandlaunay@ideo-cairo.org.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī284

previously inserted into his famous biographical dictionary al-Ḍaw’ al-lāmiʿ. The chapter de-
voted to his family is the opportunity for showing the personal path he followed to become 
an exemplary scholar. His family background was indeed leading him to be a future merchant. 
But neither his father nor his inspiring aunt Fāṭima prevent him from devoting his time to 
the study which was encouraged by the immediate vicinity of the Bulqīnī’s family and that of 
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī. A short onomastic analysis finally shows how, naturally, his family 
led Saḫāwī towards the scholars circle.

Keywords : Egypt – Cairo – al-Saḫāwī – autobiography – self-praise – family – matrimonial 
alliance – merchants – sufism – onomastics – genealogy

*  *  *

	 Introduction

Šams al-Dīn Muḥammad al-Saḫāwī (831-902/1427-1497) a composé deux versions fort 
différentes de son autobiographie (tarǧama). La première, courte, est très connue. Elle fut 
écrite vers 871/1466 1 en réponse à une demande formulée par un savant de Tunis, Ibn ʿAzam 
(m. 891/1486) 2. Réutilisée un peu avant 900/1494 par Saḫāwī lui-même dans son opus mag-
num 3 : al-Ḍaw’ al-lāmiʿ li-ahl al-qarn al-tāsiʿ 4, elle devint la plus longue notice de l’ouvrage et 
malheureusement l’unique source biographique sur notre traditionniste-historien.

1.  Cette version courte est contemporaine de la longue tarǧama sur son maître par excellence 
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī (m. 852/1448) et dont le titre est al-Ǧawāhir wa-l-durar fī tarǧamat šayḫ al-islām 
Ibn Ḥaǧar.
2.  Muḥammad b. ʿ Umar b. Muḥammad al-Tūnusī al-Makkī, Ibn ʿ Azam, né en šawwāl 816 (déc. 1413 - jan. 1414) 
à Tunis, commença une riḥla au début de raǧab 837 (fév. 1434) à Alexandrie puis au Caire, fin 839 (juin 1436), 
à La Mecque, en 840 (1436/1437), puis à Médine et dans le Bilād al-Šām. Il vivait de la reliure et de la vente 
des livres. Il s’installa à La Mecque où il composait ou copiait des ouvrages biographiques. Il est une des 
principales sources de Saḫāwī pour le Ḍaw’. Vers la fin de sa vie, parce qu’il se mettait à l’école d’Ibn ʿ Arabī, il 
reçut de vigoureux blâmes de la part de Saḫāwī. Le maǧmūʿ 766 de la bibliothèque Köprülü (fonds Mehmet 
Pașa) est un recueil d’ouvrages d’Ibn ʿ Arabī copié de sa main, décrit dans Yahyā, « Mission en Turquie », p. 37. 
Saḫāwī, Ḍaw’ VIII, p. 255-256, nº 695 ; id., Waǧīz II, p. 412 ; GAL II, p. 173 ; GALS II, p. 222-223.
3.  Expression utilisée par Donald P. Little, « Historiography of the Ayyūbid and Mamlūk Epochs », p. 443.
4.  La tarǧama de Saḫāwī s’étend sur 21 pages (538 lignes dont les cinq dernières, vides, attendent, selon le 
format convenu des tarǧama-s, qu’on y inscrive la date de mort et les circonstances de l’enterrement du savant), 
Dublin, Chester Beatty 5236, III, 66-87. Dans l’unique édition du Ḍaw’ dont nous disposons la notice de 
Saḫāwī occupe 31 pages, Saḫāwī, Ḍaw’ VIII, p. 2-32.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 285

La seconde version reste beaucoup moins connue 5, car encore inédite 6. La rédaction de 
cette gigantesque tarǧama est celle d’un homme âgé mais toujours très actif. L’Iršād al-ġāwī 
bal isʿ ād al-ṭālib wa-l-rāwī li-l-iʿlām bi-tarǧamat al-Saḫāwī 7 (Orientation de l’égaré et, plus encore, 
réconfort de l’étudiant et du transmetteur : de la connaissance de la biographie d’al-Saḫāwī) est une 
œuvre indépendante dont le titre étendu laisse deviner les exigeantes motivations pédagogiques 
de l’auteur. Conçu comme un développement de la version courte 8, l’Iršād s’étale sur plus de 
640 pages manuscrites 9. C’est un long ouvrage qui adopte la structure qu’il avait utilisée trente 
ans auparavant pour la tarǧama d’Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī (m. 852/1449) 10.

Parmi les multiples motivations qui poussèrent Saḫāwī à construire sa vaste autobiographie, 
outre l’éloge de soi-même vanté dans l’introduction, le secret désir de faire davantage que son 
maître absolu Ibn Ḥaǧar n’est pas des moindres : apprendre le Coran plus précocement, avoir 
plus de maîtres, plus de disciples, plus de lieux visités lors de la riḥla fī ṭalab al-ʿ ilm, plus de 
membres de famille présentés, etc. Mais Saḫāwī est un savant contesté. Il y a donc plus que 
cette seule émulation zélée.

La version courte ne possède que de très rares données familiales. Celles-ci, il est vrai, 
sont largement distribuées dans le reste du Ḍaw’, au gré du classement alphabétique 11 des 
diverses tarǧama-s que Saḫāwī composa sur les membres de sa famille. Ces notices séparées 
dans le Ḍaw’ se retrouvent agencées dans l’Iršād. Là, Saḫāwī a fait du chapitre premier 12 une 
construction littéraire unifiée centrée sur sa famille.

Il est très rare de bénéficier d’une masse aussi abondante d’informations relatives au milieu 
familial d’un savant. Ce fait nous pose directement la question de l’intention de l’auteur à 
l’écriture de ce chapitre. Pourquoi Saḫāwī donne-t-il autant d’importance à sa famille ? 

5.  Même Šams al-Dīn Ibn Ṭūlūn (m. 953/1546), qui connaissait la tarǧama écrite par Saḫāwī, ignore 
l’autobiographie indépendante. C’est pourquoi, parlant de ceux qui écrivent des tarǧama-s, il estime que ce que fait 
Saḫāwī est meilleur (wa-huwa aḥsan) que ceux qui écrivent des autobiographies ! Ibn Ṭūlūn, al-Fulk al-mašḥūn, 
p. 22. Reynolds, Interpreting the Self, ne cite pas l’Iršād dans la liste des écrits autobiographiques en langue 
arabe du ixe au xixe siècle recensés p. 255-288.
6.  Nous travaillons à l’édition de ce texte dans le cadre d’un doctorat dirigé par M. le Prof. Abdallah Cheikh-Moussa 
de l’université Paris IV.
7.  Désormais désigné par le simple terme Iršād.
8.  Dans le préambule de l’Iršād, Saḫāwī, après avoir mentionné les circonstances de l’écriture de la version 
courte, s’exprime ainsi : « Une trentaine d’années après, il m’apparut que je devais développer mes propos… », 
Istanbul, Süleymaniye, Ayasofya 2950, f. 2r° l. 6.
9.  Il en existe deux codices : 1. Istanbul, Süleymaniye, Ayasofya 2950 ; 2. Leyde, Or. 2366.
10.  Saḫāwī colle tellement à cette structure que le chapitre dixième, consacré à la maladie et au décès 
d’Ibn Ḥaǧar dans al-Ǧawāhir wa-l-durar, est également prévu pour son propre décès mais laissé vide (Leyde 
Or. 2366 f. 316r° l. 24-316v°), tout comme les cinq dernières lignes de la notice du Ḍaw’ (Chester Beatty 5236, 
III, p. 87 l. 13 sq.). Seule apparaît la mention al-bāb al-ʿāšir (Leyde Or. 2366 f. 316r° l. 23). Comme personne 
n’a jugé bon de combler cette lacune, nous ne connaîtrons jamais les circonstances de la mort de Saḫāwī.
11.  Sur le classement alphabétique des dictionnaires biographiques chez Ibn Ḥaǧar et Saḫāwī, je me permets 
de renvoyer aux quelques informations de notre article « La liste des autorités de Šams al-Dīn al-Saḫāwī », 
p. 86-89.
12.  Mais les autres chapitres ne sont pas en reste. Le deuxième, sur la formation de Saḫāwī, donne de très 
nombreux éléments sur la cellule familiale que nous ne pourrons que suggérer ici.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī286

Il nous semble qu’aborder les traits principaux des deux groupes familiaux du père puis de la 
mère de Saḫāwī, apporte un premier élément de réponse. Le chapitre est en effet principalement 
construit sur la présentation de l’alliance de la famille commerçante du père avec celle plus savante 
de la mère. Une observation plus attentive du cas de la personne de Fāṭima, tante paternelle, nous 
fera comprendre également la portée édificatrice du discours de Saḫāwī. Enfin il nous a semblé 
important de montrer comment le chapitre premier était inscrit dans l’ensemble de l’Iršād. Et 
comment, par un dédoublement du nasab, le milieu familial trouve chez Saḫāwī un complément né-
cessaire dans le milieu constitué par les savants dont il s’estime être au final un éminent représentant.

	 Les deux familles de Saḫāwī

La tarǧama (notice biographique) est un texte composé d’éléments traditionnellement 
convenus 13. Le premier d’entre eux est la chaîne onomastique par laquelle le biographe définit 
le nom de celui dont il parle (ṣāḥib al-tarǧama). De nombreuses notices du Ḍaw’ proposent à 
la fin de cette chaîne onomastique la mention de personnes affiliées à la même famille ren-
voyant à une notice antérieure ou postérieure à celle du ṣāḥib al-tarǧama. Ceci est parfaitement 
logique dans un dictionnaire biographique, comme le Ḍaw’, dans lequel se succèdent plus de 
12000 notices. D’ailleurs pour aider l’utilisateur du Ḍaw’, Saḫāwī, qui fait preuve d’une grande 
discipline méthodologique, a rassemblé à la fin de son dictionnaire plusieurs bāb-s dans lesquels 
il donne sous une seule entrée les noms de différents personnages participants d’une même 
kunya, d’un même laqab ou d’une même nisba. 

Pour une biographie autonome 14 il en va tout autrement puisqu’on ne peut utiliser cette 
méthode de renvoi. Pour son Iršād, Saḫāwī a donc jugé important de rassembler en un seul 
chapitre les informations familiales utiles à la définition du ṣāḥib al-tarǧama. En faisant ainsi, 
Saḫāwī semble suggérer que le traditionnel nasab patrilinéaire, qu’il donne comme il se doit 
au tout début du chapitre, ne suffit pas à intégrer l’histoire d’un personnage. Celle-ci nécessite 
en plus une mise en contexte familial complète.

La comparaison des préambules respectifs des deux grandes tarǧama-s indépendantes 
écrites par Saḫāwī, al-Ǧawāhir wa-l-durar et l’Iršād 15, montre que le chapitre premier est 
semblablement composé de deux parties similaires. La première concerne l’identité de l’au-
teur avec des développements sur les éléments de la chaîne onomastique. La seconde aborde 
les membres de la famille. L’expression wa-fīhi (souligné dans la note 15) établit un lien factice 

13.  Martel-Thoumian, « Le dictionnaire biographique », p. 15-16 ; Reynolds, Interpreting the Self, p. 42-43.
14.  Saḫāwī avait une conscience vive de la différence méthodologique à faire entre une biographie incluse 
dans un dictionnaire et une biographie autonome, cf. la conclusion en al-Ǧawāhir wa-l-durar III, p. 1263-1278.
15.  Extrait du préambule d’al-Ǧawāhir wa-l-durar concernant le chapitre premier :

فالأول في ذكر نسبه ونسبته ومولده وبلدته وبشارة أبيه به وشهرته ، وفيه نبذة من تراجم من وقفت عليه من أسلافه وإخوته.
Extrait du préambule de l’Iršād : 

فالباب الأول في ذكر النسب والنسبة واللقب والكنية الموضوعة لعلّي الرتبة والمولد والبلدة وما وقعت البشارة به حينئذ من بعض أولي القرب والمودّة ، وفيه 
نبذة من تراجم كثير ممنّ سلف أو خلف ، من الجدّين والجدّتين والعمّين والأبوين والأخوين والأخوال ، من النساء والرجال ، وولد مع الإشارة لفقده مع 

من فقد ، ومن تأخّر الآن من الأقارب ممنّ يعدّ من الصالحين أو يقارب.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 287

entre les deux parties tout en les distinguant. Le contexte familial paraît ainsi juxtaposé à 
l’élément traditionnel et, tout compte fait, mal articulé 16.

Nous l’avons dit, Saḫāwī rassemble dans le chapitre premier de l’Iršād de nombreux éléments 
de tarǧama-s du Ḍaw’ touchant aux membres de sa famille. Il ajoute ou retire des informations. 
Des personnages apparaissent. Il renvoie à l’occasion au Ḍaw’ ou à son Mu ǧʿam 17. C’est au 
total une impressionnante famille de près de quarante personnes que nous sommes invités à 
découvrir. Nous ne connaissons pas d’autres exemples, à la même époque, d’une telle profusion 
d’informations. Le tableau qui suit donne la liste de ces personnes. Nous avons gardé l’ordre 
de leur traitement dans le chapitre afin d’en montrer la structure. Une colonne montre ceux 
et celles qui bénéficiaient d’une tarǧama dans le Ḍaw’.

Il nous a paru également suggestif de donner un arbre généalogique de la famille de 
Saḫāwī (renvoyé à la fin de l’article). Dans ce graphique, les chiffres orphelins correspondent 
aux lignes du tableau.

Les limites de cette contribution ne permettent pas d’aborder tous les personnages men-
tionnés par Saḫāwī. Nous renvoyons là-dessus à l’étude introductive de notre édition de l’Iršād.

Nº Personnages de l’Iršād Degré de parenté Notice  
du Ḍaw’

* Muḥammad al-Saḫāwī L’auteur VIII, 2-32 Chaîne  
onomastique

2 Ibn al-Bārid Aïeul paternel VII, 175-7 
nº 424

Famille paternelle

1 Abū Bakr Arrière-grand-père Sans notice

2 Muḥammad, Ibn al-Bārid Grand-père VII, 175-177 
nº 424

3 ʿAbd al-Raḥmān Père IV, 124-125 
nº 332

4 Abū Bakr Oncle paternel XI, 73 nº 202

5 Fāṭima Tante paternelle XII, 102 
nº 643

6 Ḥalīma Aïeule paternelle Sans notice

7 Mention anonyme Père de (6) ;  
Arrière-grand-père paternel Sans notice

8 Salmā, Umm Qāsim Sœur de (6) ;  
Arrière-grande-tante

XII, 148 
nº 917

9 Faqīh Ḥusayn Mari de (5) III, 135 nº 540

16.  Il serait possible de montrer que dans le cas de l’Iršād l’articulation est plus élaborée. 
17.  Comme tout savant traditionniste scrupuleux et conscient de lui-même, Saḫāwī avait archivé, rangé et écrit 
(en suivant l’exemple d’Ibn Ḥaǧar) un muʿǧam dans lequel il avait consigné, par ordre alphabétique des noms de 
ses maîtres, des notices complètes de tout ce qu’il avait reçu d’eux : Buġyat al-rāwī bi-man aḫaḏa ʿ anhu al-Saḫāwī. 
Ce muʿǧam gigantesque contenait plus de 1300 šayḫ-s et faisait, selon la description de Saḫāwī, trois gros volumes ; 
ce qui correspond à 60 % du volume du Ḍaw’. Cela laisse penser que certaines notices de ce muʿǧam devaient être 
particulièrement longues. Du Grandlaunay, René, « La liste des autorités de Šams al-Dīn al-Saḫāwī », p. 82-85. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī288

Nº Personnages de l’Iršād Degré de parenté Notice  
du Ḍaw’

10 Āmina Mère XII, 4-5 nº 20

Famille maternelle

11 Ibn Nudayba Aïeul maternel IX, 16 nº 46
12 Aḥmad al-Qimanī Premier mari de (10) II, 4 nº 6
13 ʿAzīza Tante maternelle XII, 83 nº 507
14 ʿAbd al-Wāḥid Oncle maternel Sans notice

15 ʿAlī Oncle maternel V, 323-324 
nº 1070

16 Hāǧar Aïeule maternelle XII, 131 nº 805

17 ʿAbd al-Wāḥid al-Wīšī Arrière-grand-père 
maternel Sans notice

18 Fāṭima Fille de (13) ;  
cousine maternelle 

XII, 104 
nº 659

19 Muḥammad al-Ṭūḫī Mari de (13) Sans notice

20 Zaynab Fille de (18) ;  
cousine issue de germaine XII, 44 nº 259

21 ʿAlī al-Kuraydī Mari de (18) VI, 3-4 nº 8

22 ʿAbd al-Qādir Frère IV, 270-271 
nº 715

Famille proche

23 Ḫadīǧa Femme de (22) ; belle-sœur XII, 32 nº 184
24 Muḥammad al-Badrašīnī al-ʿ Aǧwī Père de (23) XII, 32 nº 184
25 Muḥammad Badr al-Dīn Fils de (22) ; neveu VIII, 67 nº 116

26 Abū Bakr Frère XI, 44-46 
nº 117

27 Umm awlādihi Femme de (26) ; belle-sœur Sans notice
28 Muḥammad Zayn al-ʿ Ābidīn Fils de (26) ; neveu XI, 172 nº 546

29 Muḥammad ʿIzz al-Dīn Fils de (26) ; neveu VII, 171  
nº 414

30 Qurrat al-ʿ Ayn Fille de (26) ; nièce XII, 116  
nº 704

* Ṣāḥib al-tarǧama L’auteur VIII, 2-32

Famille

31 Aḥmad Fils II, 120-121 
nº 360

32 Umm al-Ḫayr Épouse XII, 144-145 
nº 895

33 ʿAlī b. Muḥammad b. Yūsuf 
al-Umyūṭī Beau-père Sans notice

34 ʿĀ’iša bt ʿAbd al-Raḥmān  
(Ibn Maʿ rūf) Belle-mère XII, 76-77 

nº 474

35 Aḫū ʿĀ’iša b. ʿAbd al-Raḥmān  
(Ibn Maʿ rūf) Frère de (34) Sans notice

36 ʿAbd al-Raḥmān Fils IV, 133 nº 348
37 Ǧuwayriyya Fille XII, 19 nº 98
38 11 autres enfants Fils et filles Sans notice

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 289

La structure du chapitre est tout aussi claire que simple. Partant de ses origines paternelles 
puis maternelles, il oriente l’attention sur la famille proche, puis sur la cellule familiale de 
l’auteur. À l’intérieur de chaque partie, les informations, provenant de notices déjà composées, 
sont bien agencées entre elles par le lien de parenté : les parents puis les enfants. Le tout – 
nous avons affaire à une autobiographie – est soigneusement encadré par des informations 
sur la personne de Saḫāwī. Le début du chapitre commente à souhait les divers éléments de 
la chaîne onomastique le concernant. La fin du chapitre donne des informations sur son foyer.

	 La famille paternelle

Saḫāwī n’a jamais connu son grand-père paternel. Il ne rapporte à son propos que des 
informations reçues de la tradition familiale, par son père et sa tante Fāṭima, mais aussi 
par certains membres de la famille des Bulqīnī. Ce fondateur de la lignée Saḫāwī au Caire 
s’appelle Abū ʿAbd Allāh Šams al-Dīn Muḥammad b. Abī Bakr b. ʿUṯmān al-Baġdādī. Son 
caractère réservé, sans doute à l’excès, le fit surnommer Ibn al-Bārid 18. À son arrivée au Caire, 
les origines bagdadiennes, si elles sont réelles, sont encore toutes récentes. Car, selon l’Iršād, 
Ibn al-Bārid porte la nisba al-Saḫāwī pour être le premier de la famille à être né dans cette 
petite ville du centre du Delta : Saḫā. C’est son père Abū Bakr, arrière-grand-père de notre 
auteur, qui vint de Bagdad s’y installer. Les tragiques « événements » (ḥawādiṯ) du xive siècle 
eurent fort rapidement raison de cette installation 19. 

Vers 791/1389, Ibn al-Bārid arrive au Caire. Jeune et pauvre, il est sans instruction. La so-
briété avec laquelle Saḫāwī narre la naissance de son grand-père puis son émigration vers le 
Caire sans mention aucune de formation, pas même du Coran, est très significative sur ce point. 
En effet dans le Ḍaw’, le donné minimum biographique insiste sur le fait que le personnage 
grandit dans son lieu de naissance (naša’a bi-hā) 20, apprit (ḥafiẓa, qara’a) le Coran 21 et lut l’un 
ou l’autre ouvrage de formation élémentaire (e.g. la ʿUmda) 22. Les cas où Saḫāwī mentionne 
uniquement l’apprentissage du Coran sont tout aussi rares 23. Ibn al-Bārid est accompagné de 

18.  Nous utilisons à dessein ce laqab pour désigner commodément le grand-père de Saḫāwī, qui le dénomme 
naturellement al-ǧadd. Saḫāwī détestait ce laqab. Il accuse certaines personnes malintentionnées de l’utiliser 
perfidement à son encontre, Ḍaw’, XI, p. 236. Nous n’avons trouvé qu’al-Biqāʿī qui, dans son Muʿǧam al-ṣaġīr 
eut toutes les raisons d’écrire en tête de sa courte notice sur Saḫāwī : « al-šahīr bi-Ibn al-Bārid ». Al-Biqāʿī, 

ʿUnwān al-ʿunwān aw al-Muʿǧam al-ṣaġīr, p. 271 nº 636.
19.  Sous la dynastie des Ǧalā’irides/Ǧalāyīrides (740/1339-813/1410), la situation de la ville de Bagdad est des 
plus catastrophiques. Abū Bakr aura pu fuir une situation économique difficile. Il trouva la peste en Égypte ! 
Sur le terme ḥawādiṯ d’al-Maqrīzī repris par Ibn Taġrī Birdī et pour une lecture suggestive de ces événements 
ainsi que de leurs conséquences économiques, voir l’ensemble de la première partie (archéologie d’une crise 
urbaine) de l’ouvrage récent de Julien Loiseau, Reconstruire la maison du Sultan, p. 13-139.
20.  Ḍaw’ II, p. 161-162 nº 460.
21.  Ḍaw’ V, p. 317 l. 12-13.
22.  Ḍaw’ VI, p. 80 l. 11.
23.  Ḍaw’ VI, p. 307 nº 1018 et Ḍaw’ X, p. 333 nº 1263.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī290

sa femme Ḥalīma qui est enceinte. Celle-ci venait d’une famille modeste dont le père vivait 
du travail du rotin 24.

À l’instar de très nombreux paysans de l’époque, le couple se réfugia donc au Caire et eut 
le privilège – c’est la première grande chance de Saḫāwī – de pouvoir se mettre au service d’un 
personnage des plus éminents de son temps : Sirāǧ al-Dīn al-Bulqīnī (m. 805/1403) 25 qui était 
alors considéré comme le rénovateur de son temps, muǧaddid al-ʿ aṣr 26. Al-Bulqīnī avait des biens 
immeubles en waqf pour l’entretien de sa madrasa, dans le quartier de Bahā’ al-Dīn Qarāqūš 27. 
Ibn al-Bārid s’était entendu avec son maître. Il ne devait rien au waqf sinon un peu de basilic 
qu’il devait déposer tous les vendredis sur la tombe de son fils sise dans la madrasa 28. Le lien 
d’affection qui se créa entre les deux hommes, puis entre les deux familles, est une des raisons 
qui expliquent pourquoi les Saḫāwī purent rester hôtes des Bulqīnī, à Bāb al-Futūḥ, durant 
plus de quarante ans, jusqu’en 835/1431-1432, année de leur déménagement vers Bāb al-Qanṭara. 

Ibn al-Bārid, tout en étant au service de son hôte, se lança dans la filature et le commerce 
du coton (al-ġazl). Son fils ʿAbd al-Raḥmān, père de Saḫāwī, géra l’échoppe familiale située 
au sein de la qayṣāriyya d’Ibn Ǧawšan sur le mīdān al-Qamḥ à l’extérieur de la ville fatimide 
de l’autre côté du Bāb al-Qanṭara. Saḫāwī avait quarante-quatre ans à la mort de son père. Le 
texte de l’Iršād est donc sur ce point directement renseigné par ses propres souvenirs. Nous 
ne connaissons pas l’intégralité de ce qu’il écrivit de lui dans son Mu ǧʿam auquel il renvoie à 
la fin de sa notice dans le Ḍaw’ et dans l’Iršād. Mais nous en savons suffisamment pour nous 
faire une idée de qui fut le premier formateur de Saḫāwī. À n’en pas douter, ʿAbd al-Raḥmān 
a profité de l’installation et du progrès social de son père. Il a reçu une éducation fort honnête. 
Il a été formé au taǧwīd par le šayḫ al-Suʿūdī que Saḫāwī enfant suivit également avec peur 

24.  Leyde Or. 2366 f. 11v° l. 22.
25.  ʿUmar b. Raslān b. Naṣīr, Abū Ḥafṣ, Sirāǧ al-Dīn al-Bulqīnī, juriste chaféite de premier plan. Il naquit 
à Bulqīna (province d’al-Ġarbiyya) le vendredi 12 šaʿbān 724 (4 août 1324) et mourut au Caire le vendredi 
11 ḏu l-qāˁda 805 (2 juin 1403), Ḍaw’ VI, p. 85-90 nº 286 ; Taqī al-Dīn al-Fāsī, Ḏayl al-taqyīd III, p. 215-218 
nº 1526 ; al-Maqrīzī ʿUqūd II, p. 431-436 nº 740; id., Sulūk III/3, p. 1108 ; Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, al-Maǧmaʿ 
al-mu’assis II, p. 294-311 nº 166; id., Ḏayl al-durar al-kāmina, p. 132-4 nº 181; id., Inbā’ al-ġumr II, p. 245-247 
nº 21 ; Ibn Qāḍī Šuhba, Ta’rīḫ IV, p. 323-328 ; GAL II, p. 93, GALS II, p. 110 ; Wiet, Les biographies du Manhal 
al-safi, p. 253 nº 1723 ; Gibb, « al-Bulḳīnī », p. 1348-1349 nº 1 ; al-Marʿašlī, Muʿǧam al-maʿāǧim I, p. 492-493.
26.  Al-Suyūṭī, Ḥusn al-muḥāḍara I, p. 304 l. 19, et Landau-Tasseron, « The “Cyclical Reform” » p. 79-117 
surtout les pages 92-93.
27.  Situé au nord du Caire, entre la première enceinte et les murs de l’enceinte fatimide élargie par Badr 
al-Ǧamālī, le quartier (ḥāra) de Bahā’ al-Dīn Qarāqūš abrita la famille d’Ibn al-Bārid pendant plus d’un 
siècle. Ce quartier est le premier décrit par Maqrīzī dans ses Ḫiṭaṭ (Maqrīzī, Mawāʿiẓ III, p. 3-4). C’est aussi 
le premier des quartiers intra-muros chez Qalqašandī, Ṣubḥ III, p. 356. Aujourd’hui ce quartier est délimité 
au nord par une récente avenue longeant le mur de Bāb al-Futūḥ, à l’ouest par la rue al-Ǧayš, au sud par la 
rue Bayn al-Sayāriǧ et enfin à l’est par la rue al-Muʿizz li-Dīn Allāh. Pour le dār des Bulqīnī-s, cf. Maqrīzī, 
Mawāʿiẓ III, p. 172. Malheureusement, Maqrīzi ne fait que mentionner cette madrasa sans la décrire (ibid, 
IV/2, p. 677). Saḫāwī, à la toute fin de la notice qu’il consacre à Sirāǧ al-Dīn al-Bulqīnī dans le Ḍaw’, nous 
apprend que celui-ci « fut enterré dans sa madrasa qu’il avait fait bâtir à proximité de sa demeure dans le 
quartier de Bahā’ al-Dīn », Ḍaw’ VI, p. 89 l. 28-29.
28.  Leyde Or. 2366 f. 10v° l. 1.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 291

et tremblement. Il apprit la ʿUmda 29 et le Minhāǧ 30 qu’il récita à Ǧalāl al-Dīn al-Bulqīnī puis 
à de grands ʿ ulamā’ comme Walī al-Dīn al-ʿ Irāqī, ʿ Izz al-Dīn Ibn Ǧamāʿa. Il reçut des licences 
écrites de leur main. Saḫāwī se rappelle que son père était aussi très doué pour le calcul du 
temps, il se souvient des instruments que son père avait à la maison. Mais rapidement, à la 
mort d’Ibn al-Bārid, ʿAbd al-Raḥmān prit les affaires du magasin en main, il avait alors vingt 
ans. Si bien qu’à la naissance de Saḫāwī cela faisait déjà treize années que son père vendait 
du tissu à mīdān al-Qamḥ. ʿAbd al-Raḥmān est donc un commerçant juste assez lettré pour 
s’occuper honnêtement de la formation de son fils en cherchant des professeurs mais aussi en 
corrigeant par lui-même les erreurs du petit Muḥammad.

Le frère de ʿ Abd al-Raḥmān, Abū Bakr, est, lui, un savant. Mais il meurt en 822/1419-20 de 
la tuberculose à l’âge de trente ans. Saḫāwī n’a pu le connaître. Seule Fāṭima, l’aînée et sœur 
de ʿAbd al-Raḥmān, laissera un souvenir ému dans le cœur de Saḫāwī. Nous y reviendrons.

Tous sont redevables de l’accueil de la grande famille de savants que sont les Bulqīnī. Mais 
l’amitié qui lie les deux familles ne fait pas de celle de Saḫāwī une famille d’éminents savants 31. Ils 
sont avant tout des commerçants 32. Les temps semblent propices aux affaires, les frères de Saḫāwī 
continuèrent dans la même ligne. C’est pourquoi les Saḫāwī portent également la nisba : al-Ġazūlī.

Il manque encore au tableau de la famille paternelle à signaler l’homme « instruit » de la maison 
durant la jeunesse de Saḫāwī. Ce sera l’occasion de donner un autre aspect de la vie familiale par-
tagée par notre auteur. Badr al-Dīn Ḥusayn b. Aḥmad b. Muḥammad b. Aḥmad b. Muḥammad 
b. Kāmil al-Qaṭṭī al-Qāhirī al-Azharī, connu sous le surnom de Faqīh Ḥusayn, fut le dernier mari 
de Fāṭima. Il s’était mis à l’école du šayḫ Yūsuf al-Ṣaffī 33. Le Faqīh Ḥusayn n’avait d’ailleurs d’en-
vergure que par sa réputation de soufi. Fāṭima tenait à lui pour cette raison. À son mariage, il put 
venir habiter la maison que les Saḫāwī venaient d’acheter, tellement il était démuni. Il enseignait 
cependant dans un maktab de la rue al-Ḥusayniyya à l’extérieur de Bāb al-Futūḥ. Mais Fāṭima 
dut lui acheter un office à la madrasa al-Barqūqiyya où il put avoir encore un autre maktab.

29.  Al-ʿUmda, titre abrégé d’al-ʿUmda fī al-aḥkām fī maʿālim al-ḥalāl wa-l-ḥarām ʿ an sayyid al-anām Muḥammad 
ʿalayhi al-ṣalāt wa-l-salām, ouvrage de fiqh chaféite composé par ʿAbd al-Ġanī al-Maqdīsī (m. 600/1023), 
GAL I, p. 356-357, GALS I, p. 605-607. Voir Ibn Ḥaǧar, al-Maǧmaʿ al-mu’assis I, p. 410 n. 6, al-Ḥibšī, Ǧāmiʿ 
al-šurūḥ II, p. 1223-1227.
30.  Al-Minhāǧ, titre abrégé du Minhāǧ al-ṭālibīn wa-ʿumdat al-muftiyyīn, ouvrage de fiqh chaféite pour les 
débutants composé par al-Nawawī (m. 677/1278), GAL I, p. 394-397 nº 30 ; GALS I, p. 680-686 nº 30 ; 
al-Ḥibšī, Ǧāmiʿ al-šurūḥ III, p. 1909-1931.
31.  Nous devons contredire sur ce point Carl Petry dans son article, ancien il est vrai, sur « al-Sakhāwī », 
p. 912 (éminente (trad. de prominent) famille de ʿulamā’).
32.  Je remercie Khalid Oulad Hammou de m’avoir fait parvenir un exemplaire de sa thèse intitulée Sakhāwī 
et les marchands. Recherche sur les gens de commerce au xve siècle dans l’empire mamelouk, Aix-en-Provence, 
2004/2005. Même si je ne partage pas toutes les analyses qu’elle contient, j’ai pu profiter largement du travail 
précis de lecture du Ḍaw’ dont elle témoigne.
33.  Saḫāwī narre une des nombreuses histoires édifiantes que le Faqīh Ḥusayn racontait à propos du šayḫ 
Yūsuf al-Ṣaffī. Chaque fois qu’il le lui demandait, le šayḫ lui sortait de sa bouche des dirhams après lui avoir 
dit qu’il n’avait rien sur lui. Il lui demanda alors : « Ô maître, as-tu dans ta bouche une presse à monnaie ? », 
Ḍaw’ X, p. 301 l. 5-6.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī292

Les Saḫāwī sont fidèles à une tradition somme toute familiale mais très nettement régio-
nale : le soufisme prégnant de l’Égypte mamelouke. Tout au long de leur description, Saḫāwī 
donne de ses parents l’image d’hommes et de femmes au caractère soufi et l’arrivée du Faqīh 
Ḥusayn à la maison renforce cette image d’une famille fortement soufie. On sait Saḫāwī vio-
lemment anti-akbarien 34, on le sait également farouche envers un soufisme qui ne critique pas 
suffisamment la validité des traditions transmises 35. Mais il était soufi lui-même, comme la 
plupart des savants de son temps. Il revendique clairement ses initiations (labs al-ḫirqa) à de 
nombreuses voies soufies : « Suhrawardiyya, Qādiriyya, Rifāʿiyya, Qušayriyya, Nuʿmāniyya et 
d’autres » 36. Enfin toute la famille est systématiquement enterrée dans le ḥawš de la Ḫānqāh 
al-Baybarsiyya dont Ibn Ḥaǧar fut longtemps le supérieur.

	 La famille maternelle

ʿAbd al-Raḥmān (chaféite) épousa Āmina (malékite), mère de Saḫāwī, en secondes noces. 
Elle même venait de perdre son premier mari Aḥmad b. ʿUṯmān al-Qimanī, fils de l’imam 
prédicateur de la mosquée de Ṣārūǧā 37. Selon la règle édictée par Coran II, 234, le remariage 
dut avoir lieu au moins quatre mois et dix jours après la mort d’al-Qimanī survenue vers 
830/1426-7. Saḫāwī, leur premier enfant, est né durant le mois de rabīʿ I 831 / déc. 1427-jan. 1428. 
Le mariage eut donc lieu vraisemblablement au début de raǧab 830 / mai 1427. Cette union 
était celle d’une famille de petits commerçants avec une famille de petits savants.

Nous sommes plus informés sur la famille paternelle que sur la famille de la mère de 
Saḫāwī. Paradoxalement d’ailleurs, car le nombre des protagonistes de la famille maternelle 
est plus élevé que du côté paternel. À cela plusieurs raisons. Tout d’abord le manque pur et 
simple d’information chez Saḫāwī. ʿAbd al-Wāḥid al-Wīšī, arrière-grand-père, ainsi que 
Muḥammad al-Ṭūḫī, oncle par alliance, ne sont que mentionnés. Ensuite la mort prématurée 
des hommes comme : ʿAbd al-Wāhid, un oncle, décédé alors enfant. Aḥmad al-Qimanī, le 
premier mari d’Āmina, mère de Saḫāwī, était préparé pour être de la lignée des savants mais 
il meurt prématurément, nous venons de le dire. 

Il y a plus. Alors que la notice du Ḍaw’ sur Ibn al-Bārid, que Saḫāwī n’a pas connu, s’étend 
sur 35 lignes, celle d’Ibn Nudayba qu’il a bien connu n’en comporte que 13. De la même manière, 
dans l’Iršād, Ibn al-Bārid occupe une place très importante, celle d’Ibn Nudayba est beaucoup 

34.  Il est l’auteur d’un traité sévère contre les doctrines d’Ibn ʿArabī, al-Qawl al-munbī ʿ an tarǧamat Ibn ʿArabī, 
dont une première partie a fait l’objet d’une édition par Ḫālid b. al-ʿArabī Mudrik comme thèse de magistère 
à Riyad (Ǧāmiʿat Umm al-Qurā) en 1421-1422/2000-2001. Michel Chodkiewicz, « Le procès posthume 
d’Ibn ʿArabī » en fait une lecture aussi précise que rigoureuse. Je remercie Claude Gilliot de m’avoir rappelé cette 
dernière référence.
35.  Leyde Or. 2366 f. 22v° l. 25-26.
36.  Leyde Or. 2366 f. 20 v° l. 10-f. 22 v° l. 24. 
37.  Cette mosquée, Gāmiʿ Ṣārūǧā ou Gāmiʿ Aḫī Ṣārūǧā, est loin de briller par son importance : Loiseau, 
Reconstruire II, p. 522 notice 33.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 293

plus discrète. Il faut dire qu’au chapitre deuxième de l’Iršād, nous avons un récit fort suggestif 
sur la formation que Saḫāwī reçut de son père 38 : 

Il m’interdisait de m’asseoir avec des femmes, y compris celles de la maison, de peur que j’adopte 
leurs manières ; ni de me plaire à leur verbiage (haḏayān) ; ni de fréquenter personne que je ne 
connaisse d’abord ; ni de ne rien dire devant plus âgé que moi. C’est pourquoi lorsque ma mère se 
rendait en visite chez ses parents ou chez d’autres personnes, il me permettait rarement d’aller avec 
elle. Souvent d’ailleurs mon grand-père maternel se fâchait [l’accusant] d’exagérer dans ce sens. 
Mère restait dure envers [mon père] à cause de cette interdiction qu’il ne levait que très rarement.

Mais ce déficit d’information est compensé par la place que prend la personne d’Ibn Nudayba 
dans le récit. La structure adoptée par Saḫāwī fait qu’Ibn Nudayba se retrouve au centre du 
récit des familles des aïeux. Il n’a pas trente ans à la mort d’Ibn al-Bārid vers 818/1415-1416. 
Une génération les sépare. Saḫāwī a quinze ans à la disparition de son grand-père maternel 
qu’il a donc bien connu pour avoir profité de son enseignement. 

C’est surtout le milieu social qui distingue les deux grands-pères. Ibn al-Bārid est un 
pauvre rescapé d’un Delta meurtri de peste et de famine, Ibn Nudayba est un savant malékite, 
portant une nisba prestigieuse, ʿUmarī, qui le rattache à la noble ascendance du calife ʿUmar 
Ibn al-Ḫaṭṭāb. Soufi, il dirige, vers Bāb al-Šaʿ riyya, une zāwiya où Saḫāwī récita pour la première 
fois en public le Coran durant les veillées de prières au cours de ramadan appelées tarāwīḥ. Il 
fait partie du groupe social des ʿulamā’. Son unique fils vivant, ʿAlī, suivait son exemple. Mais 
à la mort de son père, il prit la voie du grand commerce en voyageant beaucoup. On perdit sa 
trace vers les années 860/1455-1456. 

Ibn Nudayba est donc, dans ce tableau, le seul représentant de sa classe. Le reste de la 
famille est représenté par des femmes 39 introduites au monde de la science. La propre mère 
de Saḫāwī reçut de très nombreuses iǧāza-s et fut l’élève d’Ibn Ḥaǧar. En décrivant sa famille 
maternelle Saḫāwī utilise les schèmes d’une description de savant tout en respectant l’itinéraire 
personnel de son oncle ʿAlī.

Si Ibn al-Bārid est associé au nom d’al-Bulqīnī, Ibn Nudayba est lié au souvenir du démé-
nagement et de l’achat d’une habitation tout proche du maître de l’époque, Ibn Ḥaǧar – c’est 
la seconde chance de Saḫāwī. C’est en effet grâce à Ibn Nudayba que le père de Saḫāwī sut 
qu’il y avait une maison à vendre dans le voisinage immédiat de la madrasa al-Mankūtimuriyya.

38.  Dans cet extrait le père de Saḫāwī et Saḫāwī lui-même sont désignés par le même pronom, huwa/-hu. 
Pour rendre la lecture de ce texte plus aisée nous avons transposé le texte à la première personne du singulier.
39.  Saḫāwī ne parle pas dans l’Iršād de ʿĀ’iša, sa belle-mère. Celle-ci est morte d’une crise d’hémiplégie 
causée par l’annonce du décès de sa fille et de Saḫāwī lui-même alors en voyage dans le Ḥiǧāz. Cette rumeur 
avait été colportée par un voisin, Ṣalāḥ al-Dīn al-Makīnī : Ḍaw’ XII, p. 76-77, nº 474.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī294

	 Alliances matrimoniales

Il nous semble donc, sans extrapoler abusivement à partir des informations éparses que nous 
avons, que la situation familiale de Saḫāwī avant son mariage était marquée par une alliance 
matrimoniale tendue. ʿ Abd al-Raḥmān fils d’Ibn al-Bārid, veuf, et Āmina fille d’Ibn Nudayba, 
veuve, unissaient par leur mariage une famille commerçante qui émergeait et une famille de 
petits savants installés depuis longtemps au Caire. ʿAbd al-Raḥmān, nous l’avons vu, limite 
les contacts de son fils avec la famille d’Ibn Nudayba. Par contre il ne ménage pas ses efforts 
pour aider sa tante paternelle, Salmā, pour le bien qu’elle fait avec les orphelines et les veuves 
du Caire. ʿAbd al-Raḥmān, qui était aussi appelé Ibn al-Bārid, devait être plus attaché à 
consolider des liens avec le monde des marchands qu’avec celui des savants. Saḫāwī, en ce sens, 
était voué aux yeux de ʿAbd al-Raḥmān à sa succession au négoce du tissu. 

Le mariage de Saḫāwī renforce d’ailleurs la couleur commerçante de l’entourage de notre 
auteur. Ce mariage eut lieu en 848/1444-1445. Alors que Muḥammad venait d’avoir dix-sept 
ans, son père le maria à Umm al-Ḫayr qui n’avait alors que douze ans. Umm al-Ḫayr res-
tera l’unique femme de Saḫāwī avec qui elle aura quatorze enfants. Elle survivra à son mari 
puisqu’elle mourut le 22 ǧumādā I 918 (5 août 1512). Elle s’était entre temps remariée avec un 
certain Bahā’ al-Dīn 40.

Selon nous ce mariage fut possible grâce à deux facteurs. Le premier est purement géogra-
phique puisque Umm al-Ḫayr naquit dans une maison voisine de la madrasa al-Bulqīniyya, 
donc non loin de la maison de Saḫāwī. Le second facteur est social. Une alliance existait 
déjà entre les deux familles puisqu’Ibn Maʿ rūf (arbre généalogique nº 35), l’oncle maternel 
d’Umm al-Ḫayr, avait épousé Salmā, grande tante de Saḫāwī. Nous ne connaissons pas le nom 
précis de cet Ibn Maʿ rūf et sommes astreint à le dénommer Aḫū ʿĀ’iša bint ʿAbd al-Raḥmān 
b. Muḥammad b. Maʿ rūf. Saḫāwī affirme que cette famille était célèbre parmi les marchands 
(al-maʿrūfīn bi-l-tiǧāra) 41, mais nous n’avons trouvé aucune information à son sujet. Elle était 
surtout « connue » du père de Saḫāwī ! Il allait tous les vendredis visiter les orphelines et les 
veuves qu’elle accueillait chez elle, entretenant ainsi de bonnes relations avec les Banū Maʿ rūf 
et, par conséquent, avec le père de la future femme de Saḫāwī : Ibn al-Ḫaṭīb al-Umyūṭī 42. Son 
mariage, s’étonne Saḫāwī, fut contracté à grand frais 43 !

Saḫāwī a donc grandi dans un double décor. Le premier, paternel, est le plus gros de consé-
quence. C’est celui du petit commerçant sorti de la misère. Il n’est que de lire le Ḍaw’ pour 
s’apercevoir que Saḫāwī profitait d’une documentation fort riche, une des plus riches de son 
temps – à propos de la vie des marchands. Comment s’en étonner. C’était le monde naturel 
dans lequel il a toujours vécu. Déjà, tout petit, son père l’emmenait dans un maktab près de 
son lieu de travail sur le mīdān al-Qamḥ. 

40.  Ibn Fahd, Bulūġ al-qirā III, p. 1843.
41.  Leyde Or. 2366 f. 14 v° l. 5.
42.  Ḍaw’ VI, p. 29 nº 71.
43.  Leyde Or. 2366 f. 24 v° l. 25.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 295

Saḫāwī déploie cependant beaucoup d’efforts pour faire paraître l’autre pan du décor familial, 
celui représenté par son grand-père maternel Ibn Nudayba et par son propre frère Abū Bakr. 
Les savants environnaient plus la famille qu’ils n’étaient à l’intérieur de celle-ci. C’est surtout 
l’ombre des Bulqīnī et d’Ibn Ḥaǧar qui plane sur le ciel de Saḫāwī. Nous pensons donc que 
la destinée de notre auteur a fait l’objet d’une évolution que nous essaierons de comprendre 
dans l’étude attenante à notre édition. Comment le jeune Muḥammad en est-il venu à être le 
savant précis que nous connaissons ? C’est là l’objet du chapitre deuxième de l’autobiographie.

	 Tante Fāṭima

Il nous a paru important de présenter plus concrètement un personnage de la famille Saḫāwī. 
Nous avons choisi à dessein celle qui nous fait découvrir un Saḫāwī presque mélancoliquement 
saisi par le souvenir de sa tante Fāṭima.

Elle était l’aînée des enfants d’Ibn al-Bārid et fut la première des Saḫāwī à naître au Caire 
dans un des logements du waqf des Bulqīnī, selon toute vraisemblance vers 791/1389. Saḫāwī 
est allusif sur sa formation et parle de sa maîtrise du fil et de l’aiguille. Presque subrepticement, 
avant d’en arriver à la mort de Fāṭima, il aborde sa présence aux cours publics 44 donnés par les 
Bulqīnī dans leur madrasa. Cela ne concerne pas sa formation d’enfant, mais sa volonté d’adulte, 
commune à l’époque, d’entendre des enseignements de grands professeurs de fiqh et de ḥadīṯ. 

Il en vient directement à ce qu’il connaît d’elle par expérience personnelle. Il avait vingt-cinq 
ans à sa mort. Fāṭima s’était plusieurs fois mariée mais avait perdu tous ses époux. À son mariage 
avec le dernier, le Faqīh Ḥusayn, elle revint vivre dans la maison paternelle, avec l’accord de son 
frère et père de Saḫāwī. Ḥusayn était particulièrement pauvre. Fāṭima avait tenu cependant à 
épouser ce mystique, qui faisait le bien autour de lui et qui cousait des boutons durant les classes 
de lecture qu’il donnait aux jeunes enfants de son maktab de la rue al-Ḥusayniyya 45.

Voici une traduction du texte de l’Iršād concernant Fāṭima. Le texte souligné correspond 
aux additions apportées par Saḫāwī à la tarǧama du Daw’ (XII, 102 nº 643) :

Fāṭima grandit dans une extrême (ġāya) tempérance et discrétion. Elle maîtrisa si bien la broderie, 
le perlage, et autre occupation du même genre que les jeunes filles du voisinage venaient souvent 
la voir pour apprendre. Elle eut de nombreux enfants, garçons et filles, mais tous moururent de 
son vivant. Elle supporta cela, s’en remit à Dieu et ne mit plus au monde. 

Elle n’eut pas plus de chance avec ses maris, si bien qu’elle passa pratiquement toute sa vie 
assistée par mon père. Son dernier mari fut mon précepteur (faqīhī) : l’édifiant šayḫ Badr al-Dīn 
Ḥusayn al-Azharī – un des compagnons du šayḫ Yūsuf al-Ṣaffī. Malgré sa pauvreté, elle l’aimait 
beaucoup pour sa piété et le bien qu’il faisait, si bien qu’elle lui acheta un office 46. Mais en dépit 

44.  Pour le terme mīʿād et sa signification dans un contexte de popularisation de l’enseignement, cf. Berkey, 
The Transmission of Knowledge, p. 206 sq.
45.  Daw’ III, p. 135 nº 540.
46.  À la madrasa al-Barqūqiyya.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī296

de cela, il se maria à son insu durant un séjour (muǧāwara) qu’elle fit seule à La Mecque. Elle en 
fut extrêmement jalouse. 

Elle fit le pèlerinage de nombreuses fois, dont un avec mon père et le dernier durant le séjour 
dont je viens de parler.

Je ne manque pas de mentionner sa présence aux enseignements publics (mī āʿd) que donnaient 
Sirāǧ al-Dīn al-Bulqīnī et ses deux enfants, parce qu’elle habitait près de chez eux et qu’elle était 
au service de leur maison, elle et sa famille.

Après avoir recommandé qu’on fît autant de bien et de bonnes œuvres que ses moyens le per-
mettaient et après avoir établi en waqf ses frusques (ḫarā’ib) qu’elle appelait « biens » (amlāk), 
elle mourut en raǧab 857 (juillet 1453). Je pense qu’elle devait avoir soixante-dix ans ou plus. À la 
grande mosquée d’al-Ḥākim, une foule nombreuse vint pour son enterrement que ʿAlam al-Dīn 
al-Bulqīnī présida. Elle fut enterrée aux côtés de ses ancêtres dans l’espace (ḥawš) réservé à la 
Ḫānqāh al-Baybarsiyya. 

Elle me comblait d’amour – que Dieu lui fasse miséricorde –, de prières et de compassion. Elle 
ne cessait de me dire : « Ô mon neveu, que Dieu fasse que tu deviennes imām de la grande mosquée 
al-Ḥarām, pour un certain temps ! ». Elle avait fixé un temps précis. Je crois que c’était dix ans. 
À chaque fois que je me rappelle cette parole et ces prières en ma faveur, je dis « Raḥmat Allāh 
ʿalayhā ! ». Et je me remémore que me voyant, alors que j’étais petit et que je me lavais le visage à 
partir du menton (liḥya), elle me dit : « Commence par le haut de ton visage puis descends ». 

Que Dieu lui fasse miséricorde et qu’il la comble de ses bienfaits en prenant de ma part.

Saḫāwī avait vingt-six ans à la mort de sa tante 47. Il la connaissait fort bien et dans cette 
notice transparaît la complicité qui devait exister entre eux. Il faut souligner la manière avec 
laquelle Saḫāwī a travaillé à nouveau frais la notice qu’il lui avait consacrée dans le Ḍaw’ 48. 
Cette notice était écrite dans un style impersonnel et froid, égrainant de simples informations 
objectives. La comparaison du texte de l’Iršād avec la notice source (texte non souligné) montre 
à souhait qu’en 902/1497, au moment d’écrire l’Iršād, le vieux Saḫāwī ne se contente pas de 
recopier un texte précédemment composé. Il fait un large travail de réécriture. Il se libère 
du cadre imposé par son dictionnaire biographique. Il laisse parler son cœur en doublant la 
longueur du texte par des appréciations, des impressions et des émotions fort vivaces.

Il est naturellement tenté d’idéaliser le portrait moral de sa tante. Il la décrivait dans le 
Ḍaw’ comme ayant grandi dans « la tempérance » ( iʿffa) et « la discrétion » (ṣiyāna). Lors de la 
rédaction de l’Iršād, il hyperbolise l’expression par l’ajout du terme ġāya (extrémité). 

L’information donnée par le Ḍaw’ « elle eut de nombreux enfants » (ruziqat iʿddat awlād) 
était sobre. Dans l’Iršād Saḫāwī ajoute l’expression « garçons et filles » (min al-ḏukūr wa-l-ināṯ). 
Ce mérisme ajoute à l’expression ʿ iddat awlād une dimension de totalité qui renforce le tragique 
de la mort des enfants, indiqué déjà par le fait que « tous moururent de son vivant » (mātū fī 
ḥayātihā). Le thème de la mort des enfants et du deuil des parents est prégnant chez Saḫāwī 

47.  En raǧab 857 / juillet 1453.
48.  Ḍaw’ XII, p. 102 nº643.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 297

qui perdit ses quatorze enfants. D’ailleurs l’incise « Elle supporta cela et s’en remit à Dieu » 
(fa-ṣabarat wa-ḥtasabat) est typique de la saine réaction qui, selon lui, doit s’imposer à tout 
musulman 49. Il s’est très largement exprimé sur ce sujet en 864/1459-1460, dans un recueil 
des plus complet sur la doctrine islamique relative au deuil des parents 50, à l’occasion du dé-
cès de son fils de douze ans, Aḥmad 51. Le long chapitre deuxième de ce traité, « La Patience » 
(Fī al-ṣabr), illustre la vertu adéquate pour vivre en bon musulman le deuil de ses enfants. À la 
réécriture de cette notice sur sa tante, Saḫāwī avait devant lui, à La Mecque, l’exemple de sa 
propre femme qui, tout comme Fāṭima, « ne mit plus au monde » (wa-mā ḫallafat aḥadan). Cette 
incise est donc sans doute chargée de sa propre expérience et de son sentiment douloureux, 
mais vécu dans la rigueur morale islamique dont Fāṭima devient un des témoins.

À la tragédie de la mort de tous les enfants de Fāṭima se rajoute le drame de ses maris. 
Nous ne savons pas en quoi celui-ci consista exactement. La lecture immédiate, dans un 
contexte de peste pandémique, fait penser que tous ses maris sont également morts. Mais la 
question reste ouverte puisque, comme point d’orgue, Saḫāwī insère le dernier épisode de ces 
drames matrimoniaux : une blessure sentimentale. Le Faqīh Ḥusayn dont il est question fut 
le professeur de Coran du tout jeune Saḫāwī alors âgé de quatre ans. Après une désastreuse 
tentative de formation au Coran dans le maktab de Šaraf al-Dīn ʿĪsā b. Aḥmad al-Aqfahsī, 
instituteur (mu’addib) mais copiste de métier, le père de Saḫāwī s’était résolu, en catastrophe, 
à confier son fils à son nouveau beau-frère qui habitait désormais à la maison. Saḫāwī souligne 
la goujaterie du Faqīh Ḥusayn profitant de la générosité de sa femme et qui, à l’occasion d’un 
long voyage de celle-ci, se permit d’en épouser une autre. C’est bien grâce à l’argent de Fāṭima, 
qui lui donna l’occasion d’un poste à la Madrasa al-Barqūqiyya, que le Faqīh Ḥusayn eut la 
possibilité matérielle de se marier une seconde fois. Cependant Saḫāwī égratigne moins la 
mémoire de son faqīh qu’il ne souligne la douloureuse jalousie (ġayra) de sa tante.

Même l’incise sur le testament de Fāṭima participe à ce constat général d’une vie plongée 
dans la peine. Par forme d’astéisme, Saḫāwī utilise une tendre ironie en parlant d’une waqfiyya 
de frusques (wa-waqafat ṭā’ifa min ḫarā’ibihā) qu’elle appelait « ses biens » (amlāk) pour accuser 
la pauvreté dans laquelle était tombée sa tante tout en découvrant jusqu’au bout sa générosité.

Tout ceci relève de l’hyperbole. Saḫāwī en reprenant la tarǧama de sa tante, inculque au récit 
une dimension moralisante. Il souligne les traits et présente Fāṭima comme une sainte femme 
admirable puisque, malgré les souffrances psychologiques de tous ordres qu’elle eut à subir, elle est 
restée dans le bon chemin : supportant, remettant sa vie (ce qu’il en reste) dans les mains de Dieu.

Mais l’ajout le plus significatif de la personnalité de Saḫāwī, selon nous, et qui complète 
le tableau moral et édifiant de Fāṭima, concerne les deux souvenirs d’ordre personnel qui 

49.  Sur l’utilisation de ṣabr et iḥtisāb, cf. Werner Diem, Epitaphs as Texts, p. 310 sq.
50.  Le titre complet de ce traité est Irtiyāḥ al-akbād bi-arbāḥ faqd al-awlād (La quiétude du cœur par les fruits 
qu’inspire la perte des enfants). Dans le manuscrit (paginé) de la main du frère de Saḫāwī, Abū Bakr (Dublin, 
Chester Beatty 3463), le chapitre deuxième s’étend de p. 48 l.10 à p. 157 l.16. Avner Giladi a présenté ce traité 
dans un article de 1993 « The Child Was Small… ». Voir également id., « Parents et enfants : un monde de 
sentiments », où l’auteur fait une lecture très précise de ce traité, encore inédit dans sa totalité. 
51.  Ḍaw’ II, p. 120-121, nº 360.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī298

concluent le récit. Le vocabulaire employé pour évoquer son souvenir est affection (maḥabba), 
intercession (du āʿ’) et tendresse (šafaqa). Fāṭima avait près de quarante-cinq ans à la naissance 
de son neveu Muḥammad. Il est donc presque certain que Fāṭima avait déjà perdu tous ses 
enfants à cette époque. Rien d’extraordinaire donc à ce qu’elle transférât son affection de mère 
endeuillée sur son premier neveu. D’autant, rappelons-le, que, vivant désormais de nouveau 
chez son frère, elle était en contact quotidien avec Saḫāwī. Mais l’amour qu’elle porte à son 
neveu n’est pas pure affectivité. L’attachement de Fāṭima s’exprime tout ensemble par les trois 
termes (maḥabba, du āʿ’, šafaqa) où l’intercession est remarquée par sa place centrale.

Elle répétait souvent à son neveu une bénédiction : « Ô mon neveu, que Dieu fasse que tu 
deviennes imām de la grande mosquée al-Ḥarām, pour un certain temps ! » (ǧaʿalaka Allāh, 
yā ibn aḫī, imāman bi-l-masǧid al-ḥarām muddat kaḏā (sic !)). Saḫāwī croit se rappeler qu’elle 
précisait durant dix années. Puis il fait état de son émotion au souvenir de sa tante : « À chaque 
fois que je me rappelle cette parole et ces prières en ma faveur, je dis Raḥmat Allāh ʿalayhā ! » 
(kullamā taḏakkartu qawlahā wa-du āʿ’ahā lī bi-ḏālika ataraḥḥamu ʿ alayhā) où le verbe taraḥḥama 
signifie cette prière que l’on dit, presque dans un soupir, au souvenir d’un être aimé mais 
disparu. Saḫāwī confesse son attendrissement à ce souvenir. Et le souvenir suivant souligne 
cette émotion mais toujours dans un strict cadre religieux, puisqu’il fait allusion ici au rite de 
l’ablution du visage : « Lorsque j’étais petit, elle me vit me laver le visage en commençant par 
le menton 52, elle me dit alors : commence par le haut de ton visage puis termine par le bas ! » 
Mais ce souvenir remonte à l’enfance avant que Saḫāwī n’apprenne par cœur le Minhāǧ chez 
Ibn Asad 53 et que ce geste banal alors exprimé par les mots de Nawawī (ġasl waǧhihi wa-huwa 
mā bayna manābit ra’sihi ġāliban wa-muntahā laḥyayhi…) 54 ne devienne un comportement à 
caractère religieux.

	 Le “double” nasab de Saḫāwī

La notice de Saḫāwī du Ḍaw’ est introduite par la chaîne onomastique suivante :

Muḥammad b. ʿAbd al-Raḥmān b. Muḥammad b. Abī Bakr b. ʿUṯmān b. Muḥammad al-mu-
laqqab Šams al-Dīn, Abū al-Ḫayr wa-Abū ʿAbd Allāh b. al-Zayn aw al-Ǧalāl Abī al-Faḍl wa-Abī 
Muḥammad al-Saḫāwī al-aṣl al-Qāhirī al-Šāfiʿī, al-muṣannif, al-māḍī abūhu wa-ǧadduhu wa-
yuʿrafu bi-l-Saḫāwī. 55

Le nasab, rappelons-le, désigne l’enchaînement des ism-s d’hommes associés les uns aux 
autres par un lien de paternité-filiation selon le schème fulān b. fulān. L’identité de l’individu, 
homme ou femme, se trouve par conséquent intrinsèquement combinée à la généalogie 

52.  Lit. la barbe (liḥya).
53.  Saḫāwī, Ḍaw’ I, p. 227-231 ; id., Waǧīz II, p. 211 ; Suyūṭī, Naẓm, p. 36, nº 19.
54.  Nawawī, Minhāǧ al-ṭālibīn, Bāb al-wuḍū’.
55.  Ḍaw’ VIII, p. 2.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 299

patrilinéaire ainsi obtenue. Par le nasab le personnage, que désigne le premier ism, reçoit non 
seulement son identité mais également un patrimoine symbolique familial 56.

La patrilinéarité de ce nasab est ici renforcée par un doublement de la chaîne des ism-s 
par celle des laqab-s et des kunya-s. Ce phénomène n’est pas si fréquent et s’observe surtout 
dans les dictionnaires biographiques d’époque mamelouke pour les notables (aʿyān) dont les 
tarǧama-s sont richement documentées. La deuxième chaîne est cependant moins dotée et ne 
remonte, dans le meilleur des cas, qu’au grand-père. La toute première page du Ḍaw’ nous 
fournit un exemple simple. Voici le “double” nasab de la septième notice : Ibrāhīm b. Ibrāhīm 
b. Muḥammad b. Aʿbd al-Qādir b. Muḥammad b. Aʿbd al-Qādir / al-Muḥibb Abū al-Faḍl b. al-
Burhān b. al-Badr Abī Aʿbd Allāh al-Ğaʿfarī […]. Le parallélisme des deux chaînes est confirmé 
par le cas nominatif d’al-Muḥibb Abū al-Faḍl qui est donc placé comme attribut (ḫabar) du 
sujet-nasab (mubtada’).

Pour la chaîne concernant Saḫāwī, le parallélisme est souligné dans le Ḍaw’ par l’intro-
duction du terme al-mulaqqab. Ce “double” nasab, distinct dans le Ḍaw’, est utilisé autrement 
dans l’Iršād pour servir deux propos complémentaires.

La première forme du nasab ouvre le développement dans lequel Saḫāwī énumère les notices 
des gens de sa famille sans lesquels le simple nasab patrilinéaire n’a pas vraiment de consis-
tance : fa-l-nasab huwa Muḥammad b. Aʿbd al-Raḥmān b. Muḥammad b. Abī Bakr b. ʿUṯmān 
b. Muḥammad. La seconde forme, elle, mêlée au nasab traditionnel, introduit le second chapitre 
où il est question de la formation de Saḫāwī dans un contexte social élargi : 

Fa-kātibuhu wa-huwa kamā ʿ ulima min al-bāb qablahu Šams al-Dīn Abū al-Ḫayr wa-Abū ʿ Abd Allāh 
Muḥammad b. al-Ǧalāl aw al-Zayn Abī al-Faḍl aw Abī Muḥammad Aʿbd al-Raḥmān b. Muḥammad 
b. Abī Bakr b. ʿUṯmān b. Muḥammad. 57

Le laqab et la kunya sont là comme marque de parrainage, car reçus durant la jeunesse, 
pour guider l’apprenti savant qu’est Saḫāwī à la haute destinée que sa formation doit assurer. 
Ils sont comme une garantie pour participer à l’immense réseau social des hommes de culture. 
Ibn Ḥaǧar avait reçu par exemple la kunya Abū al-Faḍl du cadi de La Mecque Muḥammad 
b. Aḥmad b. ʿ Abd al-ʿAzīz al-ʿAqīlī al-Nuwayrī, pour lui ressembler (tašbīhan) 58. Saḫāwī reçoit 

56.  Szombathy, « Nasab: On the History of a Concept », p. 71-82.
57.  Leyde Or. 2366 f. 14 v° l. 27.
58.  Al-Saḫāwī, al-Ǧawāhir wa-l-durar I, p. 102.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī300

d’Ibn Ḥaǧar la kunya Abū al-Ḫayr 59. C’est aussi le sens qu’il faut donner à un épisode de la 
vie du père de Saḫāwī dans l’Iršād 60 :

Il arriva une belle histoire qui indique la subtilité d’esprit de mon père. Lorsqu’après une de ces 
récitations, [Ǧalāl al-Dīn al-Bulqīnī] vint à lui demander son ism, celui-ci porta sa main à la bouche 
pour la baiser puis, baissa pudiquement la tête, car son ism était le même que celui du maître. Celui-ci, 
comprenant l’induction – ce qui est évident – ou connaissant d’avance son ism, voulut tout de même 
vérifier la compréhension [de son geste] et s’empressa de dire : « Dieu m’en est témoin, ton père ne 
t’a appelé par notre nom que par amour pour nous, et moi, par respect pour toi, je vais t’appeler par 
mon laqab et par ma kunya » et il termina (fa-qāla) « Ǧalāl al-Dīn Abū al-Faḍl ! »

C’est au cours d’une séance de récitation que ce dialogue est engagé. ʿ Abd al-Raḥmān, le père 
de Saḫāwī, n’a alors que treize ans. Nous sommes bien là à la naissance du réseau de relations 
que le jeune en formation est en train de tisser. Le geste que fait le jeune ʿAbd al-Raḥmān est 
très certainement lié à l’expression de louange à Dieu. Il rend gloire à Dieu de ce qu’il porte 
le même ism que son maître. Il en est même confus. À son tour, le maître lui donne son laqab 
et sa kunya. Il l’invite ce faisant à persister dans l’effort d’apprentissage afin de lui ressembler 
comme savant, comme il lui ressemble déjà par son ism.

Cette imbrication du nasab avec la chaîne des laqab-s et des kunya-s n’est pas simplement 
un exercice de savants instruits. Elle est riche de signification. La formation intellectuelle de 
Saḫāwī, dont il sera question dans le chapitre deux, se fera avant tout par l’insertion, rendue 
possible par le milieu familial représenté par le nasab, dans le monde des savants représenté 
par le laqab et la kunya. Tout dans la formation des jeunes de l’époque est strictement inter-
personnel et suppose une relation directe (accréditée par l’iǧāza), ou indirecte (sollicitée par 
l’istid āʿ’), avec un maître. Celui qui introduit l’enfant mâle dans ce réseau et qui le lance dans 
la course aux relations, c’est le père de famille, ou, en cas de décès, son substitut.

59.  Il était généralement admis (ʿalā al-ǧādda) de donner, à un enfant prénommé Muḥammad, la kunya 
Abū ʿAbd Allāh. Nous estimons effectivement que 85 % des kunya-s Abū ʿAbd Allāh utilisées dans le Ḍaw’ 
concernent un personnage dont l’ism est Muḥammad, avec également le laqab Šams al-Dīn. Il n’était pas rare 
non plus d’attribuer une ou plusieurs autres kunya-s à quelqu’un en signe de reconnaissance, de distinction ou 
de respect. La singularité de la kunya Abū al-Ḫayr donnée à Saḫāwī par Ibn Ḥaǧar suscite l’émerveillement de 
la mère de Saḫāwī qui lui fait remarquer que son maître rejoint, sans le savoir, la kunya attribuée à l’instant de 
la naissance évoquée par la section du cordon ombilical, « Innahā al-kunya ḥīna qaṭʿ al-surra » (Leyde Or. 2366 
f. 11r° l. 5). Sur le lien ism-laqab : al-Qalqašandī (m. 821/1418), Ṣubḥ al-aʿšā V, p. 489. Sur le lien ism-kunya : 
Sublet, Le voile du nom, p. 42-45; Schimmel, Noms de personne en Islam, p. 14-15.
60.  Leyde Or. 2366 f. 12r° l. 25-f. 12 v° l. 1 et autre version dans Daw’ IV, p. 125 l. 1-3.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 301

	 Conclusion

Alors que dans une notice biographique de dictionnaire le seul nasab suffit à présenter un 
personnage, la description de la famille de Saḫāwī du premier chapitre de son autobiographie 
se présente comme un complément nécessaire aux données apportées par le seul nasab, fût-il 
enrichi par des développements sur les différentes nisba-s propres au personnage. Saḫāwī juge 
la traditionnelle généalogie patrilinéaire insuffisante pour donner du ṣāḥib al-tarǧama une 
image complète. Le discours sur soi-même nécessite davantage. Il ajoute donc un très long 
développement sur sa famille. Son tempérament de traditionniste habitué à ranger, à trier le 
maximum d’informations sur un sujet donné conduit le vieil homme à organiser la présentation 
de près de quarante membres de sa famille. Pour cela il réutilise du matériau déjà composé 
(Ḍaw’ et Mu ǧʿam) et introduit des souvenirs personnels. Ce travail se fait à La Mecque lors 
de son tout dernier séjour dans la ville sainte. C’est l’occasion – en a-t-il conscience ? – de 
prendre du recul sur ce qu’il a appris ou vécu avec les uns et les autres.

L’objectif autobiographique de Saḫāwī, dans l’écriture de son chapitre sur sa famille est, ne 
l’oublions pas, non seulement de parler de soi-même, mais surtout de faire son propre éloge 
afin de se donner en exemple. En développant l’Iršād, Saḫāwī veut édifier la communauté des 
étudiants en science du ḥadīṯ qu’il juge sévèrement. Saḫāwī était perfectionniste, il ne lâchait 
rien de ses critiques 61.

La famille n’est donc pas en soi l’objet direct de ce texte. C’est une mise en contexte de 
soi. Nous avons bien sûr accès à de l’information sur la famille, mais au final Saḫāwī parle de 
lui-même. Cela ne discrédite pas, selon nous, l’information apportée. Car Saḫāwī est, dans 
ce cadre, plus prompt à rajouter des éléments plus personnels aux différents portraits qu’il 
peint que de gauchir l’histoire.

Les très nombreux éléments autobiographiques qu’il nous livre sur sa famille, jusqu’à l’indé-
cence 62, se présentent comme le contexte nécessaire car complémentaire à l’analyse de la chaîne 
onomastique. Le nasab patrilinéaire ne suffisant pas pour atteindre l’identité de sa personne, 
Saḫāwī établit un premier élargissement du portrait de lui-même par une peinture précise du 
milieu familial, tant masculin que féminin, dans lequel lui, Muḥammad, a grandi. En intégrant 
les notices des membres de sa famille qu’il avait autrefois écrites dans le Ḍaw’, Saḫāwī les retra-
vaille pour leur donner un lustre apte à capter l’attention de l’étudiant, du lecteur. 

61.  C’est le sens des paroles que le père de Saḫāwī lui-même lui dira sur son lit de mort : « Anta tuḥibbu 
al-ta’annuq wa-la taqnaʿ bi-mā tayassara » (Tu aimes la perfection et tu ne te satisfais pas de ce qui arrive 
simplement), Leyde Or. 2366 f. 24v° l. 1. Pour un exemple de la sévérité de Saḫāwī, Fatḥ al-muġīṯ I, (préface 
de l’auteur), p. 5.
62.  Saḫāwī s’était occupé du mariage de Qurrat al-ʿAyn, fille d’Abū Bakr décédé en 893/1487-1488. Zayn al-Dīn, 
son frère, s’efforça, avec sa mère que Saḫāwī ne supportait pas, de casser ce mariage. Le récit de cette mésaventure 
et des mauvais traitements infligés à Qurrat al-ʿAyn est rapporté avec précision à la fin du chapitre premier de 
l’Iršād. Les deux lignes et demi concernées ont été caviardées sur le manuscrit Ayasofya Ar. 2950 f. 15r° l. 6-8. 
Heureusement le manuscrit de Leyde a échappé à cette censure.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī302

Dans le deuxième chapitre, sur sa formation, Saḫāwī élargit considérablement son tissu de 
relations du milieu familial vers le milieu des savants. Il n’est plus alors question de Muḥammad 
mais de Šams al-Dīn Abū al-Ḫayr Muḥammad. Laqab et kunya se chargent d’une signification 
symbolique et donnent à Saḫāwī le statut de savant intégré à la couche sociale des ʿulamā’.

Cette intégration n’allait pas de soi. Le milieu d’où il venait ne le destinait pas franchement 
à faire de lui le grand savant qu’il fut. Venant d’un milieu modeste de marchands, son propre 
mariage l’assignait à une destinée commerçante. Car Ibn Nudayba dans ce décor familial fait 
figure d’exception. Tout marchand qu’il fût, le père de Saḫāwī aura formé son fils durement 
et jamais ne l’empêchera de prendre le chemin des études. Nous pensons que s’est jouée là 
l’influence des Bulqīnī d’une part mais surtout celle d’Ibn Ḥaǧar. Le prestige de ces deux 
grands voisins fut déterminant dans l’évolution de la vie du jeune Muḥammad. 

Saḫāwī réalisait ainsi d’une certaine manière le vœu de sa tante Fāṭima qui priait Dieu 
de le voir un jour imām d’une des plus prestigieuses mosquées de son temps, à La Mecque. 

Ce n’est ni la peste, ni les vicissitudes du temps qui l’empêcheront d’être un traditionniste 
digne de ce nom. La perte de ses enfants a été une succession de drames personnels, mais 
chaque fois interprétés dans une dynamique religieuse. Au point que la perte si douloureuse 
de son fils Aḥmad fut l’occasion de renforcer son désir de faire le pèlerinage. C’est ainsi que 
commence le chapitre troisième sur les séjours de Saḫāwī dans le Ḥiǧāz.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Brockelmann, Carl, Geschichte der Arabischen Litteratur, 
2 vol., Emil Felber, Weimar-Berlin, 1898-1902.

—, Geschichte der Arabischen Litteratur (Supplement), 
2 vol., E.J. Brill, Leyde, 1937-1938.

Encyclopédie de l’Islam, 2e éd., 12 vol., Brill, Leyde, 
1960-2007

Gibb, H. A. R., « al-Bulḳīnī », I, p. 1348-1349.
Petry, C., « al-Sakhāwī », VIII, p. 912.
Al-Ḥibšī, ʿAbd Allāh Muḥammad, Ǧāmiʿ al-šurūḥ 

wa-l-ḥawāšī, 3 vol., al-Maǧmaʿ al-ṯaqāfī, 
Abou Dhabi, 1425/2004.

Al-Marʿašlī, Yūsuf ʿAbd al-Raḥmān, Muʿǧam 
al-maʿāǧim wa-l-mašyaḫāt wa-l-fahāris 
wa-l-barāmiǧ wa-l-aṯbāt, 4 vol., Maktabat 
al-rušd, Riyad, 1423/2002.

Wiet, Gaston, Les biographies du Manhal al-safi, 
Mémoires présentés à l’Institut d’Égypte XIX, 
Ifao, Le Caire, 1932.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 303

	 Sources

Al-Biqāʿī, ʿUnwān al-ʿunwān aw al-Muʿǧam al-ṣaġīr, 
éd. Ḥasan Ḥabašī, Dār al-Kutub wa-l-waṯā’iq 
al-qawmiyya, Le Caire, 1424/2003.

Al-Fāsī, Ḏayl al-taqyīd li-maʿrifat ruwāt al-sunan 
wa-l-masānīd, éd. Muḥammad Ṣāliḥ 

ʿAbd al-ʿAzīz al-Murād, 3 vol., Ǧāmiʿat 
Umm al-Qurā, La Mecque, 1411/1990.

Ibn Fahd, Bulūġ al-qirā fī ḏayl itḥāf al-warā bi-aḫbār 
Umm al-qurā, éd. Salāḥ al-Dīn b. Ḫalīl Ibrāhīm, 

ʿAbd al-Raḥmān b. Ḥusayn Abū al-Ḫayūr 
et ʿAlyān b. ʿAbd al-ʿĀlī al-Muǧalladī, 4 vol., 
Dār al-Qāhira, Le Caire, 1425/2005.

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Ḏayl al-Durar al-kāmina, 
éd. ʿAdnān Darwīš, Maʿhad al-maḫṭūṭāt 
al-ʿarabiyya, Le Caire, 1412/1992.

— , al-Maǧmaʿ al-mu’assas li-l-muʿǧam al-mufahras, 
éd. Yūsuf ʿAbd al-Raḥmān al-Marʿašlī, 4 vol., 
Dār al-Maʿrifa, Beyrouth, 1413/1992.

— , Inbā’ al-ġumr bi-anbā’ al-ʿumr, éd. Ḥasan Ḥabašī, 
4 vol., al-Maǧlis al-aʿlā li-l-šu’ūn al-islāmiyya, 
Le Caire, 1392/1972.

Ibn Qāḍī Šuhba, Ta’rīḫ Ibn Qāḍī Šuhba, éd. ʿAdnān 
Darwīš, 4 vol., Ifpo, Damas, 1977-1997.

Ibn Ṭūlūn, al-Fulk al-mašḥūn fī aḥwāl Muḥammad 
b. Ṭūlūn, éd. Muḥammad Ḫayr Ramaḍān 
Yūsuf, Dār Ibn Ḥazm, Beyrouth, 1416/1996.

Al-Maqrīzī, Durar al-ʿuqūd al-farīda fī tarāǧim al-aʿyān 
al-mufīda, éd. Maḥmūd al-Ǧalīlī, 4 vol., 
Dār al-Ġarb al-islāmī, Beyrouth, 1423/2002.

— , Kitāb al-sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk, 
éd. Muḥammad Muṣṭafā Ziyāda et Saʿīd 

ʿAbd al-Fattāḥ ʿĀšūr, 12 vol., Dār al-Kutub 
al-miṣriyya, Le Caire, 1934-1974.

— , al-Mawāʿiẓ wa-l-iʿtibār fī ḏikr al-ḫiṭaṭ wa-l-āṯār, éd. 
Aymān Fu’ād Sayyid, 5 vol., Mu’assasat al-Furqān 
li-l-turāṯ al-islāmī, Londres, 2002-2004.

Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšā’, avec une 
introd. par Muḥmmad ʿ Abd al-Rasūl, 14 vol., 
al-Mu’assasa al-miṣriyya al-ʿāmma li-l-ta’līf 
wa-l-tarǧama wa-l-ṭibāʿa wa-l-našr, Le Caire, 
1963.

Al-Saḫāwī, al-Ḍaw’ al-lāmiʿ li-ahl al-qarn al-tāsiʿ, 
éd. Ḥisām al-Dīn al-Qudsī, 6 vol., Maktabat 
al-Qudsī, Le Caire, 1933.

— , al-Ḏayl al-tāmm ʿalā duwal al-islām li-l-Ḏahabī, 
éd. Ḥasan Ismāʿīl Marwa, 3 vol., Koweït, 
Maktabat Dār al-ʿurūba, Dār Ibn al-ʿImād, 
Beyrouth, 1413/1992.

— , Fatḥ al-muġīṯ bi-šarḥ Alfiyyat al-ḥadīṯ, 
éd. ʿAbd al-Karīm b. ʿAbd Allāh 
b. ʿAbd al-Raḥmān al-Ḫuḍayr et 
Muḥammad b. ʿAbd Allāh b. Fahīd Āl Fahīd, 
2e éd., 5 vol., Maktabat Dār al-minhāǧ, Riyad, 
1428/2007.

— , al-Ǧawāhir wa-l-durar fī tarǧamat šayḫ al-islām 
Ibn Ḥaǧar, éd. Ḥāmid ʿAbd al-Maǧīd, 
al-Maǧlis al-aʿlā li-l-šu’ūn al-islāmiyya, 
Le Caire, 1986.

— , al-Ǧawāhir wa-l-durar fī tarǧamat šayḫ al-islām 
Ibn Ḥaǧar, éd. Ibrāhīm Bāǧis ʿAbd al-Maǧīd, 
3 vol., Dār Ibn Ḥazm, Beyrouth, 1419/1999.

— , al-Qawl al-munbī ʿan tarǧamat Ibn ʿArabī, ta’līf (…) 
al-Saḫāwī, Taḥqīq wa-dirāsat al-qism al-awwal 
min bidāyat al-maḫṭūṭ ilā al-lawḥa 130 bā’,  
éd. Ḫālid b. al-ʿArabī Mudrik, 2 vol., Thèse 
de magistère, Ǧāmiʿat Umm al-Qurā, 
Riyad, 1421-1422/2000-2001.

— , al-Tuḥfa al-laṭīfa fī ta’rīḫ al-Madīna al-šarīfa, éd. 
Asʿad Ṭarābzūnī al-Ḥusaynī, 3 vol., Dār našr 
al-ṯaqāfa, Le Caire, 1399/1979.

— , al-Tuḥfa al-laṭīfa fī ta’rīḫ al-Madīna al-šarīfa, 
éd. ʿĀrif Aḥmad al-Ġanī et Ḫālid al-Mullā 
al-Sūaydī, 4 vol., Dār Kinān, Damas, 1421/2010.

— , Waǧīz al-kalām fī al-ḏayl ʿalā duwal al-islām, éd. 
ʿIṣām Fāris al-Ḥarastānī, Aḥmad al-Ḫaṭīmī 
et Baššār ʿAwwād Maʿrūf, 4 vol., Mu’assasat 
al-risāla, Beyrouth, 1416/1995.

Al-Suyūṭī, Ḥusn al-muḥāḍara fī aḫbār Miṣr wa-l-Qāhira, 
2 vol., Maktabat al-Ḫānǧī, Le Caire, 1428/2007.

— , Naẓm al-ʿiqyān fī aʿyān al-aʿyān, éd. Philip K. Hitti, 
al-Maṭbaʿa al-sūriyya al-amrīkiyya, New York, 
1927.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  milieu  familial  de  šams  al -dīn  al -sa ḫāwī304

Berkey, Jonathan Porter, The Transmission of Knowledge 
in Medieval Cairo : A Social History of Islamic 
Education, Princeton University Press, 
Princeton, 1992.

Chodkiewicz, Michel, « Le procès posthume 
d’Ibn ʿArabī », dans : Frederick deJong 
and Bernd Radtre (éd.), Islamic Mysticism 
Contested. Thirteen Centuries of Controversies 
and Polemics, E.J. Brill, (coll. «Islamic History 
and Civilization. Studies and Texts», 29), Leyde, 
1999, p. 93-123.

Diem, Verner, The Living and the Dead in Islam. Studies 
in Arabic Epitaphs, vol. I, Epitaphs as Texts, 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2004.

Giladi, Avner, « “The Child Was Small… Not So 
the Grief for Him”: Sources, Structure, and 
Content of Al-Sakhawi’s Consolation Treatise 
for Bereaved Parents », Poetics Today 14, 
Summer 1993, 2, Cultural Processes in Muslim 
and Arab Societies : Medieval and Early 
Modern Periods (Summer, 1993), p. 367-386.

du Grandlaunay, René, « La liste des autorités de 
Šams al-Dīn al-Saḫāwī », Quaderni di Studi 
Arabi, nouv. sér. 4, 2009, p. 81-98.

Landau-Tasseron, Ella, « The “Cyclical Reform”:  
a Study of the Mujaddid Tradition », StudIsl 70, 
1989, p. 79-117.

Little, Donald P., « Historiography of the Ayyūbid 
and Mamlūk epochs », dans : The Cambridge 
History of Egypt, Islamic Egypt, 640-1517, 
éd. Carl F. Petry, vol. I, Cambridge University 
Press, Cambridge, 1998.

Loiseau, Julien, Reconstruire la Maison du sultan, 
1350-1450, Ruine et recomposition de l’ordre 
urbain au Caire, 2 vol., Études urbaines 8, Ifao, 
Le Caire, 2010.

Martel-Thoumian, Bernadette, « Le dictionnaire 
biographique: un outil historique. Une étude 
réalisée à partir de l’ouvrage de Saḫāwī : 
aḍ-Ḍaw’ al-lāmiʿ fī aʿyān al-qarn at-tāsiʿ », dans : 
Jacqueline Sublet (éd.), Cahiers d’onomastique 
arabe 1988-1992, CNRS éditions, Paris, 1993, 
p. 9-38.

Oulad Hammou, Khalid, Sakhāwī et les marchands. 
Recherche sur les gens de commerce au 
xve siècle dans l’empire mamelouk, (thèse), 
Aix-en-Provence, 2004/2005.

Reynolds, Dwight F. (éd.), Interpreting the Self, 
Autobiography in the Arabic Literary Tradition, 
University of California Press, Berkeley, 2001.

Schimmel, Annemarie, Noms de personne en Islam, 
trad. par Leïle Anvar-Chenderoff, Presses 
universitaires de France, Paris, 1998.

Sublet, Jacqueline, Le voile du nom. Essai sur le nom 
propre arabe, Presses universitaires de France, 
Paris, 1991.

Szombathy, Zoltán, « Nasab: On the History of a 
Concept », The Arabist, Budapest Studies in 
Arabic 26-27, 2003, p. 71-82.

Yahya, Osman, « Mission en Turquie : recherches sur 
les manuscrits du soufisme », REI 26, 1958, 
p. 11-64.

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


rené guérin  du grandl aunay 305

T

 
6

5

 2
6

22
*

 2
5

Fi
g.
 1
. 

A
rb

re
 g

én
éa

lo
gi

qu
e 

de
 Š

am
s a

l-D
īn

 M
uḥ

am
m

ad
 a

l-S
aḫ

āw
ī.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 283-306    René Guérin Du Grandlaunay
Le milieu familial de Šams al-Dīn al-Saḫāwī. Quelques aspects d’une lecture autobiographique
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

