ministère de l'éducation nationale, de l'enseignement supérieur et de la recherche



en ligne en ligne

# AnIsl 47 (2014), p. 255-282

# Vanessa Van Renterghem

Ibn al-Ğawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du VIe/XIIe siècle

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

### **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

#### VANESSA VAN RENTERGHEM\*

# Ibn al-Ğawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres: théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du v1<sup>e</sup>/x11<sup>e</sup> siècle

#### RÉSUMÉ

Cet article s'intéresse à la vie conjugale et familiale du lettré hanbalite bagdadien Ibn al-Ğawzī (m. 597/1201). Fondé sur des passages autobiographiques de ses œuvres (Ṣayd al-ḥāṭir, Laftat al-kabad, Kitāb al-Muntaẓam) ainsi que sur des sources biographiques variées, il retrace tout d'abord l'univers familial au sein duquel évoluait Ibn al-Ğawzī, orphelin de père tôt dévolu aux études, et lui-même père de famille nombreuse dont la descendance peut être suivie sur plusieurs générations. Des mariages stratégiquement choisis permirent à cet influent wā'iz de renforcer ses liens avec les milieux du pouvoir abbasside ainsi que sa position éminente dans le milieu hanbalite bagdadien. Dans un second temps, l'analyse se porte sur la théorie de la vie familiale formulée par Ibn al-Ğawzī dans le Ṣayd al-ḥāṭir et cherche à confronter conseils pratiques, principes éthiques et recommandations livrées par ce 'ālim avec les éléments connus par ailleurs de sa vie personnelle. Choix de l'épouse, recettes pour une vie conjugale harmonieuse, satisfaction sexuelle des époux, devoirs du père de famille et éducation des enfants sont notamment au cœur des réflexions du célèbre hanbalite de Bagdad, lui-même père d'au moins douze enfants.

**Mots-clés:** Famille – hanbalisme – Ibn al-Ğawzī – mariage – concubinage – esclaves domestiques – enfants – démographie historique – anthropologie historique.

<sup>\*</sup> Vanessa Van Renterghem, IFPO Beyrouth, Inalco Paris, vanessa.vanrenterghem@gmail.com

#### + ABSTRACT

This article analyses the family life of the Hanbali scholar of Baghdad Ibn al-Ğawzī (d. 597/1201). Based on autobiographical material included in some of his works (Ṣayd al-ḫāṭir, Laftat al-kabad, Kitāb al-Muntaṇam) and on biographical sources, the study first considers Ibn al-Ğawzī's family. Having lost his father at a young age, the Hanbali master founded a family of many children, which destiny can be traced over several generations. Matrimonial strategies helped him to enforce his links with the 'Abbasid milieu and to strengthen his leading position in the Hanbali Baghdadi circles. The second part of the study focuses on the theory of family life as contained in Ibn al-Ğawzī's Ṣayd al-ḥāṭir. It aims to confront the practical advices, ethical principles and varied recommendations given by the famous Hanbali preacher with the known facets of his private life. Among the questions addressed by Ibn al-Ğawzī, himself the father of twelve children or more, appear the choice of the right wife, advices for an harmonious cohabitation, sexual satisfaction of both spouses, husband and father duties and children's education.

**Keywords:** Family – Hanbalism – Ibn al-Ğawzī – marriage – concubinage – domestic slaves – children – historical demography – historical anthropology.

\* \* \*

TE conjugale et parentale, sentiments, sexualité : pour entrer dans l'intimité des familles du monde islamique médiéval, l'historien doit élargir l'horizon de ses sources habituelles. Chroniques et autres textes historiographiques ou même biographiques offrent rarement un point de vue personnel et ne s'intéressent que peu à la sphère des relations privées; quant aux traités juridiques ou éthiques et aux textes légaux, plus nombreux à évoquer les relations familiales, plane sur eux le soupçon de la normativité prescriptive et théorique, déconnectée des pratiques et donc historiquement invérifiable. Il est cependant possible de fonder une analyse sur les témoignages et récits personnels que l'on trouve dans le corpus, plus abondant qu'on ne l'a longtemps cru, des textes autobiographiques arabes médiévaux <sup>1</sup>. Cependant, même ces textes n'offrent pas tous une plongée au cœur de la sphère privée. La plupart des autobiographies d'ulémas se focalisent sur l'éducation et la formation de leur auteur (le rôle des maîtres surpassant souvent celui des pères ou des autres membres de la famille proche dans l'orientation du futur 'ālim), sur sa carrière de savant et sur les étapes de sa vie publique à l'âge adulte. Les mariages et la descendance, mâle surtout, y sont parfois signalés en raison de leur importance dans les stratégies familiales de reproduction et d'ascension sociale, mais les confidences y restent rares et l'expression des sentiments aussi.

1. Les textes autobiographiques arabes de la période médiévale ont fait l'objet d'études renouvelées depuis les années 1990. Voir par exemple Kilpatrick, « Autobiography », et surtout Reynolds (dir.), Interpreting the Self.

On trouve cependant, dans certaines de ces autobiographies, des passages plus personnels, qui mettent en scène leurs auteurs dans les moments les plus privés de leur vie intime et reflètent leurs sentiments envers leurs proches. C'est le cas pour l'un des lettrés les plus prolixes du vi<sup>e</sup>/xii<sup>e</sup> siècle, le hanbalite bagdadien Ibn al-Ğawzī (m. 597/1201), polygraphe accompli qui laissa plusieurs centaines d'ouvrages touchant à de nombreux domaines du savoir, de la médecine au wa'z (sermon public) et de l'histoire à la littérature. Parmi cette œuvre abondante, au moins trois textes sont, entièrement ou partiellement, de nature autobiographique et retiendront ici notre attention. D'une part, de nombreux passages de sa monumentale Histoire universelle, le Kitāb al-Muntazam fī ta'rīḥ al-mulūk wa-l-umam, sont consacrés à sa carrière de 'ālim, à ses rapports avec le milieu du pouvoir mais aussi à certains événements de sa vie familiale, comme les fiançailles et le mariage de sa fille. Ces événements couvrent le milieu de la vie d'Ibn al-Ğawzī, de l'âge de 30 ans à celui de 60 ans environ<sup>2</sup>. D'autre part, deux autres de ses ouvrages contiennent des éléments autobiographiques plus développés. Le premier, intitulé Laftat al-kabad ilā naṣīḥat al-walad, est un court traité d'admonestation écrit vers la fin de sa vie, adressé à l'un de ses fils qui n'avait pas suivi l'exemple paternel; Ibn al-Gawzī y retrace son histoire familiale, son itinéraire et sa formation, avant de passer à une série de conseils et d'exhortations destinés au fils récalcitrant. Le second, beaucoup plus important en volume, est le Sayd al-hāţir, ouvrage dans lequel l'auteur hanbalite note ses pensées les plus personnelles et les plus disparates, sans se soucier des répétitions ou des contradictions. Une place importante y est dévolue à sa vie conjugale et familiale, sujet lui tenant visiblement à cœur. Les informations livrées par ces passages parfois très personnels peuvent aussi être comparées aux détails concernant la vie d'Ibn al-Gawzī contenus dans les abondantes notices biographiques qui lui sont consacrées 3. Son petit-fils Sibt ibn al-Ğawzī (m. 654/1256), en particulier, offre des informations de première main sur son grand-père maternel dans sa chronique et obituaire, le Mir'āt al-zamān fī ta'rīh al-a'yān 4.

Il devient ainsi possible, en croisant les données offertes par ces différentes sources, de retracer la morphologie de la cellule familiale au sein de laquelle vivait Ibn al-Ğawzī. Par ailleurs, le Ṣayd al-ḥāṭir regorge de considérations sur les questions conjugales (âge au mariage, choix et nombre des épouses, rôle des relations sexuelles, recettes pour une bonne entente conjugale...)

- 2. Voir les années 552-555/1157-1160 et 570-574/1174-1178 de la chronique (XVIII, p. 111-143 et 211-253). Les références complètes des sources utilisées sont présentées en bibliographie, en fin d'article.
- 3. Notamment dans les ouvrages hanbalites comme le Dayl 'alā ṭabaqāt al-ḥanābila d'Ibn Raǧab (m. 795/1392; I, p. 399-433, notice n° 205). Voir aussi Ibn Ḥallikān (m. 681/1282), Wafayāt al-a'yān III, p. 140-142, notice n° 370; al-Dahabī (m. 748/1347), Tadkirat al-ḥuffāz, ṭabaqa 17/2, IV, p. 1342-1347, notice n° 1098; Ibn al-Dimyāṭī, al-Mustafād min dayl ta'rīḥ Baġdād XXI, p. 116, notice n° 110; Ibn Kaṭīr (m. 774/1373), al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 706-711; Ibn al-ʿImād (m. 1089/1678), Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 537-540. Toutes ces sources ont été utilisées par Merlin Swartz pour reconstituer le parcours de vie d'Ibn al-Ğawzī: « Ibn al-Jawzī: A Biographical Sketch », 2002. Swartz y donne aussi une liste des études récentes sur la vie d'Ibn al-Ğawzī (p. 4, n. 6). Certaines des informations qu'il livre sur la famille d'Ibn al-Ğawzī sont cependant à corriger (voir ci-dessous). Sur la vie, la carrière et l'œuvre d'Ibn al-Ğawzī, voir également Hartmann, « Les ambivalences d'un sermonnaire hanbalite ».
- 4. Voir notamment l'évocation d'Ibn al-Ğawzī à la date de sa mort: Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 481-503.

et familiales (objectif de l'enfantement, éducation des enfants, amour filial, responsabilités matérielles du chef de famille...). À l'image d'une bonne partie de l'œuvre d'Ibn al-Ğawzī, et sans doute de sa personnalité, ces recommandations sont parfois contradictoires, mais semblent presque toujours inspirées par la situation personnelle, vécue, du célèbre savant hanbalite. Il est donc instructif d'utiliser ces textes afin de confronter la théorie et la pratique de l'équilibre conjugal et familial chez Ibn al-Ğawzī. Il est cependant difficile de se prononcer sur la valeur d'exemple des remarques que l'on peut formuler à son propos: son appréciation complexe et changeante de sa vie familiale laisse plutôt subodorer la singularité radicale du personnage. Il n'en reste pas moins que la vie privée d'Ibn al-Ğawzī s'inscrit, sans soupçon d'excentricité, dans le contexte social de son époque, et témoigne en cela de situations et de pratiques fort certainement partagées par ses contemporains. Seule l'analyse qu'en fait le lettré bagdadien lui reste sans aucun doute personnelle, sans qu'il soit possible de déterminer si de telles vues étaient ou non répandues.

## Morphologie d'une famille nombreuse

Dans ses différents écrits, Ibn al-Gawzī évoque les principaux protagonistes de son entourage familial: sa famille paternelle, ses nombreux enfants et leurs conjoints, et, de façon plus évasive, son ou plutôt ses épouses. Il mentionne en tout une quinzaine de personnes, dont huit femmes, et quelques autres peuvent être identifiées grâce à des sources postérieures.

## Un orphelin de père, tôt dévoué aux études

L'histoire familiale d'Ibn al-Ğawzī, retracée par lui-même, est également bien connue de ses biographes. Issu d'une famille de commerçants d'objets en cuivre, parmi lesquels, de son propre aveu, personne n'avait jusque-là montré de véritable aptitude à l'étude 5, Abū al-Farağ 'Abd al-Raḥmān ibn al-Ğawzī naquit à Bagdad vers 510 ou 511/1116-1117 <sup>6</sup>. Il perdit très tôt son père, Abū al-Ḥasan 'Alī, à l'âge de trois ans, et fut confié à sa mère et à sa tante paternelle ('amma) <sup>7</sup>. Cette tante prit en charge son éducation : ce fut elle qui porta le jeune Abū al-Farağ auprès du 'ālim Abū al-Faḍl ibn Nāṣir <sup>8</sup>. Ce dernier accepta de l'instruire en ḥadīt et sciences coraniques et resta son maître jusqu'à ce qu'il mourût, en 550/1155 <sup>9</sup>. Dans ce récit, la tante

- 5. Laftat al-kabad, p. 58.
- 6. Sa date de naissance exacte est discutée par ses biographes, voir en particulier Ibn Rağab, Dayl I, p. 400.
- 7. Ibn Rağab, Dayl I, p. 400-401.
- 8. *Ibid.*, p. 401. Célèbre lettré bagdadien, Ibn Nāṣir avait commencé sa carrière en tant que šāfi'ite aš'arite avant de se rallier au maḍhab hanbalite. Voir ses biographies chez Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 103-104, notice n° 4201; Ibn al-Ąt̄r, al-Ķāmil IX, p. 401; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 225-226; Ibn Ḥallikān, Wafayāt al-a'yān IV, p. 293-294, notice n° 624; Ibn al-Dimyāṭī, al-Mustafād min ḍayl ta'rīḥ Baġdād XXI, p. 27, notice n° 30; Ibn Raǧab, Dayl I, p. 225-229, notice n° 113; al-Dahabī, Taḍkirat al-ḥuffāz, ṭabaqa 16/1 IV, p. 1289-1292, notice n° 1079; Ibn Kat̄r, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 374-375; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 256-258.
- 9. Dans la notice qu'il consacre à Ibn al-Ğawzī, Ibn al-ʿImād ajoute qu'Ibn Nāṣir était l'oncle maternel d'Ibn al-Ğawzī (wa-huwa ḥāluhu, Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 538). En dehors de cette précision, ce passage est

paternelle joue le rôle traditionnellement dévolu au père, celui de l'initiateur des études de l'enfant <sup>10</sup>. Pour autant, le nom de cette femme reste inconnu.

Les renseignements concernant la mère d'Ibn al-Ğawzī sont encore plus ténus, puisque la seule information que l'on possède est qu'elle était encore en vie lors de la mort de son époux et qu'elle partagea avec sa belle-sœur le soin d'élever l'enfant et, sans doute, ses deux frères <sup>11</sup>. Elle ne semble, par contre, avoir joué aucun rôle précis dans l'incitation aux études de son jeune fils ni de ses autres enfants. Cette veuve, sans doute encore assez jeune, se remaria, car certains biographes mentionnent l'existence d'une sœur utérine d'Ibn al-Ğawzī, Fāṭima Umm al-Bahā', qui transmit le *ḥadīṭ* et mourut à un âge avancé, en 605/1208 <sup>12</sup>. Au vu de cette date, il est difficile de penser qu'elle était née avant Ibn al-Ğawzī. Son père, le second époux de la mère d'Ibn al-Ğawzī, était

calqué mot pour mot sur un extrait de la notice biographique d'Ibn al-Ğawzī chez Sibt ibn al-Ğawzī (Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 481), également repris par Ibn Rağab (Dayl I, p. 401), et l'on peut donc penser qu'il s'agit d'un ajout d'Ibn al-'Imād ou d'un copiste. Il est par ailleurs surprenant, si Ibn Nāṣir était véritablement l'oncle d'Ibn al-Gawzī, qu'aucune des sources plus anciennes ne mentionne ce lien familial, et au premier titre Ibn al-Ğawzī et Sibt ibn al-Ğawzī eux-mêmes. Dans les nombreuses occasions où Ibn al-Ğawzī évoque Ibn Nāṣir, il le désigne sous le terme de šayḥunā, « mon maître », et n'évoque en aucun cas un quelconque lien de famille avec lui. Le wā'iz hanbalite aurait pourtant certainement tiré gloire d'un lien de proximité familiale avec son maître bien-aimé; il semble donc qu'on ne puisse tenir pour acquis qu'Ibn Nāsir ait été son oncle. Swartz reprend pourtant cette affirmation, sans citer de source à l'appui («Ibn al-Jawzī: A Biographical Sketch », p. 6, et p. 9, n. 24). Il en déduit qu'Ibn al-Ğawzī était de triple ascendance: arabe par son père, turque et persane par sa mère, qui aurait donc été la sœur d'Ibn Nāṣir (p. 6-8). Il fait ainsi des membres connus de la famille d'Ibn Nāṣir (sa mère Rābi'a (m. 512/1119), sa tante maternelle Fāṭima (m. 534/1140) et son grand-père maternel Abū Hakīm 'Abd Allāh b. Ibrāhīm al-Habrī (m. 489/1096)), les ascendants d'Ibn al-Ğawzī par sa mère (voir l'arbre généalogique joint à son étude, p. 7). Swartz insiste sur la triple appartenance culturelle ainsi assignée au hanbalite bagdadien et sur les conséquences qu'elle put avoir sur lui et sur son œuvre, allant jusqu'à affirmer que «the most important religious and intellectual influences that shaped the young Ibn al-Jawzī where a legacy inherited from the mother's side of the family » (p. 8). Outre les critiques que l'on pourrait adresser à cette déclaration quelque peu essentialiste, une preuve supplémentaire du caractère spéculatif de ce rattachement familial peut être vue dans le fait qu'Ibn al-Ğawzī, qui consacre une notice biographique à chacun de ces trois personnages (par ordre de décès: Abū Hakīm: al-Muntazam XVII, p. 34, notice nº 3661; Rābi'a: XVII, p. 167, notice nº 3869; Fāṭima: XVIII, p. 7, notice nº 4064) et cite les deux femmes, ainsi qu'Ibn Nāsir, dans sa mašyaha, ne mentionne aucun lien de famille avec eux. Enfin, faire des descendants d'Abū Hakīm al-Habrī, tous transmetteurs de hadīt, des parents d'Ibn al-Gawzī, est contradictoire avec l'affirmation de ce dernier qu'il fut le premier de son lignage à s'intéresser à la science. Il me semble donc nécessaire de réfuter l'idée d'une parenté entre Ibn Nāṣir et Ibn al-Ğawzī. L'arbre généalogique fourni en fin d'article tient compte de ce point.

- 10. Ibn al-Dimyāṭī, lui, attribue ce rôle à un certain Abū al-Barakāt, qui aurait été l'oncle ('amm) d'Ibn al-Ğawzī (al-Mustafād XXI, p. 116). Je n'ai pu identifier ce dernier personnage.
- 11. Ces derniers, 'Abd Allāh et 'Abd al-Rāziq, qui ne semblent pas avoir fait carrière comme lettrés, ne sont qu'incidemment mentionnés par Ibn Raǧab, <code>Dayl</code> I, p. 400. D'après l'ordre de présentation des noms, il semblerait qu'Ibn al-Ğawzī ait été le cadet de sa fratrie. L'arbre généalogique dressé par Swartz attribue à Ibn al-Ğawzī quatre frères et une sœur, sans cependant citer ses sources (« Ibn al-Jawzī », p. 7).
- 12. Mentionnée sous le nom de Fāṭima bint al-Nā'ir ibn al-Ṭarīra al-bazzāz, Sitt al-A'add (sic.; sans doute Sitt al-A'azz) par Sibṭ ibn al-Ğawzī (Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 540), et sous celui de Fāṭima bint Abī al-Fā'iz 'Abd Allāh b. Aḥmad b. Ṭuwayr al-bazzāz, Umm al-Bahā', par al-Dahabī (Ta'rīḥ al-islām XLIII, p. 186, notice n° 260).

sans doute, tout comme le premier mari de celle-ci, issu d'un milieu commerçant, car il porte la *nisba* professionnelle d'*al-bazzāz* (« le vendeur d'étoffes ») et ne fait l'objet d'aucune notice dans les ouvrages de l'époque, ce qui laisse penser qu'il ne s'illustra ni dans le domaine des sciences ou de la littérature, ni dans la sphère politico-administrative ou militaire.

L'itinéraire de lettré d'Ibn al-Gawzī est encore mieux connu que son entourage familial, et ressemble au parcours classique de l'apprenti 'alim, tel qu'il nous est décrit par les biographies et autobiographies de l'époque 13. Le jeune orphelin fut tôt incité à l'étude : d'après Ibn Rağab, ses premières séances d'audition du hadīt (samā'a) eurent lieu alors qu'il était âgé de cinq ou six ans 14. Ibn al-Ğawzī recommande d'ailleurs dans le Şayd al-ḥāţir d'enseigner Coran, ḥadīţ et figh aux enfants de cinq à quinze ans, pour éviter la distraction qui accompagne l'arrivée de «l'âge nubile » 15. Lui-même évoque dans le Laftat al-kabad son enfance dédiée à l'étude, et indique avoir fréquenté l'école coranique à l'âge de six ans et commencé l'étude du *ḥadīt* à sept ans 16. Avec l'immodestie qui lui est coutumière, il trace son autoportrait sous les traits d'un jeune garçon déjà doté d'un esprit brillant, « dépassant celui de bien des hommes mûrs » 17, ne s'attardant pas pour jouer dans les rues avec les enfants de son âge, et passant ses journées sur l'esplanade de la mosquée, à écouter le *hadīt* puis à le mettre par écrit une fois rentré chez lui. Tandis que les autres enfants se divertissaient le long du Tigre ou sur le pont, lui-même se plongeait dans la lecture et dans l'étude, au milieu des adultes 18. Dans toute cette description, il n'est pas fait mention de ses frères ou sœurs, et le rôle principal est joué par son premier maître, Ibn Nāṣir, figure quasi-paternelle comme c'est souvent le cas dans les autobiographies de savants de l'époque 19. C'est en effet Ibn Nāṣir qui conduisit le jeune Ibn al-Gawzī auprès d'autres maîtres réputés pour qu'il en entendît le hadīt et d'autres sciences traditionnelles 20, et qui alla jusqu'à changer son nom (ism) d'al-Mubārak en 'Abd al-Raḥmān 21.

- 13. Sur les étapes de la formation d'Ibn al-Ğawzī en sciences traditionnelles et pour le détail de ses principaux maîtres, voir la synthèse dressée par Swartz, « Ibn al-Jawzī », p. 8-14.
- 14. Ibn Rağab, Dayl I, p. 401.
- 15. Idā balaģa; Ṣayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 172, p. 241; trad. Reig, § 104, p. 217.
- 16. Laftat al-kabad, p. 35-36.
- 17. Yazīd 'alā 'aql al-šuyūh. Ibid., p. 36.
- 18. Ibid.
- 19. Comparer par exemple avec l'autobiographie du lettré 'Abd al-Laṭīf al-Baġdādī (m. 629/1231), qui, au contraire d'Ibn al-Ğawzī, insiste sur les difficultés qu'il éprouvait, très jeune enfant, à se consacrer à l'étude. Son récit autobiographique est inséré dans le dictionnaire des médecins dû à Ibn Abī Uṣaybi 'a (m. 668/1270), 'Uyūn al-anbā', p. 683-686, trad. F. Micheau dans L'Orient au temps des Croisades, p. 280-286. Sur la récurrence du motif de l'échec et des difficultés d'apprentissage enfantines dans les autobiographies arabes médiévales, voir Reynolds, Interpreting the Self, p. 83-88. Ibn al-Ğawzī, lui, se démarque nettement de cette tradition en insistant au contraire sur ses succès.
- 20. Ce détail est livré par Ibn al-Ğawzī lui-même dans sa mašyaḥa, citée par Ibn Raǧab, Dayl I, p. 401.
- 21. Ibn al-Ğawzī, cité par Ibn Raǧab, précise qu'Ibn Nāṣir lui attribua un ism ainsi qu'à ses deux frères, qu'il nomma 'Abd Allāh et 'Abd al-Rāziq, alors que jusque-là, on ne les désignait que par leur kunya; d'après Ibn al-Qaṭī'ī, cité au même endroit, Ibn al-Ğawzī aurait porté le ism d'al-Mubārak jusqu'à l'âge d'environ neuf ans, en 520/1126 (Ibn Raǧab, Dayl I, p. 400). On ne connaît pas la motivation de ce changement de nom, mais on peut en noter la portée symbolique, le ism étant, si l'on en croit Jacqueline Sublet, l'élément le

## Un père de famille nombreuse

Une fois adulte, Ibn al-Ğawzī mena une carrière brillante et écrivit de nombreux ouvrages <sup>22</sup>. Il fonda également une famille nombreuse, sur laquelle des fragments de son œuvre et des biographies qui lui sont consacrées nous renseignent. Il indique dans le *Laftat* avoir « obtenu de Dieu » dix enfants, cinq filles et cinq garçons, dont six moururent de son vivant <sup>23</sup>; à l'époque de rédaction de cette épître, ne restaient en vie que trois filles et un unique garçon, Abū al-Qāsim 'Alī, à qui l'opuscule était destiné afin de le remettre dans le « droit chemin » de l'étude et de la piété <sup>24</sup>. Un garçon et une fille supplémentaires naquirent après l'époque de rédaction du *Laftat*, alors qu'Ibn al-Ğawzī était âgé d'environ 70 ans <sup>25</sup>, ce qui porte à au moins douze le nombre total de ses enfants. On connaît le nom de chacune de ses filles, mais pas leur ordre de naissance. L'aînée était nommée Sitt al-'Ulamā' al-kubrā (« l'aînée »), les suivantes Rābi'a (nom porté par la mère de son šayḥ bien aimé, Ibn Nāṣir), Šaraf al-Nisā', Zaynab, Ğawhar et Sitt al-'Ulamā' al-ṣuġrā (« la benjamine ») <sup>26</sup>. En dehors de leur destin matrimonial, on ne connaît pas grand chose de leur vie, mais Sibṭ ibn al-Ğawzī précise que son grand-père eut soin que toutes ses filles reçoivent un enseignement en ḥadīt <sup>27</sup>.

Le nom de ses trois fils morts en bas âge n'est pas précisé dans les sources, mais on connaît le nom et la carrière des trois qui survécurent <sup>28</sup>. L'aîné, Abū Bakr 'Abd al-'Azīz, suivit des études de *fiqh* hanbalite et étudia auprès des maîtres de son père. Comme celui-ci, il prêchait le *wa*'z. Il mourut tôt mais déjà adulte, alors que son père n'était âgé que de 43 ans, en 554/1159; son neveu Sibṭ ibn al-Ğawzī affirme qu'il fut empoisonné à Mossoul par la famille des Šahrazūrī <sup>29</sup>, jalouse de son succès. Le deuxième fils, Abū al-Qāsim 'Alī, futur destinataire du *Laftat al-kabad*, avait été poussé par son père à entendre le *ḥadīṭ*, mais ne montra aucune inclination pour les études. Copiste de condition modeste, il s'illustra en dérobant les livres de son père pour les revendre à

plus intime du groupe onomastique arabe (*Le voile du nom*). Annemarie Schimmel suppose qu'un événement malheureux dans l'histoire de la famille pouvait conduire à modifier le *ism* d'un enfant (*Islamic Names*, p. 72). Ce pourrait être le cas ici, le *ism* al-Mubārak («le béni») ayant pu être considéré comme ironique ou de mauvais augure, porté par un orphelin.

- 22. Sur ces aspects, voir Swartz, « Ibn al-Jawzī », p. 16-23.
- 23. Voir l'arbre généalogique de la famille d'Ibn al-Ğawzī, en fin d'article.
- 24. Laftat al-kabad, p. 21.
- 25. Il s'agit de 70 années du calendrier hégirien, donc lunaires, correspondant à environ 67 années du calendrier solaire.
- **26.** Le nom Sitt al-'Ulamā' peut être traduit par « Maîtresse des savants », Šaraf al-Nisā' signifie « Honneur des femmes » et Ğawhar « Joyau ». Zaynab était le prénom de deux des femmes et de l'une des filles de Muhammad.
- 27. Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 503.
- **28.** Sauf précision contraire, les renseignements sur les fils d'Ibn al-Ğawzī sont tirés d'un passage intitulé « Les enfants de mon grand-père » chez Sibṭ ibn al-Ğawzī, *Mir'āt al-zamān*, éd. Hyderabad, p. 502-503.
- 29. Sur ce lignage de juristes et cadis šāfi<sup>c</sup>ites du vi<sup>e</sup>/xii<sup>e</sup> siècle, voir Ben Abdesselem, « al-<u>Sh</u>ahrazūrī », p. 219.

bas prix, ce qui lui valut la disgrâce paternelle <sup>30</sup>. Il devait être né peu de temps avant le décès de son frère aîné, car Sibṭ ibn al-Ğawzī précise qu'il mourut en 630/1232, âgé de 80 ans <sup>31</sup>.

Enfin, le troisième fils survivant d'Ibn al-Ğawzī portait pour nom Abū Muḥammad Yūsuf<sup>32</sup>; il naquit en 580/1185, alors que son père allait bientôt devenir septuagénaire. Il dut faire la joie de celui-ci en suivant la carrière de lettré qu'il avait rêvée pour ses fils : ayant suivi une solide formation en sciences religieuses et juridiques, comprenant l'étude du Coran, du hadīt et du figh hanbalite (usul et hilaf), il enseignait ces dernières matières, pratiquait la discussion juridique (munāzara), rendait des fatwas, et fut rapidement certifié comme témoin instrumentaire du droit musulman (šāhid) 33. Il prêchait aussi le wa z, et reçut de ses contemporains le surnom honorifique de Muhyī al-Dīn (« Revivificateur de la religion »). Ses biographes précisent qu'Ibn al-Ğawzī, pourtant déjà âgé à sa naissance, s'occupa en personne de son instruction, lui faisant entendre le  $had\bar{t}$  et l'entraînant lui-même au  $wa^{c}z^{34}$ . Ayant grandi, à l'âge de 15 ans, Abū Muḥammad Yūsuf obtint l'aide de Zumurrud Hātūn, la mère du calife abbasside al-Nāsir. Elle intercéda auprès de son fils afin d'obtenir la libération d'Ibn al-Gawzī qui, tombé en disgrâce, avait été exilé de Bagdad et assigné à résidence à Wāsiṭ quelques années plus tôt 35. Ibn al-Ğawzī mourut en 597/1201, deux ans après son retour à Bagdad. Muhyī al-Dīn n'avait alors que 17 ans, et continua à jouir de la protection de Zumurrud Ḥātūn, qui l'installa comme wā'iz dans la turba qu'elle s'était fait construire sur la rive occidentale de Bagdad, et où avait prêché son père avant lui, à son retour en grâce 36.

Muḥyī al-Dīn effectua par la suite une brillante carrière dans les milieux abbassides : il fut successivement *muḥtasib* des deux rives de Bagdad à l'âge de 23 ans <sup>37</sup>, inspecteur des *waqf*-s (nāẓir al-awqāf) <sup>38</sup>, envoyé du calife auprès des princes ayyoubides et, à la fin de sa carrière, chambellan (ustāḍ al-dār) d'al-Musta'ṣim, le dernier calife abbasside de Bagdad <sup>39</sup>. Malgré quelques années de disgrâce <sup>40</sup>, il s'enrichit considérablement et put fonder une madrasa

- 30. Voir entre autres Ibn Katīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 710.
- 31. Voir l'obituaire qu'il lui consacre dans le Mir'at al-zamān, éd. Hyderabad, p. 678-679.
- 32. Sur ce personnage, voir Ibn Ḥallikān, Wafayāt al-a'yān III, p. 142; al-Yūnīnī, Dayl Mir'āt al-zamān I, p. 332-340; Ibn Raǧab, Dayl II, p. 258-261, notice n° 365; Ibn Katīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 710, et Ibn al-'Imād, Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 494-496. La source principale d'Ibn Raǧab et d'Ibn Ḥallikān est Ibn al-Sā'ī (m. 674/1275), dont l'œuvre est malheureusement perdue.
- 33. Ibn Rağab, *Dayl* II, p. 258.
- 34. Ibid., p. 259, et Ibn al-'Imād, Šadarāt al-dahab VII, p. 495.
- 35. Ibn Raǧab, Dayl I, p. 427; al-Dahabī, Taḍkirat al-ḥuffāẓ IV, p. 1346. La disgrâce et l'exil d'Ibn al-Ǧawzī, présentés par ses biographes comme une « mise à l'épreuve » (miḥna), durèrent de 590/1194 à 595/1198. Sur le détail de cet épisode et sur la fin de la vie d'Ibn al-Ğawzī, voir Swartz, « Ibn al-Jawzī », p. 23-27.
- 36. Ibn Rağab, Dayl II, p. 259, et Ibn al-'Imād, Šadarāt al-dahab VII, p. 495.
- 37. Al-Yūnīnī, Dayl I, p. 334, et Ibn Rağab, Dayl II, p. 258-259.
- 38. Ibn Rağab, Dayl II, p. 258.
- 39. Al-Yūnīnī, Dayl I, p. 333; Ibn Raǧab, Dayl II, p. 258-259; Ibn al-'Imād, Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 494.
- **40.** De 609/1212 à 615/1218 ; voir Ibn Raǧab, *Dayl* II, p. 258, et Sibṭ ibn al-Ğāwzī, *Mir'āt al-zamān*, éd. Hyderabad, p. 592.

hanbalite à Damas <sup>41</sup>, une autre à Bagdad (qui resta cependant inachevée) ainsi qu'un lieu d'étude du Coran (dār Qur'ān) jouxtant son futur tombeau (madfan), dans le quartier d'al-Ḥarbiyya, sur la rive occidentale <sup>42</sup>. Il enseignait également le droit hanbalite à la prestigieuse madrasa Mustanṣiriyya <sup>43</sup>. Ses biographes précisent qu'il mourut en martyr en même temps que ses trois fils, de l'épée des Mongols infidèles, lors de la prise de Bagdad par les troupes d'Hülegü, en 656/1258 <sup>44</sup>. Il est difficile de savoir ce que serait devenue la famille d'Ibn al-Ğawzī sans la fin brutale qui fut donnée à sa branche bagdadienne par la conquête mongole, mais le fait que l'on puisse suivre sur trois générations la carrière de ses descendants prouve le succès du lignage de lettrés et hauts dignitaires engendré par le 'ālim hanbalite.

# Épouse, concubine et domestiques

Malgré son intérêt certain pour les questions conjugales, Ibn al-Ğawzī donne très peu de renseignements sur les femmes qui lui offrirent cette abondante progéniture. Il est cependant possible de comprendre que ses nombreux enfants étaient issus d'au moins deux femmes : une épouse légitime et une esclave-concubine.

Qu'il ait fallu au moins deux mères à ces enfants nés à un très grand intervalle de temps, c'est une évidence. Le fils aîné d'Ibn al-Ğawzī, Abū Bakr 'Abd al-'Azīz, mourut adulte en 554/1159, alors que son père n'était qu'un jeune quadragénaire. Au vu de ses activités de wā'iz et faqīh, et de son départ pour Mossoul, on peut déduire qu'il avait plus de 20 ans et qu'Ibn al-Ğawzī avait donc une vingtaine d'années à sa naissance. Il en avait près de 70 lorsque naquit son dernier fils, Abū Muḥammad Yūsuf, en 580/1184, ce qui implique déjà l'existence de plusieurs mères. De plus, Ibn al-Ğawzī évoque très brièvement son (ou sa première) épouse légitime (zawǧa), avec qui il accomplit le pèlerinage à La Mecque, en compagnie de leurs enfants (al-atfāl), en 541/1147 45. Il ne précise malheureusement pas combien d'enfants lui étaient déjà nés, alors qu'il avait lui-même à peine trente ans; mais si l'on en croit la forme plurielle, plusieurs (au moins trois?) étaient déjà en âge d'accompagner leurs parents pour ce long voyage.

- 41. La madrasa al-Ğawziyya, située dans Damas *intra-muros*, signalée par Ibn Katīr, *al-Bidāya wa-l-nihāya* XVI, p. 710, et par Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 495. Ibn Qayyim al-Ğawziyya (m. 751/1350), célèbre disciple d'Ibn Taymiyya, était le fils du directeur (*qayyim*) de cette madrasa.
- 42. Ibn Rağab, Dayl II, p. 259.
- 43. Ibn Hallikān, Wafayāt al-a'yān III, p. 142, et Ibn Rağab, Dayl II, p. 259.
- 44. Ibn Raǧab, Dayl II, p. 259; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 495. Les biographes de Muḥyī al-Dīn Yūsuf livrent quelques informations sur ses trois fils, qui moururent en même temps que lui, et qui tous trois avaient enseigné le fiqh hanbalite (al-Yūnīnī, Dayl I, p. 340-341; Ibn Raǧab, Dayl II, p. 261-262; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 495). L'aîné, Ğamāl al-Dīn Abū al-Faraǧ ʿAbd al-Raḥmān, était wāʿiz et muḥtasib comme son père et avait enseigné à la Mustanṣiriyya; il mourut à plus de 50 ans. Le cadet, Šaraf al-Dīn ʿAbd Allāh, fut également muḥtasib de Bagdad; lorsqu'il abandonna cette fonction, il fut remplacé par son jeune frère Tāǧ al-Dīn ʿAbd al-Karīm, qui mourut alors qu'il n'avait pas encore vingt ans. Šaraf al-Dīn avait été envoyé par le calife al-Mustaʿṣim comme émissaire auprès de Hülegü lors de la marche de ce dernier sur Bagdad. 45. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVIII, p. 50.

La mère de son dernier fils Abū Muḥammad Yūsuf, elle, était, du témoignage de Sibṭ ibn al-Ğawzī, une umm walad ou « mère d'enfant », à savoir une esclave-concubine susceptible d'être affranchie à la mort de son maître en raison de la naissance de ce fils <sup>46</sup>. Sibṭ indique même son nom: Ḥātūn bint 'Abd Allāh. Le bref nasab confirme son caractère d'esclave (ou d'ancienne esclave) sans doute convertie à l'islam, et le ism Ḥātūn peut (sans aucune certitude) la laisser penser d'origine turque <sup>47</sup>. Sibṭ précise que son grand-père éprouvait une vive attirance pour elle, et qu'elle mourut un jour et une nuit exactement après le décès de son maître. Il ajoute que tout l'entourage de sa famille en fut fortement étonné, au point de considérer son décès comme un effet des karāmāt d'Ibn al-Ğawzī, car elle se trouvait en très bonne santé, ce qui peut laisser penser qu'elle était beaucoup plus jeune que lui.

Dans la très sérieuse notice biographique consacrée à Ibn al-Ğawzī par le hanbalite Ibn Rağab, celui-ci recopie une citation de son disciple 'Abd al-Laṭīf al-Baġdādī indiquant qu'il était difficile de séparer l'illustre hanbalite d'une « belle esclave-concubine » (ǧāriya ḥusnā) 48. Sibṭ ibn al-Ğawzī, de son côté, précise qu'il était « plein de désir » (muġrā bihā) 49 pour la concubine qui lui donna ses derniers enfants. Malgré ces détails, aucune indication précise, dans les sources, ne permet de savoir si Ibn al-Ğawzī possédait plus d'une concubine. On ne sait pas non plus si d'autres enfants d'Ibn al-Ğawzī, en particulier sa dernière fille, Sitt al-'Ulamā' al-ṣuġrā, étaient eux aussi issus de Ḥātūn bint 'Abd Allāh, de même que l'on ignore si d'autres épouses ou concubines furent les mères de quelques-uns de ses autres enfants. Si c'est fort probable, en raison notamment de la longue période de fertilité d'Ibn al-Ğawzī (un demi-siècle environ), il est cependant impossible d'en acquérir la certitude au vu du peu de détails que les textes offrent sur ses femmes. Tout au plus peut-on déduire du silence des sources qu'aucune de ses épouses ne fut versée en sciences traditionnelles, car une femme lettrée aurait sans doute fait l'objet d'une notice dans les dictionnaires biographiques de l'époque 50.

Il est particulièrement difficile de comprendre si Ibn al-Ğawzī eut plusieurs épouses et/ou concubines de façon contemporaine; tout au plus peut-on noter la récurrence, dans un texte à forte résonance autobiographique comme le Ṣayd al-ḥāṭir, des interrogations et des conseils concernant la gestion par un époux des situations de polygamie.

On ne sait rien non plus, en dehors de cette concubine qui accompagna les vieux jours d'Ibn al-Ğawzī, des éventuels domestiques qui auraient pu vivre à son foyer. Tout au plus comprend-on que le savant hanbalite, à l'instar sans doute de la plupart de ses semblables, n'était pas familier des tâches domestiques, puisque ses biographes soulignent avec indignation que, lorsqu'il fut assigné à résidence à Wāsiṭ pendant les cinq années que dura sa disgrâce

<sup>46.</sup> Sibt ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 501.

<sup>47.</sup> Le terme *ḥātūn*, d'origine sogdienne, était porté comme titre par les femmes des familles régnantes turques, et notamment par les princesses seldjoukides (Boyle, « <u>Kh</u>ātūn », p. 1133).

<sup>48.</sup> Ibn Rağab, Dayl I, p. 412, et al-Dahabī, Tadkirat al-ḥuffāz, t. 4, p. 1347.

<sup>49.</sup> Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 501.

<sup>50.</sup> Comme c'est le cas d'une douzaine de femmes bagdadiennes décédées au cours du vi<sup>e</sup>/xii<sup>e</sup> siècle et mentionnées par les sources biographiques arabes, et au premier titre par Ibn al-Ğawzī lui-même, pour leurs connaissances en ḥadīṭ ou, plus rarement, en sciences coraniques.

politique, ce vieil homme âgé de plus de 80 ans devait s'occuper lui-même de sa lessive, de sa cuisine et même de tirer l'eau du puits <sup>51</sup>. Cependant, rien n'indique si en temps ordinaire ces tâches étaient assumées par son ou ses épouses ou concubines ou si le foyer disposait de serviteurs, qu'ils soient de condition libre ou esclaves. Ce dernier cas est cependant le plus probable, dans le cadre du foyer relativement aisé d'Ibn al-Ğawzī. Ce dernier donne d'ailleurs dans le Ṣayd al-ḥāṭir des conseils sur le choix des esclaves <sup>52</sup> et y évoque ses serviteurs (ḥādim, pl. ḥadam) aux côtés de ses fils et de ses disciples <sup>53</sup>.

Il reste en définitive difficile de se faire une idée du nombre de personnes, membres de la famille et domestiques, résidant au foyer d'Ibn al-Ğawzī. On ignore, notamment, si les enfants adultes continuaient à vivre sous le toit de leurs parents jusqu'à leur mariage: c'était très certainement le cas des filles, mais pas nécessairement celui des garçons qui pouvaient poursuivre leurs études en madrasa ou les compléter par des voyages dans d'autres villes. Au final, rien ne nous indique combien de personnes, adultes, vieillards ou enfants, hommes ou femmes, membres de la famille ou domestiques, libres ou esclaves, partageaient l'espace de vie du lettré hanbalite.

# Alliances matrimoniales et stratégie sociale : gendres, belles-filles et beaux-frères

Au-delà de la famille proche peuplant la sphère domestique, il faut, pour donner une vision complète de l'étendue des relations nouées par Ibn al-Ğawzī à travers sa descendance, reconstituer le réseau d'alliances stratégiques dessiné par les mariages de ses fils et de ses filles <sup>54</sup>. Le wā'iz bagdadien choisissait visiblement avec soin les familles auxquelles ses propres rejetons seraient alliés, afin de renforcer sa position personnelle au sein de deux milieux différents : celui des ulémas hanbalites, d'une part, et celui des dignitaires politiques favorables à son madhab, d'autre part.

Grâce aux passages autobiographiques de ses œuvres, et grâce également aux informations apportées par son petit-fils Sibṭ ibn al-Ğawzī, on connaît cinq des conjoints des six enfants d'Ibn al-Ğawzī ayant dépassé la puberté (deux garçons et quatre filles). Sa fille aînée, Sitt al-'Ulamā' al-kubrā, épousa un riche faqīh hanbalite, Abū al-'Abbās ibn Bakrūs al-Ḥamāmī 55, qui était le voisin d'Ibn al-Ğawzī dans son quartier de Darb al-Qayyār, sur la rive orientale de Bagdad. La date de cette union n'est pas connue, mais les sources notent l'opulence du mari, suffisamment aisé pour avoir été le fondateur d'une madrasa hanbalite et d'un oratoire (masǧid) dans ce même quartier. On ne sait pas grand chose de plus de ce 'ālim bagdadien versé

<sup>51.</sup> Ibn Rağab, Dayl I, p. 426-27; al-Dahabī, Tadkirat al-huffāz IV, p. 1346.

<sup>52. «</sup> Les esclaves jeunes sont les meilleurs, – il en est de même des épouses d'ailleurs – car ils ont ainsi le temps de s'habituer au caractère de l'acquéreur » (Ṣayd al-ḫāṭir, éd. arabe, § 172, p. 241; trad. Reig, § 104, p. 216).

<sup>53.</sup> Ibid., éd. arabe, § 241, p. 333; trad. Reig, § 137, p. 257.

<sup>54.</sup> Voir l'arbre généalogique joint.

<sup>55.</sup> Sur ce faqīh qui mourut en 573/1177, voir Ibn al-Ğawzī, al-Muntaṣam XVIII, p. 243, notice nº 4319; Ibn Raǧab, Dayl I, p. 338, notice nº 158; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 406; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mirʾāt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 344.

en fiqh, en Coran et en ḥadīṭ, si ce n'est qu'il avait huit à neuf ans de plus qu'Ibn al-Ğawzī et que tous deux, ainsi que le frère cadet d'Abū al-ʿAbbās, avaient étudié le droit hanbalite auprès d'Abū Bakr al-Dīnawarī <sup>56</sup>. Il était donc nettement plus âgé que sa femme (et cela, malgré les recommandations répétées données par Ibn al-Ğawzī dans le Ṣayd al-ḥāṭir de ne pas marier un homme âgé à une jeune femme <sup>57</sup>), et il s'agit fort évidemment d'un mariage arrangé par le père de Sitt al-ʿUlamā' afin de s'allier à l'un des puissants hanbalites de son voisinage, qui plus est sans doute anciennement compagnon d'études <sup>58</sup>. Il s'agit là d'une alliance de proximité, à la fois communautaire (par l'appartenance au maḍhab hanbalite) et géographique (par la résidence dans le même petit quartier de la rive orientale de Bagdad), autant que d'intérêt.

Toujours dans le même milieu, une autre des filles d'Ibn al-Ğawzī (on ignore laquelle) épousa un récitateur du Coran (muqri') hanbalite nommé 'Abd al-Wahhāb ibn al-'Iyabī <sup>59</sup>. Né vers 543/1148, il n'était pas de la génération d'Ibn al-Ğawzī et avait étudié le Coran, le ḥadīṭ et le droit hanbalite (uṣūl et ḥilāf) auprès des plus grands maîtres bagdadiens de son époque, dont certains avaient également eu son futur beau-père comme disciple. Ibn al-'Iyabī avait des connaissances en wa'z. S'il n'enseignait pas en madrasa, il dirigeait la prière en tant qu'imam à l'oratoire (masǧid) du marché des boulangers (sūq al-ḥabbāzīn), sur la rive orientale. Il avait été nommé à ce poste par le calife al-Mustaḍī' lui-même, qui avait commandité la construction de ce grand masǧid en 573/1177 et demandé à Ibn al-Ğawzī d'y tenir une séance nocturne pour en célébrer l'ouverture <sup>60</sup>. Lorsqu'Ibn al-'Iyabī mourut, son beau-frère Muḥyī al-Dīn Yūsuf, fils d'Ibn al-Ğawzī, dirigea la prière funéraire qui eut lieu dans sa propre madrasa. Ibn al-'Iyabī était pauvre, et partageait avec son beau-père un goût pour l'ascétisme; il dut visiblement son ascension auprès du calife abbas-side à la renommée d'Ibn al-Ğawzī. Son alliance avec la famille de ce dernier n'en était pas moins fondée sur l'appartenance au même maḍhab et, sans doute, sur sa réputation de lettré.

Les autres alliances connues des enfants d'Ibn al-Ğawzī se firent, de façon plus ou moins directe, avec la famille de l'influent vizir pro-hanbalite Ibn Hubayra. Ce personnage <sup>61</sup>, plus âgé qu'Ibn al-Ğawzī d'une dizaine d'années, avait étudié les sciences traditionnelles (Coran et ḥadīt), le fiqh hanbalite et plusieurs matières littéraires (grammaire, adab, histoire et poésie); Ibn al-Ğawzī et lui avaient en commun plusieurs maîtres. Ibn Hubayra était également l'auteur de plusieurs traités,

<sup>56.</sup> Faqīh hanbalite bagdadien mort en 532/1138; voir Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam XVII, p. 328-329, notice n° 4030; Ibn Raǧab, Dayl I, p. 190-191, notice n° 89; Ibn al-Aṭīr, al-Kāmil IX, p. 308; Ibn Kaṭīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 316-317; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 162-163.

<sup>57.</sup> Voir par exemple Ibn al-Ğawzī, Ṣayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 235, p. 324 et § 244, p. 336; trad. Reig, § 133, p. 250 et § 139, p. 260; éd. arabe, § 368, p. 491 (paragraphe ne figurant pas dans la traduction de D. Reig).

<sup>58.</sup> Si l'on sait que les deux lettrés avaient étudié avec le même maître, on ignore s'ils le firent de façon contemporaine.

<sup>59.</sup> Décédé en 612/1216. Voir Ibn al-Naǧǧār (qui fut son disciple), Dayl taʾrīḥ Baġdād XVI, p. 329-331, notice n° 199; Ibn Raǧab, Dayl II, p. 88-89, notice n° 250; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 95.

<sup>60.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVIII, p. 239.

<sup>61.</sup> Sur lequel voir notamment Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVIII, p. 166-170, notice n° 4257; Ibn Ḥallikān, Wafayāt al-a'yān VI, p. 230-244, notice n° 807; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 255-262; Ibn al-Dimyāṭī, al-Mustafād XXI, p. 197, notice n° 202; Ibn Raǧab, Dayl I, p. 251-289, notice n° 131; Ibn Kaṭīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 415-417; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 319-327.

dont un imposant commentaire des recueils de *ḥadīṭ*-s d'al-Buḥārī et de Muslim. Parmi les nombreux disciples qui en entendirent le *ḥadīṭ*, on retrouve Ibn al-Ğawzī lui-même. Outre son itinéraire de lettré, il fit carrière dans les *dīwān*-s califaux où il occupa plusieurs postes, dont ceux de chargé du Trésor public (*mušrif al-maḥzan*) et de secrétaire du bureau de supervision des services califaux (*kātib dīwān al-zimām*). En 544/1149, le calife al-Muqtafī le nomma vizir, poste qu'il conserva sous son successeur al-Mustanǧid, jusqu'à son propre décès en 560/1165. Durant son vizirat, il se montra très favorable aux hanbalites en général et à Ibn al-Ğawzī en particulier, et fonda à Bāb al-Baṣra, sur la rive occidentale, une madrasa dédiée au *maḍhab* d'Aḥmad ibn Ḥanbal. Ayant souffert de la pauvreté au début de sa carrière, il s'était par la suite considérablement enrichi au service du calife, et ses biographes soulignent à l'envi la libéralité de ses aumônes <sup>62</sup>.

Ibn al-Ğawzī, qui entretenait déjà avec ce puissant personnage des liens intellectuels, puisqu'il fréquentait régulièrement le cercle d'études (mağlis) du vizir <sup>63</sup>, fit épouser la fille de ce dernier à son fils rétif aux sciences, Abū al-Qāsim 'Alī, qui était alors âgé d'une vingtaine d'années et occupait la modeste position de copiste. Le mariage eut lieu en rabī' II 571/octobre 1175, au sein des palais califaux, en présence de hauts dignitaires parmi lesquels le qāḍī al-quḍāt, le naqīb al-nuqabā' et d'autres notables bagdadiens <sup>64</sup>; il représentait pour Abū al-Qāsim une importante ascension sociale, rendue possible par le prestige intellectuel de son père. Le même jour, sa sœur Rābi'a se fiançait à un dénommé Abū al-Fatḥ ibn al-Rašīd al-Ṭabarī <sup>65</sup>; le mariage à proprement parler eut lieu quelques mois plus tard, en muḥarram 572/juillet 1176 <sup>66</sup>. La jeune fille avait été richement dotée par la concubine du calife al-Mustaḍī', Banafšā (« violette », en persan) <sup>67</sup>, qui fut à de nombreuses reprises mécène de son père, à qui elle avait, deux ans plus tôt, confié la direction de la madrasa hanbalite dont elle était la fondatrice <sup>68</sup>. Le mariage eut lieu dans le palais de la concubine, à Darb al-Dawābb, sur la rive orientale de Bagdad. Abū al-Fatḥ al-Ṭabarī devait mourir peu de temps après, et Ibn al-Ğawzī remaria alors sa fille à l'un des mamelouks turcs affranchis d'Ibn Hubayra, du nom de Ḥusām al-Dīn Kizuġlī (du turc Kızoğlu, « fils d'une femme ») <sup>69</sup>.

- 62. Par exemple: en ramadan 552/1157, le vizir offrit aux pauvres pour 3000 dinars de plats d'ifṭār, surpassant largement les offrandes de ses prédécesseurs (Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam XVIII, p. 119); l'année suivante, il dépensa 5000 dinars en aumônes dans l'espoir de guérir de la maladie qui l'avait frappé (ibid. XVIII, p. 125). 63. Plus encore, si l'on en croit Ibn al-Ğawzī lui-même, Ibn Hubayra instaura à son propre domicile un mağlis hebdomadaire dédié au célèbre hanbalite, après que celui-ci lui eut expliqué un ḥadīṭ qu'il ne comprenait pas. Le vizir, précise orgueilleusement Ibn al-Ğawzī, assistait en personne à ce mağlis, qu'il avait également ouvert au grand public (al-Muntaẓam XVIII, p. 168).
- 64. Ibid. XVIII, p. 219.
- 65. Je n'ai pu identifier ce personnage dans les dictionnaires biographiques de l'époque.
- 66. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVIII, p. 226.
- 67. Quelques notices sont dédiées à cette ǧāriya du calife qui mourut en 598/1201; la plus détaillée est celle d'Ibn al-Sāʿī, Nisāʾ al-ḫulafāʾ, p. 111-115. Voir aussi Ibn al-Atīr, al-Kāmil X, p. 280; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mirʾāt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 510-511, et Ibn Katīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 719-720. Ces notices peuvent être complétées par les passages qu'Ibn al-Ğawzī lui consacre dans sa chronique, aux années 570-573/1174-1178 (XVIII, voir en particulier les p. 214, 220 et 238).
- 68. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVIII, p. 214 et 220.
- **69.** Le remariage de Rābi'a est évoqué par son fils Sibṭ ibn al-Ğawzī, *Mir'āt al-zamān*, éd. Hyderabad, p. 332, et par le biographe de ce dernier, al-Yūnīnī, *Dayl* I, p. 39-40.

Ibn al-Gawzī reste discret sur la qualité d'ancien mamelouk du second époux de sa fille, tout comme sur son ascendance turque 70. Avait-il accepté de gaîté de cœur cette union? Si l'on en croît al-Yūnīnī (m. 726/1326), Kızoğlu était particulièrement proche d'Ibn Hubayra, qui le considérait comme son fils 71 et l'avait affranchi. Lorsque Rābi'a perdit son mari, le vizir demanda à Ibn al-Gawzī qu'elle prenne son ancien mamelouk pour époux, et le célèbre hanbalite (dont le fils, rappelons-le, avait épousé une fille du vizir, mécène et protecteur de son madhab) ne put refuser 72. Il est difficile de savoir si la réticence du savant bagdadien envers son gendre était de nature sociale, ethnique, ou encore découlait du fait que Kızoğlu n'avait rien d'un lettré. Il n'en reste pas moins que le mariage fut célébré; si l'on n'en connaît pas la date, on en connaît le fruit, puisque de cette union devait naître vers 581/1185 le plus célèbre descendant du savant hanbalite, son petit-fils Šams al-Dīn Abū al-Muzaffar Yūsuf, plus connu sous le nom de Sibţ ibn al-Ğawzī 73. L'enfant avait à quelques mois près l'âge de son benjamin Muḥyī al-Dīn Yūsuf; lorsqu'il fut en âge d'étudier, Ibn al-Ğawzī le prit en charge et lui fit entendre le hadīt comme il l'avait fait pour ses fils et ses filles 74. Il lui fit également étudier le figh hanbalite et, par la suite, Sibt devint un wā'iz aussi renommé que son grand-père. Celui-ci était entre-temps décédé en 597/1201, et quelques années après sa mort, Sibt se fixa à Damas où il embrassa, sur les instances du souverain ayyoubide de cette ville, al-Malik al-Mu'azzam, le madhab hanafite 75.

## Cas particulier ou valeur d'exemple?

La famille proche d'Ibn al-Ğawzī était ainsi une famille nombreuse, avec pour particularité une très grande amplitude de l'âge de procréation du chef de famille (environ 50 ans), un nombre élevé d'enfants (au moins douze, ce qui ne représente après tout qu'une naissance tous les 4 ans en moyenne sur cette longue durée), nés de plusieurs mères, dont au moins une épouse légitime et une esclave-concubine. Il faut aussi noter la forte proportion (50 %) d'enfants décédés avant d'accéder à l'âge adulte ou bien dans la fleur de l'âge, comme son premier fils, dont le décès, il est vrai, ne fut pas naturel.

Ce cas particulier a-t-il valeur d'exemple ? Plusieurs éléments doivent être pris en compte pour répondre à cette question. D'une part, les données sont biaisées par la longévité du personnage qui atteignit l'âge de 86 années lunaires (environ 83 années solaires) ; cependant, cet âge respectable

<sup>70.</sup> Il en reste cependant une preuve onomastique chez Ibn al-'Imād, qui décerne la double *nisba* d'al-Turkī al-Hubayrī (« le Turc, mamelouk d'Ibn Hubayra ») à Sibṭ dans la notice qu'il lui consacre (Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 460). Le nom du gendre d'Ibn al-Ğawzī et sa qualité de mamelouk du vizir sont aussi précisés par Ibn Ḥallikān, Wafayāt al-a'yān VI, p. 239, dans la notice dédiée à Ibn Hubayra, et par al-Yūnīnī, Dayl I, p. 39. 71. Kāna 'indahu fī manzilat al-walad, al-Yūnīnī, Dayl I, p. 39.

<sup>72.</sup> Ibid., p. 40.

<sup>73.</sup> Pour la biographie de Sibț ibn al-Ğawzī, voir Ibn Ḥallikān, Wafayāt al-a'yān III, p. 142; al-Yūnīnī, Dayl I, p. 39-43; Ibn al-'Imād, Šaḍarāt al-ḍahab VII, p. 460-461.

<sup>74.</sup> Al-Yūnīnī, *Dayl* I, p. 40.

<sup>75.</sup> Ibn al-'Imād, Šadarāt al-dahab VII, p. 461.

n'est pas excessivement plus élevé que l'âge moyen au décès des lettrés bagdadiens de l'époque 76. D'autre part, les familles nombreuses n'étaient pas rares, et les hommes voyaient fréquemment des enfants leur naître alors qu'ils étaient déjà quinquagénaires, voire plus âgés. Le benjamin d'Ibn al-Ğawzī, Abū Muhammad Yūsuf, avait lui-même près de soixante ans lors de la naissance de son dernier fils Tāğ al-Dīn 'Abd al-Karīm'77. Plus largement, les exemples de familles nombreuses et de paternités tardives fourmillent parmi les ulémas bagdadiens de la période. Sept fils sont par exemple signalés au *naqīb al-nuqabā*' Abū al-Hasan al-Zaynabī, mort en 428/1036 <sup>78</sup>; trois fils et une fille sont mentionnés parmi la descendance du célèbre hanbalite Abū Ya'lā ibn al-Farrā', mort en 458/1066 79, le père étant âgé de respectivement 63, 71 et 77 ans à la naissance de ses fils ; quatre fils sont connus au vizir Abū al-Fath ibn al-Muslima, mort en 491/1098 80; quatre fils et une fille du qāḍī al-quḍāt hanafite Abū al-Ḥasan al-Dāmaġānī, mort en 513/1119 81, sont signalés, et ainsi de suite. Encore faut-il rappeler que ne sont mentionnés, dans les sources biographiques qui sont les nôtres, que des enfants ayant atteint l'âge adulte : fils ayant connu une carrière intéressante, filles ayant transmis le *ḥadīt* ou fait un mariage digne d'être noté. On peut donc supposer que, comme dans le cas d'Ibn al-Gawzī pour lequel des détails sont donnés à propos de trois de ses fils seulement, alors qu'il eut au moins douze enfants, les naissances étaient en réalité beaucoup plus nombreuses que les sources biographiques ne nous le laissent entrevoir.

En effet, les décès d'enfants, d'adolescents et même de jeunes adultes étaient fréquents à l'époque <sup>82</sup>, et il est probable qu'un nombre important de savants avaient enduré de leur vivant la perte d'un ou de plusieurs de leurs enfants. Le cas le plus connu, car explicitement évoqué dans les sources, est celui du lettré hanbalite Abū al-Wafā' ibn 'Aqīl, qui perdit en 488/1095 et 510/1116 deux fils âgés respectivement de 13 et de 28 ans. Le premier mourut suite à une longue

- 76. Un corpus de plus de 1000 ulémas mentionnés par les dictionnaires biographiques avec précision de leur âge, décédés entre le milieu du ve/x1e et la fin du v1e/x11e siècle, donne un âge moyen au décès de 75,3 années lunaires, soit environ 72 années solaires. Ce chiffre, en revanche, n'informe en aucun cas sur l'espérance de vie à Bagdad à cette époque, car il s'agit de l'âge moyen au décès de personnages ayant survécu à la mortalité infantile et ayant atteint l'âge de la transmission des sciences traditionnelles, sans quoi ils ne feraient pas l'objet d'une notice biographique.
- 77. Puisque lui-même était né en 580/1184 et que son fils mourut, âgé de moins de vingt ans, en 656/1258; voir note 32.
- 78. Évoqué par Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XV, p. 260, notice nº 3207.
- 79. Sur lequel voir Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVI, p. 98-99, notice n° 3390; al-Ḥaṭīb al-Baġdādī, Taʾrīḥ Baġdād II, p. 252, notice n° 730; Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila II, p. 166-195; Ibn al-Aṭīr, al-Kāmil VIII, p. 378; Ibn Kaṭīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 10-11; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab V, p. 252.
- 80. Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVII, p. 46, notice n° 3681; Ibn al-Atīr, al-Kāmil IX, p. 17; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān I, éd. La Mecque, p. 317; Ibn Katīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 165.
- 81. Ibn al-Ġawzī, al-Muntaṭam XVII, p. 175-179, notice n° 3881; Ibn al-Naǧǧār, Dayl taʾrīḥ Baġdād XIX, p. 3, notice n° 804; al-Qurašī, al-Ğawāhir al-muḍiyya II, p. 599-600, notice n° 1001; Ibn al-Atīr, al-Kāmil IX, p. 189; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mirʾāt al-zamān II, éd. La Mecque, p. 685-691; Ibn Katīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 242-243; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 66.
- 82. Voir à ce sujet Giladi, Children of Islam, en particulier la troisième partie.

maladie; le second, qui commençait à peine sa carrière de 'ālim, était né alors que son père avait plus de 50 ans. Lui-même mourut peu de temps après ce second fils, en 513/1119 83.

Plusieurs des caractéristiques de la famille d'Ibn al-Ğawzī étaient donc partagées par nombre de ses contemporains. Par ailleurs, le fait que le prédicateur hanbalite ait laissé, à travers ses textes « intimes » (le Ṣayd al-ḫāṭir, le Laftat al-kabad) comme dans les passages autobiographiques insérés dans d'autres œuvres, des évocations directes de sa situation personnelle et familiale et ses réflexions sur celle-ci, permet une plongée dans son univers intime. Les considérations d'Ibn al-Ğawzī sur sa vie familiale, qui réfèrent visiblement à des situations pratiques, y sont mêlées à des réflexions d'ordre éthique ou religieux, et assorties de conseils inspirés de sa propre expérience, bien que parfois contradictoires avec celle-ci ou même entre eux. Le Ṣayd al-ḫāṭir, en particulier, inclut un grand nombre de réflexions et de recommandations pour réussir sa vie conjugale et familiale, ou en éviter les écueils les plus douloureusement ressentis ou observés par l'auteur à partir de son propre cas et de l'étude de ses contemporains.

## Recettes pour la vie conjugale: théorie et pratique

À la fin de sa monumentale Histoire universelle, parmi les événements de l'année 574/1178, Ibn al-Ğawzī se livre à un auto-satisfecit concernant sa carrière de wā'iz et de lettré. Il est, déclare-t-il, le seul de ses contemporains à avoir obtenu d'enseigner dans cinq madrasas de façon concomitante; ses sermons (wa'z) ont entraîné le repentir de plus de 100 000 personnes, et il ajoute fièrement qu'il est le seul wā'iz à avoir réuni dans son cercle d'étude (mağlis) le calife, le vizir, le responsable du Trésor public (ṣāḥib al-maḥzan) et les plus grands ulémas de son époque 84. Dans le Ṣayd al-ḥāṭir, il affirme également vivre, au sein de sa famille, dans une parfaite sérénité 85. Pourtant, ailleurs dans le même ouvrage, il porte ce regard amer sur sa vie personnelle:

Quand je réfléchis sur moi-même, je constate que je suis plongé dans un échec total. Je cherche à m'appuyer sur mon épouse, mais elle n'est pas comme je le voudrais, si son aspect est agréable, son caractère n'est pas parfait et s'il l'est, elle aspire à satisfaire son intérêt plutôt que le mien et peut-être même attend-elle ma mort! / Lorsque c'est sur mon fils que je désire m'appuyer, il en est de même ainsi que pour mon esclave et mon disciple: (sic) s'ils ne trouvaient en moi une utilité quelconque, ils ne me suivraient pas! / Quant à l'ami ? Il n'est pas là! Au frère en Dieu? Il est plus rare que le griffon fabuleux! Aux relations que cherchent les gens de bien et croient les trouver en elles-mêmes (sic) ? Il n'y en a plus! / Et je reste seul! 86

<sup>83.</sup> Sur Ibn 'Aqīl et ses fils, voir Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVII, p. 179-182, notice n° 3882; Ibn al-Dimyāṭī, al-Mustafād XXI, p. 145, notice n° 147; Ibn Abī Ya'lā, Ṭabaqāt al-ḥanābila II, p. 222, notice n° 705; Ibn Raǧab, Dayl I, p. 142-164, notice n° 66; Ibn al-Aṭīr, al-Kāmil IX, p. 190; Sibṭ ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān II, éd. La Mecque, p. 691-700; Ibn Kaṭīr, al-Bidāya wa-l-nihāya XVI, p. 241-242; Ibn al-ʿImād, Šaḍarāt al-ḍahab VI, p. 58-66. La notice la plus détaillée, qui évoque la perte de ses fils, est celle donnée par Ibn Raǧab.

<sup>84.</sup> Ibn al-Ğawzī, al-Muntazam XVIII, p. 249-250.

<sup>85.</sup> Ibn al-Ğawzī, Şayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 21, p. 36; trad. Reig, § 16, p. 67.

<sup>86.</sup> Ibid., éd. arabe, § 241, p. 333; trad. Reig, § 137, p. 257.

Ce qui le conduit à conclure, quelques paragraphes plus loin, qu'« il ne faut pas mettre sa confiance dans une femme, ni dans l'affection d'un être humain!» <sup>87</sup>.

En raison du peu d'informations disponibles, il est difficile de savoir quelles furent les sources de difficultés ou de conflits dans la vie privée d'Ibn al-Ğawzī ayant pu le conduire à formuler un si sombre constat. On peut en revanche reconstituer, à travers le cheminement discontinu de ses pensées, son raisonnement concernant le fonctionnement théorique d'une famille, les conseils à suivre et les écueils à éviter. Ce raisonnement, imprégné d'exigences éthiques plus encore que de pensée légale <sup>88</sup>, se fonde sur l'expérience propre de l'auteur hanbalite en matière familiale, ce qui lui confère une importante dimension à la fois pragmatique et personnelle. Si, en matière de vie familiale et conjugale, les thèmes traités par Ibn al-Ğawzī n'ont rien de différent par rapport aux traités juridiques produits par ses contemporains <sup>89</sup> ou même par lui-même <sup>90</sup>, c'est l'approche subjective et la construction décousue (voire même l'absence de construction) du Ṣayd al-ḥāṭir qui en font un texte profondément original, offrant au lecteur d'aujourd'hui un point de vue unique sur la vie intime de son auteur.

# Licéité du mariage et de la reproduction, mais dangers du mariage précoce

Tout d'abord, Ibn al-Ğawzī, à l'instar de ses collègues juristes <sup>91</sup>, défend le droit de l'homme à se marier, que le but de cette union soit de lui assurer une descendance ou même simplement de lui garantir l'accès licite aux plaisirs de la chair:

- 87. Ibid., éd. arabe, § 245, p. 338; trad. Reig, § 140, p. 262.
- 88. La pensée légale, bien entendu, est loin d'être absente du Ṣayd al-ḥāṭir, mais elle n'y est pas centrale; le droit (fiqh) n'y est que rarement convoqué, et si injonctions coraniques ou traditions prophétiques sont utilisées pour rappeler les contraintes imposées aux croyants dans leurs actes, la réflexion d'Ibn al-Ğawzī conserve un aspect pragmatique et intégrant son expérience personnelle. En conséquence, la Loi y constitue un repère fixant des limites, ou même un élément d'argumentation, au même titre que les arguments médicaux par exemple, mais n'est pas au fondement de la réflexion de l'auteur. Ce fait est logique si l'on considère la nature même de l'ouvrage; voir à ce propos l'introduction de D. Reig à sa traduction du Ṣayd, p. 11-38.
- 89. Les thèmes abordés, moins d'un siècle plus tôt, par al-Gazālī (m. 505/1111) dans le douzième livre du Iḥyā' 'ulūm al-dīn, le Kitāb al-nikāḥ ou « Livre du mariage », sont semblables à ceux qui intéressent Ibn al-Ğawzī dans le Ṣayd al-ḥāṭir: caractère licite et recommandé du mariage, rôle du mariage dans l'apaisement des désirs charnels, choix et missions domestiques de l'épouse, devoirs des époux l'un envers l'autre, etc. Cependant, malgré cette proximité thématique, la construction structurée du Iḥyā', son argumentation juridique fondée sur les versets coraniques, les traditions prophétiques et les exemples des Compagnons, l'objectif même de l'ouvrage, tout le sépare du Ṣayd en termes de nature et de style.
- 90. Comparer par exemple avec l'un des traités juridico-éthiques d'Ibn al-Ğawzī, le Aḥkām al-nisā' (« Règles concernant les femmes »), dont les préoccupations sont proches, bien que plus variées car réglementant l'ensemble du comportement féminin, mais dont les recommandations sont beaucoup plus restrictives que l'approche du Ṣayd.
- 91. Voir la discussion sur les avantages et les inconvénients du mariage chez al-Ġazālī, Iḥyā', livre 12, chapitre 1. À la différence d'Ibn al-Ğawzī, al-Ġazālī offre aussi des arguments contre le mariage, avant de conclure que dans la majorité des cas, il est recommandé de se marier.

Si l'on se marie pour avoir des enfants, c'est là la forme la plus parfaite de la dévotion et si c'est pour y chercher le plaisir et la jouissance, la loi l'autorise <sup>92</sup>.

Plus encore qu'un droit, le mariage est même un devoir du croyant; il a alors pour but ultime l'enfantement, afin de donner naissance à des créatures révérant Dieu<sup>93</sup>. Le croyant qui enfante est enfin assuré de laisser une trace de son passage sur terre, comparable, selon le raisonnement d'Ibn al-Ğawzī, au fait de fonder un waqf, de creuser un canal, de planter un arbre ou d'écrire un livre<sup>94</sup>: il s'agit d'engendrer une postérité bénéfique, utile à la communauté, autant que d'assurer la survie de l'espèce<sup>95</sup>.

Ibn al-Ğawzī met cependant en garde le jeune lettré qui éprouve souvent le désir de se marier trop tôt, car il supporte mal d'être célibataire. L'éminent hanbalite, également auteur de plusieurs traités de médecine, justifie ce désir de façon physiologique. En effet, indique-t-il, il est nécessaire à l'homme d'éliminer régulièrement le sperme que son corps produit, sans quoi l'excédent de substance risquerait de monter au cerveau et d'en troubler le fonctionnement:

Une grande accumulation de liquide séminal et sa longue rétention causent en effet de graves maladies car les vapeurs du sperme montent au cerveau et y causent des troubles et parfois même un empoisonnement <sup>96</sup>.

Il s'agit là d'un thème classique de la médecine gréco-arabe <sup>97</sup>, bien connu donc d'Ibn al-Ğawzī. L'auteur du Ṣayd ajoute qu'en fonction de son tempérament, l'homme a plus ou moins besoin d'évacuer son sperme. Si l'on en croit son propre témoignage, il se situait lui-même du côté des hommes aux appétits conséquents, car son âme le sermonne ainsi: « Toi tu n'as qu'un seul penchant qui te porte à manger des plats appétissants et à faire l'amour à de jolies femmes » <sup>98</sup>. En effet, l'éjaculation parfaite, et donc l'élimination complète du sperme, seule à même de garantir un bon fonctionnement cérébral, ne s'obtiennent, selon la théorie d'Ibn al-Ğawzī, que lors du rapport charnel entretenu avec une jolie femme <sup>99</sup>; c'est donc certainement pour cette raison que notre auteur recherchait de préférence des partenaires d'aspect plaisant.

Le paradoxe est ici que le jeune lettré qui se marierait trop tôt risquerait de se retrouver très vite soutien de famille, et de ne plus pouvoir se consacrer intégralement à la science car

<sup>92.</sup> Şayd al-hāṭir, éd. arabe, § 19, p. 28; trad. Reig, § 14, p. 56.

<sup>93.</sup> Puisqu'il constitue le cadre licite du coït qui vise l'enfantement : *ibid.*, éd. arabe, § 316, p. 424; trad. Reig, § 170, p. 291. Sur le thème de l'enfantement comme étant l'objectif premier du mariage pour les juristes musulmans médiévaux, voir Giladi, « Saghīr », p. 822.

<sup>94.</sup> Ibn al-Ğawzī, Ṣayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 14, p. 23, et § 114, p. 183; trad. Reig, § 10, p. 50, et § 77, p. 179.

<sup>95.</sup> Ibid., éd. arabe, § 28, p. 46, § 75, p. 127, § 316, p. 423, et § 348, p. 361; trad. Reig, § 23, p. 80, § 60, p. 152, § 170, p. 290, et § 182, p. 299.

<sup>96.</sup> Ibid., éd. arabe, § 28, p. 46; trad. Reig, § 23, p. 81.

<sup>97.</sup> Je remercie Pauline Koetschet pour ses précisions à ce propos.

<sup>98.</sup> Ibn al-Ġawzī, Ṣayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 82, p. 133; trad. Reig, § 63, p. 156.

<sup>99.</sup> Ibid., éd. arabe, § 82, p. 133; trad. Reig, § 63, p. 157.

contraint de subvenir aux besoins matériels de sa progéniture. Ibn al-Ğawzī met donc en garde ses jeunes confrères, leur conseillant d'attendre le plus longtemps possible avant de se marier:

Je conseille au novice dans la recherche de la science de ne se marier que le plus tard possible. / Ahmad b. Hanbal ne se maria que lorsqu'il eut atteint quarante ans pleins. Cela pour conserver sa concentration d'esprit. / Mais, s'il ne peut faire autrement, que le jeune homme se marie donc en s'efforçant de résister au désir de l'acte sexuel, pour consacrer l'intégrité de ses forces à l'étude <sup>100</sup>.

Effort sans aucun doute considérable, puisqu'il ramène le jeune marié à son ancienne situation de célibataire, avec cependant une bouche de plus à nourrir, à savoir son épouse.

## Choix de la bonne partenaire et recettes pour une bonne entente conjugale

Reste à savoir comment choisir l'épouse idéale. Le sujet devait tenir à cœur à Ibn al-Ğawzī, qui lui consacre de longs développements dans le Ṣayd al-ḥāṭir. Il est nécessaire, affirme-t-il, de trouver un juste milieu entre la passion, qui disparaît vite avec la vie commune, et le manque d'inclination <sup>101</sup>. Pour cela, il faut aimer sa femme, non seulement pour sa beauté – car il faut qu'elle soit belle, pour garantir un coït de bonne qualité et donc une bonne évacuation du sperme –, mais aussi pour son esprit <sup>102</sup>. L'élue doit aussi posséder des qualités qui lui permettront de répondre aux attentes de son époux, à savoir de lui donner des enfants et de s'occuper du « gouvernement de son foyer » <sup>103</sup>. Elle ne doit donc être ni prodigue, ni stérile, mais belle, intelligente et chaste <sup>104</sup>, pour éviter à son mari de souffrir de la jalousie et de passer son temps à la surveiller. La femme idéale, aux yeux d'Ibn al-Ğawzī, possède de nombreuses qualités, parmi lesquelles il cite la religion (dīn) et l'intelligence ('aql), la tendresse (maḥabba) et l'initiative (tadbīr), la décence (sitr) et la modération (qanāʿa) <sup>105</sup>. Toutes ces qualités semblent, à ses yeux, garantir ou du moins favoriser la fondation d'un ménage harmonieux.

```
100. Ibid., éd. arabe, § 121, p. 181; trad. Reig, § 83, p. 186.
```

<sup>101.</sup> Ibid., éd. arabe, § 169, p. 234-235; trad. Reig, § 103, p. 214.

<sup>102.</sup> Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49; trad. Reig, § 23, p. 84.

<sup>103.</sup> Tadbīr al-manzil; ibid., éd. arabe, § 172, p. 240; trad. Reig, § 104, p. 215. Le thème de la responsabilité de l'épouse en matière de gouvernement du foyer est récurrent dans les traités arabes médiévaux concernant le mariage en islam; sur ces questions, voir Rapoport et Swain, « The Islamic Family », p. 354-358. Ces auteurs voient dans la diffusion de ce thème dans les textes arabo-musulmans à partir du Ive/xe siècle l'influence de la version arabe du traité d'économie domestique de Bryson, l'Oikonomikos Logos, texte grec du premier siècle de l'ère chrétienne. Le thème du tadbīr al-manzil, absent du corpus des traditions prophétiques, se retrouve en effet sous la plume d'auteurs comme al-Māwardī (m. 450/1058) ou al-Ġazālī (voir le Kitāb al-nikāḥ déjà cité), comme étant l'un des buts premiers du mariage, aux côtés du fait de s'assurer une descendance. Ibn al-Ğawzī s'inscrit donc ici dans une tradition déjà longue concernant les objectifs du mariage.

<sup>104.</sup> Ibn al-Ğawzī, Şayd al-hāţir, éd. arabe, § 172, p. 240; trad. Reig, § 104, p. 216.

<sup>105.</sup> *Ibid.*, éd. arabe, § 216, p. 297-298; trad. Reig, § 125, p. 239. Les termes français sont ceux de D. Reig, qui a ici choisi de traduire par « initiative » le mot arabe *tadbīr*, rendu dans la référence citée précédemment

Ce n'est là que théorie, et si l'on en croît les nombreux conseils visant à assurer une bonne entente au sein du couple contenus dans le Ṣayd al-ḥāṭir, l'équilibre conjugal se révèle fragile et difficile à conserver. La recommandation principale d'Ibn al-Ğawzī est de conserver une certaine distance entre les époux: éviter de trop se côtoyer permettrait d'éviter la lassitude inhérente à la vie commune. Cependant, ici encore, tout est affaire de juste milieu, et les époux doivent éviter une trop grande familiarité autant qu'un trop grand éloignement qui pourrait conduire à l'adultère 106.

Afin de garantir des interactions agréables, époux comme épouse doivent soigner leur hygiène corporelle et en particulier veiller à conserver une odeur plaisante. Il est probable qu'Ibn al-Ğawzī avait l'odorat sensible, car il déclare également dans le Ṣayd qu'il est insupportable de fréquenter ses contemporains en raison de leur mauvaise haleine <sup>107</sup>. Au sein du foyer conjugal, précise le savant hanbalite, l'homme comme la femme doivent toujours chercher à se présenter sous un parfum agréable. Certaines femmes possèdent à merveille cet art; « quant aux sottes elles ne s'en préoccupent pas, aussi leurs maris se détournent-ils vite d'elles! <sup>108</sup> ». De son côté, l'homme doit suivre les recommandations d'hygiène corporelle suivantes : « se couper les ongles, s'épiler les aisselles, se raser le pubis. Il faut éviter de manger de l'ail et l'oignon frais (sic) à cause de l'odeur... <sup>109</sup> ». Le modèle convoqué est, cela n'est pas pour surprendre, le Prophète en personne qui, rappelle Ibn al-Ğawzī, prenait soin de lui, se lavait les dents et se parfumait agréablement <sup>110</sup>.

Odeurs plaisantes et pilosité maîtrisée ne suffisent cependant pas à garantir sur la durée le caractère agréable de la vie commune. Afin d'éviter toute familiarité trop grande, nuisible, selon notre auteur, au respect mutuel que les époux se doivent, mari et femme(s) doivent faire lit à part, s'apprêter tout spécialement pour l'amour, et ne pas chercher à voir les parties intimes de l'autre <sup>111</sup>. Quant à l'acte sexuel, il ne doit pas se dérouler ailleurs que dans un lit, sans doute pour mieux garantir la pudeur des époux et la dissimulation des parties honteuses.

Le corps humain est laid: les époux ne devront pas se montrer entièrement dénudés, et l'accouplement n'aura lieu que dans un lit. / [...] Chacun des deux époux doit dormir dans un lit séparé et ils ne doivent s'unir qu'étant, l'un et l'autre, parfaitement préparés. Certains qui trouvent que ces choses n'ont aucune importance s'exposent à s'entendre dire par leur femme: « Comment ? C'est ça le père de mes enfants ? » car ils sont, l'un et l'autre, négligés et chacun voit dans l'autre des choses repoussantes, alors le cœur se détache et la vie continue, sans amour. / C'est là un chapitre qu'il faut examiner de près et dont il faut s'inspirer car il est essentiel 112.

```
par « gouvernement du foyer ».

106. Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49; trad. Reig, § 23, p. 83.

107. Ibid., éd. arabe, § 21, p. 38; trad. Reig, § 16, p. 71.

108. Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49; trad. Reig, § 23, p. 83.

109. Ibid., éd. arabe, § 108, p. 164; trad. Reig, § 73, p. 169.

110. Ibid., éd. arabe, § 52, p. 89-91; trad. Reig, § 41, p. 122-124.

111. Sur ce dernier point, voir ibid., éd. arabe, § 141, p. 201; trad. Reig, § 93, p. 198.

112. Ibid., éd. arabe, § 369, p. 491; trad. Reig, § 189, p. 304-305.
```

On ne sait rien, cependant, du nombre, de la taille et de la configuration des pièces de la maison habitée par Ibn al-Ğawzī<sup>113</sup>, ni de la façon dont elles étaient occupées par les différents membres de la famille.

## La satisfaction sexuelle: un droit des deux époux

L'insistance sur l'acte sexuel, dans le Ṣayd al-ḫāṭir, s'explique par le fait que la satisfaction des appétits charnels est présentée comme l'un des buts premiers du mariage et de l'union avec les concubines. Ce point est loin de concerner le seul époux, et l'épouse possède aussi des droits sur son mari, en particulier celui de la satisfaction sexuelle. C'est pourquoi, précise Ibn al-Ğawzī, un homme ne doit jamais épouser une femme qu'il ne pourrait satisfaire. Deux cas en particulier sont à proscrire : celui du vieillard impuissant épousant une très jeune femme ou achetant une jeune esclave 114, et celui du dévot ayant choisi l'abstinence et l'imposant indûment à son épouse 115. Ibn al-Ğawzī, lui-même déjà âgé alors qu'il rédige l'ouvrage et visiblement préoccupé par le sujet, donne les conseils suivants aux époux de soixante ans et plus :

Il est dangereux, pour un homme qui a passé la soixantaine, de s'embarrasser de nombreuses femmes. Si, par chance, il a déjà une compagne pieuse, il devra lui conserver son intimité et compenser ce qu'il ne peut lui donner en lui faisant des cadeaux, ou en lui témoignant de l'affection <sup>116</sup>.

Par ailleurs, il n'est pas interdit à l'homme d'âge mûr de continuer à procréer, ce qui, d'après Ibn al-Ğawzī, constitue une façon efficace d'occuper sa jeune épouse afin, peut-être, qu'elle exige moins de son mari:

Et s'il peut, par une grossesse, lui donner de l'occupation, et l'empêtrer dans les soins à donner à un enfant, il réussira à récupérer ses forces pendant qu'elle sera ainsi distraite. / S'il a un rapport avec elle, qu'il se retienne d'éjaculer pour conserver sa force et satisfaire le plaisir auquel elle a droit <sup>117</sup>.

La différence majeure entre l'époux et l'épouse réside dans le fait que l'homme peut prendre d'autres femmes si son désir reste insuffisamment satisfait. Ibn al-Ğawzī conseille cependant à ses lecteurs de se contenter d'une seule épouse légitime, car la cohabitation n'est pas toujours aisée, et d'avoir recours à des concubines serviles, qu'il considère comme plus faciles à vivre et plus à même de respecter le chef de famille:

<sup>113.</sup> Ibn al-Ğawzī résidait sur la rive orientale de Bagdad, à l'intérieur de l'enceinte construite sous le règne du calife al-Mustazhir en 488/1095. Il signale dans le *Muntazam* que la maison (*dār*) qu'il habitait à Darb al-Qayyār s'effondra lors de l'inondation qui suivit la grande crue du Tigre en 554/1159 (XVIII, p. 135).

<sup>114.</sup> Ṣayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 244, p. 337; trad. Reig, § 139, p. 260-261.

<sup>115.</sup> Ibid., éd. arabe, § 162, p. 221; trad. Reig, § 100, p. 207.

<sup>116.</sup> Ibid., éd. arabe, § 235, p. 324; trad. Reig, § 133, p. 250.

<sup>117.</sup> Ibid., éd. arabe, § 235, p. 325; trad. Reig, § 133, p. 251.

Si l'homme craint la jalousie, il devra prendre des esclaves concubines car elles sont moins jalouses et éprouvent, plus facilement que les épouses, de l'admiration pour les hommes <sup>118</sup>.

[...] S'il découvre en sa nature un vif désir de se livrer au commerce charnel, qu'il choisisse des concubines car les épouses légitimes sont le plus souvent des carcans. / Qu'il se contienne quand il aura des rapports charnels avec les esclaves jusqu'au moment où il aura pu avoir une expérience de leur caractère et de leur foi. S'il en est satisfait, il en aura des enfants sinon il pourra facilement en changer. / Il n'épousera une femme de condition libre que lorsqu'il saura qu'elle peut accepter de lui voir prendre une autre femme ou des concubines <sup>119</sup>.

Il est par ailleurs impossible de savoir si ces conseils se fondent sur des pratiques personnelles de l'auteur ou représentent de simples recommandations théoriques.

## De la difficulté d'être un lettré soutien de famille

Une fois marié, à moins qu'il ne suive les conseils d'abstinence dédiés au jeune lettré à la situation économique précaire, et par ailleurs contradictoires avec le droit de son épouse à une vie sexuelle satisfaisante, l'époux, quel que soit son âge, se trouvera bientôt doté d'une progéniture qu'il lui incombe de faire vivre, ainsi que l'ensemble de la maisonnée. Ibn al-Ğawzī insiste en effet sur le fait que le chef de famille se doit de pourvoir à l'entretien matériel des membres de la famille, citation prophétique à l'appui:

Comme a dit le Prophète: «C'est un péché suffisant pour l'homme que d'abandonner ceux qu'il doit nourrir 120. »

La situation du lettré devient alors difficile, car la science rémunère peu, et le jeune père de famille doit s'humilier devant les puissants pour faire subsister sa famille, ou se trouver réduit à faire subir à ses proches les rigueurs de la pauvreté <sup>121</sup>. Il n'est pas question de se livrer à la mendicité, comme ces ascètes pratiquant le *tawakkul*, qu'Ibn al-Ğawzī dénonce <sup>122</sup>. La seule solution est donc de chercher à restreindre le nombre d'enfants du ménage en pratiquant l'abstinence <sup>123</sup>:

Le croyant qui connaît la modicité de ses ressources doit tout faire pour éviter les rapports conjugaux et, si des enfants lui arrivent, pour limiter ses dépenses et se contenter du minimum <sup>124</sup>.

```
118. Ibid., éd. arabe, § 28, p. 49; trad. Reig, § 23, p. 85.
119. Ibid., éd. arabe, § 120, p. 179; trad. Reig, § 82, p. 184.
120. Ibid., éd. arabe, § 34, p. 60; trad. Reig, § 28, p. 96.
121. Ibid., éd. arabe, § 21, p. 37-38; trad. Reig, § 16, p. 70.
122. Ibid., éd. arabe, § 34, p. 59; trad. Reig, § 28, p. 94.
123. Seul moyen de contraception ouvertement prôné dans l'ouvrage, aux côtés du coitus interruptus implicitement évoqué dans le passage cité ci-dessus à propos des esclaves concubines.
124. Ibid., éd. arabe, § 296, p. 397; trad. Reig, § 159, p. 278.
```

L'auteur de ces lignes eut lui-même, comme signalé plus haut, au moins douze enfants, répartis il est vrai sur plus d'un demi-siècle d'activité conjugale. Faut-il en déduire son incapacité à appliquer ses propres conseils, ou bien y lire le signe de la prospérité de sa situation financière, lui permettant d'entretenir une descendance nombreuse?

Ibn al-Gawzī provenait d'une famille de commerçants aisés, mais les renseignements qu'il donne sur sa situation matérielle ne sont pas dépourvus de contradictions. Enfant, il hérita de son père plusieurs milliers de dinars, mais tout fut dépensé pour l'élever et, lorsqu'il fut devenu adulte, son patrimoine se réduisait à deux maisons : il habitait l'une et touchait le loyer de la seconde 125. Tantôt il insiste sur le très petit patrimoine qui lui revint sur la fortune paternelle (vingt dinars, dépensés en achat de livres, et deux maisons qu'il vendit afin de poursuivre ses études) 126 et sur la nécessité qu'il connut, assez tôt, de gagner sa vie, tantôt il se félicite de n'avoir pas dû s'humilier dans des tâches ingrates afin de nourrir sa famille 127. Ces passages autobiographiques contradictoires obéissent cependant à la recommandation formulée dans le Sayd al-hātir: l'homme sage ne doit pas informer son épouse ou ses enfants de l'étendue de sa fortune, sous peine de les voir devenir intéressés, attendant impatiemment sa mort pour toucher leur héritage 128. On ne sait d'ailleurs rien de la transmission du patrimoine matériel d'Ibn al-Gawzī à ses fils et filles. Tout au plus sait-on que son dernier fils, Muhyī al-Dīn Yūsuf, avait amassé suffisamment d'argent pour financer la fondation de trois institutions scientifiques; mais il est plus que probable que ce capital fut réuni au cours de sa carrière politico-administrative marquée par le succès. Il n'en reste pas moins que les questions financières et matérielles contribuent à déterminer, dans la pensée d'Ibn al-Gawzī, la nature des relations entre époux d'une part, entre parents et enfants d'autre part. L'auteur du Sayd al-hātir évoque notamment le cas d'un époux ne pouvant divorcer d'avec sa femme en raison des dettes qu'il avait contractées envers elle 129.

# De l'amour paternel et de la difficulté de réussir une éducation

Les devoirs matériels du chef de famille envers ses femmes et ses enfants s'accompagnent de sentiments puissants, dont le plus fort est sans doute l'amour inconditionnel qui saisit le jeune père presque malgré lui:

Des choses qui ne sont pas de son fait s'emparent de lui, comme l'amour de la famille, [ou] l'attachement aux enfants par toutes les fibres du cœur <sup>130</sup>.

```
125. Laftat al-kabad, p. 59-60.
```

<sup>126.</sup> Ibid., p. 47.

<sup>127.</sup> Ibid., p. 37-38.

<sup>128.</sup> Şayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 186, p. 259, et § 245, p. 338; trad. Reig, § 111, p. 224, et § 140, p. 262.

<sup>129.</sup> *Ibid.*, éd. arabe, § 297, p. 399; trad. Reig, § 160, p. 279. Sur les rapports entre patrimoine de l'époux, patrimoine de l'épouse, mariage et divorce à l'époque mamelouke, voir Rapoport, *Marriage*, *Money and Divorce*.

<sup>130.</sup> Ibn al-Ğawzī, Şayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 42, p. 73; trad. Reig, § 33, p. 107.

Ibn al-Ğawzī ne s'étend pas sur l'affection qu'il ressentait pour ses propres enfants, mais plusieurs indices attestent la puissance de ses sentiments paternels. D'après son biographe Ibn Raǧab, au cours de la période de disgrâce qu'il subit à la fin de sa vie, Ibn al-Ğawzī, exilé à Wāsiṭ et séparé de tous les membres de sa famille, récitait chaque jour une version entière du Coran. Il omettait cependant la sourate de Joseph, en raison du chagrin que lui inspirait la séparation d'avec son plus jeune fils, Yūsuf (Joseph), alors âgé d'entre 10 et 15 ans 131. Quelques années plus tôt, dans le Ṣayd al-ḥāṭir, il classait parmi les injustices qui pourraient faire douter le croyant de la bonté divine les souffrances infligées aux enfants, le sacrifice des animaux 132, et la douleur des parents ayant perdu un enfant. Au nombre des choses impossibles à comprendre, il citait :

[...] le cas de cet enfant arraché aux bras de ses parents qui se débattent vainement dans leur douleur, car la raison de cet enlèvement ne leur apparaît pas puisque Dieu pouvait se passer de le prendre et qu'eux-mêmes avaient le plus grand besoin de sa présence <sup>133</sup>.

Si l'amour pour ses jeunes enfants s'empare du père dès leur naissance, il lui reste à prendre en charge l'éducation de sa progéniture. Ibn al-Gawzī donne de nombreux conseils en la matière, de l'âge auquel il faut commencer à donner de l'instruction aux enfants aux méthodes éducatives à suivre, une alternance de récompenses et de punitions physiques étant prônée 134. Un sujet douloureux sous-tendait visiblement ces recommandations : celui des mauvaises relations qu'Ibn al-Gawzī entretenait avec le seul fils qui lui restait, avant la naissance de son benjamin Yūsuf en 580/1184. En effet, son deuxième fils, Abū al-Qāsim ʿAlī, né en 551/1156, avait provoqué le courroux de son père au point de susciter une rupture définitive. Comme signalé plus haut, Abū al-Qāsim avait commencé une carrière de lettré, étudiant le hadīt et gagnant sa vie en tant que copiste; adulte, il déroba pour les revendre les livres de son père. Ce geste lui valut la vindicte paternelle, et Ibn al-Gawzī le tint à distance et mourut sans l'avoir revu. Il lui avait entre-temps dédié le Laftat al-kabad, qui ne parvint visiblement pas à le remettre dans le droit chemin, ni tout au moins à le réconcilier avec son père. Son neveu Sibț ibn al-Gawzī, qui avait étudié le *ḥadīt* auprès d'Abū al-Qāsim, prit sa défense et mit son action sur le compte de son extrême pauvreté: le fils d'Ibn al-Gawzī n'aurait en effet possédé que son nécessaire de copiste, refusant les dons que le calife souhaitait lui faire 135. Son père lui avait pourtant assuré un beau mariage, puisque, comme précisé plus haut, il avait épousé, âgé d'à peine vingt ans, la fille du vizir Ibn Hubayra, mais on ne sait rien de la postérité de ce mariage, de ses conséquences sociales ou du statut matériel qu'il put assurer au fils du célèbre hanbalite.

Il n'en reste pas moins qu'Ibn al-Ğawzī considérait visiblement l'évolution de ses relations avec ce fils comme un échec et qu'il en éprouvait une profonde contrariété. Il se dédouane de

```
131. Ibn Rağab, Dayl I, p. 427.
```

<sup>132.</sup> Ibn al-Ğawzī, Ṣayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 13, p. 22, § 21, p. 36, et § 54, p. 93; trad. Reig, § 9, p. 49, § 16, p. 68, et § 43, p. 126.

<sup>133.</sup> Ibid., éd. arabe, § 27, p. 45; trad. Reig, § 22, p. 79.

<sup>134.</sup> Ibid., éd. arabe, § 172, p. 241; trad. Reig, § 104, p. 217.

<sup>135.</sup> Sibt ibn al-Ğawzī, Mir'āt al-zamān, éd. Hyderabad, p. 678-679.

cet échec dans le Ṣayd al-ḥāṭir, en précisant que les desseins divins sont plus puissants que les efforts d'un père pour éduquer son enfant:

Par Dieu, l'éducation que donne un père à son fils sera vaine si elle n'est précédée du choix qu'a fait Dieu de cet enfant <sup>136</sup>.

L'œuvre d'Ibn al-Ğawzī, on l'aura compris, mêle de façon tellement intriquée expérience personnelle, perceptions contradictoires de celle-ci et principes théoriques, moraux et même médicaux ayant cours à son époque, qu'il est difficile de se forger une image univoque de son expérience familiale, qu'il s'agisse de sa situation concrète ou de l'appréciation visiblement mouvante que lui-même s'en faisait. Jeune lettré tôt marié et soutien de famille, amateur de belles femmes et apôtre de la bonne entente conjugale, père de famille nombreuse aimant profondément ses enfants mais ulcéré et déçu par son fils adulte: cette complexité, voire ces contradictions, mettent en lumière une facette profondément humaine et singulière du prédicateur hanbalite, par ailleurs fort strict dans ses condamnations des conduites jugées mauvaises ou excessives de ses contemporains.

Le témoignage que les textes d'Ibn al-Ğawzī offrent sur sa situation familiale et personnelle dessine ainsi la configuration d'une famille qui ne peut être considérée comme un modèle, mais que rien non plus ne permet de penser exceptionnelle ou hors normes dans son contexte. Seule la comparaison avec d'autres études détaillées permettrait de juger de la singularité de la famille d'Ibn al-Ğawzī ou, au contraire, de sa « normalité » pour l'époque. Ce qui n'empêche pas que le personnage au centre de cet univers, lui, se caractérise par l'originalité de sa pensée ou peut-être plus encore de son caractère, sans se démarquer pour autant du contexte intellectuel et religieux dans lequel il s'épanouit, à savoir le courant hanbalite bagdadien du vre/x11e siècle.

Ibn al-Ğawzī, si satisfait de sa carrière de 'ālim et de son influence auprès du pouvoir califal, était-il heureux en ménage et en famille? Il est difficile d'en juger, mais il est tentant de laisser le dernier mot à notre sévère et éminent hanbalite, pour une fois optimiste et confiant dans les relations conjugales, malgré d'autres jugements parfois amers sur sa propre situation:

L'homme heureux, lorsqu'une femme ou une concubine lui est donnée, est celui qui a de l'affection pour elle et qui est payé de retour, qui connaît sa conduite et sa foi, l'homme heureux est celui qui sait apprécier sa compagnie à sa juste valeur <sup>137</sup>.

<sup>136.</sup> Ibn al-Ğawzī, Şayd al-ḥāṭir, éd. arabe, § 180, p. 250; trad. Reig, § 108, p. 219.

<sup>137.</sup> Ibid., éd. arabe, § 235, p. 323; trad. Reig, § 133, p. 249.

## Bibliographie

#### Instruments de travail

Encyclopédie de l'Islam, 2° éd., 12 vol., Brill, Leyde, 1960-2007

Ben Abdesselem, A., «al-Shahrazūrī», IX, p. 219.

Boyle, J. A., «<u>Kh</u>ātūn », IV, p. 1133. Giladi, Avner, «Ṣaghīr », VIII, p. 821-827. Laoust, Henri, «Ibn al-<u>Di</u>awzī », III, p. 751-752.

#### Sources

- Al-Dahabī (M. 748/1347), Taḍkirat al-ḥuffāẓ, sans nom d'éditeur, Dā'irat al-ma'ārif al-'utmāniyya, Hyderabad, 1376/1957, 4 vol.
- —, Ta'rīḥ al-islām, éd. 'Umar 'Abd al-Salām Tadmurī, Dār al-kitāb al-'arabī, Beyrouth, 1410-1421/1990-2000, 52 vol.
- Al-Ġazālī (m. 503/1111), Iḥyaʾ ʿulūm al-dīn, éd. Sayyid Ibrāhīm, Dār al-ḥadīt, Le Caire, 1414/1994, 4 vol. (livre 12: Kitāb al-nikāḥ); trad. fr. annotée par L. Bercher et G.-H. Bousquet, Ghazâlî, Le livre des bons usages en matière de mariage (extrait de lʾIhʾyaʾ ʿouloūm ed-Dîn ou: Vivification des Sciences de la foi), Maisonneuve-Thornton, Paris-Oxford, 1953.
- Al-Ḥaṭīb al-Baġdādī (m. 463/1071), Ta'rīḥ Baġdād aw madīnat al-salām, éd. Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 14 vol.
- Ibn Abī Uṣaybi'a (m. 668/1270), 'Uyūn al-anbā' fī ṭabaqāt al-aṭibbā', éd. Nizār Riḍā, Dār maktabat al-ḥayā, Beyrouth, 1965, 1 vol.
- Ibn Abī Yaʻlā (m. 526/1132), *Ṭabaqāt al-ḥanābila*, éd. Abū Ḥāzim Usāma b. Ḥasan et Abū al-Zahra' Ḥāzim ʻAlī Bahǧat, Dār al-kutub al-ʻilmiyya, Beyrouth, 1997, 2 vol.
- Ibn al-Atīr (m. 630/1232), al-Kāmil fī al-ta'rīḥ, éd. Muḥammad Yūsuf al-Daqqāq et Ibrāhīm Šams al-Dīn, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1474/2003, 11 vol.
- Ibn al-Dimyāṭī (m. 749/1348), al-Mustafād min dayl ta'rīḥ Baġdād li-l-ḥāfiz Ibn al-Naǧǧār al-Baġdādī, éd. Muṣṭafā 'Abd al-Qādir 'Aṭā, Dār al-kutub al-'ilmiyya, Beyrouth, 1997, 1 vol. (Duyūl Ta'rīḥ Baġdād, vol. 21).
- Ibn al-Ğawzī (m. 597/1201), Laftat al-kabad ilā naṣīḥat al-walad, éd. ʿAbd al-Ġaffār Sulaymān al-Bundārī, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1407/1987, 1 vol.
- —, Ṣayd al-ḫāṭir, éd. ʿAbd al-Qādir Aḥmad ʿAṭā, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1412/1992, 1 vol.; trad. fr. partielle de Daniel Reig, Ibn al-Jawzî, La pensée vigile, Sayd al-Khâtir, Sindbad, Paris, 1986.

- —, al-Muntazam fī ta'rīḫ al-mulūk wa-l-umam, éd. Muḥammad et Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1412/1992, 18 vol.
- Ibn Ḥallikān (m. 681/1282), Wafayāt al-a'yān wa-anbā' abnā' al-zamān, éd. Iḥsān 'Abbās, Dār al-taqāfa, Beyrouth, s. d. [1968], 8 vol.
- Ibn al-ʿImād (m. 1089/1678), Šaḍarāt al-ḍahab fī aḥbār man ḍahab, éd. ʿAbd al-Qādir et Maḥmūd al-Arnā'ūt, Dār Ibn Kaṭīr, Damas-Beyrouth, 1410/1989, 10 vol.
- Ibn Katīr (m. 774/1373), al-Bidāya wa-l-nihāya, éd. ʿAbd Allāh b. ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī, Dār Haǧr, Le Caire, 1417-1419/1997-1998, 17 vol.
- Ibn al-Naǧǧār (m. 643/1245), *Dayl taʾrīḥ Baġdād*, éd. Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 5 vol. (*Duyūl Taʾrīḥ Baġdād*, vol. 16-20).
- Ibn Rağab (m. 795/1392), Dayl 'alā ṭabaqāt al-ḥanābila, éd. Muḥammad Ḥāmid al-Fiqī, Maṭba'at al-sunna al-nahḍiyya, Le Caire, 1372-1373/1952, 2 vol.
- Ibn al-Sā'ī (m. 674/1276), Nisā' al-ḫulafā' (Ğihāt al-a'imma al-ḫulafā' min al-ḥarā'ir wa-l-imā'), éd. Muṣṭafā Ğawād, Dār al-ma'ārif, Silsilat Dahā'ir al-'Arab 28, Le Caire, s. d., 1 vol.
- Al-Qurašī (m. 775/1375), al-Ğawāhir al-muḍiyya fī ṭabaqāt al-ḥanafiyya, éd. ʿAbd al-Fattāḥ Muḥammad al-Ḥalū, Dār Haǧr, Le Caire, 1413/1993, 5 vol. [2° édition].
- Sibț ibn al-Ğawzī (m. 654/1256), Mir'āt al-zamān fī ta'rīḥ al-a'yān:
  - éd. sans lieu ni date ni nom d'éditeur [Hyderabad, 1955], 1 vol.
  - éd. Musfir b. Sālim b. 'Arīğ al-Ġāmirī, Ğāmi'at
     Umm al-qurā, Silsilat buḥūt iḥyā' al-turāt
     al-islāmī 9, La Mecque, 1407/1987, 2 vol.
  - Al-Yūnīnī (m. 726/1326), *Dayl Mir'āt al-zamān*, sans nom d'éditeur, Maṭba'at Maǧlis dā'irat al-ma'ārif al-'uṭmāniyya, Hyderabad, 1374-1380/1954-1960, 3 vol.

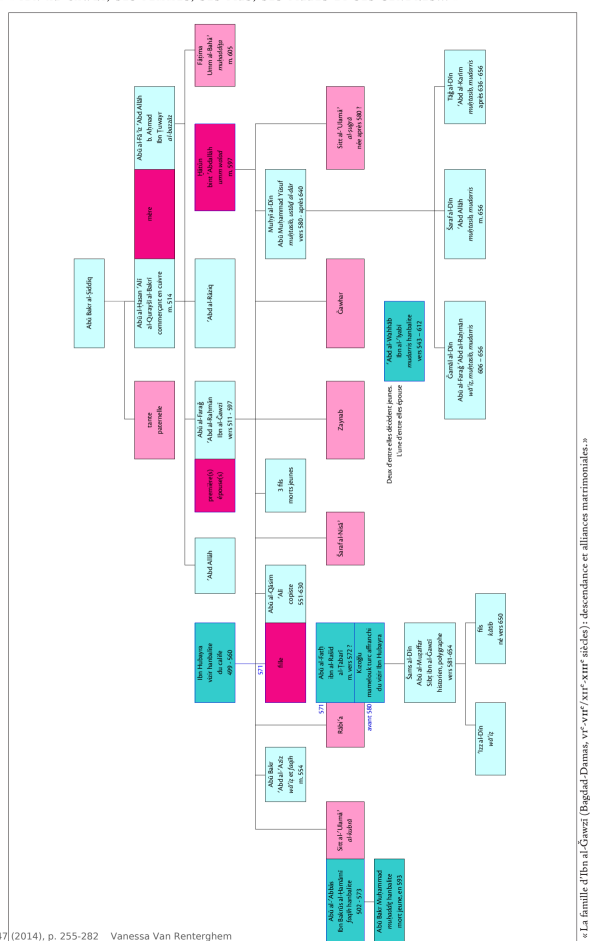
#### Sources traduites

L'Orient au temps des Croisades, textes présentés par A.-M. Eddé et F. Micheau, Paris, Garnier-Flammarion, 2002.

#### Études

- Bray, Julia, « Men, Women and Slaves in Abbasid Society », in Leslie Brubacker, et Julia M. H. Smith, Gender in the Early Medieval World, East and West, 300-900, Cambridge University Press, Cambridge, 2004, p. 121-146.
- Enderwitz, Susanne, « From curriculum vitæ to Self-Narration. Fiction in Arabic Autobiography », in Stefen Leder (dir.), Story-telling in the Framework of Non-fictional Arabic Literature, Otto Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 1998, p. 1-19.
- Gil'adi, Avner, Children of Islam. Concepts of Childhood in Medieval Muslim Society, Palgrave Macmillan, St Antony's College Series, Basingstoke-Londres, 1992.
- Hartmann, Angelika, « Les ambivalences d'un sermonnaire hanbalite Ibn al-Ğawzī (m. 597/1201), sa carrière et son ouvrage autographe, le *Kitāb al-Ḥawātīm* », *AnIsl* XXII, 1986, p. 51-115.
- Kilpatrick, Hilary, « Autobiography and Classical Arabic Literature », JAL 22/I, 1991, p. I-20.
- Rapoport, Yossef, Marriage, Money and Divorce in Medieval Islamic Society, Cambridge University Press, Cambridge, 2005.

- Rapoport, Yossef, et Swain, Simon, «The Islamic Family: Aspects of Bryson's Influence », in Simon Swain (dir.), Economy, Family and Society from Rome to Islam. A Critical Edition, English Translation, and Study of Bryson's Management of the Estate, Cambridge University Press, Cambridge, 2013, p. 349-362.
- Reig, Daniel, «Le Ṣayd al-ḥāṭir d'Abū l-Faraǧ ibn al-Ğawzī», StudIsl 34, 1971, p. 89-123.
- Reynolds, Dwight Fletcher (dir.), Interpreting the Self:
  Autobiography in the Arabic Literary Tradition,
  University of California Press, BerkeleyLos Angeles, 2001.
- Schimmel, Annemarie, Islamic Names, Edinburgh University Press, New Edinburgh Islamic Surveys Series 25, Edimbourg, 1989.
- Sublet, Jacqueline, Le voile du nom. Essai sur le nom propre arabe, PUF, Écriture, Paris, 1991.
- Swartz, Merlin, « Ibn al-Jawzī: A Biographical Sketch », in Merlin Swartz, A Medieval Critique of Anthropomorphism, Brill, Leyde, 2002, p. 3-32.
- Van Renterghem, Vanessa, Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides, thèse de doctorat en Histoire, université Paris 1 – Panthéon Sorbonne, 2004 (à paraître, Presses de l'Ifpo, Beyrouth, 2014).



Anlsl 47 (2014), p. 255-282 Vanessa Van Renterghem

Ibn al-Ğawzī, ses femmes, ses fils, ses filles et ses gendres : théorie et pratique de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe sign

El part l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un Bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un bagdadien du Vle/XIIe signeral l'alian de la vie familiale chez un b