
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 47 (2014), p. 3-14

Julien Loiseau

Histoire de la famille, histoires de famille

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


annales  isl amol o giques  47   −   2013

U	ne histoire sociale des pays d’Islam au Moyen Âge serait-elle à nouveau à l’ordre  
	du jour ? Nul n’ignore plus aujourd’hui, alors que se multiplient éditions et études de  
	sources, la richesse documentaire léguée par les sociétés du monde islamique médiéval 

– actes légaux et correspondance sur papyrus ou sur papier, provenant en grande majorité 
d’Égypte – là où l’on avait longtemps voulu voir le règne sans partage de la littérature, qu’elle 
fût technique ou distrayante, édifiante ou normative 1. Documents de la pratique ou papiers 
privés, ces pièces sont certes le plus souvent dépareillées, conservées par hasard et retrouvées 
hors contexte, privées en somme de la capacité démonstrative dont sont investis les documents 
une fois mis en archive (dans un recueil, un carton, un registre). En outre, les historiens savent 
aujourd’hui mieux se méfier du document, lequel, loin d’ouvrir une simple fenêtre sur la vie 
sociale du passé, en propose une mise en forme, en est déjà une mise en ordre : quoi de plus nor-
matif, par exemple, qu’un contrat de mariage  2 ? Mais les précautions de méthode qui s’imposent 

1.  La diversité typologique de ces documents a été récemment illustrée dans Regourd (éd.), Documents 
et Histoire. Islam, viie-xvie s., 2013. Mais le chantier est rouvert depuis les années 1980 : voir Rāġib (éd.), 
Documents de l’Islam médiéval : nouvelles perspectives de recherches, 1991. Le renouveau de la papyrologie arabe 
a été à ce titre déterminante : voir par exemple Sijpesteijn (éd.), From Andalus to Khurasan: Documents from 
the Medieval Muslim World, 2007. La richesse documentaire des derniers siècles du Moyen Âge en Égypte 
et en Syrie est enfin à souligner : voir Bauden, « Mamluk Era Documentary Studies », 2005.
2.  La plupart des documents connus sont de provenance égyptienne. Voir par exemple Rāġib, « Un contrat de 
mariage sur soie d’Égypte fatimide » ; Goitein, A Mediterranean Society, vol. 3, The Family, p. 95-114 ; Dietrich, 
« Ein arabische Eheurkunde aus der Aiyūbidenzeit » ; ʿAbd al-Rāziq, « ʿ Aqdā nikāḥ min ʿaṣr al-Mamālīk 
al-baḥriyya ». Il faut leur ajouter désormais un corpus d’une trentaine de contrats de mariage et autant de 
documents relatifs au mariage et à la séparation, issus des « papiers de Damas » retrouvés dans la mosquée des 
Omeyyades : voir Mouton, Sourdel et Sourdel-Thomine, Mariage et séparation à Damas au Moyen Âge, 2013.

Julien Loiseau

Histoire de la famille, histoires de famille

 
 

Introduction

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introduction4

à l’étude des documents n’enlèvent rien à la force de suggestion que leur (re)découverte a 
introduite dans le champ des études sur l’Islam médiéval. Alors qu’un courant hypercritique 
avait ébranlé, dans le droit fil du linguistic turn, jusqu’aux certitudes les mieux établies sur les 
premiers siècles de l’Islam, le retour en force des études documentaires depuis deux décennies 
a redonné confiance aux historiens dans leur capacité à restituer une vérité, aussi parcellaire 
fût-elle, des sociétés du monde islamique médiéval. Pour le dire en d’autres termes, l’intérêt 
renouvelé pour les papyri ou les ostraca, pour les lettres, les contrats ou les actes de waqf, a 
constitué une incitation collective à reprendre avec d’autres questions, avec d’autres grilles 
d’analyse, la lecture de sources narratives dont on pensait avoir tiré déjà tout le suc. Les études 
réunies dans le dossier que l’on va lire plus loin en sont à leur manière une illustration.

Entre temps, l’ambition d’une histoire générale des sociétés islamiques, censée rendre 
compte de leurs caractères de longue durée et qui avait trouvé dans la pensée marxiste ses 
principaux outils, a laissé place à un champ de recherche bien plus fragmenté, privilégiant 
les cas d’étude voire la microhistoire, préférant la juxtaposition des motifs à l’explication glo-
bale. Cette mutation qui dépasse de très loin le seul cas des études islamiques a sans doute 
entraîné une perte de sens ; mais elle a permis également de reconquérir des territoires que les 
historiens avaient abandonnés à d’autres sciences sociales. C’est ainsi que la famille en Islam, 
envisagée longtemps sous le seul prisme ou presque de l’anthropologie de la parenté  3, a pro-
gressivement retrouvé son histoire. Les études sur les femmes, plus exactement sur le genre, 
tel que l’envisagaient en particulier le droit et la pratique judiciaire en Islam, ont contribué les 
premières à ce renouvellement  4. D’une galerie de portraits individuels, les médiévistes sont 
passés à leur tour à une histoire sociale du genre en Islam, revisitant à cette aune des pratiques 
sociales telles que l’éducation, la propriété, le travail, le mariage  5. À ce titre, l’ouvrage de 
Yossef Rapoport, Marriage, Money and Divorce in Medieval Islamic Society (2005) a marqué un 
jalon historiographique majeur, démontrant au passage tout ce que l’étude de la documenta-
tion léguée en Égypte et en Syrie par l’époque mamelouke (milieu xiiie-début xvie siècle) est 
susceptible d’apporter à l’histoire sociale des pays d’Islam au Moyen Âge. Un renouvellement 
d’un autre ordre a également été apporté par l’essor récent de l’histoire culturelle. Les travaux 

3.  Approche qui occupe une place déterminante, à parts égales avec l’analyse du discours normatif, dans le 
bref essai de synthèse publié en 1986 par Bianquis, « La famille en Islam arabe », dans Histoire de la famille, 
vol. 1, Mondes lointains, mondes anciens. Ce texte a été réédité indépendamment sous le titre La famille arabe 
médiévale, 2005.
4.  L’exploitation des registres des tribunaux ottomans a été à ce titre déterminante : voir par exemple Tucker, 
In the House of Law. Gender and Islamic Law in Ottoman Syria and Palestine, 1998 ; Peirce, Morality Tales. 
Law and Gender in the Ottoman Court of Aïntab, 2003. La question du genre a également été envisagée dans 
le contexte médiéval de la formation du droit islamique et de l’élaboration d’un système de normes encadrant 
théoriquement le comportement social des femmes : Spectorsky, Women in Classical Islamic Law. A Survey 
of the Sources, 2009 ; voir également Chapoutot-Remadi, « Femmes dans la ville mamluke », 1995.
5.  Rappelons le caractère pionnier de l’étude de Lutfi, « al-Sakhāwī’s Kitāb al-Nisā’ as a Source for the Social 
and Economic History of Muslim Women during the Fifteenth Century A.D. », 1981. Sur l’éducation, voir 
par exemple Berkey, « Women and Islamic Education in the Mamlūk Period ». Pour un premier bilan des 
travaux sur le genre à l’époque mamelouke, voir Rapoport, « Women and Gender in Mamluk Society ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


j ulien l oiseau 5

d’Avner Giladi sur l’enfance et l’attitude à l’égard des enfants, menés principalement à partir 
de la littérature normative d’époque mamelouke, ont ainsi ouvert un tout nouveau champ 
de recherche, dont les résultats modifient aussi sensiblement l’appréhension de la famille en 
Islam à la fin du Moyen Âge que les études de Y. Rapoport sur la fréquence du divorce par 
consentement et, plus généralement, la capacité d’initiative des femmes  6. Sans doute est-il 
encore trop tôt pour brosser un tableau général. À cet égard, le remarquable livre collectif 
La famille en islam d’après les sources arabes, tout récemment publié, ménage un subtile équilibre 
entre les synthèses qu’il est d’ores et déjà possible de dresser (sur les catégories d’analyse, le 
discours normatif, plus largement sur la famille dans les sociétés islamiques du xviiie siècle 
à nos jours) et les thèmes d’étude qui relèvent encore de la recherche en train de se faire (sur 
l’onomastique ou les « saintes familles »)  7. 

Le dossier d’articles rassemblé ici n’a pas l’ambition de dresser un tableau de la famille, pas 
même une typologie des groupes familiaux, dans les différents contextes historiques dont leurs 
auteurs sont familiers – d’al-Andalus à l’Asie centrale, des premiers siècles de l’Islam jusqu’au 
xvie siècle – mais bien plutôt d’explorer des situations familiales telles qu’elles se révèlent à 
la faveur de la mise en œuvre d’un corpus de sources. La nature de ce corpus présente une 
grande hétérogénéité d’un cas d’étude à l’autre : l’image ou la poésie, les écrits du for privé ou 
les traditions eschatologiques ajoutent, en effet, leurs ressources propres à l’apport plus attendu 
des actes de la pratique, des dictionnaires biographiques et, dans une moindre mesure, des 
chroniques. Serait-ce que la famille imprimait partout sa marque ou son modèle de relations 
dans l’ensemble du champ social et de ses représentations ? 

La visibilité de la famille dans les traces laissées par les sociétés du monde islamique médié-
val mérite d’être fortement nuancée. La surexposition des familles souveraines est certes de 
l’ordre du truisme – encore que cette évidence ne dispense pas d’un travail d’élucidation des 
mises en scène dans lesquelles trônent le prince, sa ou ses femmes (épouses et concubines) et 
leur descendance. La mise en ordre dynastique (qu’examine Anna Caiozzo dans l’iconogra-
phie timouride, que décèlent également Brigitte Foulon et Emmanuelle Tixier dans la poésie 
andalouse), l’image idéalisée du bon souverain, père modèle et époux aimant (que décrypte 
Abbès Zouache dans les chroniques syriennes du xiie siècle), les stratégies matrimoniales 
enfin (que Kristof D’hulster et Jo Van Steenbergen débusquent jusque dans la succession 
non dynastique des sultans mamelouks au xve siècle), sont autant de discours complexes sur 
la famille qui éclairent des configurations singulières et le plus souvent non reproductibles. 
D’autres familles se donnent pourtant à voir avec une semblable force d’évidence, bien qu’étant 
moins exceptionnelles et, partant, plus souvent représentées. Mais ces familles dont parlent si 
ouvertement les textes du Moyen Âge ne se réclament d’aucun lien de sang, d’aucune parenté 
naturelle. Les familles les plus visibles dans le champ social sont des familles de substitution, 
qui empruntent au modèle familial son lexique et ses relations idéalisées : paternel, le lien que 

6.  Giladi, « Concepts of Childhood and Attitudes Towards Children in Medieval Islam », 1989 ; id., Infants, 
Parents and Wet Nurses. Medieval Islamic Views on Breastfeeding and Their Social Implications, 1999.
7.  Benkheira, Giladi, Mayeur-Jaouen et Sublet, La famille en islam d’après les sources arabes, 2013.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introduction6

la transmission du savoir établit entre un maître et ses disciples, comme entre un père et ses 
enfants (comme le rappelle Anne-Marie Eddé pour le milieu des oulémas du Bilād al-Šām 
entre le xiie et le xve siècles) ; parentale également, l’autorité que le cheikh exerce tel un père ou 
mieux, telle une mère, sur les soufis qui fréquentent sa zāwiya (comme le souligne Adam Sabra 
à propos du soufisme égyptien des xve-xvie siècles) ; fraternelle, enfin, la fidélité qui unit en 
principe les hommes de guerre dans l’adversité des combats, d’autant plus si, anciens esclaves 
soldats (mamlūk), ils ont grandi ensemble sous l’autorité paternelle de leur maître (A. Zouache). 
La fréquence du vocabulaire familial dans la qualification des relations sociales témoigne de 
l’idéalisation de la famille et de sa prégnance comme modèle social – un modèle d’autant plus 
stable que le droit islamique en définit strictement les contours sur des fondements scriptu-
raires explicites, ne serait-ce que pour établir les règles du partage successoral. Pilier de l’ordre 
social, la famille peut dès lors être prise à témoin de la course du monde. Dans l’eschatologie 
islamique des premiers siècles, le désordre des familles – le laxisme des hommes envers leurs 
épouses, l’homosexualité et l’obésité des femmes – est un signe annonciateur de la Fin des 
temps (comme le montre Mateusz Wilk à partir des recueils de traditions andalous).

Ce premier constat dit toute la difficulté de l’enquête historique dès lors qu’elle se donne 
pour objet non pas la famille modélisée (par le droit) ou idéalisée (par la morale sociale), mais 
la famille réelle, et plus précisément la « parenté pratique », cet « ensemble d’obligations et de 
sentiments qui donne leur efficacité aux liens officiels de parenté ou qui crée d’autres liens »  8. 
À la lecture des articles rassemblés plus loin, cependant, deux catégories d’enquête se révèlent 
particulièrement fructueuses pour approcher la réalité sociale de cette « parenté pratique » dans 
les sociétés du monde islamique médiéval et entrer effectivement dans l’ordre des familles : 
l’étude des mariages et de la construction des alliances, d’une part ; l’étude des patrimoines 
et de la formation des maisons, d’autre part. 

De tous les « liens officiels de parenté », l’alliance est sans doute celui qui met le mieux en 
lumière l’efficacité sociale de la famille dans des milieux où les positions des individus, au de-
meurant fort instables, reposaient très largement sur la réputation et la recommandation. C’est 
ainsi que l’étude des alliances nouées par un administrateur copte converti à l’islam au début du 
xive siècle, par l’intermédiaire du mariage de ses six filles dans de grandes familles d’oulémas 
ou d’administrateurs damascènes, permet à Mathieu Eychenne de caractériser une véritable 
stratégie familiale de consolidation sociale – du reste impuissante face aux forces dévastatrices 
de la disgrâce politique. Mais c’est dans le milieu des oulémas que les logiques de l’alliance se 
donnent à voir avec la plus grande évidence. Vanessa Van Renterghem montre ainsi comment 
des mariages bien choisis permirent à l’ambitieux savant bagdadien Ibn al-Ǧawzī (m. en 1201) 
de renforcer sa position dans le milieu hanbalite, sans négliger pour autant la protection de la 
cour abbasside. A contrario, René du Grandlaunay suggère combien le traditionniste al-Saḫāwī 
(m. en 1497), voué par ses origines familiales comme par son mariage à embrasser une modeste 
carrière de commerçant, dut s’appuyer sur des recommandations extérieures au groupe familial 

8.  Weber, Le sang, le nom, le quotidien. Une sociologie de la parenté pratique, p. 9, cité par Fine, Klapisch-Zuber 
et Lett, « Liens et affects familiaux », p. 10.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


j ulien l oiseau 7

pour trouver sa place dans le milieu des oulémas du Caire. Si la carrière des lettres pouvait offrir 
dans certains contextes de remarquables opportunités d’ascension sociale  9, la réussite d’un sa-
vant n’en consistait pas moins à consolider sa position sur plusieurs générations, à transmettre 
aux hommes (et parfois aux femmes) de son lignage un savoir-faire et une réputation, ainsi que 
l’accès à des charges institutionnelles et à leurs prébendes. On sait que le règlement intérieur 
(šurūṭ) de la plupart des institutions pieuses du Caire à l’époque mamelouke recommandait ainsi 
que le fils succédât au père dans son emploi (waẓīfa)  10. L’efficacité sociale des liens de parenté 
explique aussi pourquoi se nouaient si fréquemment des alliances dans l’ombre de cette famille 
de substitution par excellence qui unissait le maître à ses disciples, au point de faire se recouvrir 
progressivement filiation naturelle et filiation spirituelle. Anne-Marie Eddé reconstitue ainsi sur 
plus de trois siècles l’histoire d’une famille de savants hanbalites, les Yūnīnī, qui réussirent à faire 
de la transmission du savoir une véritable tradition familiale, grâce à des alliances matrimoniales 
prudentes (privilégiant souvent le mariage entre cousins germains) et à un ancrage ininterrompu 
dans le paysage social de Baalbek. À la fin du Moyen Âge, c’est peu ou prou l’ensemble du sou-
fisme égyptien qui se réorganisa également autour de saints lignages, où l’autorité spirituelle se 
transmettait de manière héréditaire (A. Sabra). 

L’étude des alliances matrimoniales et, plus largement, la reconstitution des arbres gé-
néalogiques, se heurtent cependant fréquemment à l’anonymat des femmes. Des six filles 
du vizir Ġibriyāl, on ne connaît pas d’autre nom que celui de leur époux (M. Eychenne). 
Nombre de femmes recensées dans le douzième volume (le Kitāb al-nisā’) du grand dictionnaire 
qu’al-Saḫāwī a consacré aux « gens du ixe siècle [de l’hégire] » n’apparaissent que sous le nom 
de leur père, de leur époux, de leur fils ou, dans le cas des femmes esclaves, du maître qui les 
a affranchies  11. L’anonymat des femmes a longtemps régné jusque dans les familles princières : 
on ignore ainsi le nom de la mère de quelques-uns des dix-sept fils, et de la plupart des filles, 
du sultan d’Égypte et de Syrie al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn (1310-1341)  12. Les raisons d’un 
tel constat documentaire sont multiples. Elles tiennent, en partie, à la moindre visibilité des 
femmes dans la plupart des milieux – celui des oulémas faisant partiellement exception : si 
l’on ignore le nom de la (ou des) première(s) épouse(s) d’Ibn al-Ǧawzī, on connaît en revanche 
celui de la concubine qui lui donna son fils dernier né, et surtout les noms de chacune de ses 
six filles (V. Van Renterghem). Elles tiennent également à la pratique de la polygamie et à 
celle, certainement plus répandue, du recours aux concubines – lesquelles n’échappaient dans 
certains cas à l’anonymat qu’à la condition de porter l’enfant de leur maître et d’accéder par là 
au statut d’umm walad, promesse d’affranchissement. L’anonymat si fréquent des femmes tient 
enfin pour une part à la forte mortalité féminine et à la fréquence des remariages, y compris 

9.  Ce fut ainsi le rôle, aux xiiie-xive siècles, des madrasa-s établies dans certaines villes de Haute-Égypte, 
par où des oulémas d’une modeste origine rurale parvenaient à s’élever jusqu’aux institutions de la capitale : 
Garcin, Un centre musulman de la Haute-Égypte médiévale : Qūṣ, p. 287-357.
10.  Berkey, Transmission of Knowledge in Medieval Cairo, p. 121-127.
11.  Saḫāwī, al-Ḍaw’ al-lāmiʿ li-ahl al-qarn al-tāsiʿ, vol. 12, p. 133-167.
12.  Bauden, « The Sons of al-Nāṣir Muḥammad and the Politics of Puppets », p. 58. Voir également Bauden, 
« The Qalāwūnids: A Genealogical Database » (en ligne).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introduction8

dans des familles où la monogamie (qui n’était pas exclusive du recours aux concubines) 
était de règle : le père de l’historien Quṭb al-Dīn Mūsā al-Yūnīnī eut ainsi successivement six 
épouses (A.-M. Eddé).

Quelque chose a-t-il changé pour que l’on puisse connaître au xve siècle le nom de la plupart 
des épouses et des filles des sultans mamelouks ? Les alliances que les souverains nouaient 
avec la famille de leur prédécesseur – en épousant l’une de ses femmes, de ses sœurs ou de 
ses filles – renforçaient en effet leur position, acquise de manière précaire dans un régime de 
succession non dynastique (K. D’hulster & Jo Van Steenbergen). Mais cette pratique peut être 
rapprochée de celle, plus ancienne, de l’atabégat, quand les souverains seldjoukides confiaient 
l’éducation de leurs fils à l’un de leurs seconds qui épousait sa mère. Ces femmes investies à leur 
corps défendant d’une continuité politique apparaissaient déjà au xiie siècle en pleine lumière 
(A. Zouache), pour le meilleur (Saladin et ʿ Iṣmāt al-Dīn, la veuve de Nūr al-Dīn) comme pour 
le pire (Zangī et Zumurrud Ḫātūn, la fille du prince d’Alep). Quant aux princesses mongoles, 
premières épouses ou épouses favorites, leur présence active dans l’espace publicisé du pouvoir 
se manifestait avec éclat jusque dans l’iconographie des manuscrits copiés à la cour timouride, 
qui les faisait figurer aussi bien dans les scènes de réception ou d’intronisation que lors du 
rassemblement hautement politique du quraltay (A. Caiozzo). 

S’il est une visibilité plus grande des femmes à la fin du Moyen Âge, c’est par conséquent 
dans d’autres milieux et, partant, dans d’autres sources, qu’il faut en chercher la preuve et, éven-
tuellement, l’explication. À ce titre, le tableau extraordinairement fouillé qu’al-Saḫāwī délivre 
de sa propre famille dans son autobiographie savante – trente-sept individus, dont quatorze 
femmes individuellement nommées (R. du Grandlaunay) – pourrait passer pour un apax, s’il 
ne participait d’une curiosité plus large de l’auteur pour les femmes de son temps, également 
à l’œuvre dans son grand dictionnaire biographique  13. Bien que l’écriture autobiographique 
eût été depuis longtemps investie par les oulémas  14, comme le démontre le cas emblématique 
d’Ibn al-Ǧawzī (V. Van Renterghem), jamais on n’avait accordé autant de place aux femmes de 
la famille et de la parenté que ne le fit al-Saḫāwī. La longue tarǧama qu’il consacra également à 
son maître Ibn Ḥaǧar (m. en 1449) en apporte une preuve supplémentaire. Or la vie conjugale de 
ce dernier met en lumière deux facteurs qui pourraient bien expliquer la visibilité sociale inédite 
des femmes à la fin du Moyen Âge, dont Yossef Rapoport s’est fait l’historien. L’indépendance 
patrimoniale des femmes, la stricte séparation entre les biens des époux, garanties par le droit 
et traduites dans l’usage par la pratique du trousseau et du cadeau nuptial, n’étaient certes pas 
nouvelles. En revanche, renforcées par une valorisation sociale sans précédent de la monogamie 
et de la relation conjugale, dont l’institutionnalisation des mariages clandestins apporte égale-
ment la preuve a contrario, elles conférèrent alors aux femmes une capacité d’action inusitée 
que les démêlés d’Ibn Ḥaǧar avec son épouse et sa concubine illustrent à son corps défendant 
(Y. Rapoport).

13.  Voir également Giladi, « Toutes les femmes d’al-Sakhāwī : quelques remarques sur le Kitāb al-Nisā’ ».
14.  Voir Reynolds (dir.), Interpreting the Self: Autobiography in the Arabic Literary Tradition, 2001 et, pour la 
littérature d’époque mamelouke, les références citées par Yossef Rapoport dans sa contribution à ce volume.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


j ulien l oiseau 9

Le poids de l’esclavage dans les sociétés du monde islamique médiéval, l’omniprésence des 
concubines jusque dans les foyers aux revenus moyens, conduisent également à envisager la 
« parenté pratique » dans le cadre plus large de la maison (bayt), où se déploient non seulement 
les « liens officiels de parenté », mais également d’autres relations que l’on ne peut considérer 
sous le seul angle légal de la « clientèle » (walā’) et qui relèvent parfois bel et bien de l’ordre de 
la famille  15. Les fonctions nourricières et éducatives assumées au Caire au xvie siècle par la 
zāwiya d’un cheikh soufi, véritable maison dirigée par ce dernier comme par un chef de famille, 
en sont une illustration supplémentaire (A. Sabra). 

À cet égard, l’étude du patrimoine des grandes maisons, les seules bien souvent à avoir laissé 
suffisamment de traces dans la documentation, éclaire la « parenté pratique » d’une lumière 
inattendue. Élodie Vigouroux reconstitue ainsi, à partir de la fin du xive siècle, l’établissement 
à Damas d’une famille d’awlād al-nās – les descendants d’un émir mamelouk, qui, sans pouvoir 
prétendre aux mêmes charges que leur père ou aïeul, n’en héritaient pas moins de sa fortune, 
de ses relations et d’un peu de son prestige : sur neuf générations, les Banū Manǧak parvinrent 
à consolider leur position sociale, adossée à un important patrimoine et ancrée par leur activité 
édilitaire dans le paysage institutionnel de Damas ; la gestion prudente de leurs waqf-s, ou 
fondations pieuses perpétuelles, réorganisés et considérablement enrichis par l’un des petits-fils 
de l’émir, assura jusqu’au xviie siècle la pérennité de la famille et la notabilité de son nom. Que 
le waqf ne fût pas toujours un rempart suffisant contre l’échec et la mort du chef de famille 

– comme le rappelle M. Eychenne à propos du vizir Ġibriyāl, dont la postérité se réduisit à 
Damas à un mausolée où certains de ses gendres furent inhumés – ne change rien au constat : 
le patrimoine de bon nombre de grandes maisons était, à la fin du Moyen Âge, au moins en 
partie géré et transmis dans un cadre distinct de celui de l’héritage prévu par la Loi  16. Il est 
très probable que le caractère contraignant du droit islamique en matière successorale et les 
conséquences de ses principales dispositions – l’éparpillement rapide du patrimoine entre un 
nombre considérable d’ayants droit ; la protection des intérêts de la parenté par les femmes, 
bénéficiaires des parts réservataires ( farā’iḍ), au détriment des agnats  17 – aient incité depuis 
longtemps les chefs de famille à chercher des modes de transmission patrimoniale alternatifs 
à l’héritage. Au demeurant, les solutions adoptées (waqf associant à ses revenus des bénéfi-
ciaires choisis par le fondateur, milk transmis par héritage ou par legs) n’étaient pas exclusives 
les unes des autres. Mais le recours très répandu au waqf, que la documentation égyptienne 

15.  On sait toute l’importance qu’a pris le concept de « maison » (l’oikos grec, plus largement vulgarisé par 
l’anglais household) dans l’historiographie des sociétés islamiques médiévales : voir par exemple Chamberlain, 
Knowledge and Social Practice in Medieval Damascus. Pour l’époque mamelouke, voir également Richards, 
« Mamluk Amirs and Their Families and Households » ; Winter, « Mamluks and Their Households in Late 
Mamluk Damascus: A Waqf Study » ; Eychenne, « Le bayt à l’époque mamelouke. Une entité sociale à revisiter ».
16.  Sur cette question, voir en particulier Garcin, « « Le waqf est-il la transmission d’un patrimoine ? ».
17.  Pour une illustration concrète de l’effet des parts réservataires (farā’iḍ) sur la transmission d’un patrimoine, 
voir par exemple Loiseau, « Un bien de famille », p. 280-291.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introduction10

met en pleine lumière au xve siècle, dessine les contours d’une « famille choisie »  18 bien diffé-
rente de la « famille légale » : une famille le plus souvent réduite à la descendance directe du 
fondateur, parfois élargie en seconde intention à ses esclaves affranchis, où les droits sur les 
revenus du patrimoine constitué en waqf sont partagés et transmis à égalité par les hommes 
et les femmes d’une même génération – en contradiction flagrante avec les principes du droit 
successoral (J. Loiseau).

De toutes les facettes de la « parenté pratique » que les articles rassemblés plus loin tentent 
d’éclairer, il en est une dernière qui ouvre des perspectives de recherche particulièrement 
prometteuses. Dissimulée sous l’avalanche des discours normatifs, cachée jusque dans le 
pli des actes légaux, c’est l’histoire des sentiments telle qu’ils se déploient dans le cadre des 
relations familiales  19. Le surgissement de l’affectif dans un ordre de discours le plus souvent 
normatif et stéréotypé emprunte dans les sources médiévales deux media principaux : la 
poésie et l’écriture autobiographique. C’est ainsi qu’on lira dans les poèmes du prince andalou 
al-Muʿtamid Ibn ʿAbbād (étudiés par B. Foulon et E. Tixier) la figure terrible du père, celle du 
compagnon de jeunesse devenu amant puis rival, celle enfin de l’épouse passionnément aimée, 
que l’art de la poésie arrache à la force des archétypes pour donner à entendre l’expression 
singulière des sentiments. C’est ainsi qu’on lira également, dans un ġazal composé par le tra-
ditionniste Ibn Ḥaǧar, l’expression inhabituelle d’un amour conjugal exclusif, d’autant plus 
singulière que le poète y désigne nommément son épouse et qu’il inscrit l’absence de l’aimée 
dans le contexte autobiographique d’un voyage au Hedjaz. Replacé par Y. Rapoport dans la 
perspective des déboires intervenus quelque temps plus tard dans la vie conjugale d’Ibn Ḥaǧar, 
le « ġazal de la mer Rouge » interroge la possibilité pour l’historien d’accéder à l’intimité des 
sentiments des hommes et des femmes de la fin du Moyen Âge. 

À ce titre, l’écriture autobiographique telle que la pratiquaient les oulémas ouvre également 
parfois, au détour de notations plus convenues sur la formation intellectuelle de l’auteur, de 
véritables espaces d’intimité. Ainsi les différents textes où Ibn al-Ǧawzī parle de sa personne 
ou de ses proches (rassemblés et étudiés par V. Van Renterghem), ne définissent pas seulement 
par touches successives une véritable morale pratique de la sexualité et de la vie conjugale. Ils 
révèlent également les contradictions, les doutes et les regrets que des échecs personnels ont 
nourris chez cet atrabilaire – tout particulièrement les espoirs déçus que le père avait plaçés 
en son fils. Au xve siècle, cependant, cette écriture autobiographique prend des proportions 
inédites chez des auteurs comme al-Biqāʿī, Ibn Ṭawq ou al-Saḫāwī  20. La monumentale auto-
biographie que ce dernier composa au soir de sa vie ne se réduit pas à un plaidoyer pro domo, 

18.  Étudiant le patrimoine des grands négociants du Caire et les stratégies dont ils investissaient leurs waqf-s 
au tournant du xviiie et du xixe siècle, Pascale Ghazaleh préfère parler à cet égard de « famille rêvée » : 
Ghazaleh, Fortunes urbaines et stratégies sociales. Généalogies patrimoniales au Caire, vol. 2, p. 448-452.
19.  Cette thématique de recherche connaît d’ailleurs une forte actualité dans l’historiographie de la famille 
en Occident : voir Fine, Klapisch-Zuber et Lett, « Liens et affects familiaux », Clio 34, 2011, p. 7-16.
20.  Sur al-Biqāʿī, voir Guo, « Tales of Medieval Cairene Harem: Domestic Life in al-Biqāʿī’s Autobiographical 
Chronicle », et les remarques de Rapoport dans sa contribution à ce volume. Sur Ibn Ṭawq, voir Wollina, 
« Ibn Ṭawq’s Taʿlīq. An Ego-Document for Mamlūk Studies ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


j ulien l oiseau 11

où l’histoire familiale ne serait mise en scène que pour mieux exalter l’accomplissement de 
sa vocation de traditionniste. Al-Saḫāwī y donne également libre cours à son penchant pour 
les histoires de famille, les drames familiaux qui marquèrent l’existence de sa tante paternelle 
bien-aimée comme les mauvais traitements dont fut victime la nièce qu’il avait pris soin de 
marier 21. Sans doute cette intimité crûment décrite n’était-elle pas du goût de tous les mem-
bres de sa famille, puisque ce dernier passage fut soigneusement caviardé sur l’un des deux 
manuscrits conservés de sa tarǧama (R. du Grandlaunay).

L’histoire de la famille n’est qu’un chantier parmi d’autres de cette nouvelle histoire sociale 
que s’emploient aujourd’hui à écrire les historiens de l’Islam médiéval. Mais elle est embléma-
tique du renouvellement provoqué par la (re)découverte des documents médiévaux, en ce qu’elle 
assume désormais comme une incitation heuristique et non plus comme un défaut le caractère 
fragmentaire et parcellaire des sources disponibles. Le dossier d’articles que l’on va lire n’est 
rien d’autre qu’une collection de cas d’étude, voire de cas d’école, adaptant le questionnaire 
historique à la documentation sans dissimuler sa discontinuité profonde. Il n’est pas sûr, en 
effet, que l’on puisse jamais écrire d’un seul jet l’histoire de la famille dans l’Islam médiéval. 
Mais à tout prendre, les histoires de famille rassemblées ici disent chacune séparément, avec 
bien plus d’efficacité que ne le ferait l’étude des discours normatifs, un peu de la vérité passée 
des sociétés du monde islamique médiéval. 

21.  La curiosité d’al-Saḫāwī pour « l’histoire intime » des femmes (A. Giladi) et les sentiments à l’œuvre 
dans la vie familiale s’étend d’ailleurs au-delà du cercle de sa propre famille : Giladi, « Toutes les femmes 
d’al-Sakhāwī : quelques remarques sur le Kitāb al-Nisā’ », p. 552-562.

ʿAbd al-Rāziq, Aḥmad, « ʿ Aqdā nikāḥ min ʿaṣr 
al-Mamālīk al-baḥriyya », al-Maǧalla 
al-ʿarabiyya li-l-ʿulūm al-insāniyya (Kuwayt) 6, 
1986, p. 68-88.

Bauden, Frédéric, « Mamluk Era Documentary 
Studies: The State of the Art », MSRev 9/1, 
2005, p. 15-60.

—, « The Sons of al-Nāṣir Muḥammad and the 
Politics of Puppets: Where Did It All Start? », 
MSR 13/1, 2009, p. 53-81.

—, « The Qalāwunids: A Genealogical Database », 
http://mamluk.uchicago.edu/qalawunids/

Benkheira, Mohammed Hocine ; Giladi, Avner ; 
Mayeur-Jaouen, Catherine ; Sublet, Jacqueline, 
La famille en islam d’après les sources arabes, 
Les Indes Savantes, Paris, 2013.

Berkey, Jonathan P., « Women and Islamic Education 
in the Mamlūk Period », dans Nikki Keddie 
et Beth Baron (éd.), Women in Middle Eastern 
History: Shifting Boundaries in Sex and Gender, 
Yale University Press, New Haven, 1991, 
p. 143-157.

—, The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. 
A Social History of Islamic Education, Princeton 
University Press, Princeton, 1992.

Bianquis, Thierry, « La famille en Islam arabe », dans 
André Burguière, Christiane Klapisch-Zuber, 
Martine Segalen et Françoise Zonabend (dir.), 
Histoire de la famille vol. 1, Mondes lointains, 
mondes anciens, Paris, Armand Colin, 1986, 
p. 557-601.

—, La famille arabe médiévale, Bruxelles, Éditions 
Complexe, 2005.

	 Bibliographie

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introduction12

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social Practice 
in Medieval Damascus, 1190-1350, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1994.

Chapoutot-Remadi, Mounira, « Femmes dans la ville 
mamluke », JESHO 38/2, 1995, p. 145-164.

Dietrich, Albert, « Ein arabische Eheurkunde aus der 
Aiyūbidenzeit », dans J. Fück (éd.), Documenta 
Islamica Inedita, Akademie Verlag Berlin, Berlin, 
1952, p. 121-154.

Eychenne, Mathieu, « Le bayt à l’époque mamlouke. 
Une entité sociale à revisiter, AnIsl 42, 2008, 
p. 275-295.

Fine, Agnès ; Klapisch-Zuber, Christiane ; Lett, Didier, 
« Liens et affects familiaux », Clio 34 (Liens 
familiaux), 2011, p. 7-16.

Garcin, Jean-Claude, Un centre musulman de la 
Haute-Égypte médiévale : Qūṣ, Ifao, TAEI 6, 
Le Caire, 1976.

—, « Le waqf est-il la transmission d’un patrimoine ? », 
dans Joëlle Beaucamp et Gilbert Dagron (éd.), 
La transmission du Patrimoine : Byzance et l’aire 
méditerranéenne (Paris, 24-25 novembre 1995), 
TravMem 11, De Boccard, Paris, 1998.

Giladi, Avner, « Concepts of Childhood and Attitudes 
Towards Children in Medieval Islam: 
A Preliminary Study with Special Reference 
to Reaction to Infant and Child Mortality », 
JESHO 32/2, 1989, p. 121-152.

—, Infants, Parents and Wet Nurses. Medieval Islamic 
Views on Breastfeeding and Their Social 
Implications, Brill, Islamic History and 
Civilization 25, Leyde, 1999.

—, « Toutes les femmes d’al-Sakhāwī : quelques 
remarques sur le Kitāb al-Nisā’ (« le Livre des 
femmes ») comme source de « l’histoire intime » 
des sociétés musulmanes médiévales », dans 
Christian Müller et Muriel Roiland-Rouabah 
(dir.), Les non-dits du nom. Onomastique et 
documents en terres d’Islam, Mélanges offerts à 
Jacqueline Sublet, Ifpo, Damas, 2013, p. 547-566.

Ghazaleh, Pascale, Fortunes urbaines et stratégies sociales. 
Généalogies patrimoniales au Caire, 1780-1830, 
Ifao, Raph 32, Le Caire, 2010.

Goitein, Shelomo D., A Mediterranean Society. 
The Jewish Communities of the Arab World as 
Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, 
vol. 3, The Family, University of California Press, 
Berkeley, Los Angeles, 1978.

Guo, Li, « Tales of Medieval Cairene Harem: Domestic 
Life in al-Biqāʿī’s Autobiographical Chronicle », 
MSRev 9/1, 2005, p. 101-121.

Loiseau, Julien, « Un bien de famille. La société 
mamelouke et la circulation des patrimoines, 
ou la petite histoire d’un moulin du Caire », 
AnIsl 37, 2003, p. 275-314.

Lutfi, Huda, « Al-Sakhāwī’s Kitāb al-Nisā’ as a Source 
for the Social and Economic History of 
Muslim Women during the Fifteenth Century 
A.D. », The Muslim Word 71/2, 1981, p. 104-124.

Mouton, Jean-Michel ; Sourdel, Dominique ; 
Sourdel-Thomine Janine (publiés et présentés 
par), Mariage et séparation à Damas au 
Moyen Âge. Un corpus de 62 documents 
juridiques inédits entre 337/948 et 698/1299, 
Documents relatifs à l’histoire des croisades 
publiés par l’Académie des inscriptions et 
belles-lettres 21, Paris, 2013.

Peirce, Leslie P., Morality Tales. Law and Gender in the 
Ottoman Court of Aïntab, Berkeley, Los Angeles, 
University of California Press, 2003.

Rāġib, Yūsuf, « Un contrat de mariage sur soie 
d’Égypte fatimide », AnIsl 16, 1980, p. 31-37.

Rāġib, Yūsuf (éd.), Documents de l’Islam médiéval : 
nouvelles perspectives de recherches, actes de 
la table ronde CNRS (1988), Ifao, TAEI 29, 
Le Caire, 1991.

Rapoport, Yossef, Marriage, Money and Divorce in 
Medieval Islamic Society, Cambridge University 
Press, Cambridge, New York, 2005.

—, « Women and Gender in Mamluk Society: 
An Overview », MSRev 11.2, 2007, p. 1-48.

Regourd, Anne (éd.), Documents et Histoire. Islam, 
viie-xvie s., actes des journées d’études musée 
du Louvre/EPHE (mai 2008), Droz, École 
pratique des hautes études, Sciences historiques 
et philologiques II, Hautes Études Orientales – 
Moyen et Proche-Orient, 5/51, Genève, 2013.

Reynolds, Dwight Fletcher (dir.), Interpreting the Self: 
Autobiography in the Arabic Literary Tradition, 
University of California Press, Berkeley, 
Los Angeles, 2001.

Richards, Donald S., « Mamluk Amirs and 
Their Families and Households », dans 
Thomas Philipp et Ulrich Haarmann (éd.), 
The Mamluks in Egyptian Politics and Society, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1998, 
p. 32-54.

Sijpesteijn, Petra M. (éd.), From Andalus to Khurasan: 
Documents from the Medieval Muslim World, 
Brill, Islamic History and Civilization 66, 
Leyde, 2007.

Spectorsky, Susan A., Women in Classical Islamic Law. 
A Survey of the Sources, Brill, Themes in Islamic 
Studies 5, Leyde, 2009

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


j ulien l oiseau 13

Tucker, Judith. E., In the House of Law. Gender and 
Islamic Law in Ottoman Syria and Palestine, 
The American University in Cairo, Le Caire, 
1998.

Weber, Florence, Le sang, le nom, le quotidien. Une 
sociologie de la parenté pratique, Aux lieux d’être, 
La Courneuve, 2005.

Winter, Michael, « Mamluks and Their Households 
in Late Mamluk Damascus: A waqf Study », 
dans Amalia Levanoni et Michael Winter (éd.), 
The Mamluks in Egyptian and Syrian Politics and 
Society, Brill, Leyde, Boston 2004, p. 297-316.

Wollina, Torsten, « Ibn Ṭawq’s Taʿlīq. 
An Ego-Document for Mamlūk Studies », dans 
Stephan Conermann (éd.), Ubi sumus? Quo 
vademus? Mamluk Studies – State of the Art, 
V & R unipress, Bonn University Press, Bonn, 
2013, p. 337-362.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 47 (2014), p. 3-14    Julien Loiseau
Histoire de la famille, histoires de famille
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

