MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 46 (2013), p. 115-128
Mustapha Tlili

L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle,
XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MUSTAPHA TLILI

Lexercice du pouvoir
sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie)
aux XVII®, XVIII® et XI1X® siecles™

Pratiques et représentations

ES CENTRES OASIENS de la région de Gafsa étaient situés A environ 300 km de la capitale des
sultans hafsides. Cette région a été, 3 maintes reprises, le théitre d'actions politiques
exprimant des velléités indépendantistes. En effet, la tendance 2 la scission était nette

depuis la chute du pouvoir ziride et 'invasion hilalienne au milieu du x1° siécle. Cela s’était
concrétisé par la création d'une entité politique autonome : les Banu Errand entre 1053-1054 et
1159. Cette méme tendance sest afirmé aux époques almohade et hafside par le déclenchement
de révoltes contre les gouverneurs et par le soutien apporté aux aventuriers venus de divers
horizons 4 la recherche de la gloire politique tels que les Tbn Ganiyya en 1185 et en 1205, Ibn Abi
‘Imara en 1282, comme cela était le cas pour certaines autres villes du Sud : Tripoli et Gabes'.

Brunschvig, qui a étudié I'Ifrigiya hafside?, a relevé que les sultans au x1v* siécle étaient
contraints i reconnaitre aux villes méridionales une marge d’autonomie, ce qui a permis la
consolidation du pouvoir des familles de notables locaux qui ont réussi 3 monopoliser le pou-
voir local d'une maniére héréditaire. Mais une fois que cette marge avait dépassé les limites
permises par le sultan, des campagnes militaires étaient dirigées contre ces villes. C'était dans
ce cadre que la ville de Gafsa a été plusieurs fois encerclée avec 'instauration d'un blocus total

* Une premiére version de ce texte a été publiée sous le titre: «L'emprise étatique sur les communautés
oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux xv11®, xvii® et x1x° siécles », Les Cahiers de Tunisie, 201-202, 3° trimestre
2007, p. 129-148.

1. Ibn Haldan, Kitab al-‘ibar, p. 198-201; Attijani, Riblat Attijani, p. 138.
2. Brunchvig, La Berbérie orientale.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 46 — 2012
Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili

L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 L’EXERCICE DU POUVOIR SUR LES COMMUNAUTES OASIENNES DE GAESA (TUNISIE)

sur les populations et que des milliers de palmiers de son oasis ont été coupés. En 1400, les
murailles de l'enceinte protégeant la ville ont été rasées et le sultan hafside a décidé d'utili-
ser ses pierres pour construire une casbah. Les structures communautaires locales se sont
transformées selon les contextes et les rapports de force en structures garantissant l'allégeance
des populations selon un accord tacite.

A la fin du xvre siécle, la régence de Tunis était, désormais, partie intégrante d'un vaste
empire reconnaissant l'autorité du sultan ottoman a Istanbul, calife de tous les musulmans.
Durant les xvir¢, xviir® et x1x© siécles, quel que fat I'état de la puissance du pouvoir turc
installé A Tunis, la région de Gafsa paraissait connaitre une nouvelle ére dans les relations
entre les communautés oasiennes et le pouvoir central en place dont l'autorité na été remise
en cause i aucun moment. Comment ce changement s'était-il produit? Cela ne pourrait étre
compréhensible qu'a travers 1'étude de l'exercice du pouvoir sur cette communauté et de la
perception de ce pouvoir par les populations locales.

Cette étude sera menée sur la base de l'exploitation des documents d’archives conservés
dans les Archives nationales et composés de correspondances et de registres, dont le plus
ancien date de 1676°. Les données de ces documents seront complétées par l'usage de fonds
d’archives privées conservés par certains descendants des familles de notables de la ville* et
par un ouvrage hagiographique rédigé apreés 1622 par le muqaddim de la zawiya de Gafsa liée
a la confrérie maraboutique du saint Abﬁ—alaGayi_: Al-Qassas®.

Nous aurons 2 répondre donc 4 deux questions principales: quels étaient les mécanismes
d’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa durant les xvir®, xvire© et
x1x°¢ siécles? Et quelles étaient les perceptions de ce pouvoir par les populations locales ?

Mécanismes d’exercice du pouvoir

Le nouveau pouvoir turc a profité du dénominateur commun religieux avec les popula-
tions locales face au danger espagnol chrétien pour avoir leur soutien. Mais le lien religieux
nexplique pas seul le succés de l'effort fourni pour assurer le contréle des régions intérieures et
l'assujettissement des populations locales. En effet, dans les régions du Sud, le pouvoir a profité
de la lassitude des populations oasiennes du joug imposé par les tribus guerriéres partisanes
du mouvement politico-religieux de la confrérie des Chabbia et qui avaient dominé ces régions
durant une bonne période du xvi1° siecle. Les communautés oasiennes aspiraient au rétablis-
sement de 'ordre et de la sécurité aprés des décennies de désordre (conflits turco-espagnol,
turco-hafside, turco-chabbi et hafso-chabbi) et voulaient se débarrasser des contraintes et des
exigences qui leur étaient imposées.

La classe militaro-politique venue « d'ailleurs » était contrainte a chercher 4 senraciner dans
son nouveau territoire. Cela a engendré un processus de transformation de cette classe vers

3. Archives nationales (Tunisie), série historique, registre n° 1 (1676/1677).
4. Archives privées des familles Smaoui, Ben Mulfti et Mettiti, cf. Tlili, Al hayat al-§ama‘iyya, p. 453-506.
5. Ibn al-Murabit, Nuar al-armas.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MUSTAPHA TLILI 117

un affaiblissement progressif de son caractére turc. Les bulukbasi ont été évincés du pouvoir en
1501 et les sous-officiers de la milice turque, plus en contact avec les populations autochtones,
ont pris le pouvoir.

Clest avec les deys, et par la suite avec les beys mouradites, que l'effort de territorialisation
des régions intérieures a commencé. Cette politique a nécessité la récupération et I'usage de la
force des tribus guerriéres: les Hanencha, les Troud, et en particulier les Drid sous le régne
des beys mouradites. Les tribus Hamama qui dominaient l'arriére pays de la ville de Gafsa
furent A leur tour « makhzanisées ».

La politique sultanienne dans les provinces est mieux perceptible quand elle est écudiée
«d’en-bas » pour comprendre les maniéres et les procédés d'exercice du pouvoir au local.
Quels étaient donc les moyens utilisés par le pouvoir de Tunis pour garantir l'allégeance des
populations des centres oasiens de Gafsa?

Détention de la force militaire

La territorialisation est avant tout une question de rapport de force militaire. La classe
militaro-politique au pouvoir A Tunis détenait le monopole de la violence. Elle tenait a ce que
les signes de ce monopole fussent visibles aux yeux des sujets pour faciliter leur acceptation
de l'exercice de son pouvoir.

Dans la région de Gafsa, une garnison militaire permanente était établie dans la casbah
de la ville depuis la fin du xv1° siécle et le début du xvir° siecle®. Au xviire siécle, le asker turc
installé 3 Gafsa comportait 2 aga-s, 4 sous-officiers udbabasi-s et 46 soldats yuldasi-s7. Cette
présence militaire était plutdt symbolique;; elle visait 4 rappeler aux communautés oasiennes la
réalité des rapports de force interdisant toute remise en cause de leur domination. Mais d'un
autre coté, cela a favorisé la constitution d'une minorité karagli-e grice aux alliances matri-
moniales avec des familles autochtones. Au x1x° siécle, on parlait déja du groupe Hanafite
parmi les groupes habitant la ville®,

Leffet de la présence physique et symbolique de la niba turque était renforcé par le pas-
sage de la mehalla de 'hiver. Cette tradition héritée des pratiques des sultans Hafsides a été
reconduite sous les Ottomans mais en garantissant sa périodicité. Le bey de la mehalla s'ins-
tallait durant un court séjour & Dar al-Bey (maison du bey) en plein centre ville. La tournée
de cette colonne militaire dans les régions intérieures était une véritable démonstration de
force visant plus d'un objectif la garantie du paiement des impdts, le renouvellement des signes
d’allégeance des populations et surtout des notables, le chitiment des responsables des actes
de rébellion et des razzias. Plus que I'usage effectif de la force; le simple passage de la mehalla
suscitait chez les populations locales la crainte et de 13, assurait leur subordination et rendait
difficile la remise en cause de l'autorité du pouvoir.

6. Ibid., p.184.
7. Archives Smaoui, document n° 1.
8. Archives nationales, registres n°® 645, 1679

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 L’EXERCICE DU POUVOIR SUR LES COMMUNAUTES OASIENNES DE GAESA (TUNISIE)

Dans les campagnes, les tribus ont gardé une part de leur force guerriére grice aux cavaliers
jouissant d'un héritage de maitrise des armes et des techniques de combat et d'une autonomie
de mouvement. La makhzénisation de certaines tribus visait la récupération de cette force
militaire et son instrumentalisation pour réaliser ce « glissement de 'exercice légitime de la
violence de I'espace privé vers l'espace public®». Clest dans ce cadre que depuis les beys mou-
radites, les tribus des Hamama, transhumant autour des oasis de Gafsa, fournissaient d'une
maniére réguliére un nombre important de cavaliers «mzargui'® ». Les «mzarguia » savéraient
plus efficaces que les forces de la mehalla, venues de la capitale, dans les interventions mili-
taires grice A leur meilleure connaissance du terrain. Cette force militaire de caractére tribal
n'agissait que selon la stratégie étatique et n'était guére un affaiblissement du monopole de la
violence par le pouvoir central.

D’un autre c6té, la mehalla, quoique principalement instrument de répression, a favorisé
dans ses tournées I'établissement de relations directes avec les populations autochtones. Cette
donnée a facilité le passage de I'étape des deys barricadés dans les casernes de la capitale 2
I'étape des beys plus implantés dans le sol local. Cela devenait plus apparent avec la fonda-
tion de la dynastie Husseinite en 1705 par Husayn b. ‘Ali, d'origine karagli-e; il revendiquait
la descendance d'une mére autochtone (de la tribu Charen). C'est la preuve que l'exercice du
pouvoir n'est pas uniquement une action sur des communautés pour assurer leur soumission,
mais cest un apprentissage qui secréte automatiquement le refaconnement des détenteurs
du pouvoir et le recentrage des moyens politiques. La partie dominante est appelée a subir
indirectement l'effet des réactions des groupes dominés.

Lappareil politico-administratif

Dés la fin du xvi© siécle et le début du xvi11° siécle, le pouvoir turc installé 3 Tunis a veillé
3 instaurer une administration régionale dirigée par des caids (qa’id-s). Linstitution caidale,
déja connue A 'époque des sultans Hafsides, a persisté sous les Ottomans. Les caids nommés
2 Gafsa durant les xvir, xviie© et x1x° siécles étaient recrutés de milieux divers: d'origine
«turque », d'origine tribale, des notables de la ville ou dautres régions. A partir du milieu du
xvIIr siécle, la politique d'association des notables locaux 4 la gestion administrative et poli-
tique de la ville a permis la constitution d’une véritable dynastie caidale locale : la famille des
Smaoui. Quatre caids Smaoui s'étaient succédé dans ce poste entre 1764 et 1836 ",

Généralement, la nomination de caids « turcs » coincidait avec l'application d'une politique
de durcissement vis-a-vis des communautés oasiennes ou l'instauration d'un nouveau systéme
fiscal. Mais le caid devait impérativement sentourer de partisans parmi les notables locaux

9. Turgeon (dir.), Les productions symboliques, p. 10.

10. Archives nationales, registres n° 1, 3, 555. Mzargui est un cavalier d'origine tribale mobilisable pour une
mission précise et une période limitée pour appuyer l'armée réguliére. Le nombre de Mzargui Hamama était
de 600 du milieu du xvI1° siécle jusqu'en 1863 ot il est passé 4 9oo puis 3 1800 en 1865 ensuite 4 2000 en
1869. Cf. Tlili, Mintaqat Gafsa, p. 220-224.

11. Tlili, Al-bayat al-§ama‘iyya, p. 227-230.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MUSTAPHA TLILI 119

en favorisant leurs désignations pour des postes subalternes, tels que les ‘Gdil-s (notaires), les
amin-s, les balifa-s (dans la deuxi¢éme moitié du x1x® siécle) et les cheikhs. Leflicacité d'un caid
dépendait du réseau local qu'il avait réussi a créer.

La saybat, institution fondamentalement communautaire a été fonctionnarisée en liant la
nomination du $ayb i la ratification par un décret beylical avec la remise d'un tampon officiel
portant son nom. Au début de 'occupation ottomane, le cheikh de Gafsa était la principale
personnalité politique de la ville. La nouvelle administration a réussi a affaiblir cette institution.
Au x1x° siécle, il y avait autant de cheikhs que de ari-s (lignages) dans cette ville.

Le chroniqueur Ibn Abi Diyyaf présentait les cheikhs comme étant «les représentants
de leurs fréres (contribules), cest-3-dire leurs intendants; ils ne sont nommés quavec leur
accord ™ ». Dans les faits, 'accord de la communauté pour la désignation d'un cheikh était
une condition nécessaire mais pas suffisante. Lintervention du pouvoir central lui permet
d'orienter et d'influencer le choix de la communauté et méme de révoquer certains cheikhs
en confisquant leurs tampons. Aprés la révocation, des cheikhs ont méme subi de lourdes
amendes et méme 'emprisonnement.

La gama‘a (assemblée des notables) était I'instance potentielle ol se recrutaient les can-
didats au poste de cheikh, toujours préts a remplacer les révoqués. Cela rendait possible le
dépassement d'un conflit sans déboucher sur une rupture entre la communauté locale et le
pouvoir central .

La détention par le pouvoir central du monopole de la nomination dans les postes politi-
co-administratifs, en permettant aux notables locaux d'y accéder, a favorisé la création d'une
catégorie de fonctionnaires tiraillés entre deux tendances: la loyauté envers le pouvoir turc qui
les nommait et la représentation des communautés locales qui avaient favorisé leur émergence.
La carriére de ces agents dépendait de cette capacité A concilier ces deux contraintes en sachant
sadapter aux circonstances changeantes.

Fiscalité et appareil judiciaire

Létude des domaines fiscal et judiciaire laisse apparaitre que les relations instaurées déno-
J pp q
taient d'une reconnaissance de la part des communautés locales de la légitimité du pouvoir.
Ces communautés s’engageaient a payer les impOts comme étant le prix nécessaire a la garantie
de l'ordre, de la sécurité et la réalisation de la justice en rétablissant les droits et en appliquant
] ppliq
les recommandations du $ar‘. D'autre part, la collecte des impdts était une forme de l'exercice
de la souveraineté du pouvoir central. Dailleurs la frontiére entre les territoires dépendant
p p

du beylik de Tunis et ceux du dey d’Alger avait pour base les limites de la souveraineté fiscale
portant sur les groupes humains.

Pour les oasiens, le paiement des redevances, méme lourdes, exigées par la classe militaro-
politique turque représentante de l'autorité sultanienne ottomane, permettait une certaine

12. Ibn Abi Diyyaf, Ithaf ahl al-zaman, t. 3, p. 19.
13. Henia, « Lexercice du pouvoir», p. 583-584.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 L’EXERCICE DU POUVOIR SUR LES COMMUNAUTES OASIENNES DE GAESA (TUNISIE)

reconnaissance de leurs droits : la propriété des vergers et des parts d'eau des sources. D'ailleurs
aI'"époque husseinite (1705-1881), le pouvoir beylical liait le paiement de I'impdt du ganan (sur
les palmiers et les oliviers) a la jouissance des parts d’eau'. Pour les habitants, avoir un regu
de paiement (tadkira) en main permettait d’avoir le droit de porter plainte et de demander
réparation en cas de menace d’atteinte a leurs intéréts.

Lévolution du systéme fiscal était empreinte par les changements des priorités politiques du
gouvernement central. Le processus de territorialisation déclenché au début du xvir° siécle a
nécessité la reconduction d'anciennes traditions fiscales et la tolérance d'une spécificité propre a
chaque communauté avec des impositions particuliéres et des régles appropriées. Les réformes
du systéme fiscal du x1x° siécle étaient l'expression d'un choix de centralisme étatique qui
exigeait I'uniformisation de la fiscalité et I'établissement de contacts directs entre les structures
étatiques et les sujets. La marge d'actions des notabilités locales dans le domaine fiscal sest
vue nettement amoindrie en faveur d'une intervention directe des agents de 'administration
beylicale et d'une certaine standardisation de la pratique fiscale.

Lappareil judiciaire en place dans la ville de Gafsa avait une double fonction. Il était un
élément du monopole de la violence par I'Etat en détenant le pouvoir de juger par la privation
de la liberté et I'emprisonnement et par l'imposition des amendes. Par ailleurs, il servait de
contre pouvoir permettant de limiter 'autorité des agents locaux de I'administration et de
contrdler leurs activités®. Dans ce sens, 4 la fin du xv1© siécle, une plainte des habitants de la
ville de Gafsa a été présentée au pacha de I'époque contre les exactions d'un cheikh; en téte
des signataires et probablement un des initiateurs de la pétition, il y avait le cadi de la ville
Ahmad Siddiq Ligri'®. D'un autre c6té, le chroniqueur Ibn Abi Diyyaf nous rapporte des pro-
pos tenus par un mufti de Gafsa devant le bey vers 1800, indiquant une relation conflictuelle
entre ce magistrat et le caid de la ville suspecté de commettre des actes d’injustice vis-a-vis
de la communauté .

La présence des cadis et des muftis qui émanaient des milieux notables locaux représen-
tait une garantie supplémentaire aux populations oasiennes pour avoir la sensation de jouir
d’une certaine protection et d’étre gouvernées selon les régles éthiques, le $ar, la coutume et
les traditions. Les fonctions de la magistrature nécessitaient une formation religio-juridique.
Néanmoins on ne pouvait y accéder qu'a la suite d'un accord écrit rédigé par les notables de
la communauté reconnaissant les compétences des candidats proposés. Mais, comme c'était
le cas pour les autres postes, le pouvoir central détenait le monopole de la nomination. C'était
par décret beylical que les cadis et les muftis étaient nommés ou révoqués, cela sappliquait
aussi aux nominations des notaires (Udal). Ces derniers avaient le pouvoir de contrdler et
dorienter la pratique et I'usage de I’écrit dans une société ot I'analphabétisme était dominant.

14. Archives Smaoui, doc. n® 6.

15. Raymond, Le Caire des janissaires, p. 12.

16. Kacem, Adwa’ ‘ala Tanis al-‘utmaniyya, p. 312-313.
17. Ibn Abi Diyyaf, Ithaf ahl al-zaman, t. 7, p. 59.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MUSTAPHA TLILI 121

Instrumentalisation du religieux

Conscients de I'importance du religieux pour la légitimation du pouvoir sultanien, les
détenteurs du pouvoir & Tunis navaient pas cessé d’'instrumentaliser le religieux et de le
prendre comme élément de justification idéologique de leur pouvoir. En effet I'image d'un
pouvoir protecteur de la religion, des lieux d’Allah et des porteurs de la parole de Dieu était
importante pour la consolidation de cette légitimité acquise par les représentants du pouvoir
sultanien reconnus déja comme défenseurs de I'islamité du pays.

La classe militaro-politique tenait A récupérer les fugahd’™s et les ulémas de la ville en les
rendant bénéficiaires de la présence étatique a travers l'attribution des ‘Gda-s (habitude) insti-
tuées et prélevées de la fiscalité, des exonérations d'impdts sous forme de targ et des subventions
a titre d'ibsan. Ils étaient chargés des fonctions liées 2 la science religieuse (imam, mudarris)
et touchaient en contrepartie de leurs services des rémunérations retranchées des revenus des
habous. Les beys Mouradites et Husseinites donnaient de 'importance dans leur politique
locale 4 I'entretien des lieux de culte en ordonnant des travaux de restauration des mosquées,
des zawiya-s et des écoles (madrasas) et A favoriser l'installation des mudarris-s pour l'ensei-
gnement en instituant des aides aux éléves dans le domaine du logement et de la restauration ™.

La politique de récupération a visé aussi les saints (wali salib), du fait de I'influence qu'ils
avaient sur les populations. Depuis le début de la présence ottomane, il y avait une volonté
d’éradiquer l'influence de la confrérie des Chabbi de vocation politique subversive implantée
dans les centres oasiens de Gafsa, du Djérid et du Souf™. La classe militaro-politique avait
apparemment favorisé I'implantation de la confrérie du saint Abu-l-Gayt al-Qassas dans cette
région ou avait au moins laissé se faire cette implantation afin de couper court 2 une forme de
sainteté engagée explicitement dans une opposition politique radicale.

Durant les xv11¢, xvi® et x1x¢ siécles, plusieurs saints avaient émergé sur la scéne locale
profitant de la tolérance vis-a-vis de cette forme de sainteté, alliée potentielle du pouvoir
central. Certains d’entre eux n'avaient acquis la reconnaissance de leur sainteté quaprés leur
déces. En effet le pouvoir exercé de cette fagon a créé les conditions favorables 4 la production
de saints locaux reconnus en tant que tels au cours de leur vie ou apreés leur décés. Ces saints
et leurs familles jouissaient de plusieurs avantages accordés par le pouvoir central: des dons,
des exonérations fiscales, une respectabilité, I'inviolabilité de leurs dawi (hurma).

Le processus de territorialisation engagé par la classe militaro-politique turque visait l'affer-
missement de la présence étatique. Cela s’était traduit dans la ville de Gafsa par |’établissement
d’une force militaire permanente renforcée par le passage annuel de la mehalla, I'instauration
d’une administration régionale et locale, la mise en place d'un appareil fiscal et judiciaire et
I'instrumentalisation du religieux. Cela a nécessité I'implication des notabilités locales associées

18. La principale madrasa de Gafsa a été restaurée sous le mouradite Muhammad Bey. Husayn B. ‘Ali a
largement appuyé Muhammad al-Mansiiri, disciple de Brahim Gumni grand maitre de Gerba, 2 débuter sa
carriere d'enseignant (Khouja, Dayl basayyir ahl al-iman, p. 48-49).

19. Monchicourt, Etudes kairouanaises.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 L’EXERCICE DU POUVOIR SUR LES COMMUNAUTES OASIENNES DE GAESA (TUNISIE)

a des degrés divers au pouvoir et assurant l'articulation entre les communautés locales et le
centre A travers des accords explicites et implicites. Mais l'allégeance des populations locales
dépendait aussi de I'image qu'elles se faisaient des représentants du pouvoir sultanien installé
ailleurs.

Perceptions locales du pouvoir

D’une maniére générale, l'exercice du pouvoir est lié 4 son acceptation par les populations
selon les perceptions qu'elles en construisent. Et, comme le pense Max Weber, cest la légi-
timité d'un régime politique qui rend son acceptation plus facile et moins contestée >°. Mais
les représentations quon se fait d'un pouvoir sont nécessairement inscrites dans un temps
donné* avec la production d'images ol se mélent I'héritage et la création des générations avec
les calculs, les attentes des acteurs et les effets des crises.

Comment le pouvoir, mis en place 2 Tunis par les agents du sultan ottoman, était-il percu
localement par les populations des centres oasiens de Gafsa? Il serait difficile de trouver le
moyen de rendre perceptible la dynamique qui a conduit I'évolution des images produites
par les acteurs, faute d'une documentation appropriée. Par ailleurs nous avons estimé qu'il
serait possible d’étudier cet aspect a travers deux supports qui nous fournissent des éléments
se rapportant aux perceptions locales faites du pouvoir central. Ces deux supports, éloignés
dans le temps, pourraient nous permettre de saisir la différence entre deux représentations
inscrites dans des temps différents et qui avaient nécessairement engendré des images liées 2
des événements et A des besoins bien déterminés.

Représentation du pouvoir par un babitant de Gafsa
au début du xvir® siécle

Le premier support est un ouvrage hagiographique écrit juste apres 1622, date du dé-
cés du grand saint de Tunis Aba-I-Gayt al-Qa§sas>>. Lauteur de ce livre nlest autre que le
muqaddim de la zawiya de la ville de Gafsa, liée 4 la grande confrérie maraboutique. Il sagit
d’Al-Muntasir ibn Abi Luhaya qui a consacré son ceuvre 2 louer les qualités, les bienfaits et
les miracles (karamat) de son prestigieux maitre. Né & Gafsa et ayant vécu dans cette ville 3 la
fin du xv1° siécle et la premiére moitié du xvi1° siécle, il appartenait aux « gens ordinaires » de
cette ville mais il a eu l'occasion de voyager et surtout de visiter Tunis et d'y passer plusieurs

20, Teitler, Noushi, Elites, pouvoir et légitimité au Maghreb, p. 12; On cite dans cet ouvrage les propos de
Bourdieu et de Passeron dans le méme sens: « La reconnaissance de la 1égitimité d'une domination constitue
toujours une force (historiquement variable) qui vient renforcer le rapport de force établi, parce quen
empéchant 'appréhension des forces comme telles, elle tend 4 interdire aux groupes ou classes dominées de
s'assurer toute la force que leur donnerait la prise de conscience de leur force », dans Bourdieu, Passeron,
La reproduction, p. 29.

21. Dolan, « Des images en action» p. 86.

22, Ibn al-Murabit, Nar al-armas.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MUSTAPHA TLILI 123

séjours. Les anecdotes racontées et les termes utilisés par l'auteur nous indiquent la maniére
avec laquelle un habitant plus ou moins « ordinaire » d'une ville de 'intérieur se représentait
le pouvoir central nouvellement installé A Tunis.

Perceptions des instances du pouvoir et de ses changements

Aux yeux d’Al-Muntasir, le nouveau pouvoir était celui des « Turcs » et il disposait d'une
armée turque. Il reconnaissait la légitimité de la présence turque qu'il considérait liée a I'affron-
tement des nasara (chrétiens) qui avaient pris Tunis, en faisant allusion aux Espagnols. Dans
son discours, les différentes instances du pouvoir sont claires et bien distinctes; il a parlé du
pacha comme représentant du sultan, balifat al-sultan®. Il a fait allusion 2 plusieurs reprises
a Romdhane Pacha qui a détenu le pouvoir entre 1577 et 1579, nommé par le sultan ottoman.
D’autre part, il distinguait bien le diwan comme étant le conseil des officiers de I'armée turque
et utilisait le terme de «mamelouk» pour désigner les janissaires composant cette armée. Les
principales mutations du pouvoir turc qui avaient eu lieu a la fin du xvi° siécle et au début
du xvrr® siécle, étaient clairement relatées d’apres les récits de cet hagiographe. En effet, il a
parlé de la révolte des deys contre les officiers supérieurs, les bulukbasi, en 1501 et qui a mis fin
tragiquement a leur monopole du pouvoir 4 Tunis. Mais le muqaddim de la zawiya a tenu a
lier le massacre des bulukbasi A la volonté et A la fureur du saint Al-Qagsas>+.

La gestion collégiale des affaires politiques par les deys n'a pas duré et notre hagiographe
était conscient de I'émergence du pouvoir personnel d'un dey au sein du diwan. Il a cité Othman
dey qui a réussi A concentrer la réalité des pouvoirs entre ses mains de 1594 2 1610.

En méme temps, Al-Muntasir a souligné la bicéphalie existante au sommet du pouvoir en
parlant de la coexistence entre l'autorité d'un dey et le pouvoir d'un bey qui dirigeait la Mehalla
dans ses tournées a l'intérieur du pays. Il présente le bey comme étant le véritable maitre des
régions intérieures du pays>*.

Image mitigée du pouvoir au début du xvi1° siécle

Concernant la perception de la nature du pouvoir en place, deux images divergentes se
dégagent des récits d’Al-Muntasir :

Un pouvoir injuste, oppressif et despotique
Lauteur de Nar al armas parlait en tant qu'habitant de la ville de Gafsa et reproduisait
dans son ouvrage I'image construite dans ce milieu oasien 4 propos des détenteurs du pouvoir
a Tunis. En parlant du pacha — probablement Romdhane Pacha (1577-1579) — 'auteur dépeint
une figure jouissant d'un pouvoir arbitraire et absolu; ce monarque s'était permis de jeter en

23. Ibid., p. 393.
24. Ibid., p. 218.
25. «... Al-malik amra bilad al-Garid wa Frigyya wa-1-Sahil.. », Ibn al-Murabit, Nar al-armas, p. 356.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 L’EXERCICE DU POUVOIR SUR LES COMMUNAUTES OASIENNES DE GAESA (TUNISIE)

prison quatre cheikhs de la ville de Gafsa pour la simple raison qu'ils étaient venus le voir
afin de porter plainte contre les exactions des responsables locaux. Lemprisonnement de ces
notables s'était passé dans des conditions terribles puisqu'ils furent enchainés dans une cellule
durant cinq ans, selon le récit d’Al-Muntasir.

Cette méme image est relatée A travers la personnalité de ‘Utman dey qui avait réussi a
monopoliser le pouvoir en 1594. Ibn Abi Luhaya a mis en relief 'extréme hostilité de ce chef
a 'égard de la confrérie qassasiyya et ses partisans. La tyrannie et I'immoralité attribuées 2
‘Utman dey étaient exprimées aussi par le fait qu'il avait voulu prendre de force la femme —
probablement trés belle — de Nasir Dahmani, un des disciples du saint Al-Qas$as. La mort
tragique de ce dey était provoquée selon Al-Muntasir par la colére et les imprécations du
grand wali*®.

Une autre figure d'un pouvoir despotique et injuste est brossée dans Nur al armas A travers
la personnalité de Romdhane bey chef de la mehalla. Ce dernier agissait sous l'ordre de ‘Utman
dey, il a réprimé sauvagement les habitants du village oasien de Sedada (dans la région du
Jérid) qui navaient pas accepté de payer les imp6ts sous prétexte qu'ils se considéraient sous
la protection de la zawiya du saint Sidi Bahlil et jouissant de sa baraka. Al-Muntassir a tenu 2
expliciter les formes de répression atroce commise par ce bey: «... Il a tué plusieurs hommes,
a rendu les hommes, les femmes et leurs enfants esclaves et les a vendus publiquement®” ... »

La méme image d’injustice et d'arbitraire a été attribuée 3 Murad bey, chef de la mehalla
qui avait mis l'auteur de Nir al armas en prison durant deux mois et dix jours dans la casbah
de Gafsa pour la simple raison qu'il avait été accusé d'avoir consulté un livre jugé non conforme
a la Sunna®®. Clest I'exemple d'un détenteur de pouvoir qui punissait sur simple suspicion et
qui ne prenait pas la peine de vérifier la véracité de ce qu'on lui rapportait.

Ibn Abi Luhaya n'a fait quexprimer des appréciations et des jugements partagés par d’autres
habitants de ce centre oasien qui voyaient en le pouvoir central exercé de Tunis un pouvoir
imprégné de tyrannie, de despotisme et d’injustice et qui ne respectait pas les saints et les
confréries religieuses largement estimés et craints par les populations. Mais a travers l'ouvrage
hagiographique de Nar al armas apparait une autre image du pouvoir totalement différente.

Image d’un pouvoir juste respectueux des saints et protecteur des habitants

Parallélement 4 la premiére image, le muqaddim de la zawiya qassasiyya de Gafsa présentait
favorablement le pouvoir en place & Tunis. Il jugeait Yasuf dey (au pouvoir A partir de 1610)
comme étant le chef qui tenait 4 garder de bonnes relations avec le saint Aba Al-Gayt et ses
partisans. Ibn Abi Luhaya rapporte des propos qu'il a attribués a Yasuf dey et qui prouvaient
qu'il était pleinement convaincu du rdle vital joué par la confrérie gasiasiyya. Il aurait dit 4 ses
collaborateurs: «... Y a-t-il quelquun parmi vous qui a érigé une mosquée, a vétu un dépourvu,
a désaltéré un assoiffé ou a fait libérer un prisonnier dans les pays des chrétiens (nasara)...

26. Le dey a chuté de son cheval et il ne s'en était pas remis. Ibid., p. 425.
27. Ibid., p. 450.
28. Ibid., p. 456.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MUSTAPHA TLILI 125

Il (Abi Al-Gayt) ferme les portes que vous étes incapables de fermer* ... » Donc selon Al-
Muntasir, ce dey turc était sensible aux malheurs des gens et avait conscience de I'intérét de
I'Etat qui nécessitait l'octroi d une marge d’autonomie aux confréries religieuses dans la gestion
des affaires publiques.

D’un autre c6té notre hagiographe a tenu a louer les qualités du bey de la mehalla, proba-
blement Murad bey fondateur de la dynastie des beys mouradites qui ont accaparé le pouvoir
durant une bonne partie du xvir° siecle. Bien qu'il etit présenté son propre emprisonnement
par ce méme bey comme une injustice, Al-Muntassir a mis en relief le fait que le bey de la
mehalla avait bien recu les plaintes des habitants de la ville de Gafsa contre leur caid nommé
par les Turcs et qu'il avait pris la décision de punir ce caid en l'emprisonnant 4 Béja et en lui
imposant de fortes amendes (le payement de 14 0oo dinars) *°.

Cette fois, dans I'image brossée par Ibn Abi Luhaya, il sagit donc d'un pouvoir central
qui ceuvrait pour rétablir les droits des habitants (radd al-buqaq) et pour assurer la levée des
exactions (raf al-mazalim). Ce pouvoir respectait la marge d'action donnée aux saints et aux
confréries religieuses, tenait compte des structures communautaires locales et de leurs roles
dans la gestion des affaires de la cité. Pourrait-on en déduire qu'il y avait deux phases diffé-
rentes dans l'exercice du pouvoir?

La contradiction entre les deux images du pouvoir construites dans les milieux locaux et
relatées dans l'ceuvre d’'Ibn Abi Luhaya n'est quapparente. La contradiction entre ces deux
images différentes était nécessaire pour garantir l'allégeance des habitants 4 ce pouvoir. En effet,
l'appareil d’Etat soulevait dans l'esprit des oasiens de Gafsa la crainte des exacteurs perpétrés
pour les soumettre, mais devait rester en méme temps le recours des habitants face aux excés
et aux violations commis par les agents du pouvoir 4 I'échelle locale.

LUhésitation de cet auteur face 4 la qualification du pouvoir des « al-Turk » exprime l'attitude
mitigée des « gens du peuple » et surtout des sédentaires oasiens 4 accepter le nouveau régime
« étranger » mais garant de la sécurité et de la stabilité sans toutefois vouloir perdre la marge
d’autonomie nécessaire au fonctionnement des structures communautaires locales.

Cette situation a connu des changements profonds au cours des xv11¢, xvIr© et x1x° siécles.
Le pouvoir turc sest « tunisifé**» selon un processus de mélange, de métissage et « d’autoch-
tonisation ». Les descendants des turcs installés 3 Gafsa ont constitué au x1x° siécle une
fraction (ars) reconnue comme partie intégrante de la communauté oasienne sous le nom
de ar$ al-Hanafiyya (lignage des hanafites) avec son propre quartier dans l'espace biti et ses
propres représentants dans 'assemblée des notables (§ama‘a) 3. La perception du pouvoir par
les populations oasiennes n'est plus la méme et le deuxiéme support qu'on a choisi en fournit
certains indices.

29. Ibid., p.141.

30. Ibid., p. 428.

31. Chérif, « La déturquisation du pouvoir en Tunisie», p. 177-197.
32. Archives nationales, registres n°® 645-888-1679-3967.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

126 © L'EXERCICE DU POUVOIR SUR LES COMMUNAUTES OASIENNES DE GAFSA (TUNISIE)

Un pouvoir percu comme élément du vécu local des populations
(2"% moitié du x1x° siécle)

Le caid était le représentant du pouvoir central dans la région. Sa nomination dépendait
de plusieurs considérations locales et centrales. La perception par les habitants de Gafsa de
la nomination dans le poste de caidat permet de reconstituer certains éléments de la réalité
des relations liant 'Etat 3 la société et de la maniére avec laquelle le pouvoir s'exercait au local.

Le support que nous avons choisi pourrait étre intéressant du fait que son contenu pré-
sente, d'une maniére assez claire, la représentation du pouvoir par les populations locales. Il
sagit d’une lettre envoyée par l'assemblée des notables (§ama‘a) de Gafsa en 1864 2 Mustafa
Haznadar, le puissant ministre a1'époque de Muhammad Al-Sadiq Bey?. Le document traite
de la nomination 4 Gafsa d'un caid, Ahmad b. Yasuf, d'origine tribale (de la fraction des Awlad
Radwan de la tribu des Flamama)34, au cours de I'insurrection générale de 1864, qui a suivi
le doublement de I'impét de la migba. Voici notre traduction de cette lettre; nous avons aussi
pris soin de la ponctuer:

«... Vous avez eu la bonté de nous désigner, comme gouverneur, le cher et notable qa’imagam
Sidi Ahmad b. Yasuf; notre pays sen est félicité, les notables et la totalité des gens s'en sont
réjoui. Les gens se sont réjoui de sa nomination qui a permis de mettre fin  ce que nous sup-
portions de méfaits des bédouins. Son investiture est de I'intérét général et la désignation de
quelquun d’autre ne serait que néfaste parce qu'il sera incapable d’interdire aux bédouins de
nous faire du mal... Ce dernier nous a informé du contenu de votre respectée lettre  propos
de l'incitation A préparer le ravitaillement de la victorieuse mehalla et de tous ses besoins et
nous a chargé de le faire. Et nous voil3, obéissants et respectueux de vos ordres, en sorte que
nous avons abordé cette tiche avec la fidélité d’esclaves 4 leur seigneur. Il nous a incité aussi a
payer nos charges des impdts (qganan) sur nos palmiers et nos oliviers et (I'impot de) I'i‘anna.

Voila vos esclaves qui ont commencé A payer toutes les redevances et si Dieu le veut, avec
le bonheur de notre seigneur que dieu le fait triompher et avec votre bonheur, nous serons en
régle dans le meilleur état et la plus compléte des fagons. Et grice A ce grand bienfait que vous
nous avez accordé par la nomination du sus désigné, apparaitront les intéréts de I'Etat (watan)
bénéfique et les intéréts de la région... Nous demandons aussi de I'amabilité de son excellence
la clémence envers nous et de nous regarder avec un oeil de satisfaction puisque nous sommes
de faibles esclaves et des fidéles serviteurs de I'état husseinite 3... »

Dans le discours des notables locaux de la deuxiéme moitié du x1x° siécle, il y avait déja
l'usage de notions telles que «'intérét général », «I'intérét de 'Etat » et « I'intérét de la région »;
cela dénote d'une autre « culture politique ° ». Les attentes des populations vis-a-vis du pouvoir

33. Archives nationales, dossier 230, carton 20, armoire 1, document du 10 Ragab 1281 H.; la gama‘a était
constituée d’aprés ce document par les a‘yan (notables), les rigal kibar (grands hommes) et les masayib al-
‘urfiyya (les cheikhs de la coutume).

34. Tlili, « Ahmed Ben Yucif ».

35. Les soulignements sont faits par l'auteur.

36. Turgeon, (dir.), Les productions symboliques du pouvoir, p. 13.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MUSTAPHA TLILI 127

central et de ses agents locaux sont explicitées et se rapportent a la protection de la cité, la
réalisation de la paix civile et de la sécurité. La contrepartie due aux communautés locales est
clairement fixée; il s'agit des engagements fiscaux des populations envers les caisses du beylik.

Lusage dans cette lettre de termes tels que «esclaves », «serviteurs» et « seigneurs» ne
devraient pas nous induire en erreur sur la nature des liens existants entre les populations
locales et le pouvoir central. Cette terminologie doit étre lue comme faisant partie d'un mode
de discours propre aux correspondances avec le bey et ses ministres. Il s'agit plutdt de 'usage
d’expressions toutes faites selon un style stéréotypé mais qui ne doit pas cacher les changements
de la réalité de cette relation entre I'état et ses sujets.

Aux yeux des habitants, 'Etat était bien présent avec des devoirs et des droits. Laccord
tacite entre le pouvoir central et les communautés oasiennes était désormais plus institu-
tionnalisé avec une convergence d’intéréts et un échange d'engagements. Les gens voyaient la
présence étatique comme étant une constituante concréte du local et de leur vécu quotidien.
Lexistence de régles a l'exercice du pouvoir, établies A travers des compromis et des consensus
avec les populations locales représentait un facteur de renforcement de la légitimité de I'Etat.

Conclusion

Létude de I'évolution des mécanismes de l'exercice du pouvoir au local et de ses percep-
tions par les populations oasiennes de Gafsa permet de distinguer trois grandes phases avec
des contours flous.

— De 1574 4 la fin du xvir° siécle: Cest la phase de territorialisation qui visait 4 assurer le
contrdle des régions intérieures et 'allégeance de leurs populations. Une marge d’autonomie
de la vie communautaire était préservée et la gestion des affaires locales étaient assurée plutot
par des acteurs locaux. Le caid de Gafsa siégeait dans la casbah.

— De 1705 4 la fin des années trente du x1x° siécle : Il y avait association des acteurs locaux
A un certain niveau du pouvoir. Paralléelement, le processus d'intégration de la classe politico-
militaire turque dans le milieu local s'était renforcé. La zone d’interférence entre le pouvoir
central et le pouvoir local s’était élargie. Cela a favorisé |'émergence de dynasties caidales locales
(les Smaoui A Gafsa) et méme l'ascension de certains notables locaux aux hautes sphéres de
I’état (les Jallouli de Sfax, les Ben Ayed de Jerba...). Le caid de Gafsa siégeait dans son domicile
a l'intérieur de la ville.

— Des années trente 3 1881: Le centralisme de I'Etat s'est renforcé et la marge d’autonom
mie des communautés locales sest amoindrie. Il y avait aussi un effort de modernisation de
l'appareil étatique en suivant la politique des réformes et une tentative de perfectionnement des
techniques de la pratique du pouvoir. On a voulu transformer les notables locaux en simples
agents du pouvoir central. C’était la période des halifa-s (adjoint du caid) dans la ville de Gafsa.

Létude de l'exercice du pouvoir ne serait productive quen évitant la vision dichotomique
et quen observant les relations entre les détenteurs du pouvoir et la partie sur laquelle sexerce
ce pouvoir en termes de relations d'interdépendances selon des convergences d'intéréts.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

128 L’EXERCICE DU POUVOIR SUR LES COMMUNAUTES OASIENNES DE GAESA (TUNISIE)

En conclusion, nous pouvons dire que pour établir une périodisation 2 travers I'étude de
l'exercice du pouvoir, il faut, certes, analyser les changements qu'a subis le centre mais on doit
nécessairement tenir compte des transformations vécues au niveau local. En terme de rapport
de force, il y a un déséquilibre évident entre le pouvoir central et le pouvoir local mais il est
difficile de voir une séparation absolue entre les deux niveaux. Le local pourrait étre dans cet-
tains contextes déterminant méme en étant faible, dans le sens qu'il est capable d'orienter les
décisions et les choix du centre. D'un autre cdté le central peut ajuster et transformer certains

aspects du local.

Documents d'archives

Archives nationales (Tunisie), série historique. Archives privées des familles Smaoui, Ben Mulfti et
Mettiti.
Sources

Ibn Abi Diyyaf, A., Ithaf abl al-zaman fi abbar mulak Ibn al-Murabit Aba Luhaya, A., Nar al-armas fi
Tuanis wa ‘ahd al-aman, Tunis, 1963-1964. mandqib Abi al—Gay; al-Qasas, approche et

Ibn Haldan, A, Kitab al-ibar wa diwan al-mubtada’ édition critique de H. Boujarra et L. Aissa,
wa-l-habar, Beyrouth, 1971. Librairie al-‘atiqa, Tunis, 1998.

Etudes

Attijani, A., Riblat Attijani, présentation de Khouja, H., Dayl basayir abl al-iman bi Futabat Al
H.H. Abdulwahab, Maison arabe du livre, ‘Utman, Maison arabe du livre, Lybie-Tunis,
Lybie-Tunis. 1975.

Brunchvig, R., La Berbérie orientale sous les Hafsides, Monchicourt, C., Etudes kairouanaises: Kairouan et les
des origines & la fin du xv* siécle , Paris, Chabbia (1450-1592), imp. J. Aloccio, Tunis, 1939.
Maisonneuve, 1940-1947, 2 vol. Raymond, A., Le Caire des janissaires, Cnrs, Paris, 1995.

Chérif, M.H., « La déturquisation du pouvoir Teitler, M., Noushi, A., Elites, pouvoir et légitimité au
en Tunisie: classes dirigeantes et société Maghreb, Cnrs, Paris, 1973.
tunisienne du xviI¢ s. 2 1881», Les Cahiers de Tlili, M., Al hayat al-gama‘iyya bi madinat Gafsa wa-l-
Tunisie XXIX, n° 117-118, 3¢ et 4° trim 1981, qurra al-wabia al-mugawira min bidayat al-qarn
p. 177-197. XVIII ila 1881, theése de doctorat, dir. par

Dolan, C., « Des images en action : cité, pouvoir A. Henia, FSHS de Tunis, 2002.
municipal et crises pendant les guerres de —, Mintaqat Gafsa wa-l-Hamama fi ‘abd Mubammad
religion 4 Aix-en-Provence », dans al-Sadok Bey (1859-1882), Maison Samed, Sfax,
Les productions symboliques du pouvoir, xvr‘- 2004.
xx° ss., Septentrion, Québec, 1990. —, « Ahmed Ben Youssef des Hamima. Itinéraire

Henia, A., « Lexercice du pouvoir dans et sur les d'un notable de milieu tribal au x1x¢ siécle »,
communautés locales en Tunisie aux xvIi® et dans A. Henia (dir.), Etre notable au Maghreb.
x1x° siécles », Mélanges de lécole de Rome 115, Dynamique des configurations notabilaires,
2003, p. 581-595. IRMC-Maisonneuve & Larose, Paris, 2006,

Kacem, A, Adwa’ ‘ala Tanis al-“utmaniyya ‘ala daw’ p. 217-224.
fatawi Bin Adham, DRA, dir. par A. Temimi, Turgeon, L. (dir.), Les productions symboliques du
FSHS de Tunis, 1982-1983. pouvoir, XvI®-xx° s., Septentrion, Québec, 1990.

Anlsl 46 (2013), p. 115-128 Mustapha Tlili
L'exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVlle, XVllle et XIXe siecles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

