
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 46 (2013), p. 115-128

Mustapha Tlili

L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe,
XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  46   −   2012

Mustapha Tlili

L’exercice du pouvoir 
sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) 

aux xviie, xviiie et xixe siècles*

Pratiques et représentations

Les centres oasiens de la région de Gafsa étaient situés à environ 300 km de la capitale des 
	 sultans hafsides. Cette région a été, à maintes reprises, le théâtre d’actions politiques 
	 exprimant des velléités indépendantistes. En effet, la tendance à la scission était nette 

depuis la chute du pouvoir ziride et l’invasion hilalienne au milieu du xie siècle. Cela s’était 
concrétisé par la création d’une entité politique autonome : les Banu Errand entre 1053-1054 et 
1159. Cette même tendance s’est affirmé aux époques almohade et hafside par le déclenchement 
de révoltes contre les gouverneurs et par le soutien apporté aux aventuriers venus de divers 
horizons à la recherche de la gloire politique tels que les Ibn Ġaniyya en 1185 et en 1205, Ibn Abī 
ʿImāra en 1282, comme cela était le cas pour certaines autres villes du Sud : Tripoli et Gabès 1.

Brunschvig, qui a étudié l’Ifriqiya hafside 2, a relevé que les sultans au xive siècle étaient 
contraints à reconnaître aux villes méridionales une marge d’autonomie, ce qui a permis la 
consolidation du pouvoir des familles de notables locaux qui ont réussi à monopoliser le pou-
voir local d’une manière héréditaire. Mais une fois que cette marge avait dépassé les limites 
permises par le sultan, des campagnes militaires étaient dirigées contre ces villes. C’était dans 
ce cadre que la ville de Gafsa a été plusieurs fois encerclée avec l’instauration d’un blocus total 

1.  Ibn Ḫaldūn, Kitāb al-ʿibar, p. 198-201 ; Attijani, Riḥlat Attījānī, p. 138.
2.  Brunchvig, La Berbérie orientale.

*  Une première version de ce texte a été publiée sous le titre : «L'emprise étatique sur les communautés 
oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux xviie, xviiie et xixe siècles », Les Cahiers de Tunisie, 201-202, 3e trimestre 
2007, p. 129-148.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’exercice  du p ouvoir  sur  les  c ommunau tés  oasiennes  de  gafsa  (tunisie)116

sur les populations et que des milliers de palmiers de son oasis ont été coupés. En 1400, les 
murailles de l’enceinte protégeant la ville ont été rasées et le sultan hafside a décidé d’utili-
ser ses pierres pour construire une casbah. Les structures communautaires locales se sont 
transformées selon les contextes et les rapports de force en structures garantissant l’allégeance 
des populations selon un accord tacite.

À la fin du xvie siècle, la régence de Tunis était, désormais, partie intégrante d’un vaste 
empire reconnaissant l’autorité du sultan ottoman à Istanbul, calife de tous les musulmans. 
Durant les xviie, xviiie et xixe siècles, quel que fût l’état de la puissance du pouvoir turc 
installé à Tunis, la région de Gafsa paraissait connaître une nouvelle ère dans les relations 
entre les communautés oasiennes et le pouvoir central en place dont l’autorité n’a été remise 
en cause à aucun moment. Comment ce changement s’était-il produit ? Cela ne pourrait être 
compréhensible qu’à travers l’étude de l’exercice du pouvoir sur cette communauté et de la 
perception de ce pouvoir par les populations locales.

Cette étude sera menée sur la base de l’exploitation des documents d’archives conservés 
dans les Archives nationales et composés de correspondances et de registres, dont le plus 
ancien date de 1676 3. Les données de ces documents seront complétées par l’usage de fonds 
d’archives privées conservés par certains descendants des familles de notables de la ville 4 et 
par un ouvrage hagiographique rédigé après 1622 par le muqaddim de la zāwiya de Gafsa liée 
à la confrérie maraboutique du saint Abū-al-Ġayṯ Al-Qaššāš 5.

Nous aurons à répondre donc à deux questions principales : quels étaient les mécanismes 
d’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa durant les xviie, xviiie et 
xixe siècles ? Et quelles étaient les perceptions de ce pouvoir par les populations locales ?

	 Mécanismes d’exercice du pouvoir 

Le nouveau pouvoir turc a profité du dénominateur commun religieux avec les popula-
tions locales face au danger espagnol chrétien pour avoir leur soutien. Mais le lien religieux 
n’explique pas seul le succès de l’effort fourni pour assurer le contrôle des régions intérieures et 
l’assujettissement des populations locales. En effet, dans les régions du Sud, le pouvoir a profité 
de la lassitude des populations oasiennes du joug imposé par les tribus guerrières partisanes 
du mouvement politico-religieux de la confrérie des Chabbia et qui avaient dominé ces régions 
durant une bonne période du xvie siècle. Les communautés oasiennes aspiraient au rétablis-
sement de l’ordre et de la sécurité après des décennies de désordre (conflits turco-espagnol, 
turco-hafside, turco-chabbi et hafso-chabbi) et voulaient se débarrasser des contraintes et des 
exigences qui leur étaient imposées.

La classe militaro-politique venue « d’ailleurs » était contrainte à chercher à s’enraciner dans 
son nouveau territoire. Cela a engendré un processus de transformation de cette classe vers 

3.  Archives nationales (Tunisie), série historique, registre nº 1 (1676/1677).
4.  Archives privées des familles Smaoui, Ben Mufti et Mettiti, cf. Tlili, Al ḥayāt al-ǧamāʿiyya, p. 453-506.
5.  Ibn al-Murābit, Nūr al-armaš.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mustap ha tlili 117

un affaiblissement progressif de son caractère turc. Les bulukbāšī ont été évincés du pouvoir en 
1591 et les sous-officiers de la milice turque, plus en contact avec les populations autochtones, 
ont pris le pouvoir.

C’est avec les deys, et par la suite avec les beys mouradites, que l’effort de territorialisation 
des régions intérieures a commencé. Cette politique a nécessité la récupération et l’usage de la 
force des tribus guerrières : les Hanencha, les Troud, et en particulier les Drid sous le règne 
des beys mouradites. Les tribus Hamama qui dominaient l’arrière pays de la ville de Gafsa 
furent à leur tour « makhzanisées ».

La politique sultanienne dans les provinces est mieux perceptible quand elle est étudiée 
« d’en-bas » pour comprendre les manières et les procédés d’exercice du pouvoir au local. 
Quels étaient donc les moyens utilisés par le pouvoir de Tunis pour garantir l’allégeance des 
populations des centres oasiens de Gafsa ?

	 Détention de la force militaire 

La territorialisation est avant tout une question de rapport de force militaire. La classe 
militaro-politique au pouvoir à Tunis détenait le monopole de la violence. Elle tenait à ce que 
les signes de ce monopole fussent visibles aux yeux des sujets pour faciliter leur acceptation 
de l’exercice de son pouvoir.

Dans la région de Gafsa, une garnison militaire permanente était établie dans la casbah 
de la ville depuis la fin du xvie siècle et le début du xviie siècle 6. Au xviiie siècle, le asker turc 
installé à Gafsa comportait 2 aġā-s, 4 sous-officiers udḥabašī-s et 46 soldats yuldāšī-s 7. Cette 
présence militaire était plutôt symbolique ; elle visait à rappeler aux communautés oasiennes la 
réalité des rapports de force interdisant toute remise en cause de leur domination. Mais d’un 
autre côté, cela a favorisé la constitution d’une minorité kūrūġlī-e grâce aux alliances matri-
moniales avec des familles autochtones. Au xixe siècle, on parlait déjà du groupe Ḥanafite 
parmi les groupes habitant la ville 8.

L’effet de la présence physique et symbolique de la nūbā turque était renforcé par le pas-
sage de la mehalla de l’hiver. Cette tradition héritée des pratiques des sultans Hafsides a été 
reconduite sous les Ottomans mais en garantissant sa périodicité. Le bey de la mehalla s’ins-
tallait durant un court séjour à Dār al-Bey (maison du bey) en plein centre ville. La tournée 
de cette colonne militaire dans les régions intérieures était une véritable démonstration de 
force visant plus d’un objectif  la garantie du paiement des impôts, le renouvellement des signes 
d’allégeance des populations et surtout des notables, le châtiment des responsables des actes 
de rébellion et des razzias. Plus que l’usage effectif de la force ; le simple passage de la mehalla 
suscitait chez les populations locales la crainte et de là, assurait leur subordination et rendait 
difficile la remise en cause de l’autorité du pouvoir. 

6.  Ibid., p. 184.
7.  Archives Smaoui, document nº 1.
8.  Archives nationales, registres nº 645, 1679

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’exercice  du p ouvoir  sur  les  c ommunau tés  oasiennes  de  gafsa  (tunisie)118

Dans les campagnes, les tribus ont gardé une part de leur force guerrière grâce aux cavaliers 
jouissant d’un héritage de maîtrise des armes et des techniques de combat et d’une autonomie 
de mouvement. La makhzénisation de certaines tribus visait la récupération de cette force 
militaire et son instrumentalisation pour réaliser ce « glissement de l’exercice légitime de la 
violence de l’espace privé vers l’espace public 9 ». C’est dans ce cadre que depuis les beys mou-
radites, les tribus des Hamama, transhumant autour des oasis de Gafsa, fournissaient d’une 
manière régulière un nombre important de cavaliers «mzargui 10 ». Les «mzarguia » s’avéraient 
plus efficaces que les forces de la mehalla, venues de la capitale, dans les interventions mili-
taires grâce à leur meilleure connaissance du terrain. Cette force militaire de caractère tribal 
n’agissait que selon la stratégie étatique et n’était guère un affaiblissement du monopole de la 
violence par le pouvoir central.

D’un autre côté, la mehalla, quoique principalement instrument de répression, a favorisé 
dans ses tournées l’établissement de relations directes avec les populations autochtones. Cette 
donnée a facilité le passage de l’étape des deys barricadés dans les casernes de la capitale à 
l’étape des beys plus implantés dans le sol local. Cela devenait plus apparent avec la fonda-
tion de la dynastie Husseinite en 1705 par Ḥusayn b. ʿAlī, d’origine kūrūġlī-e ; il revendiquait 
la descendance d’une mère autochtone (de la tribu Charen). C’est la preuve que l’exercice du 
pouvoir n’est pas uniquement une action sur des communautés pour assurer leur soumission, 
mais c’est un apprentissage qui secrète automatiquement le refaçonnement des détenteurs 
du pouvoir et le recentrage des moyens politiques. La partie dominante est appelée à subir 
indirectement l’effet des réactions des groupes dominés.

	 L’appareil politico-administratif 

Dés la fin du xvie siècle et le début du xviie siècle, le pouvoir turc installé à Tunis a veillé 
à instaurer une administration régionale dirigée par des caïds (qā’id-s). L’institution caïdale, 
déjà connue à l’époque des sultans Hafsides, a persisté sous les Ottomans. Les caïds nommés 
à Gafsa durant les xviie, xviiie et xixe siècles étaient recrutés de milieux divers : d’origine 
« turque », d’origine tribale, des notables de la ville ou d’autres régions. À partir du milieu du 
xviiie siècle, la politique d’association des notables locaux à la gestion administrative et poli-
tique de la ville a permis la constitution d’une véritable dynastie caïdale locale : la famille des 
Smaoui. Quatre caïds Smaoui s’étaient succédé dans ce poste entre 1764 et 1836 11.

Généralement, la nomination de caïds « turcs » coïncidait avec l’application d’une politique 
de durcissement vis-à-vis des communautés oasiennes ou l’instauration d’un nouveau système 
fiscal. Mais le caïd devait impérativement s’entourer de partisans parmi les notables locaux 

9.  Turgeon (dir.), Les productions symboliques, p. 10.
10.  Archives nationales, registres nº 1, 3, 555. Mzargui est un cavalier d’origine tribale mobilisable pour une 
mission précise et une période limitée pour appuyer l’armée régulière. Le nombre de Mzargui Hamama était 
de 600 du milieu du xviie siècle jusqu’en 1863 où il est passé à 900 puis à 1 800 en 1865 ensuite à 2 000 en 
1869. Cf. Tlili, Minṭaqat Gafsa, p. 220-224.
11.  Tlili, Al-ḥayat al-ǧamāʿiyya, p. 227-230.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mustap ha tlili 119

en favorisant leurs désignations pour des postes subalternes, tels que les āʿdil-s (notaires), les 
amīn-s, les ḫalīfa-s (dans la deuxième moitié du xixe siècle) et les cheikhs. L’efficacité d’un caïd 
dépendait du réseau local qu’il avait réussi à créer.

La šayḫāt, institution fondamentalement communautaire a été fonctionnarisée en liant la 
nomination du šayḫ à la ratification par un décret beylical avec la remise d’un tampon officiel 
portant son nom. Au début de l’occupation ottomane, le cheikh de Gafsa était la principale 
personnalité politique de la ville. La nouvelle administration a réussi à affaiblir cette institution. 
Au xixe siècle, il y avait autant de cheikhs que de arš-s (lignages) dans cette ville.

Le chroniqueur Ibn Abī Ḍīyyāf présentait les cheikhs comme étant « les représentants 
de leurs frères (contribules), c’est-à-dire leurs intendants ; ils ne sont nommés qu’avec leur 
accord 12 ». Dans les faits, l’accord de la communauté pour la désignation d’un cheikh était 
une condition nécessaire mais pas suffisante. L’intervention du pouvoir central lui permet 
d’orienter et d’influencer le choix de la communauté et même de révoquer certains cheikhs 
en confisquant leurs tampons. Après la révocation, des cheikhs ont même subi de lourdes 
amendes et même l’emprisonnement.

La ǧamāʿa (assemblée des notables) était l’instance potentielle où se recrutaient les can-
didats au poste de cheikh, toujours prêts à remplacer les révoqués. Cela rendait possible le 
dépassement d’un conflit sans déboucher sur une rupture entre la communauté locale et le 
pouvoir central 13.

La détention par le pouvoir central du monopole de la nomination dans les postes politi-
co-administratifs, en permettant aux notables locaux d’y accéder, a favorisé la création d’une 
catégorie de fonctionnaires tiraillés entre deux tendances : la loyauté envers le pouvoir turc qui 
les nommait et la représentation des communautés locales qui avaient favorisé leur émergence. 
La carrière de ces agents dépendait de cette capacité à concilier ces deux contraintes en sachant 
s’adapter aux circonstances changeantes.

	 Fiscalité et appareil judiciaire 

L’étude des domaines fiscal et judiciaire laisse apparaître que les relations instaurées déno-
taient d’une reconnaissance de la part des communautés locales de la légitimité du pouvoir. 
Ces communautés s’engageaient à payer les impôts comme étant le prix nécessaire à la garantie 
de l’ordre, de la sécurité et la réalisation de la justice en rétablissant les droits et en appliquant 
les recommandations du šarʿ. D’autre part, la collecte des impôts était une forme de l’exercice 
de la souveraineté du pouvoir central. D’ailleurs la frontière entre les territoires dépendant 
du beylik de Tunis et ceux du dey d’Alger avait pour base les limites de la souveraineté fiscale 
portant sur les groupes humains.

Pour les oasiens, le paiement des redevances, même lourdes, exigées par la classe militaro-
politique turque représentante de l’autorité sultanienne ottomane, permettait une certaine 

12.  Ibn Abī Ḍīyyāf, Itḥāf ahl al-zamān, t. 3, p. 19. 
13.  Henia, « L’exercice du pouvoir», p. 583-584.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’exercice  du p ouvoir  sur  les  c ommunau tés  oasiennes  de  gafsa  (tunisie)120

reconnaissance de leurs droits : la propriété des vergers et des parts d’eau des sources. D’ailleurs 
à l’époque husseinite (1705-1881), le pouvoir beylical liait le paiement de l’impôt du qānūn (sur 
les palmiers et les oliviers) à la jouissance des parts d’eau 14. Pour les habitants, avoir un reçu 
de paiement (taḏkira) en main permettait d’avoir le droit de porter plainte et de demander 
réparation en cas de menace d’atteinte à leurs intérêts.

L’évolution du système fiscal était empreinte par les changements des priorités politiques du 
gouvernement central. Le processus de territorialisation déclenché au début du xviie siècle a 
nécessité la reconduction d’anciennes traditions fiscales et la tolérance d’une spécificité propre à 
chaque communauté avec des impositions particulières et des règles appropriées. Les réformes 
du système fiscal du xixe siècle étaient l’expression d’un choix de centralisme étatique qui 
exigeait l’uniformisation de la fiscalité et l’établissement de contacts directs entre les structures 
étatiques et les sujets. La marge d’actions des notabilités locales dans le domaine fiscal s’est 
vue nettement amoindrie en faveur d’une intervention directe des agents de l’administration 
beylicale et d’une certaine standardisation de la pratique fiscale.

L’appareil judiciaire en place dans la ville de Gafsa avait une double fonction. Il était un 
élément du monopole de la violence par l’État en détenant le pouvoir de juger par la privation 
de la liberté et l’emprisonnement et par l’imposition des amendes. Par ailleurs, il servait de 
contre pouvoir permettant de limiter l’autorité des agents locaux de l’administration et de 
contrôler leurs activités 15. Dans ce sens, à la fin du xvie siècle, une plainte des habitants de la 
ville de Gafsa a été présentée au pacha de l’époque contre les exactions d’un cheikh ; en tête 
des signataires et probablement un des initiateurs de la pétition, il y avait le cadi de la ville 
Aḥmad Ṣiddīq Liǧrī 16. D’un autre côté, le chroniqueur Ibn Abī Ḍīyyāf nous rapporte des pro-
pos tenus par un mufti de Gafsa devant le bey vers 1800, indiquant une relation conflictuelle 
entre ce magistrat et le caïd de la ville suspecté de commettre des actes d’injustice vis-à-vis 
de la communauté 17.

La présence des cadis et des muftis qui émanaient des milieux notables locaux représen-
tait une garantie supplémentaire aux populations oasiennes pour avoir la sensation de jouir 
d’une certaine protection et d’être gouvernées selon les règles éthiques, le šar ,ʿ la coutume et 
les traditions. Les fonctions de la magistrature nécessitaient une formation religio-juridique. 
Néanmoins on ne pouvait y accéder qu’à la suite d’un accord écrit rédigé par les notables de 
la communauté reconnaissant les compétences des candidats proposés. Mais, comme c’était 
le cas pour les autres postes, le pouvoir central détenait le monopole de la nomination. C’était 
par décret beylical que les cadis et les muftis étaient nommés ou révoqués, cela s’appliquait 
aussi aux nominations des notaires (Ūdūl). Ces derniers avaient le pouvoir de contrôler et 
d’orienter la pratique et l’usage de l’écrit dans une société où l’analphabétisme était dominant.

14.  Archives Smaoui, doc. nº 6.
15.  Raymond, Le Caire des janissaires, p. 12.
16.  Kacem, Aḍwā’ ʿalā Tūnis al-ʿuṯmāniyya, p. 312-313.
17.  Ibn Abī Ḍīyyāf, Itḥāf ahl al-zamān, t. 7, p. 59.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mustap ha tlili 121

	 Instrumentalisation du religieux 

Conscients de l’importance du religieux pour la légitimation du pouvoir sultanien, les 
détenteurs du pouvoir à Tunis n’avaient pas cessé d’instrumentaliser le religieux et de le 
prendre comme élément de justification idéologique de leur pouvoir. En effet l’image d’un 
pouvoir protecteur de la religion, des lieux d’Allah et des porteurs de la parole de Dieu était 
importante pour la consolidation de cette légitimité acquise par les représentants du pouvoir 
sultanien reconnus déjà comme défenseurs de l’islamité du pays.

La classe militaro-politique tenait à récupérer les fuqahā’-s et les ulémas de la ville en les 
rendant bénéficiaires de la présence étatique à travers l’attribution des āʿda-s (habitude) insti-
tuées et prélevées de la fiscalité, des exonérations d’impôts sous forme de tarq et des subventions 
à titre d’iḥsān. Ils étaient chargés des fonctions liées à la science religieuse (imām, mudarris) 
et touchaient en contrepartie de leurs services des rémunérations retranchées des revenus des 
habous. Les beys Mouradites et Husseinites donnaient de l’importance dans leur politique 
locale à l’entretien des lieux de culte en ordonnant des travaux de restauration des mosquées, 
des zāwiyā-s et des écoles (madrasas) et à favoriser l’installation des mudarris-s pour l’ensei-
gnement en instituant des aides aux élèves dans le domaine du logement et de la restauration 18.

La politique de récupération a visé aussi les saints (walī ṣāliḥ), du fait de l’influence qu’ils 
avaient sur les populations. Depuis le début de la présence ottomane, il y avait une volonté 
d’éradiquer l’influence de la confrérie des Chabbi de vocation politique subversive implantée 
dans les centres oasiens de Gafsa, du Djérid et du Souf 19. La classe militaro-politique avait 
apparemment favorisé l’implantation de la confrérie du saint Abu-l-Ġayṯ al-Qaššāš dans cette 
région ou avait au moins laissé se faire cette implantation afin de couper court à une forme de 
sainteté engagée explicitement dans une opposition politique radicale.

Durant les xviie, xviiie et xixe siècles, plusieurs saints avaient émergé sur la scène locale 
profitant de la tolérance vis-à-vis de cette forme de sainteté, alliée potentielle du pouvoir 
central. Certains d’entre eux n’avaient acquis la reconnaissance de leur sainteté qu’après leur 
décès. En effet le pouvoir exercé de cette façon a créé les conditions favorables à la production 
de saints locaux reconnus en tant que tels au cours de leur vie ou après leur décès. Ces saints 
et leurs familles jouissaient de plusieurs avantages accordés par le pouvoir central : des dons, 
des exonérations fiscales, une respectabilité, l’inviolabilité de leurs ḏawī (ḥurma).

Le processus de territorialisation engagé par la classe militaro-politique turque visait l’affer-
missement de la présence étatique. Cela s’était traduit dans la ville de Gafsa par l’établissement 
d’une force militaire permanente renforcée par le passage annuel de la mehalla, l’instauration 
d’une administration régionale et locale, la mise en place d’un appareil fiscal et judiciaire et 
l’instrumentalisation du religieux. Cela a nécessité l’implication des notabilités locales associées 

18.  La principale madrasa de Gafsa a été restaurée sous le mouradite Muḥammad Bey. Ḥusayn B. ʿAlī a 
largement appuyé Muḥammad al-Manṣūrī, disciple de Brāhīm Ǧumnī grand maître de Ǧerba, à débuter sa 
carrière d’enseignant (Khouja, Ḏayl bašāyyir ahl al-īmān, p. 48-49).
19.  Monchicourt, Études kairouanaises.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’exercice  du p ouvoir  sur  les  c ommunau tés  oasiennes  de  gafsa  (tunisie)122

à des degrés divers au pouvoir et assurant l’articulation entre les communautés locales et le 
centre à travers des accords explicites et implicites. Mais l’allégeance des populations locales 
dépendait aussi de l’image qu’elles se faisaient des représentants du pouvoir sultanien installé 
ailleurs.

	 Perceptions locales du pouvoir 

D’une manière générale, l’exercice du pouvoir est lié à son acceptation par les populations 
selon les perceptions qu’elles en construisent. Et, comme le pense Max Weber, c’est la légi-
timité d’un régime politique qui rend son acceptation plus facile et moins contestée 20. Mais 
les représentations qu’on se fait d’un pouvoir sont nécessairement inscrites dans un temps 
donné 21 avec la production d’images où se mêlent l’héritage et la création des générations avec 
les calculs, les attentes des acteurs et les effets des crises.

Comment le pouvoir, mis en place à Tunis par les agents du sultan ottoman, était-il perçu 
localement par les populations des centres oasiens de Gafsa ? Il serait difficile de trouver le 
moyen de rendre perceptible la dynamique qui a conduit l’évolution des images produites 
par les acteurs, faute d’une documentation appropriée. Par ailleurs nous avons estimé qu’il 
serait possible d’étudier cet aspect à travers deux supports qui nous fournissent des éléments 
se rapportant aux perceptions locales faites du pouvoir central. Ces deux supports, éloignés 
dans le temps, pourraient nous permettre de saisir la différence entre deux représentations 
inscrites dans des temps différents et qui avaient nécessairement engendré des images liées à 
des événements et à des besoins bien déterminés.

	 Représentation du pouvoir par un habitant de Gafsa 
au début du xviie siècle

Le premier support est un ouvrage hagiographique écrit juste après 1622, date du dé-
cès du grand saint de Tunis Abū-l-Ġayṯ al-Qaššāš 22. L’auteur de ce livre n’est autre que le 
muqaddim de la zāwiya de la ville de Gafsa, liée à la grande confrérie maraboutique. Il s’agit 
d’Al-Muntaṣir ibn Abī Luḥaya qui a consacré son œuvre à louer les qualités, les bienfaits et 
les miracles (karāmāt) de son prestigieux maître. Né à Gafsa et ayant vécu dans cette ville à la 
fin du xvie siècle et la première moitié du xviie siècle, il appartenait aux « gens ordinaires » de 
cette ville mais il a eu l’occasion de voyager et surtout de visiter Tunis et d’y passer plusieurs 

20.  Teitler, Noushi, Élites, pouvoir et légitimité au Maghreb, p. 12 ; On cite dans cet ouvrage les propos de 
Bourdieu et de Passeron dans le même sens : « La reconnaissance de la légitimité d’une domination constitue 
toujours une force (historiquement variable) qui vient renforcer le rapport de force établi, parce qu’en 
empêchant l’appréhension des forces comme telles, elle tend à interdire aux groupes ou classes dominées de 
s’assurer toute la force que leur donnerait la prise de conscience de leur force », dans Bourdieu, Passeron, 
La reproduction, p. 29.
21.  Dolan, « Des images en action» p. 86.
22.  Ibn al-Murābiṭ, Nūr al-armaš.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mustap ha tlili 123

séjours. Les anecdotes racontées et les termes utilisés par l’auteur nous indiquent la manière 
avec laquelle un habitant plus ou moins « ordinaire » d’une ville de l’intérieur se représentait 
le pouvoir central nouvellement installé à Tunis.

	 Perceptions des instances du pouvoir et de ses changements

Aux yeux d’Al-Muntaṣir, le nouveau pouvoir était celui des « Turcs » et il disposait d’une 
armée turque. Il reconnaissait la légitimité de la présence turque qu’il considérait liée à l’affron-
tement des naṣārā (chrétiens) qui avaient pris Tunis, en faisant allusion aux Espagnols. Dans 
son discours, les différentes instances du pouvoir sont claires et bien distinctes ; il a parlé du 
pacha comme représentant du sultan, ḫalīfat al-sulṭān 23. Il a fait allusion à plusieurs reprises 
à Romdhane Pacha qui a détenu le pouvoir entre 1577 et 1579, nommé par le sultan ottoman. 
D’autre part, il distinguait bien le dīwān comme étant le conseil des officiers de l’armée turque 
et utilisait le terme de «mamelouk» pour désigner les janissaires composant cette armée. Les 
principales mutations du pouvoir turc qui avaient eu lieu à la fin du xvie siècle et au début 
du xviie siècle, étaient clairement relatées d’après les récits de cet hagiographe. En effet, il a 
parlé de la révolte des deys contre les officiers supérieurs, les bulukbāšī, en 1591 et qui a mis fin 
tragiquement à leur monopole du pouvoir à Tunis. Mais le muqaddim de la zāwiya a tenu à 
lier le massacre des bulukbāšī à la volonté et à la fureur du saint Al-Qaššāš 24.

La gestion collégiale des affaires politiques par les deys n’a pas duré et notre hagiographe 
était conscient de l’émergence du pouvoir personnel d’un dey au sein du dīwān. Il a cité Othman 
dey qui a réussi à concentrer la réalité des pouvoirs entre ses mains de 1594 à 1610.

En même temps, Al-Muntaṣir a souligné la bicéphalie existante au sommet du pouvoir en 
parlant de la coexistence entre l’autorité d’un dey et le pouvoir d’un bey qui dirigeait la Mehalla 
dans ses tournées à l’intérieur du pays. Il présente le bey comme étant le véritable maître des 
régions intérieures du pays 25.

	 Image mitigée du pouvoir au début du xviie siècle

Concernant la perception de la nature du pouvoir en place, deux images divergentes se 
dégagent des récits d’Al-Muntaṣir :

	 Un pouvoir injuste, oppressif et despotique
L’auteur de Nūr al armaš parlait en tant qu’habitant de la ville de Gafsa et reproduisait 

dans son ouvrage l’image construite dans ce milieu oasien à propos des détenteurs du pouvoir 
à Tunis. En parlant du pacha – probablement Romdhane Pacha (1577-1579) – l’auteur dépeint 
une figure jouissant d’un pouvoir arbitraire et absolu ; ce monarque s’était permis de jeter en 

23.  Ibid., p. 393.
24.  Ibid., p. 218.
25.  « … Al-malik amra bilād al-Ǧarīd wa Frīgyyā wa-l-Sāḥil.. », Ibn al-Murābiṭ, Nūr al-armaš, p. 356.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’exercice  du p ouvoir  sur  les  c ommunau tés  oasiennes  de  gafsa  (tunisie)124

prison quatre cheikhs de la ville de Gafsa pour la simple raison qu’ils étaient venus le voir 
afin de porter plainte contre les exactions des responsables locaux. L’emprisonnement de ces 
notables s’était passé dans des conditions terribles puisqu’ils furent enchaînés dans une cellule 
durant cinq ans, selon le récit d’Al-Muntaṣir.

Cette même image est relatée à travers la personnalité de ʿUṯmān dey qui avait réussi à 
monopoliser le pouvoir en 1594. Ibn Abī Luḥaya a mis en relief l’extrême hostilité de ce chef 
à l’égard de la confrérie qaššāšiyya et ses partisans. La tyrannie et l’immoralité attribuées à 
ʿUṯmān dey étaient exprimées aussi par le fait qu’il avait voulu prendre de force la femme – 
probablement très belle – de Nāṣir Dahmānī, un des disciples du saint Al-Qaššāš. La mort 
tragique de ce dey était provoquée selon Al-Muntaṣir par la colère et les imprécations du 
grand walī 26.

Une autre figure d’un pouvoir despotique et injuste est brossée dans Nūr al armaš à travers 
la personnalité de Romdhane bey chef de la mehalla. Ce dernier agissait sous l’ordre de ʿ Uṯmān 
dey, il a réprimé sauvagement les habitants du village oasien de Sedada (dans la région du 
Jérid) qui n’avaient pas accepté de payer les impôts sous prétexte qu’ils se considéraient sous 
la protection de la zāwiya du saint Sīdī Būhlil et jouissant de sa baraka. Al-Muntaṣṣir a tenu à 
expliciter les formes de répression atroce commise par ce bey : « … Il a tué plusieurs hommes, 
a rendu les hommes, les femmes et leurs enfants esclaves et les a vendus publiquement 27 … »

La même image d’injustice et d’arbitraire a été attribuée à Murād bey, chef de la mehalla 
qui avait mis l’auteur de Nūr al armaš en prison durant deux mois et dix jours dans la casbah 
de Gafsa pour la simple raison qu’il avait été accusé d’avoir consulté un livre jugé non conforme 
à la Sunna 28. C’est l’exemple d’un détenteur de pouvoir qui punissait sur simple suspicion et 
qui ne prenait pas la peine de vérifier la véracité de ce qu’on lui rapportait.

Ibn Abī Luḥaya n’a fait qu’exprimer des appréciations et des jugements partagés par d’autres 
habitants de ce centre oasien qui voyaient en le pouvoir central exercé de Tunis un pouvoir 
imprégné de tyrannie, de despotisme et d’injustice et qui ne respectait pas les saints et les 
confréries religieuses largement estimés et craints par les populations. Mais à travers l’ouvrage 
hagiographique de Nūr al armaš apparaît une autre image du pouvoir totalement différente.

	 Image d’un pouvoir juste respectueux des saints et protecteur des habitants
Parallèlement à la première image, le muqaddim de la zāwiya qaššāšiyya de Gafsa présentait 

favorablement le pouvoir en place à Tunis. Il jugeait Yūsuf dey (au pouvoir à partir de 1610) 
comme étant le chef qui tenait à garder de bonnes relations avec le saint Abū Al-Ġayṯ et ses 
partisans. Ibn Abī Luḥaya rapporte des propos qu’il a attribués à Yūsuf dey et qui prouvaient 
qu’il était pleinement convaincu du rôle vital joué par la confrérie qaššāšiyya. Il aurait dit à ses 
collaborateurs : « … Y a-t-il quelqu’un parmi vous qui a érigé une mosquée, a vêtu un dépourvu, 
a désaltéré un assoiffé ou a fait libérer un prisonnier dans les pays des chrétiens (naṣārā)… 

26.  Le dey a chuté de son cheval et il ne s’en était pas remis. Ibid., p. 425. 
27.  Ibid., p. 450.
28.  Ibid., p. 456.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mustap ha tlili 125

Il (Abū Al-Ġayṯ) ferme les portes que vous êtes incapables de fermer 29 … » Donc selon Al-
Muntaṣir, ce dey turc était sensible aux malheurs des gens et avait conscience de l’intérêt de 
l’État qui nécessitait l’octroi d’une marge d’autonomie aux confréries religieuses dans la gestion 
des affaires publiques.

D’un autre côté notre hagiographe a tenu à louer les qualités du bey de la mehalla, proba-
blement Murād bey fondateur de la dynastie des beys mouradites qui ont accaparé le pouvoir 
durant une bonne partie du xviie siècle. Bien qu’il eût présenté son propre emprisonnement 
par ce même bey comme une injustice, Al-Muntaṣṣir a mis en relief le fait que le bey de la 
mehalla avait bien reçu les plaintes des habitants de la ville de Gafsa contre leur caïd nommé 
par les Turcs et qu’il avait pris la décision de punir ce caïd en l’emprisonnant à Béja et en lui 
imposant de fortes amendes (le payement de 14 000 dinars) 30.

Cette fois, dans l’image brossée par Ibn Abī Luḥaya, il s’agit donc d’un pouvoir central 
qui œuvrait pour rétablir les droits des habitants (radd al-ḥuqūq) et pour assurer la levée des 
exactions (rafʿ al-maẓālim). Ce pouvoir respectait la marge d’action donnée aux saints et aux 
confréries religieuses, tenait compte des structures communautaires locales et de leurs rôles 
dans la gestion des affaires de la cité. Pourrait-on en déduire qu’il y avait deux phases diffé-
rentes dans l’exercice du pouvoir?

La contradiction entre les deux images du pouvoir construites dans les milieux locaux et 
relatées dans l’œuvre d’Ibn Abī Luḥaya n’est qu’apparente. La contradiction entre ces deux 
images différentes était nécessaire pour garantir l’allégeance des habitants à ce pouvoir. En effet, 
l’appareil d’État soulevait dans l’esprit des oasiens de Gafsa la crainte des exacteurs perpétrés 
pour les soumettre, mais devait rester en même temps le recours des habitants face aux excès 
et aux violations commis par les agents du pouvoir à l’échelle locale.

L’hésitation de cet auteur face à la qualification du pouvoir des « al-Turk » exprime l’attitude 
mitigée des « gens du peuple » et surtout des sédentaires oasiens à accepter le nouveau régime 
« étranger » mais garant de la sécurité et de la stabilité sans toutefois vouloir perdre la marge 
d’autonomie nécessaire au fonctionnement des structures communautaires locales.

Cette situation a connu des changements profonds au cours des xviie, xviiie et xixe siècles. 
Le pouvoir turc s’est « tunisifé 31 » selon un processus de mélange, de métissage et « d’autoch-
tonisation ». Les descendants des turcs installés à Gafsa ont constitué au xixe siècle une 
fraction (arš) reconnue comme partie intégrante de la communauté oasienne sous le nom 
de arš al-Ḥanafiyya (lignage des hanafites) avec son propre quartier dans l’espace bâti et ses 
propres représentants dans l’assemblée des notables (ǧamāʿa) 32. La perception du pouvoir par 
les populations oasiennes n’est plus la même et le deuxième support qu’on a choisi en fournit 
certains indices.

29.  Ibid., p. 141.
30.  Ibid., p. 428.
31.  Chérif, « La déturquisation du pouvoir en Tunisie», p. 177-197.
32.  Archives nationales, registres nº 645-888-1679-3967.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’exercice  du p ouvoir  sur  les  c ommunau tés  oasiennes  de  gafsa  (tunisie)126

	 Un pouvoir perçu comme élément du vécu local des populations 
(2nde moitié du xixe siècle)

Le caïd était le représentant du pouvoir central dans la région. Sa nomination dépendait 
de plusieurs considérations locales et centrales. La perception par les habitants de Gafsa de 
la nomination dans le poste de caïdat permet de reconstituer certains éléments de la réalité 
des relations liant l’État à la société et de la manière avec laquelle le pouvoir s’exerçait au local.

Le support que nous avons choisi pourrait être intéressant du fait que son contenu pré-
sente, d’une manière assez claire, la représentation du pouvoir par les populations locales. Il 
s’agit d’une lettre envoyée par l’assemblée des notables (ǧamāʿa) de Gafsa en 1864 à Muṣṭafā 
Ḫāznadār, le puissant ministre à l’époque de Muḥammad Al-Ṣādiq Bey33. Le document traite 
de la nomination à Gafsa d’un caïd, Aḥmad b. Yūsuf, d’origine tribale (de la fraction des Awlād 
Raḍwān de la tribu des Ḥamāma) 34, au cours de l’insurrection générale de 1864, qui a suivi 
le doublement de l’impôt de la miǧba. Voici notre traduction de cette lettre ; nous avons aussi 
pris soin de la ponctuer :

« … Vous avez eu la bonté de nous désigner, comme gouverneur, le cher et notable qā’imaqām 
Sīdī Aḥmad b. Yūsuf ; notre pays s’en est félicité, les notables et la totalité des gens s’en sont 
réjoui. Les gens se sont réjoui de sa nomination qui a permis de mettre fin à ce que nous sup-
portions de méfaits des bédouins. Son investiture est de l’intérêt général et la désignation de 
quelqu’un d’autre ne serait que néfaste parce qu’il sera incapable d’interdire aux bédouins de 
nous faire du mal… Ce dernier nous a informé du contenu de votre respectée lettre à propos 
de l’incitation à préparer le ravitaillement de la victorieuse mehalla et de tous ses besoins et 
nous a chargé de le faire. Et nous voilà, obéissants et respectueux de vos ordres, en sorte que 
nous avons abordé cette tâche avec la fidélité d’esclaves à leur seigneur. Il nous a incité aussi à 
payer nos charges des impôts (qānūn) sur nos palmiers et nos oliviers et (l’impôt de) l’i āʿnna.

Voilà vos esclaves qui ont commencé à payer toutes les redevances et si Dieu le veut, avec 
le bonheur de notre seigneur que dieu le fait triompher et avec votre bonheur, nous serons en 
règle dans le meilleur état et la plus complète des façons. Et grâce à ce grand bienfait que vous 
nous avez accordé par la nomination du sus désigné, apparaîtront les intérêts de l’État (waṭan) 
bénéfique et les intérêts de la région... Nous demandons aussi de l’amabilité de son excellence 
la clémence envers nous et de nous regarder avec un oeil de satisfaction puisque nous sommes 
de faibles esclaves et des fidèles serviteurs de l’état husseinite 35... »

Dans le discours des notables locaux de la deuxième moitié du xixe siècle, il y avait déjà 
l’usage de notions telles que « l’intérêt général », « l’intérêt de l’État » et « l’intérêt de la région » ; 
cela dénote d’une autre « culture politique 36 ». Les attentes des populations vis-à-vis du pouvoir 

33.  Archives nationales, dossier 230, carton 20, armoire 1, document du 10 Raǧab 1281 H. ; la ǧamāʿa était 
constituée d’aprés ce document par les aʿyān (notables), les riǧāl kibār (grands hommes) et les mašāyiḫ al-
ʿurfiyya (les cheikhs de la coutume). 
34.  Tlili, « Ahmed Ben Yucif ».
35.  Les soulignements sont faits par l’auteur.
36.  Turgeon, (dir.), Les productions symboliques du pouvoir, p. 13.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mustap ha tlili 127

central et de ses agents locaux sont explicitées et se rapportent à la protection de la cité, la 
réalisation de la paix civile et de la sécurité. La contrepartie due aux communautés locales est 
clairement fixée ; il s’agit des engagements fiscaux des populations envers les caisses du beylik.

L’usage dans cette lettre de termes tels que « esclaves », « serviteurs » et « seigneurs » ne 
devraient pas nous induire en erreur sur la nature des liens existants entre les populations 
locales et le pouvoir central. Cette terminologie doit être lue comme faisant partie d’un mode 
de discours propre aux correspondances avec le bey et ses ministres. Il s’agit plutôt de l’usage 
d’expressions toutes faites selon un style stéréotypé mais qui ne doit pas cacher les changements 
de la réalité de cette relation entre l’état et ses sujets.

Aux yeux des habitants, l’État était bien présent avec des devoirs et des droits. L’accord 
tacite entre le pouvoir central et les communautés oasiennes était désormais plus institu-
tionnalisé avec une convergence d’intérêts et un échange d’engagements. Les gens voyaient la 
présence étatique comme étant une constituante concrète du local et de leur vécu quotidien. 
L’existence de règles à l’exercice du pouvoir, établies à travers des compromis et des consensus 
avec les populations locales représentait un facteur de renforcement de la légitimité de l’État.

	 Conclusion

L’étude de l’évolution des mécanismes de l’exercice du pouvoir au local et de ses percep-
tions par les populations oasiennes de Gafsa permet de distinguer trois grandes phases avec 
des contours flous.

– De 1574 à la fin du xviie siècle : C’est la phase de territorialisation qui visait à assurer le 
contrôle des régions intérieures et l’allégeance de leurs populations. Une marge d’autonomie 
de la vie communautaire était préservée et la gestion des affaires locales étaient assurée plutôt 
par des acteurs locaux. Le caïd de Gafsa siégeait dans la casbah.

– De 1705 à la fin des années trente du xixe siècle : Il y avait association des acteurs locaux 
à un certain niveau du pouvoir. Parallèlement, le processus d’intégration de la classe politico-
militaire turque dans le milieu local s’était renforcé. La zone d’interférence entre le pouvoir 
central et le pouvoir local s’était élargie. Cela a favorisé l’émergence de dynasties caïdales locales 
(les Smaoui à Gafsa) et même l’ascension de certains notables locaux aux hautes sphères de 
l’état (les Jallouli de Sfax, les Ben Ayed de Jerba…). Le caïd de Gafsa siégeait dans son domicile 
à l’intérieur de la ville.

– Des années trente à 1881 : Le centralisme de l’État s’est renforcé et la marge d’autono�-
mie des communautés locales s’est amoindrie. Il y avait aussi un effort de modernisation de 
l’appareil étatique en suivant la politique des réformes et une tentative de perfectionnement des 
techniques de la pratique du pouvoir. On a voulu transformer les notables locaux en simples 
agents du pouvoir central. C’était la période des ḫalīfa-s (adjoint du caïd) dans la ville de Gafsa.

L’étude de l’exercice du pouvoir ne serait productive qu’en évitant la vision dichotomique 
et qu’en observant les relations entre les détenteurs du pouvoir et la partie sur laquelle s’exerce 
ce pouvoir en termes de relations d’interdépendances selon des convergences d’intérêts.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’exercice  du p ouvoir  sur  les  c ommunau tés  oasiennes  de  gafsa  (tunisie)128

En conclusion, nous pouvons dire que pour établir une périodisation à travers l’étude de 
l’exercice du pouvoir, il faut, certes, analyser les changements qu’a subis le centre mais on doit 
nécessairement tenir compte des transformations vécues au niveau local. En terme de rapport 
de force, il y a un déséquilibre évident entre le pouvoir central et le pouvoir local mais il est 
difficile de voir une séparation absolue entre les deux niveaux. Le local pourrait être dans cer-
tains contextes déterminant même en étant faible, dans le sens qu’il est capable d’orienter les 
décisions et les choix du centre. D’un autre côté le central peut ajuster et transformer certains 
aspects du local. 

	 Documents d’archives

Archives nationales (Tunisie), série historique. Archives privées des familles Smaoui, Ben Mufti et 
Mettiti.

	 Sources

Ibn Abī Ḍīyyāf, A., Itḥāf ahl al-zamān fī aḫbār mulūk 
Tūnis wa ʿahd al-amān, Tunis, 1963-1964.

Ibn Ḫaldūn, A., Kitāb al-ʿibar wa dīwān al-mubtada’ 
wa-l-ḫabar, Beyrouth, 1971.

Ibn al-Murābiṭ Abū Luḥaya, A., Nūr al-armaš fī 
manāqib Abī al-Ġayṯ al-Qašāš, approche et 
édition critique de H. Boujarra et L. Aissa, 
Librairie al-ʿatīqā, Tunis, 1998.

	 Études

Attijani, A., Riḥlat Attijani, présentation de 
H.H. Abdulwahab, Maison arabe du livre, 
Lybie-Tunis.

Brunchvig, R., La Berbérie orientale sous les Hafsides, 
des origines à la fin du xve siècle , Paris, 
Maisonneuve, 1940-1947, 2 vol.

Chérif, M.H., « La déturquisation du pouvoir 
en Tunisie : classes dirigeantes et société 
tunisienne du xvie s. à 1881 », Les Cahiers de 
Tunisie XXIX, nº 117-118, 3e et 4e trim 1981, 
p. 177-197.

Dolan, C., « Des images en action : cité, pouvoir 
municipal et crises pendant les guerres de 
religion à Aix-en-Provence », dans 
Les productions symboliques du pouvoir, xvie-
xxe ss., Septentrion, Québec, 1990.

Henia, A., « L’exercice du pouvoir dans et sur les 
communautés locales en Tunisie aux xviiie et 
xixe siècles », Mélanges de l’école de Rome 115, 
2003, p. 581-595.

Kacem, A., Aḍwā’ ʿalā Tūnis al-ʿuṯmāniyya ʿalā ḍaw’ 
fatāwī Bin Adhūm, DRA, dir. par A. Temimi, 
FSHS de Tunis, 1982-1983.

Khouja, H., Ḏayl bašāyir ahl al-īmān bī Futūḥāt Āl 
ʿUṯmān, Maison arabe du livre, Lybie-Tunis, 
1975.

Monchicourt, C., Études kairouanaises : Kairouan et les 
Chabbia (1450-1592), imp. J. Aloccio, Tunis, 1939.

Raymond, A., Le Caire des janissaires, Cnrs, Paris, 1995.
Teitler, M., Noushi, A., Élites, pouvoir et légitimité au 

Maghreb, Cnrs, Paris, 1973.
Tlili, M., Al ḥayāt al-ǧamāʿiyya bī madīnat Gafsa wa-l-

qurra al-wāhia al-muǧāwira min bidāyat al-qarn 
XVIII ilā 1881, thèse de doctorat, dir. par 
A. Henia, FSHS de Tunis, 2002.

—, Minṭaqat Gafsa wa-l-Ḥamāma fī ʿahd Muḥammad 
al-Sadok Bey (1859-1882), Maison Samed, Sfax, 
2004.

—, « Ahmed Ben Youssef des Hamâma. Itinéraire 
d’un notable de milieu tribal au xixe siècle », 
dans A. Henia (dir.), Être notable au Maghreb. 
Dynamique des configurations notabilaires, 
IRMC-Maisonneuve & Larose, Paris, 2006, 
p. 217-224.

Turgeon, L. (dir.), Les productions symboliques du 
pouvoir, xvie-xxe s., Septentrion, Québec, 1990.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 46 (2013), p. 115-128    Mustapha Tlili
L’exercice du pouvoir sur les communautés oasiennes de Gafsa (Tunisie) aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Pratiques et représentations
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

