MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 46 (2013), p. 3-12
Sylvie Denoix

Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils
gouvernent

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

SYLVIE DENOIX

Introduction

Les sultanats
Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu'ils gouvernent

PrRES le temps des califats, marqué par des pouvoirs ot le leader politique et le chef
religieux sont confondus dans la personne du Prince, et avant celui des réformes (les
Tanzimat) et de la naissance des Etats modernes, I'ensemble du monde musulman a

connu, entre le x° et le xv* siécle, I'apparition d'un type de pouvoir particulier, qui, dans cer-
taines contrées, a perduré jusqu’'a nos jours: le sultanat. Cette appellation est encore en usage
al’époque moderne, voire contemporaine, ce qui est le signe quon ne sattendra pas i ce que ce
terme recouvre une réalité unique.

La recherche collective que nous présentons ici voudrait, par l'examen de 'exercice du
pouvoir, questionner cette forme particuliére de leadership. Particuliére, mais non homogéne
d’un sultanat a l'autre et méme au sein d'un méme empire: il convient donc, par les quelques
études de cas rassemblées ici, de dégager le commun et le différent 3 ces pouvoirs dont les

leaders sont des sultans.

Le sultanat: un terme qui recouvre des référents variés

En effet, il ne sagit évidemment pas ici d'essentialiser les sultanats, tellement divers dans
leurs réalisations, et cest d’ailleurs ce qui fait un des éléments de leur définition. Cela dit, ni
les califats, ni les royautés, ne sont monolithiques, un terme donné ne disant pas l'unicité de
la réalisation du phénomeéne qu'il désigne. Le but des études réunies ici est néanmoins de
montrer que, aprés ce qu'il a été convenu d’appeler «la crise des califats », qui sest traduite, au
Mashrek, par la montée des pouvoirs turcs et, au Maghreb, par I'éclosion des empires berbeéres,

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 46 — 2012
Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix

Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 INTRODUCTION

un nouveau type de leadership politique est apparu. Il a pour caractéristique principale la sépa-
ration des pouvoirs spirituel et temporel. Autrement dit, au contraire des Rasidan, successeurs
directs du Prophéte, ou des califes abbasides, d’inspiration alide, le prince n'est plus, dans ce
cas, I'imadm. Méme s'il est musulman, et si I'islam est la religion dominante dans ce systéme
politico-social oti les tenants des autres religions sont des minoritaires, dans le sens ot ils sont
dimmi-s, soit de statut inférieur, dans le cadre du rapport de domination qu'instaure I'Islam,
le sultan n'est pas celui dont la premiére fonction est de conduire son peuple lors de la priére.

Par ailleurs, cest le moment de I'histoire du Ddr al-islam o1 U'on assiste 4 la domination des
populations arabo-musulmanes par des groupes non arabes, voire convertis de fraiche date 2
l'islam, et qui sont, parfois, anciens esclaves affranchis. En effet, en ces temps ot le Proche-
Orient est attaqué par des non musulmans, croisés, puis Mongols, ces groupes, capables de
défendre le Dar al-islam, quoique dotés de tous ces handicaps symboliques, sont, pour cette
aptitude, acceptés par les élites religieuses instruites que sont les ulémas.

Il en résulte quune aristocratie militaire de cavaliers étrangers détient le pouvoir, al-sulta,
et prend pour qualifier son leader, un terme somme toute assez générique, al-sultan, littérale-
ment «le détenteur du pouvoir ».

Reconfigurations

Les pouvoirs califaux se sont représentés, dans un premier temps, que la mamlakat al-islam,
les contrées o1 le gouvernement de 'Islam s'exercait, était monolithique; leur cour siégeait
dans une capitale supposée étre le cceur de ce monde : Médine, Damas, Bagdad. De fait, des
centres multiples, autres que la capitale, développaient eux aussi un rayonnement qui générait
leur attractivité', Par la suite, la pluralité des califats change cette représentation: on a alors
conscience de cet éclatement, et, peut-étre, chacun réve de retourner a cet 4ge d’'or mythique et
étre lui-méme le leader d'un monde musulman unifié. Si chaque projet est au départ impérial,
les réalités limitent les ambitions : 'Omeyyade de Cordoue n'a pas pensé longtemps reprendre
l'empire perdu, et les Fatimides se sont arrétés 2 'Egypte dans leur velléité de conquérir et
convertir au chiisme l'ensemble du monde sunnite, jusqu’'a Bagdad.

Les pouvoirs, du temps de la période initiale de l'expansion de I'Islam, étaient offensifs, et
le monde se répartissait entre Soi: le Monde de I'islam (Dar al-islam), et les Autres: le Monde
de la guerre (Dar al-harb). Dans les développements suivants, I'empire se morcelle et les luttes
intestines sont le moteur de nouvelles reconfigurations. Sil'élan repose toujours sur une idéologie
fondatrice, comme cela avait été le cas pour les Rasidin et les Omeyyades poussés par la force de
la conquéte, et I'est encore avec I'idéologie alide pour les Abbassides, le chiisme ismailien pour
les Fatimides, un mahdisme pour les Almohades..., la nouveauté, A partir du x© siécle, réside
dans un découpage entre Soi et [’Autre, qui ne passe plus par la frontiére entre le Dar al-islam
et le reste du monde. Cela sera 4 nouveau le cas au moment de 'émergence des sultanats, et

1. Cf. Le dossier dirigé par Annliese Nef et Mahieur Tillier « Le polycentrisme dans I'Islam médiéval: les
dynamiques régionales de l'innovation ».

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SYLVIE DENOIX

la premiére légitimité de ces gouvernants musulmans, méme pas arabes, sera la défense armée
du Dar al-islam. En effet, longtemps ce sera la conduite de la guerre qui légitimera ces chefs allo-
génes au pouvoir dans la mesure ot ils se découvrirent étre les champions de I'islam. Mais au fur
et A mesure de la conversion 4 I'islam des souverains et des peuples turcs, mongols, turkomans,
ottomans, il sagit alors banalement de suzerainetés concurrentes, au sein de I'islam désormais.

D’un systéme ot les gouvernants sont arabes et musulmans, voire descendants de la famille
du Prophéte, et leurs sujets persans, berbéres, araméens, etc., et juifs, chrétiens, mazdéens,
zoroastriens..., on passe 4 une autre configuration ot les dirigeants sont le plus souvent non
arabes, et plutdt berbéres, turcs, voire kurdes, alors que les élites civiles sont, pour la plupart,
arabes, voire exposent une généalogie qui les fait descendre de la Famille (et, toujours, en contexte
pluri-confessionnel). En effet, aprés la mise en place de sociétés ot le leader politique se reven-
dique successeur du Prophéte de I'islam, les nouveaux leaders viennent d'autres mondes, tout
en se situant dans le cadre d'un pouvoir musulman, cest-a-dire ol les musulmans dominent les
fidéles des autres religions (ainsi que leurs co-religionaires), il n'y a aucune ambiguité A ce sujet.

Les sultans ont d’ailleurs pu prendre pour modeéle, dans l'exercice méme de leur pouvoir,
les attributs, les rituels, les symboles des califats, en y ajoutant, naturellement, leurs propres
innovations. Rupture historique majeure, donc, mais, comme souvent, avec des éléments de
continuité que nous explorons ici par I'étude de l'exercice du pouvoir. Aborder I'histoire du
Proche-Orient par cette entrée suppose que ce ne sont ni le jeu des institutions, ni le dérou-
lement des événements — par ailleurs établis — qui seront premiers dans notre recherche. Il
sagit plutdt d’'explorer comment les groupes élitaires, dans leurs pratiques, ont manifesté leur
pouvoir et comment les différentes composantes de la société, dans la mesure ol nos sources
nous permettent d’en rendre compte, les ont recus. Comment ces princes, souvent allogénes,
donnent-ils 4 voir leur munificence ? Comment les élites locales, exercent-elles leur part de
responsabilité ? Comment les uns et les autres admettent-ils la présence de I'’Autre et comment
composent-ils avec elle? Tous ces questionnements doivent donner une image des sociétés
musulmanes étudiées dans leur diversité.

La trés longue durée pendant laquelle le titre de sultan a été porté, puisquion le trouve encore
de nos jours ici ou 13 (Brunei, par exemple), rend particuliérement prégnante la diversité de
réalisation des sultanats. Ainsi, 'Empire ottoman perdura plus de six siécles (1299-1924) et fut
gouverné par des sultans qui furent, A partir du xvi° siécle, aussi califes, ce qui montre bien,
a la fois que califat et sultanat ne sont pas la méme chose, sinon, pourquoi chercher a arborer
un titre plutdt quun autre ? D'autre part que ces types de pouvoirs ne sont pas antinomiques
puisque l'on peut les superposer. On comprend aussi que, bien évidemment, le sultanat reléve
aussi de réalités bien différentes d'une époque a l'autre. Quy a-t-il de commun, en effet, entre
les sultans des débuts, chefs de tribus guerroyant, conquérants semi-nomades, puis ceux de la
période classique (du milieu du xv* siécle jusquau milieu du xv1r° siécle) qui portent le titre
de padiiab et, enfin, les sultans réformateurs des xvir®-x1x°© siécles?

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 INTRODUCTION

Dés avant l'ige des sultanats,
des changements politiques, prémisses de cette mutation

Si rupture il y a, elle n'est pas brutale: le passage d'un systéme ot des princes détiennent
leur 1égitimité A gouverner de leur role spirituel ou de leur ascendance avec le Prophéte, au
moins pour les Abbassides et les Fatimides, a des leaders présents sur la scéne politique grice
a leur puissance militaire, sest fait par étapes. Déja les Abbassides avaient réorganisé leurs
armées avec des contingents de jeunes cavaliers turcs d'origine servile. Il n'est pas question,
dans un premier temps — en tout cas ce n'est pas la volonté des califes —, de les faire participer
au pouvoir central, et cest [a la grande différence avec les sultanats ol ce seront ces militaires
allogénes qui détiendront le leadership sur les populations arabo-musulmanes. Mais des signes
avant-coureurs montrent les mutations, voire une déliquescence du pouvoir califal : «a partir
de 936, en Irak, le califat n'est plus un pouvoir réel*>»; en effet, a cette date, un grand émir
exerce la réalité du pouvoir, puis, en 946, une famille de militaires chiites, les Bayides, occupe
le trone avec le titre arabo-persan de malik-$ah?, et de nombreux royaumes, souvent a base
ethnique, participent au morcellement de I'empire.

Ce partage du pouvoir par les califes s'est imposé en période de crises. Ainsi, pour le califat
omeyyade de Cordoue, ot le péril chrétien dans la péninsule Ibérique et la rivalité avec les
Zirides et les Hammadides fit que la réalité du pouvoir échut, en 976,  la mort d’al-Hakam,
au chambellan (hagib) du calife, Muhammad b. Abi ‘Amir al-Mansiir. Lui aussi estima devoir
constituer l'armée de sang nouveau: Berbéres et Esclavons, ces chrétiens capturés, réduits en
esclavage puis affranchis. Comme l'on sait, cet affaiblissement du pouvoir califal aboutit, apreés
une tentative de restauration du califat, a la chute des Omeyyades de Cordoue et a I'éclate-
ment en principautés, les ta’ifa-s %, Il s'agit d'une configuration ot de nouvelles forces armées,
constituées sur la base de solidarités ethniques (tribus berberes, groupes mercenaires d’anciens
Esclavons, émirats arabes) se sont développées autour de centres administratifs régionaux qui
mettent en piéces la centralité du pouvoir. Les Taifas d’al-Andalus comme les principautés de
I'Orient musulman (daylamite, samanide, ghaznévide)  en sont la manifestation.

Paradoxalement, I'éclatement du califat n'empéche pas que le calife soit reconnu, et que
sa reconnaissance donne une légitimité au prince qui sen réclame. Ainsi, le quatrieme chef
des Almoravides, Yasuf b. Tasfin, prit le titre d amir al-muslimin, ce qui lui permit d’avoir une
titulature religieuse tout en faisant la priére au nom de lamir al-ma'minin de Bagdad.

La crise encore, en 1060, sous le Fatimide al-Mustansir (427-487/1036-1094), o1 I'horrible
cycle de mauvaises récoltes, chertés et famines, fit tomber l'autorité souveraine dans les mains
des vizirs: A partir de cette grande crise, la réalité du pouvoir ne fut plus dévolue aux califes

2. Garcin, « Etats, sociétés et cultures du monde musulman médiéval », p. 10
3. Bianquis, « Le monde musulman du 111¢/1x¢ siécle au x¢/xv1® siécle », p. 12.
4. Guichard, « UEspagne des Amirides et des princes des taifas ».

5. Garecin, « Etats, sociétés et cultures du monde musulman médiéval ».

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SYLVIE DENOIX

mais 4 leurs ministres, parfois étrangers. Pour sortir du marasme, on fait venir au Caire, Badr
al-Gamaili, ancien esclave arménien d'un émir syrien et chef des armées locales. Au Caire, il
détient le pouvoir politique qu'il cumule avec la direction de l'armée fatimide, donnant une
nouvelle définition au titre de vizir, créant méme un embryon de dynastie dans la mesure ot son
fils lui succédera. A partir de ce moment, les califes nont plus la réalité du pouvoir, lequel est
confié i leurs ministres, et ce, jusquaux deux derniers vizirs de la dynastie, les Ayyabides Sirkih
et Saladin. Appelés pour aider 2 la défense de I'Egypte, que les Fatimides ne sont pas capables
d’exercer face aux attaques des croisés, les Ayyabides, sunnites, vont préter main-forte au calife
chiite, dans une solidarité musulmane qui dépasse le schisme, face  I'ennemi chrétien, mais assu-
rera, a terme, |"éradication du chiisme d’Egypte. On connait le déroulement des événements :
aprés le meurtre du vizir Sawir en janvier 1169, Sirkah devient, pour les deux mois qui lui restent
Avivre, le vizir sunnite du calife chiite al-‘Adid. A sa mort, en mars 1169, son neveu Saladin prend
a son tour le titre de vizir. Saladin attendra la mort du calife, en septembre 1171, pour sattribuer
le titre de sultan, mais, dés avant cela, il exerce le pouvoir dans toute sa plénitude, commencant
a restaurer le sunnisme du vivant méme du calife chiite : fondation de deux madrasas a Fustat
(fin 1170), nomination d'un grand cadi shafiite au Caire (début 1171), et, méme, trois jours avant
la mort du calife fatimide, il prononce la hutba au nom du calife abbasside °.

Lexemple du passage du califat fatimide au sultanat ayytbide montre bien que, si ce
changement dynastique marque une rupture dans la définition du pouvoir, il n'est pas si sché-
matique que le serait un passage d'un leader cumulant les pouvoirs spirituels et temporels, a
un dirigeant ne détenant que la sulta, sans aucun pouvoir charismatique. Cette mutation sest
faite par étapes, dés avant la fin du califat et la montée des vizirs.

Une tentative de définition

Malgré tout, méme siles sultanats recouvrent des réalités différentes, et méme sil'on ne peut
tracer une évolution linéaire et progressive d'un type de régime qui serait le califat, 3 un autre
qui serait le sultanat, il faut tout de méme tenter d’appréhender ce que recouvre ce terme et
explorer le type de systéme politique en jeu, et le genre de société que ce systéme génére. Ainsi,
si l'on n'est plus dans cette sorte de « hiérocratie” », comme le dirait Max Weber, qu'étaient
les califats, il n'en reste pas moins que nous sommes toujours dans une société dans laquelle
l'islam est dominant et o le politique ne peut se concevoir hors de la sphére du religieux.
Néanmoins, si les gouvernants ne sont plus les « successeurs » du Prophéte, et les gouvernés
sont, au moins pour les élites, plus lettrés, et avec des généalogies plus valorisées que celles de
leurs leaders, et si ce sont eux qui détiennent les fonctions religieuses et assurent le respect de
la Loi, on comprend que le type de société a I'ceuvre sera alors bien différent.

6. On trouvera toutes ses informations, et, surtout, une vigoureuse présentation de cette prise de pouvoir
et du retour de 'Egypte au sunnisme dans Eddé, Saladin.
7. Weber, Economie et société, p-57

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 W INTRODUCTION

Quelle répartition des fonctions spirituelles et temporelles ?

Ce serait un anachronisme que de présenter les sultanats comme des pouvoirs uniquement
temporels. Sil'autorité supréme n'est pas détenue par des hommes investis d'une autorité reli-
gieuse, il se trouve que les sultans dominent néanmoins ceux qui établissent la Loi, jugent si
elle est respectée et transmettent le savoir religieux, puisque, 4 I'instar des califes d’antan, les
sultans nomment cadis, grands cadis, et mubtasib-s. Les Mamlouks, qui sont 'exemple extréme,
du fait des handicaps symboliques qu'ils cumulaient (non Arabes, récemment convertis, arrivés
au pouvoir par le meurtre politique...), de la différence entre le califat et le sultanat, parce qu'ils
ressentaient un besoin de légitimation, récupérérent en 1258 un descendant abbaside en fuite
devant les Mongols. Avec un titre de calife, mais sans pouvoir politique, il servit, de méme
que ses descendants, 4 introniser les sultans, lesquels gardérent l'essentiel des prérogatives du
souverain spirituel, notamment, on l'a vu, la nomination des élites religieuses et judiciaires.
De ce point de vue, le personnel politique, souvent allogéne, domine les élites civiles, toujours,
sinon autochtones, au moins arabophones, et musulmans depuis des générations.

En revanche, la Loi est promulguée par les élites civiles, et les sultans, musulmans, méme
s'ils ne la respectent pas toujours eux-mémes, ne peuvent ignorer I'importance sociale des
ulémas que, souvent, ils révérent sincérement, partageant parfois avec eux des expériences
religieuses, et se mettant, A I'occasion, sous leur autorité spirituelle. Champions de l'islam,
ces leaders reconnaissent la supériorité symbolique d’hommes qui sont plus prés queux du
Prophéte et se réclament méme souvent de son ascendance. Clest cette tension dialectique
qui définit ce monde politico-social quest le sultanat: d'une part, le leadership appartient au
groupe politique constitué du sultan et de son entourage, au point que les nominations aux
postes importants des membres des élites juridico-religieuses sont dans leurs mains. Par ail-
leurs, ces juges, prédicateurs, enseignants... détiennent les fonctions symboliques qui, de fait,
leur donnent parfois une autorité morale sur leurs patrons.

Cette répartition des roles n'empéche pas que le sultan puisse faire des arbitrages, favo-
riser, méme, un courant juridico-religieux plutdt quun autre. Said M’hamed montre, dans
notre dossier collectif, que le sultan rasilide al-Asraf Isma‘il b. ‘Abbas (1376-1400) favorisa le
$afi‘isme, en constituant un waqf important au profit d un complexe mosquée-madrasa-couvent
(bangah), waqf trés bien doté, qui permettra d'importantes rémunérations du personnel $afi‘ite.

L’bypothése de sociétés plus impliquées

S’il y a une différence entre les pouvoirs califaux et sultaniens, il faut tenter de la qualifier.
Nous proposons 'hypothése que la politique des sultans soit moins absolue, cela entendu comme
moins coupés des sociétés gouvernées que le furent les califats; il convient alors d’étudier non
seulement les pouvoirs au niveau central mais aussi au niveau local, compris ici comme celui
détenu par les populations civiles, éventuellement dans les capitales.

Il ne s‘agit pas de dire que les sultans seraient plus démocrates que les califes, ce serait un
non-sens, mais de proposer I'hypothése que les groupes sociaux soient plus imbriqués. Clest trés

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SYLVIE DENOIX

clair pour le domaine mamlouk, ol le double systéme élitaire ® faconne une société symbiotique,
ot les uns (les ulémas qui craignent, a juste titre, que le Dar al-islam ne soit conquis par des
non musulmans) ont furieusement besoin des autres (les militaires, étrangers, mais prenant les
armes pour défendre ce monde dans lequel le sort les a fait échoir) ; de méme que ces derniers
ne peuvent gérer leurs domaines, publics comme privés, ou administrer leur chancellerie, sans
les ulémas qui, en outre, assurent toutes les fonctions indispensables 4 la bonne marche de la
société qu'ils gouvernent, comme la justice ou la transmission du savoir; sans compter qu'ils
peuvent étre des maitres spirituels respectés par ces récents convertis, convaincus par l'islam,
y compris dans sa forme la plus spiritualiste.

Ce pouvoir partagé au niveau local I'est parfois lorsque le sultan se défie de ses grands
émirs comme ce fut le cas lors du troisiéme régne (1310-1341) d’'al-Malik al-Nasir Muhammad
b. Qalawan pendant lequel un simple civil, Karim al-din al-Kabir gravit I'échelle sociale de
maniére spectaculaire. Mathieu Eychenne expose le mécanisme de son ascension dans une
période ot le sultan reprend le pouvoir sur ses émirs et met en place une société de cour ot la
faveur du Prince est le moteur premier de I'ascenseur social. Cette forme de pouvoir absolu, ol
les proches, les grands émirs, sont en quelque sorte éloignés du pouvoir par le sultan, favorise
des civils ou des militaires obscurs, et, paradoxalement, alors que le pouvoir du sultan est de
plus en plus absolu, la société offre plus de possibilités de mobilité sociale quauparavant.

Quoique absolu, le pouvoir, dans son exercice, doit respecter certaines regles. Comme Karim
al-din al-Kabir, le grand cadi $afi‘ite Muhammad al-Safti, fit une ascension sociale vertigineuse,
avant une dégringolade spectaculaire. Son protecteur, le sultan Gaqmiq (1373-1453) se lasse
et le lache, mais Julien Loiseau démontre que le monarque doit y mettre les formes et rester
dans le cadre légal en convoquant les cadis pour qu'ils mettent en place des procédures pour
qu'il arrive A ses fins: la chute de son ancien protégé.

Lexercice du pouvoir sultanien

Nous avons tenté ici de définir le sultanat par une approche 2 une échelle macroscopique,
seule maniére de brasser 'ensemble du domaine. Naturellement, une Histoire du monde ne
peut s'écrire que dans la mesure ol le local irrigue cette connaissance. Cest cela que nous
avons appelé l'exercice du pouvoir. Les agissements des princes sont susceptibles d'informer sur
la nature du pouvoir puisqu’ils rendent compte de leur relation avec le reste du monde et avec
les sociétés gouvernées, ainsi que de I'évolution de ces relations sur la moyenne durée, soit le
temps des dynasties qui s'inscrivent elles aussi dans les flux de I'histoire.

Que ce soit lors du controle des territoires ruraux comme urbains, le pouvoir est en interac-
tion constante avec ses sujets, et I'on comprend qu'il souhaite donner une image de lui-méme
qu'il contrdle et qui le valorise.

8. Eychenne, Liens personnels, clientélisme.

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I0 INTRODUCTION

Quelle image les dynasties veulent-elles donner d’elles-mémes ?

La monnaie — dont Bacharach et Anwar rappellent qu'on ne peut en créer de nouvelle, sans,
pour le moins, l'assentiment du Prince — est un des marqueurs de ces changements.

Sous les califats, celui des Fatimides, par exemple, I'inscription amir al-m#’'minin, est au
cceur de I'agencement numismatique, alors que, bien évidemment, ce titre ne peut étre présent
sous les sultans. Mais si les choix numismatiques se font souvent en termes de rupture avec la
dynastie précédente, comme souvent, ce n'est pas immédiatement lors du passage 4 un nouveau
pouvoir que se fait cette rupture; ainsi, des Fatimides aux Ayyubides, le dinar « carré dans un
cercle » perdure, et cest au changement de branche ayyabide, 4 partir du sultan al-Adil que
'on abandonne ce modéle pour en assumer un nouveau, constitué, sur l'avers comme le revers,
d’une inscription marginale, et, au centre, de quelques lignes en coufique. De méme, au début
des Mamlouks, il ny a pas de changement majeur par rapport aux Ayyubides, mais plusieurs
innovations décisives apparaissent sous cette dynastie, sous Barquq (r. 1382-1399) d’abord, puis,
de maniére plus radicale encore, sous son fils Farag (r. 1399-1412) qui, avec son ndsiri, orné, en
sus de ses nom, titulature, et nom de son pére, par des motifs faisant penser a 'héraldique
mamlouke, avec sa célebre tripartition.

Le pouvoir se donne i voir dans les images de lui-méme qui peuvent circuler A cette époque,
ainsi, sur la monnaie, qui passe entre toutes les mains, mais aussi par ses déambulations en
ville, auxquelles le peuple peut assister, lors de la mise en scéne du cérémonial sultanien. La
publicité (au sens habermassien) qu'il fait de lui-méme est analysée ici par Nairy Hampikian.
Le sultan al-Muayyad construit deux monuments majeurs aux deux extrémités du Darb al-
Ahmar, la rue qui connecte la Citadelle 4 al-Qahira: un grand complexe hospitalier au sud et
une imposante mosquée, a 'intérieur de l'enceinte fatimide, derriére Bab Zuwayla, permettant
son contrdle sur les lieux. Prise de contréle, mais aussi gestion pour le bien commun, le sultan
se fait aménageur urbain. AI-Nasir b. Qalawan, toujours, dans son florissant troisiéme régne,
endigue le fleuve, creuse des canaux, fait ceuvre de promoteur urbain comme le montrent
Valentine Denizeau et al.

I1 est bien connu que les monuments comme les réalisations urbaines représentent leur
fondateur dans sa grandeur et, y compris aprés leur mort, les sultans désirérent étre admirés,
comme May al-Ibrashy le démontre avec son étude sur les complexes funéraires des Mamlouks
quelle considéere comme des «icones publiques ». Ici, nous ne sommes pas au cceur de la ville,
et pourtant, le pouvoir a souhaité développer des complexes architecturaux importants qui
seront visités des siecles durant. En effet, les périphéries aussi, comme l'atteste Heghnar
Watenpaugh avec son étude sur les zones non centrales d’Alep au début de 1'époque ottomane,
rendent compte des sociétés concernées, mais leur étude pose des problémes historiographiques
spécifiques pour lesquels elle propose des solutions méthodologiques originales.

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

SYLVIE DENOIX

Le controle des populations et des territoires

Le rapport du pouvoir central au niveau local se joue naturellement sur le contréle des popu-
lations avecle maintien del'ordre etla perception del'impét. Dans les économies pré-modernes,
ol une grande partie des revenus vient de la terre, le contréle des populations rurales est décisif
etpeut étre conflictuel. Bethany Walker, par une étude dela Jordanie (la région d'oti provenaient
beaucoup des chevaux des Mamlouks, sans compter des produits alimentaires essentiels comme
le sucre ou le blé) A1'époque mamlouke, montre que l'accés A la terre se faisait sur fond de rébel-
lion des émirs et de révolte des tribus. Ces conditions sociales ont souvent donné aux paysans
jordaniens l'opportunité d’accéder a la propriété privée, ce qui se repere dans les documents
d’époque ottomane, o1 les grands waq f-s sont établis a partir de propriétés précédemment privées.
Le monde rural est en effet beaucoup moins statique que ne le laisse penser I'historiographie.
Pour sa part, Mustapha Tlili montre que, dans la région de Gafsa, au moment de la Régence de
Tunis, le pouvoir ottoman doit trouver des solutions pour que les populations locales lui fassent
allégeance : présence de militaires sur place et mise en place d'un appareil politico-administratif
ou des élites locales servent de rouage entre les populations et le pouvoir de la Régence.

La connaissance des sujets et des territoires est souvent corrélée avec une pratique archi-
vistique. Dans le Yémen rasiilide, Eric Vallet montre comment se forgea progressivement un
langage propre 4 'administration sultanienne, empruntant largement aux formes dominantes
de la science astronomique et de I'écriture biographique. Par ailleurs, une incursion dans
des époques tardives, ol les technologies modernes, comme I'imprimé ou la photographie,
changent le rapport de 'Etat A ses sujets et A ses agents, dans son systéme de contréle et de
surveillance, nous améne dans I'Empire ottoman avec l'étude, par Olivier Bouquet, d'une
pratique de recensement des sujets et des fonctionnaires qui produisent, pour ce faire, des
récits autobiographiques. Lexercice du pouvoir se fait par le contrdle des agents, mais, dans le
méme temps, le cadre réformateur de 1'époque renouvelle cet exercice par le genre, nouveau, de
l'autobiographie. La communication entre le sultan et ses sujets ou de ses agents se fait par les
ordres exprimés dans des firmans, par lesquels il affirme son autorité; de leur c6té, les sujets
et les agents expriment leurs suppliques a leur souverain. Un dialogue s'instaure dans le cadre
d’une relation hiérarchique a l'extréme, et est, de ce fait, l'occasion que le sultan exerce son
pouvoir, et I'on voit que le discours sur soi, ici, loin de relever du domaine de I'intime comme
cela peut I'étre ailleurs, est alors, comme le démontre Olivier Bouquet, « affaire d’Etat ».

A quel point les sujets sont-ils des agents passifs ?

Cette écriture de soi, demandée par le pouvoir, illustre la complexité des relations entre les
groupes dans la société. Lors de son étude des pratiques du soufisme 4 la période mamlouke
Richard McGregor, présentant les parades en ville de la confrérie des Sadat al- Wafd'iyya repre-
nant le modeéle des parades militaires des Mamlouks, met en lumiére une explicite manifestation
de l'autorité religieuse dans la spheére publique. D'autres exemples montrent un exercice du
pouvoir simulé, quasi théatral, ot un faux prince, subit un simulacre d’exécution.

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 INTRODUCTION

Le prince doit en effet composer avec des sujets qui ne sont pas si dociles et malléables
qu'il l'aurait souhaité. Ainsi, Mohammed Ali, peu aprés son arrivée au pouvoir en 1805, dut
prendre des mesures, comme l'atteste Pascale Ghazaleh, pour émanciper l'autorité politique de
sa dépendance financiére par rapport aux notables locaux. Pour cela, il crée un impot étendu a
des groupes socio-économiques de divers niveaux de fortune, basé sur les revenus de l'activité
économique en fonction des profits réalisés. Il ne sagit pas 13 d'une spoliation, mais de la mise
en place d'un systéme dont les élites locales vont profiter puisque, en retour, I'Etat va pouvoir
rémunérer un corps de fonctionnaires. Ainsi, le sultanat peut exercer son pouvoir dans une
acception moderne de l'exercice du pouvoir.

Limpdtesten effetalafois un besoin vital pour les gouvernants, mais aussiune maniére de mettre
enplace unréseaud’intermédiaires, élites locales favorisées parle sultanat pour tenir 'ensemble de
lasociété, commele démontre Mustapha T1ili, avecl'étude de cas dela région de Gafsa du xvir®au
x1x°siécle oti ces élites trouvent un intérét au maintien del'ordre organisé par le pouvoir central.

Conclusion

La légitimité des sultans 4 gouverner leurs sujets est moins immeédiate que celle des califes,
ils ont alors plus que ceux-ci besoin d’interaction. Ils se donnent a voir dans leurs déambulations
urbaines comme par les somptueux monuments qu'ils érigent et qui les représentent. Lexercice
du pouvoir est en effet d'ordre relationnel et il est par trop simpliste de le considérer comme
un simple flux coercitif, & sens unique, des dominants vers les dominés. Le complexe maillage
du réseau relationnel d'une société est le fondement de l'organisation sociale jusque dans ses
tensions déstabilisatrices ou, au contraire, dans la confirmation du systéme sociopolitique qui
peut passer par des intermédiaires locaux. Clest la spécificité de cette interaction qui nous a
semblé étre une des manifestations les plus évidentes de l'exercice du pouvoir sultanien.

Bibliographie
Bianquis, Th., « Le monde musulman du 111°/1x¢ siécle Guichard, P, « Al-Andalus sous les Amirides et les
au x¢/xv1e siécle », dans J.-Cl. Garcin et al., princes de tayfas », dans J.-Cl. Garcin et al., Etats,
Etats, sociétés et cultures du monde musulman sociétés et cultures du monde musulman médiéval
médiéval x°/xv* siécles, PUF, Paris, 1995, p. 5-81. x¢/xv* siécles, PUF, Paris, 1995, p. 49-80.
Eddé, A.-M., Saladin, Flammarion, Paris, 2008. Habermas, J., LEspace public, Archéologie de la publicité
Eychenne, M., Liens personnels, clientélisme et réseaux comme dimension constitutive de la société
de pouvoir dans le sultanat mamelouk (milieu bourgeoise, traduit de l'allemand (Titre original :
x111'-fin x1v*° siécle), Presses de I'Ifpo, Beyrouth- Strukturwandel Der Oﬁentlicbkeit, 1962), avec
Damas, 2013. une préface inédite de l'auteur, Paris, Payot,
Garcin, J-Cl. et al., Etats, sociétés et cultures du monde 5¢ éd., 1993 (1" éd. francaise: 1978).
musulman médiéval, x¢/xv* siécles, PUF, Paris, Weber, Max, Economie et société. I: Les catégories de la
1995. sociologie, Paris, Plon, 1971.

Anlsl 46 (2013), p. 3-12  Sylvie Denoix
Les sultanats. Des pouvoirs absolus, en interaction avec les sociétés qu’ils gouvernent
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

