
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 45 (2011), p. 167-188

Sobhi Bouderbala

L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-
IXe/XVe siècle.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  45   −   2011

Sobhi Bouderbala

 
L’histoire topographique 

un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens

iiie/ixe-ixe/xve siècle

Dans son ouvrage classique, Das arabische Reich, Julius Welhausen émet l’hypothèse 
qu’auraient existé à une période haute des « écoles historiques », représentantes d’une 
historiographie islamique ancienne et mises à contribution entre autres par al-Ṭabarī 

(m. 310/923) dans sa somme, Tārīḫ al-rusul wa al-mulūk. Ibn Isḥāq (m. 150/767) et al-Wāqidī 
(m. 207/823) auraient ainsi incarné l’école médinoise, qui jouissait des préférences du même 
historien, tandis que l’école de Kūfa, représentée par Abū Miḫnaf (m. 157/774) et Sayf b. ʿ Umar 
(m. 180/796), était suspecte de falsification car marquée par l’appartenance géographique et 
« idéologique » de ses auteurs. Julius Welhausen détecte aussi la présence d’autres « écoles », de 
moindre importance, telles que celles du Ḫurāsān, de Baṣra ou encore du Šām 1. 

Cette conception de l’écriture de l’histoire, qu’on appelle souvent la « théorie des écoles », 
a été largement admise dans le champ académique jusqu’à sa réfutation par Albrecht Noth 
un demi siècle plus tard. Pour ce dernier, le concept d’« école » ne pouvait nullement être ap-
pliqué à ces écrits historiques. Il soulignait en effet que si plusieurs récits, aḫbār, présentent 
des caractéristiques communes c’est parce qu’ils sont le produit d’un complexe processus de 
narration, de recueil et d’assemblage 2. 

  Je remercie Sylvie Denoix, Marie Legendre, Annliese Nef et Mathieu Tillier pour leurs remarques, suggestions 
et corrections d’une première version de cet article. 
1.  Préface, p. 12. 
2.  Noth, The Early Arabic Historical Tradition, p. 5. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens168

Malgré leur admission dans les travaux récents sur l’historiographie islamique, les analyses 
d’Albrecht Noth ont été, en partie, remises en cause par Fred Donner dans un important ou-
vrage. Ce dernier considère en effet que le nombre limité de centres de production de l’histoire 
a contribué à l’émergence de tendances « locales 3 », d’« orthodoxies multiples » pour reprendre 
l’expression d’Antoine Borrut 4. Partant de ce fait, il s’attache à analyser les caractéristiques 
de ce qu’il appelle les Local Historiographical Schools 5 que sont Médine, La Mecque, Kūfa, 
Baṣra, le Yémen, la Syrie et enfin l’Égypte. Il constate, pour ce dernier cas que, en dehors de la 
conquête islamique, aucun des thèmes traités ne répond aux canons de l’histoire « centralisée » 
telle qu’elle a été écrite et conçue par les historiens classiques des iiie-ive/ixe-xe siècles, à savoir 
les thèmes de la communauté, de l’hégémonie d’un peuple et du leadership 6. Cela l’amène 
à conclure que les lettrés musulmans d’Égypte n’ont apporté qu’une contribution mineure 
à l’écriture de l’histoire de la Umma. Dans un système de représentation où seuls certains 
thèmes sont considérés comme relevant de la discipline historique, des Histoires ne traitant 
pas ces thèmes étaient donc appréhendées comme ne faisant pas partie de cette vulgate. Fred 
Donner insiste en outre sur une spécificité de la production égyptienne : ses centres d’intérêt 
étaient essentiellement tournés vers la communauté musulmane d’Égypte et, ce qui est encore 
plus important, marqués par son lieu de production, la ville de Fusṭāṭ 7. 

Partant de ce constat, nous voudrions examiner, dans le cadre de cette réflexion sur les 
dynamiques régionales de l’innovation, la production des historiens musulmans de la capitale 
égyptienne (Fusṭāṭ, puis Le Caire). Ces derniers ont en effet privilégié l’histoire urbaine et 
topographique au sein de la littérature des Ḫiṭaṭ au point que la prééminence de ce thème 
dans les écrits médiévaux de cette « communauté littéraire » invite à considérer l’ensemble de 
ces ouvrages comme relevant d’un genre littéraire à part entière. En outre, l’essentiel de ces 
textes porte sur la ville de Fusṭāṭ, première fondation musulmane en Afrique, à laquelle ils 
confèrent une place particulière dans l’histoire de l’Égypte. Enfin, l’écriture de cette histoire 
obéit elle-même à des règles qui se sont perfectionnées peu à peu, tout au long des six siècles 
(iiie/ixe-ixe-xve siècles) qui vont jusqu’à la fin du Moyen Âge. La particularité de l’histoire de 
la capitale égyptienne a ainsi généré une écriture normée de l’histoire de la cité et un véritable 
genre s’est développé à Fusṭāṭ. 

Pour mieux appréhender les spécificités du genre « Ḫiṭaṭ » en Égypte, il convient, dans un 
premier temps, de revenir rapidement sur la production historique dédiée à la ville dans le 
monde musulman en général. Ensuite, pour étudier les codes de ce genre littéraire, il faudra 
analyser la méthode d’écriture des rédacteurs des Ḫiṭaṭ en Égypte, comprendre l’organisation 
de leurs travaux et repérer l’interaction entre les différents auteurs du genre. 

3.  Donner, Narratives of Islamic Origins, p. 216. 
4.  Borrut, Entre mémoire et pouvoir, p. 34. 
5.  Donner, Narratives, p. 214. 
6.  Ibid., chap. 6, 7, 8. 
7.  Ibid., p. 226. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 169

	 Les Ḫiṭaṭ, un genre égyptien sui generis 8

Il peut paraître de prime abord hasardeux d’avancer que le thème des Ḫiṭaṭ, en tant que 
mode d’écriture historique, est égyptien et diffère de ce qui s’écrivait en matière de topographie 
historique dans les autres miṣr-s, Kūfa 9 et Baṣra 10. On connaît l’intérêt précoce des lettrés 
musulmans pour ce que l’on pourrait qualifier d’archivage de l’histoire des premières villes 
musulmanes, à la fois description de l’installation des armées de conquête dans les régions 
conquises et catalogage des repères urbains célèbres de ces villes. Malgré l’existence d’un ouvrage 
de Ḫiṭaṭ concernant Kūfa, le Kitāb ḫiṭaṭ al-Kūfa d’al-Haytam b. Adī (m. 209/824) 11, le genre 
« Ḫiṭaṭ » ne s’est pas développé de manière significative en Irak, et il semble que les historiens 
postérieurs, tels qu’al-Balādurī et al-Ṭabarī, ne lui aient pas accordé une place de choix dans 
leurs productions historiques. En effet, si l’on examine les parties relatives au taḫṭīṭ des deux 
miṣr-s irakiens dans les œuvres de ces historiens dits « classiques », on note leur peu d’intérêt 
pour l’histoire topographique et la primauté qu’ils accordent au politique sur l’urbain. 

Nombreux sont les ouvrages qui ont été dédiés à l’histoire des villes islamiques, du moins 
d’après leur titre. À la fin du iiie/ixe siècle, Aslam b. Sahl al-Wāsiṭī (m. 292/905) consacra 
un travail à sa ville natale de Wāsiṭ 12 ; on peut citer également Abū Zakariyyā b. al-Qāsim 
al-Azdī (m. 334/945) et son livre, le Tārīḫ al-Mawṣil 13. Et cet art connaît son apogée avec 
le Tārīḫ Baġdād d’al-Ḫaṭīb al-Baġdādī (m. 463/1070) 14 et le Tārīḫ Dimašq d’Ibn ʿAsākir 15. 
L’examen de ces textes montre que la présentation de la ville n’y repose pas sur une description 
topographique ; en effet, pour ces auteurs, écrire l’histoire de Bagdad ou de Damas revenait 
essentiellement à recenser les célébrités natives de ces villes, ou y ayant séjourné. D’autres 
ouvrages s’intéressent essentiellement à l’histoire politique de la ville, notamment l’Histoire 
de Mossoul mentionnée plus haut, ou, plus significatif encore, pour Alep, le Zubdat al-ḥalab 
min ṭārīḫ Ḥalab, d’Ibn al-ʿAdīm 16. 

Dans ces ouvrages, la description topographique de la ville occupe un chapitre assez 
conséquent au début de l’œuvre, détaillant l’histoire de sa fondation et la description de ses 

8.  L’expression est de Inan, Miṣr al-islāmiyya wa-tārīḫ al-ḫiṭaṭ al-miṣriyya, p. 5. 
9.  Sur Kūfa, Djaït, al-Kūfa : naissance de la ville islamique. 
10.  Al-Alī, Minṭaqat al-Baṣra wa-ḫiṭaṭuhā. 
11.  Information livrée par Ibn al-Nadīm, Fihrist, vol. I/2, p. 312. 
12.  Tārīḫ Wāsiṭ. Sur la ville de Wāsit, fondée dans les années 80 du ier/viie siècle par al-Ḥaǧǧāǧ b. Yūsuf 
al-Ṯaqafī, gouverneur umayyade d’Irak, voir Sakly, « Wāsiṭ », p. 165-169. 
13.  Sur Mossoul, voir Robinson, Empire and Elites, p. 63-89. 
14.  Sur la topographique de Bagdad et les sources s’y étant intéressées, voir Lassner, The Topography of 
Baghdad ; al-‘Alī, « Maṣādir dirāsat ḫiṭaṭ Baġdād », p. 3-33. 
15.  Sur l’histoire topographique de Damas à partir d’Ibn ‘Asākir, voir Élisséeff, La description de Damas 
d’Ibn Asakir. 
16.  Sur Alep et l’importance de l’œuvre d’Ibn al-‘Adīm, voir Eddé, « Sources arabes des xiie et xiiie siècles », 
p. 293-308. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens170

principaux quartiers 17. En revanche, ces chapitres ne sont qu’une introduction au sujet prin-
cipal de l’ouvrage. Si la ville reste le sujet de l’étude, la dimension topographique est souvent 
reléguée au second plan au profit d’une présentation de ses acteurs (dans le genre des Ṭabaqāt) 
ou de son histoire événementielle. 

En Égypte, la littérature musulmane consacrée aux villes a connu un développement to-
talement distinct. Si la capitale égyptienne est omniprésente dans les ouvrages de Ṭabaqāt ou 
d’histoire politique, comme le montrent les travaux d’al-Kindī 18, d’Ibn Yūnus 19, d’al-Maqrīzī 20 
ou encore d’Ibn Taġrī Birdī 21, les historiens égyptiens ont élaboré un genre littéraire à part, 
les Ḫiṭaṭ, sorte de « description de topographie historique 22 », dans laquelle la ville est le per-
sonnage principal, le centre d’intérêt premier.

La fine analyse comparative entre les Ḫiṭaṭ d’al-Maqrīzī, chef d’œuvre du genre en Égypte, 
et sur laquelle nous reviendrons longuement, et les œuvres de ses prédécesseurs, le Bagdadien 
et le Damascène, faite par Julien Loiseau, permet d’étayer l’idée d’une innovation propre à 
l’Égypte dans ce domaine. Si une analogie entre les Ḫiṭaṭ d’al-Maqrīzī et les deux œuvres 
citées semble pouvoir être défendue, Julien Loiseau fait remarquer que cette constatation 
dérive essentiellement d’une lecture moderne des sources. Un examen attentif montre que 
la description de la ville chez al-Ḫaṭīb et Ibn ʿAsākir sert avant tout de prologue au diction-
naire biographique des hommes qui en ont illustré le nom, principal sujet de l’œuvre 23. En 
revanche, dans l’œuvre d’al-Maqrīzī, il y a une prévalence totale des lieux sur les hommes, qui 
sont convoqués essentiellement pour enrichir la mémoire d’un lieu 24. 

Dans un article consacré à al-Maqrīzī et ses Ḫiṭaṭ, Nāṣir al-Rabbāṭ essaye de rattacher 
le genre des Ḫiṭaṭ à une tradition historiographie dominée, selon lui, par les deux genres que 
sont les Fāḍā’il – ou éloges qui se sont concentrés particulièrement sur les aspects religieux et 
sacraux des villes musulmanes – et les Ṭabaqāt consacrées aux villes, dont les plus importants 
représentants sont précisément les histoires de Damas et de Bagdad évoquées. Allant plus loin 
dans la description du genre des Ḫiṭaṭ, Nāṣir Rabbāṭ le rattache d’une façon plus directe aux 

17.  Les exemples les plus notables sont les Ḫiṭaṭ Baġdād dans Tārīḫ Baġdād, vol. I, p. 375-450 ; Ḫiṭaṭ Dimašq, 
qui occupent un volume de l’œuvre d’Ibn ‘Asākir. Cf. Munaǧǧid, Introduction, p. 6-12. 
18.  Kitāb al-wulāt wa-kitāb al-quḍāt. 
19.  Abd al-Raḥmān b. Aḥmad b. Yūnus, historien et traditionniste égyptien du ive/xe siècle, auteur d’un 
dictionnaire biographique, aujourd’hui perdu. D’après les emprunts faits par les historiens postérieurs ce 
dictionnaire était composé de deux parties : une sur les Égyptiens, appelée Tārīḫ al-Miṣriyyīn ; et une seconde 
sur les étrangers ayant séjourné en Égypte, intitulée Tārīḫ al-ġurabā’. L’importance de cette œuvre et sa 
circulation dans les milieux lettrés, notamment chez les spécialistes de la science des autorités, ‘ilm al-riǧāl, a 
permis à un chercheur égyptien de la reconstituer en partie, voir Ibn Yūnus, Tārīḫ Ibn Yūnus, 2 vols.
20.  Dans son al-Muqaffā al-kabīr.
21.  Al-Nuǧūm al-zāhira fī mulūk Miṣr wa-l-Qāhira. 
22.  Cahen, « Khiṭaṭ », p. 22. 
23.  Loiseau, Reconstruire la maison du sultan, p. 23-24.
24.  Ibid, p. 24. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 171

ouvrages géographiques, al-Masālik wa-l-mamālik, aux visées « géopolitiques » selon l’auteur, 
notamment à partir des victoires enregistrées par les Mamelouks sur les Mongols et les croisés 25. 

Malgré ses rapprochements avec d’autres genres littéraires, Nāṣir Rabbāṭ insiste sur les parti-
cularités égyptiennes du genre des Ḫiṭaṭ, qui a emprunté aux Faḍā’il, aux Ṭabaqāt et aux ouvrages 
géographiques nombre de caractéristiques et de traditions, en les adaptant à ses propres fins mé-
thodologiques et « idéologiques 26 ». Il est intéressant de noter, à la suite d’autres chercheurs, que, 
en dehors de l’Égypte, aucune source parvenue jusqu’à nous ne porte le titre de Ḫiṭaṭ, à l’exception 
de l’ouvrage perdu d’al-Haytam mentionné plus haut, ce qui augmente la probabilité d’un genre 
littéraire ayant eu un destin particulier dans la vallée du Nil 27. Les raisons de cette innovation 
égyptienne en matière de littérature topographique résident, selon certains chercheurs, dans le 
sentiment d’appartenance aigu à l’Égypte et sa capitale Fusṭāṭ-Le Caire qui caractérise les auteurs, 
sentiment qui devient plus tangible, selon Nāṣir Nabbāṭ, avec l’établissement du califat fatimide 
en Égypte et la concurrence entre Le Caire et Bagdad en matière de légitimité politico-religieuse 28. 

Pour sa part, Ayman Fu’ād Sayyid range le genre des Ḫiṭaṭ dans la catégorie de la géographie 
historique locale, en prenant comme exemple les travaux d’al-Ḫaṭīb al-Baġdādī, d’Ibn Šaddād 
ou encore d’Ibn ʿAsākir. Cependant, il note l’innovation égyptienne en matière de Ḫiṭaṭ en 
mettant l’accent sur les différences sensibles entre les Ḫiṭaṭ d’al-Maqrīzī, qu’il qualifie de pre-
mier ouvrage spécialisé dans l’histoire d’une ville, et les travaux des historiens mentionnés plus 
haut 29. Pour Ayman Fu’ād Sayyid tout comme pour Nāṣir Rabbāṭ, les Ḫiṭaṭ d’al-Maqrīzī sont 
une œuvre fondatrice de l’histoire citadine, al-tārīḫ al-ʿ umrānī 30. Partant de cette constatation, 
il convient de suivre la production littéraire égyptienne consacrée aux Ḫiṭaṭ afin de dégager les 
grandes lignes de ce genre et de sa codification sur une période longue de six siècles, depuis 
Ibn ʿAbd al-Ḥakam jusqu’à al-Maqrīzī. 

La première occurrence des Ḫiṭaṭ se trouve dans le chapitre intitulé dikr al-ḫiṭaṭ, dû à la plume 
de ʿAbd al-Raḥmān b. ʿAbd Allāh b. ʿAbd al-Ḥakam (m. 257/871) 31 et le thème sera traité par 
la plupart des historiens musulmans de l’Égypte médiévale jusqu’à al-Suyūṭī (m. 911/1505) 32. 
Cette longévité du thème est significative, elle relève d’une codification « littéraire » qui n’a 
cessé de se perfectionner depuis le iiie/ixe siècle pour atteindre son aboutissement avec le 

25.  Rabbāṭ, « al-Madīna wal-sulṭa wal-tārīḫ », p. 82. 
26.  Ibid., p. 83. 
27.  Cette constatation n’est pas nouvelle, elle est bien connue des historiens ayant travaillé sur ce genre littéraire 
qui mettent tous l’accent sur la singularité égyptienne en matière de rédaction des Ḫiṭaṭ. Voir essentiellement 
Cahen, « Khiṭaṭ », p. 40 ; Denoix, Décrire Le Caire, p. 13-14 ; Sayyid, « L’évolution de la composition du genre 
des ḫiṭaṭ en Égypte musulmane », p. 63-73 ; Rabbāṭ, « al-Madīna », p. 83. 
28.  Rabbāṭ, « al-Madīna », p. 83. 
29.  La capitale de l’Égypte, p. xxvii ; Musawwadat al- Maqrīzī, Introduction p. 6 ; Introduction au vol. I des 
Ḫiṭaṭ d’al-Maqrīzī, p. 8. 
30.  Sayyid, « Introduction au vol. I », p. 9 ; Rabbāṭ, « al-Madīna », p. 79. 
31.  Fuṭūḥ Miṣr wa aḫbāruhā, p. 91-139.
32.  Ḥusn al-muḥāḍara fī aḫbār Miṣr wa-al-Qāhira, p. 130-136, intitulé aussi dikr al-ḫiṭaṭ. Sur cet historien, 
voir Garcin, « Histoire, opposition, politique et piétisme traditionaliste dans le Ḥusn al-muḥāḍara de Suyūṭī », 
p. 33-40. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens172

chef d’œuvre du genre, al-Mawā iʿẓ wal-iʿtibār fī-dikr al-ḫiṭaṭ wa-al-ātār d’al-Maqrīzī, plus connu 
sous le titre d’al-Ḫiṭaṭ 33. Ce dernier s’inscrit d’ailleurs dans une lignée d’historiens ayant traité 
ce thème d’une part, en répertoriant les vestiges et repères urbains de la capitale égyptienne 
(Fusṭāṭ, puis Le Caire) et, d’autre part, en élaborant les codes de cette thématique. Comme 
le fait remarquer Sylvie Denoix, « le recours à ces autorités anciennes prend une signification 
particulière 34 » chez al-Maqrīzī, qui écrit dans l’introduction de son livre : 

« Le premier à avoir répertorié les ḫiṭaṭ de Miṣr et ses vestiges, et à avoir cité leurs causes dans 
une compilation (dīwān) est Abū ʿUmar Muḥammad b. Yūsuf al-Kindī. Ensuite, le cadi Abū 
ʿAbd Allāh Muḥammad b. Salāma al-Quḍāʿī a rédigé son ouvrage intitulé al-Muḫṭār fī dikr al-
ḫiṭaṭ wa- l-ātār 35. »

Et al-Maqrīzī de continuer à nommer les autres rédacteurs de Ḫiṭaṭ que sont Ibn Barakāt 
al-Naḥwī 36, al-Šarīf al-Ǧawwānī 37, Ibn al-Mutawwaǧ 38 et Ibn ʿAbd al-Ẓāhir 39. On trouve le 
même souci de citer ses prédécesseurs dans l’œuvre d’Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, al-Rawḍa al-bahiyya 
al-zāhira fī ḫiṭaṭ al-muʿuziyya al-Qāhira, consacrée essentiellement à la description topogra-
phique du Caire, qu’il amplifie 40. Cette méthode – référence systématique aux ouvrages des 
Ḫiṭaṭ – permet donc non seulement de dresser une liste des œuvres appartenant à ce genre 
littéraire, mais surtout de suivre la méthode de rédaction de ces auteurs et, par conséquent, 
de détecter les caractéristiques de ce thème. 

Si al-Maqrīzī ne mentionne pas Ibn ʿAbd al-Ḥakam parmi les rédacteurs des Ḫiṭaṭ, c’est 
essentiellement parce qu’il ne cite, comme le montre le passage traduit de son introduction, 
que les auteurs qui ont produit un livre entier de Ḫiṭaṭ. Ibn ʿAbd al-Ḥakam, pour sa part, n’y 
a consacré qu’un chapitre : il ne peut donc faire partie des auteurs de ce genre pour l’historien 
mamelouk. Dans un autre passage, toutefois, il montre qu’Ibn ʿ Abd al-Ḥakam est une référence 
incontournable pour l’étude des ḫiṭaṭ de Fusṭāṭ 41. En effet, son texte sur la topographie de 

33.  Sur Maqrīzī et son œuvre majeure, voir essentiellement Denoix, Décrire Le Caire ; Rabbāṭ, p. 15-17, 
« al-Madīna », p. 77-100 ; les introductions d’A.F. Sayyid à l’édition de cette œuvre ; Bauden, « al-Maqrīzī », 
p. 1074-1076 ; Loiseau, Reconstruire la maison du sultan, p. 19-27. 
34.  Décrire Le Caire, p. 13. 
35.  Ḫiṭaṭ, vol. I, p. 9. 
36.  Abū ‘Abd Allāh Muḥammad (m. 520/1126). Cf. Mu‘ǧam al-udabā’, p. 2440 ; ‘Inān, Mu’arriḫū Miṣr al-
islāmiyya, p. 55-60 ; Sayyid, Introduction au volume I, p. 11-13. 
37.  Muḥammad b. As‘ad (m. 588/1092). Cf. al-Ṣafadī, al-Wafī bil-wafiyyāt, vol. II, p. 202 ; Sayyid, Introduction 
au volume I, p. 13-14. 
38.  Muḥammad b. ‘Abd al-Wahhāb (m. 730/1330), auteur de Īqāẓ al-Mutaġaffil wa-itti‘āẓ al-muta’ammil. Voir 
al-Maqrīzī, al-Muqaffā al-kabīr, vol. VI, p. 116 ; Sayyid, Introduction au volume I, p. 18-19. 
39.  Ibid, p. 10. 
40.  Grâce à Ibn ‘Abd al-Ẓāhir, nous apprenons que les Ḫiṭaṭ d’al-Kindī comprenaient un seul tome, tandis 
que celles d’al-Quḍā‘ī en comptaient deux, al-Rawḍa al-bahiyya, p. 5-6. Sur cet historien, voir l’introduction 
de Sayyid dans l’édition de l’ouvrage mentionné, p. 11-18. 
41.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 282. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 173

Fusṭāṭ est le plus ancien représentant de ce genre. Il convient donc de l’analyser en profondeur 
pour mieux comprendre la genèse du genre, puis sa codification ultérieure. 

Le chapitre en question, avec ses sous-parties, occupe une place centrale dans l’ouvrage 
d’Ibn ʿ Abd al-Ḥakam. Il est précédé de deux chapitres, l’un portant sur le passé antéislamique 
de l’Égypte, dominé par le thème des « éloges », les faḍā’il, l’autre concernant la conquête mu-
sulmane du pays. Il est intéressant de noter dès maintenant que ce schéma se répète dans tous 
les ouvrages égyptiens. La partie réservée aux Ḫiṭaṭ proprement dite est toujours devancée 
par une présentation de l’histoire de l’Égypte ancienne, une histoire essentiellement biblique 
qui se clôt avec la conquête musulmane du pays 42. Un ouvrage de Ḫiṭaṭ aussi important que 
al-Intiṣār li-wāsiṭat iʿqd al-amṣār d’Ibn Duqmāq, dont seuls les tomes IV et V sont parvenus 
jusqu’à nous, devrait suivre le même schéma. Les tomes manquant constituent très probable-
ment une fresque historique présentant l’Égypte dans sa marche vers la révélation 43. 

Selon Ibn ʿAbd al-Ḥakam, l’étude des Ḫiṭaṭ vise essentiellement à décrire de l’installation 
de l’armée de conquête sur le sol de la future Fusṭāṭ par le biais de la distribution des lots 
d’installations et à retracer l’évolution topographique et urbaine de la ville. La structure du 
chapitre diffère sensiblement de celle retenue par son contemporain al-Balādurī pour Baṣra 
et Kūfa. Alors que ce dernier donne rapidement la liste des Ḫiṭaṭ irakiennes, en insistant sur 
quelques repères urbains de deux villes, Ibn ʿAbd al-Ḥakam dresse deux listes exhaustives de 
ḫiṭaṭ : individuelles et collectives. 

C’est probablement la nature de l’installation elle-même qui a façonné et marqué le genre 
des Ḫiṭaṭ en Égypte. Julien Loiseau fait remarquer, à juste titre, que les Ḫiṭaṭ, en tant que 
genre, sont indissociables du contexte de la conquête arabe. Si les auteurs égyptiens conti-
nuent de transmettre les listes des Ḫiṭaṭ tribales de Fusṭāṭ jusqu’à la fin du Moyen Âge, c’est 
essentiellement pour « signifier une origine et rendre compte des rémanences topographiques 
lentes à s’estomper 44 ». Fusṭāṭ a connu à sa fondation le schéma topographique suivant : des 
concessions individuelles appelées dār-s, situées au centre de Fusṭāṭ, autour de la mosquée 
de ʿAmr, et conçues pour loger les illustres chefs de la conquête, essentiellement mecquois et 
Médinois ; et des concessions collectives (Ḫiṭaṭ) prévues pour les tribus, chacune d’entre elles 
ayant sa propre ḫiṭṭa. C’est ce système qui a permis à Sylvie Denoix de comprendre le mode 
d’installation urbain à Fusṭāṭ, à la fois individuel (dār) et collectif (ḫiṭṭa) 45. Il est plus que 
probable que le système fut identique à Kūfa et à Baṣra 46, mais seul le langage urbain précoce 
des œuvres de Ḫiṭaṭ égyptiennes rend une telle investigation possible. 

42.  Il convient d’exclure de cette liste l’ouvrage d’Ibn ‘Abd al-Ẓāhir qui débute directement par l’histoire du 
Caire et son fondateur, al-Mu‘izz li-Dīn Allāh al-Fāṭimī. 
43.  Décrire Le Caire, p. 14. Cela a été rendu possible par une comparaison entre l’œuvre d’Ibn Duqmāq et 
celle d’al-Maqrīzī où l’auteur observe une similitude de l’organisation générale des deux ouvrages. 
44.  Reconstruire la maison du sultan, p. 22. 
45.  Décrire Le Caire, p. 73-80. Pour les termes techniques relatifs à la topographie de Fusṭāṭ, voir Garcin, 
« Toponymie et topographie », p. 113-118. 
46.  Denoix, « Founded Cities in the Arab World », p. 119. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens174

	 Un genre littéraire marqué par les crises de la ville

Dans son étude sur la Fusṭāṭ mamelouke, Sylvie Denoix montre que le « moteur » de ce genre 
littéraire est la désolation que ressent l’auteur des Ḫiṭaṭ face à la crise ayant affecté l’Égypte 
et surtout sa capitale 47. Cette idée est reprise par Julien Loiseau dans son étude sur l’ordre 
urbain du Caire entre le milieu du xive et le milieu du xve siècle. L’auteur insiste, lui aussi, 
sur la ruine comme le prétexte des Ḫiṭaṭ d’al-Maqrīzī, qu’il qualifie d’« autopsie de la ruine 48 ». 

Al-Maqrīzī met particulièrement l’accent sur l’importance de la crise dans la rédaction des 
Ḫiṭaṭ en évoquant les œuvres d’époque fatimide, ainsi que son propre ouvrage. Ainsi, il livre 
l’essence même de ce genre codifié dans l’introduction de son œuvre en écrivant :

« J’ai voulu extraire l’histoire de tout ce que l’Égypte renferme de vestiges encore subsistants qui 
proviennent des nations passées, des générations éteintes, tout ce que la ville de Fusṭāṭ-Miṣr offre 
encore de monuments que la longueur du temps a entièrement ou presque entièrement dégradés ; 
en sorte que bientôt, la main de la destruction et du néant en fera disparaître toutes les traces 49. »

Le souci d’archiver l’histoire de la ville et du pays avant que la ruine ne les affecte est aussi 
présent dans le langage d’al-Qalqašandī (m. 821/1418), contemporain d’al-Maqrīzī et rédacteur 
d’un important chapitre de Ḫiṭaṭ, inséré dans son encyclopédie Ṣubḥ al-a šʿā 50. En évoquant les 
ḫiṭaṭ de Fusṭāṭ, il donne les motivations de son travail sur l’ancienne capitale égyptienne, qui 
ne diffère pas de celle de ses contemporains Ibn Duqmāq et al-Maqrīzī :

« … la plupart des anciennes ḫiṭaṭ ont disparu, leurs traces furent effacées. Ce qui en reste est 
très réduit et leurs aspects ont changé. Si tu regardes les [ouvrages de] Ḫiṭaṭ d’al-Kindī, al-Quḍāʿī 
et d’al-Šārīf al-Nassāba, tu verras ce qu’al-Fusṭāṭ renfermait d’architecture, et ce qu’elle est devenue 
aujourd’hui. Nous avons procédé à l’énumération des ḫiṭaṭ mentionnées pour sauvegarder leur 
nom et attirer l’attention sur leur état passé 51. »

Si la centralité du thème de la crise dans le genre des Ḫiṭaṭ à l’époque mamelouke semble 
incontestable, il nous paraît intéressant d’étendre cette relation de cause à effet aux autres 
auteurs des Ḫiṭaṭ. Julien Loiseau pense que la généalogie des Ḫiṭaṭ, en tant que genre litté-
raire, « n’est pas autre chose que le produit du réinvestissement par al-Maqrīzī d’une partie 
de l’historiographie égyptienne médiévale 52 », dans le sens où c’est al-Maqrīzī qui, dans son 

47.  Décrire Le Caire, p. 13.
48.  Reconstruire la maison du sultan, p. 19, 166-167. 
49.  Ḫiṭaṭ, vol. I, p. 4. 
50.  Si al-Qalqašandī n’a pas rédigé un ouvrage de Ḫiṭaṭ à part entière, il convient de voir dans le long chapitre 
consacré à l’Égypte, dans le volume III de son Encyclopédie (p. 282-532) et une partie du vol. IV (p. 1-72), un 
travail qui obéit aux règles du genre des Ḫiṭaṭ. Sayyid, « Remarques sur la composition des Ḫiṭaṭ », p. 235. 
51.  Ṣubḥ al-a‘šā, vol. III, p. 338. 
52.  Reconstruire la maison du sultan, p. 25. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 175

effort d’attribuer à ses prédécesseurs une fonction historiographique bien précise, inscrit leur 
témoignage dans le contexte des crises ayant affecté le paysage urbain de la capitale égyptienne. 
Sans la ruine de la capitale égyptienne, la disparition d’une certaine Égypte médiévale et l’en-
treprise d’enregistrement faite par al-Maqrīzī, tout un pan de l’historiographie égyptienne 
médiévale aurait disparu, conclut le même auteur 53. 

Ce constat est explicite dans l’œuvre d’al-Maqrīzī. Son recours aux autorités en matière de 
Ḫiṭaṭ est conditionné par cette monumentale entreprise qui aboutit à consigner par écrit l’état 
des lieux de la capitale égyptienne avant que la ruine ne l’emporte. C’est ce qui explique, entre 
autres, que le classement des œuvres de Ḫiṭaṭ par al-Maqrīzī est tributaire des crises ayant 
affecté Fusṭāṭ-Le Caire. C’est cette prédominance de la ruine comme repère historiographique 
qui nous pousse à étendre la réflexion relative aux rapports entre la rédaction des Ḫiṭaṭ et la 
ruine de la ville aux autres représentants de ce thème littéraire, en particulier Ibn ʿAbd al-
Ḥakam et al-Quḍāʿī. En d’autres termes, la crise fut-elle le prétexte de rédaction des œuvres 
antérieures des Ḫiṭaṭ, ou ne concerna-t-elle que les témoins du xve siècle qui se chargèrent de 
l’étendre aux travaux de leurs prédécesseurs ?

Ibn ʿ Abd al-Ḥakam rédigea son ouvrage dans une période particulièrement mouvementée, 
marquée par une guerre interminable entre le pouvoir abbaside et les tribus arabes d’Égypte 54. 
La crise commence au cours de la deuxième moitié du iie/viiie siècle autour de la question 
fiscale. Le pouvoir abbaside, soucieux de mieux contrôler l’assiette fiscale en Égypte, durcit 
sa politique à l’égard des contribuables égyptiens, musulmans et chrétiens réunis. Cela se 
manifesta essentiellement par l’envoi de contingents armés étrangers à la province égyptienne, 
après que le pourvoir abbaside ait constaté la complaisance de la garnison de Fusṭāṭ, le ǧund 
de Miṣr, à l’égard des rebelles du Delta 55. Cette situation chaotique amena deux familles – 
l’une égyptienne, l’autre ḫurāsānienne – à se partager le pouvoir en Égypte pendant près de 
dix ans, en l’absence d’un pouvoir central désormais trop éloigné 56. La capitale, Fusṭāṭ, fut 
le théâtre d’affrontements sanglants entre les deux protagonistes, et cette lutte dut affecter 
sensiblement la physionomie de la ville 57. À aucun moment, Ibn ʿAbd al-Ḥakam ne laisse 
transparaître les raisons fondamentales qui sont à l’origine de la rédaction de son ouvrage, 
mais on ne peut s’empêcher de faire un rapprochement avec cette « idéologie de la crise » qui 
a grandement façonné l’historiographie égyptienne, et particulièrement celle des Ḫiṭaṭ. Il 

53.  Ibid. 
54.  Sur cette période mouvementée de l’histoire politique en Égypte, voir Dunn, The Struggle for ‘Abbāsid 
Egypt, p. 22-72 ; Kennedy, « The Egypt as a Province », p. 79-84. 
55.  Kindī, Wulāt, p. 126.
56.  Les Banū al-Ǧarawī et les Banū al-Sarī b. al-Ḥakam ont régné sur l’Égypte pendant la première décennie 
du iiie/ixe siècle. Selon al-Kindī, « Fusṭāṭ et la Haute Égypte étaient contrôlées par Ibn al-Sarī, alors que la 
Basse Égypte était aux mains d’Ibn al-Ǧarawī », Wulāt, p. 173
57.  Al-Kindī mentionne de nombreux troubles dans la ville, causés par le retard dans le paiement des soldes, 
ou encore le mécontentement du ğund à l’égard de la politique exercée par nombre de gouverneurs abbasides. 
Mais les évènements les plus sanglants à Fusṭāṭ opposèrent une partie du vieux ǧund de Fusṭāṭ à la garnison 
ḫurāsānienne arrivée par vagues successives depuis l’an 170/786, Wulāt, p. 159, 173. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens176

faut rappeler que la famille d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam a particulièrement souffert de la politique 
répressive des Abbasides au moment de l’inquisition, al-miḥna 58. 

Il est intéressant de remarquer que l’ouvrage d’al-Maqrīzī suit, dans ses grandes lignes, celui 
d’Ibn ʿ Abd al-Ḥakam : une longue introduction sur le passé égyptien, suivie d’une présentation 
de la conquête, puis le cœur de l’ouvrage représenté par les ḫiṭaṭ à proprement parler, et enfin 
une histoire politique. Grâce aux travaux récents de Frédéric Bauden sur la méthode de travail 
d’al-Maqrīzī, on peut mesurer l’ampleur de l’influence des Fuṭūḥ Miṣr sur les Ḫiṭaṭ. Dans son 
carnet préparatoire, al-Maqrīzī note qu’il entend résumer l’œuvre d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam, qui 
occupe plusieurs folios du carnet. Les principaux chapitres y figurent, dans l’ordre donné par 
Ibn ʿ Abd al-Ḥakam 59. Le même résultat émerge aussi de la comparaison de l’œuvre d’Ibn ʿ Abd 
al-Ḥakam avec celle d’al-Suyūṭī 60, ce qui ne peut être le résultat du hasard, mais participe plus, 
nous semble-t-il, d’une méthode consistant à écrire l’histoire égyptienne, au centre de laquelle 
la ville de Fusṭāṭ (et à un moindre degré celle du Caire) tient la place de choix. 

L’ouvrage d’al-Kindī, le Kitāb al-Ḫiṭaṭ est aujourd’hui perdu, mais nous pouvons, d’après 
les passages conservés chez al-Qalqašandī, Ibn Duqmāq et al-Maqrīzī, avoir une idée de son 
contenu. Al-Kindī écrivait lui aussi à une époque de crise politique majeure, marquée par l’af-
faiblissement du pouvoir iḫšīdide et par les tentatives de conquête de l’Egypte menées par les 
tribus berbères du Maghreb sous la houlette des Faṭimides. Toute son œuvre semble marquée 
par le souci d’archiver l’histoire de Fusṭāṭ avant que la ruine (politique) ne l’atteigne, ruine 
inéluctable aux yeux de l’auteur eu égard à la gravité de la crise politique que le pays traversait. 
Même si l’on ne possède que des fragments de ses écrits, leur titre indique la volonté d’al-Kindī 
de consigner ce pan de l’histoire égyptienne avant sa disparition 61. 

Nous avons dit que l’époque à laquelle al-Kindī rédigeait son œuvre était marquée par 
une crise politique (et sans doute sociale) majeure en Égypte. Quoique Maqrīzī ne fasse pas 
explicitement le lien entre la crise du milieu du ive/xe siècle et les Ḫiṭaṭ d’al-Kindī, il est 

58.  Al-miḥna, l’épreuve, instaurée par le calife abbaside al-Ma’mūn en 218/833, et destinée à examiner la 
position des plus importants fuqahā’ de l’empire vis-à-vis de la doctrine de la création du Coran. Cf. Ferjani, 
« Théologiens et pouvoir politique ». Sur la répercussion de cette politique sur les Banū ‘Abd al-Ḥakam, voir 
Quḍāt, p. 464-466 ; Abū l-‘Arab, Kitāb al-miḥan, p. 218-219. 
59.  Bauden, « Maqriziana I », p. 33-35 ; id., « Maqriziana IV », p. 27. Dans une note de bas de page, l’auteur 
annonce une étude à part sur les emprunts faits par al-Maqrīzī à Ibn ‘Abd al-Ḥakam, intitulée Maqriziana V : 
Ibn Abd al-Ḥakam and al-Maqrīzī, « Maqriziana I », p. 34, note 32. 
60.  Sur la structure du Ḥusn al-muḥāḍara, voir Garcin, « Histoire, opposition », p. 40-49. 
61.  Toute l’œuvre de Kindī est centrée sur la ville de Fusṭāṭ et ses habitants. Elle se décline comme suit : 
un ouvrage sur les ḫiṭaṭ de Fusṭāṭ, le Kitāb al-ḫiṭaṭ ; une histoire de la mosquée de ‘Amr, le Kitāb masǧid ahl 
al-Rāya ; un ouvrage sur le ǧund d’Égypte, le Kitāb al-ǧund al-ġarbī ; un dictionnaire biographique sur les 
mawālī ; un ouvrage sur la bataille qui a opposé l’armée syrienne de Marwān b. al-Ḥakam aux partisans de 
ʿAbd Allāh b. al-Zubayr au sud-est de Fusṭāṭ pendant la deuxième guerre civile (64/685), le Kitāb al-ḫandaq 
wa-al-tarāwīḥ, et le double travail, seul à être parvenu jusqu’à nous, le Kitāb al-wulāt wa-kitāb al-quḍāt. Deux 
autres titres traitent de sujets un peu différents, le Kitāb Marwān al-Ǧa‘dī (Marwān b. Muḥammad, dernier 
calife umayyade ayant trouvé la mort en Égypte en 132/750) et le Kitāb al-Sarī b. al-Ḥakam, du nom du 
commandant militaire du Ḫurāsān arrivé en Égypte dans les années 70 du iie/viiie siècle pour en devenir le 
gouverneur quasi indépendant au début du iiie/ixe siècle. Sur l’œuvre de Kindī, voir Guest, Introduction, p. 8-13. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 177

possible de déceler, dans son ouvrage, une relation de cause à effet entre les deux. Dans la 
partie relative aux gouverneurs d’Égypte de l’époque pré-fatimide, il intitule un paragraphe 
comme suit : Dikr man waliya Miṣr min al-umarā’ ba dʿa ḫarāb al-Qaṭā’iʿ ilā an buniyat Qāhirat 
al-Mu iʿzz ʿalā yad al-qā’id Ğawhar, Mention des gouverneurs d’Égypte depuis la ruine d’al-
Qaṭā’iʿ jusqu’à la construction du Caire d’al-Muʿizz par le général Ğawhar 62. Le repère chez 
al-Maqrīzī est toujours la crise (al-šidda) ou la ruine (al-ḫarāb) qui affecte la cité. Écrire les 
Ḫiṭaṭ a pour objectif d’enregistrer les vestiges, les traces, les bâtiments avant leur disparition 63. 

Le premier ouvrage de Ḫiṭaṭ dans lequel on peut apprécier l’influence de la crise (šidda) et 
de la ruine (ḫarāb) sur les auteurs égyptiens est celui de al-Quḍāʿī. Bien qu’il soit perdu, les 
emprunts faits à cet ouvrage par al-Qalqašandī, Ibn Duqmāq et, surtout, al-Maqrīzī, permet-
tent d’en comprendre la structure, ainsi que les motivations de son auteur. 

À plusieurs endroits, copiés par les auteurs mamelouks mentionnés plus haut, al-Quḍāʿī 
clôt sa description d’un monument, d’un quartier ou d’une circonscription (kūra) par la men-
tion de la ruine qui l’a affecté. Dans son chapitre réservé aux circonscriptions égyptiennes, 
il divise l’Égypte en trois régions, comprenant soixante-cinq circonscriptions (kūra-s) 64. Sa 
description de l’ancienne cité (birbā) de Dendera est significative de ce souci de placer la ruine 
au centre de la narration : 

« Il s’agit d’une birbā étrange qui contient cent quatre vingt fenêtres ; le soleil entre chaque jour 
par une de ses fenêtres et sort par où il est entré. Elle est en ruine aujourd’hui et il n’en reste que 
des vestiges 65. »

Un exemple plus significatif encore permet d’appuyer l’hypothèse selon laquelle le fait de 
situer l’état d’un monument ou d’un lieu par rapport à la ruine était important pour al-Quḍāʿī ; 
il s’agit de la notice réservée à l’ancienne ville (birbā) de Samannūd, en Basse Égypte. Pour 
présenter cette birbā, al-Quḍāʿī cite al-Kindī, avant de clore le texte par l’expression suivante : 

« Ensuite, elle tomba en ruine (ḫaribat) aux alentours de 350 [961] 66. »

La structure du chapitre qu’al-Maqrīzī consacre à Fusṭāṭ témoigne de cette logique de crise 
qui est au cœur même de son œuvre. Après avoir présenté la fondation de la ville, ses différents 
quartiers et les gouverneurs qui y ont siégé, il livre deux chapitres aux titres révélateurs. Le pre-
mier est intitulé dikr ḫarāb al-Fusṭāṭ, De la ruine de Fusṭāṭ, dans lequel il détaille les deux grandes 
crises qui ont affecté la ville : sous al-Mustanṣir, au milieu du ve/xie siècle 67 ; puis l’incendie 

62.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 113. 
63.  Décrire Le Caire, p. 13. 
64.  Ṣubḥ al-a‘šā, vol. III, p. 379
65.  Ṣubḥ al-a‘šā, vol. III, p. 328. 
66.  Ṣubḥ al-a‘šā, vol. III, p. 327. 
67.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 135-142 ; Sayyid, La capitale de l’Égypte, p. 616-625.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens178

provoqué par le vizir Šāwar en 564/1168 68. Après avoir exposé ces crises, al-Maqrīzī passe à une 
autre étape de son schéma, qui consiste à décrire la ville à son époque ; il intitule ce chapitre dikr 
mā ʿ alay-hi madīnat Miṣr al-ān wa-ṣifatu-hā, De l’état actuel de la ville de Miṣr et sa description 69. 
Pour faire le lien entre le passé et le présent de son époque, al-Maqrīzī rappelle – encore une 
fois – la rupture majeure dans l’histoire urbaine de sa ville que constitue la crise : 

« Un certain nombre de récits ont été avancés pour montrer la splendeur des monuments de 
Fusṭāṭ-Miṣr et leur grand nombre, puis les causes qui ont précipité sa ruine. Le dernier ouvrage 
rédigé sur les ḫiṭaṭ de Miṣr que j’ai pu consulter est le Īqāẓ al-mutaġaffil wa-itti āʿẓ al-muta’ammil 
du cadi Tāǧ al-Dīn Muḥammad b. ʿAbd al-Wahhāb b. al-Mutawwaǧ 70. »

Et al-Maqrīzī de livrer un résumé rapide de la description d’Ibn al-Mutawwaǧ, consistant à 
énumérer les principaux repères urbains de la ville (ḫuṭṭ-s, ḥāra-s, zuqāq, darb-s, raḥaba-s, kūm-s, 
etc.), comme pour donner un dernier aperçu de la ville avant de livrer sa propre description, 
fondée cette fois sur l’observation oculaire, comme le montre l’ouverture de la description en 
question : 

« La plupart de ce qu’il [Ibn al-Mutawwaǧ] a mentionné a été exterminé (bāda) et a disparu 
(datara)… Je vais mentionner ici l’état actuel de la ville de Miṣr 71. »

Les auteurs des Ḫiṭaṭ devaient d’abord recourir aux ouvrages antérieurs pour décrire l’état 
de la ville à des époques passées, en mentionnant leurs divergences sur des questions liées à la 
fondation, à la dénomination ou encore à l’emplacement des lieux évoqués. Suivait une des-
cription directe, autoptique, appuyée sur le témoignage direct, comme s’il s’agissait pour eux 
d’apporter leur propre contribution à l’archivage de l’histoire de la cité, à travers une sorte de 
mise au point de topographie historique. 

	 Mémoriser l’histoire de la ville : entre passé et présent

Comment écrire l’histoire de la cité menacée par la ruine ? Contrairement à la méthode 
des lettrés musulmans, qui consiste à rapporter les récits en se fondant sur une chaîne de 
transmetteurs (isnād), donc en se référant à des témoins antérieurs réels ou supposés, les 
auteurs des Ḫiṭaṭ ont eu recours à la narration directe qui allie à la fois le présent (l’état des 
lieux à leur époque) et le passé (en se fondant sur les descriptions de leurs prédécesseurs et 
occasionnellement sur des témoignages oraux recueillis par l’auteur lui-même) 72. 

68.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 142-146 ; Kubiak, « The Burning of Miṣr al-Fusṭāṭ », p. 51-64 ; Sayyid, La capitale de 
l’Égypte, p. 625-643. 
69.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 155-170. 
70.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 155. 
71.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 156. 
72.  Méthode analysée en profondeur en ce qui concerne Ibn Duqmāq par Denoix, Décrire Le Caire, p. 17-28. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 179

Dans son introduction à l’édition des Ḫiṭaṭ de al-Maqrīzī, Ayman Fu’ād Sayyid rappelle la 
méthode de cet historien, constituée de trois moments : copier des ouvrages anciens (al-naql) 
en prenant soin de citer sa source écrite ; recueillir le témoignage oral de ses contemporains (al-
riwāya ʿ amman adraktu) et noter enfin le résultat de son observation directe sur le terrain, en sa 
qualité de témoin oculaire (al-mušāhada) 73. Cette méthode est mieux connue des chercheurs au-
jourd’hui grâce aux importants travaux de Frédéric Bauden. La découverte récente de nouveaux 
manuscrits autographes de l’auteur, mais surtout de carnets de notes d’al-Maqrīzī lui ont permis 
de procéder à une véritable « archéologie du savoir en islam », une analyse en profondeur de la 
méthode des historiens musulmans dans la composition et la mise en œuvre de leurs travaux 74. 

Ibn ʿ Abd al-Ḥakam, pourtant décrit comme un traditionniste appliquant l’isnād avec rigueur, 
semble être l’inventeur de cette méthode en Égypte. Son chapitre sur la description topographique 
de Fusṭāṭ illustre ce modus operandi. S’il ne le dit pas explicitement, Ibn ʿAbd al-Ḥakam divise 
son étude sur les ḫiṭaṭ de Fusṭāṭ en deux parties distinctes : la première est consacrée à la descrip-
tion du quartier central de la ville, la Rāya. Quant à la seconde, elle s’intéresse aux concessions 
tribales, ce qui nous renvoie à la double occupation du sol, à la fois individuelle et collective. La 
description du quartier central suit la même logique : mentionner les dār-s célèbres de Fusṭāṭ, 
leur emplacement précis, leurs propriétaires, ainsi que des détails sur leur attribution originelle 
et leurs changements de propriétaires. La narration est directe, Ibn ʿ Abd al-Ḥakam ne fait appel 
à la méthode de l’isnād que pour transmettre un récit dont le fond n’est pas urbain, lorsqu’il se 
rapporte, par exemple, à des informations concernant le propriétaire de telle ou telle dār. Il uti-
lise la même méthode dans la partie relative aux concessions collectives, les Ḫiṭaṭ tribales. Pour 
chaque ḫiṭṭa, il donne le nom de la tribu bénéficiaire ; ses limites territoriales, en prenant souvent 
comme repère les frontières entre les différentes ḫiṭaṭ, ainsi qu’un certain nombre d’informations 
relatives aux tribus concernées. 

L’analyse du chapitre des Ḫiṭaṭ chez Ibn ʿAbd al-Ḥakam pose un certain nombre de pro-
blèmes. Étant le premier représentant de ce « genre littéraire », il nous est impossible de détecter 
chez lui les sources qui sont à la base de sa description directe 75. Un récit rapporté par Ibn 
ʿAbd al-Ḥakam, à propos de l’extension des concessions collectives des tribus, due aux vagues 
de migration de l’époque du troisième calife ʿUtmān b. ʿAffān, concorde parfaitement avec 
les résultats de la fouille d’Isṭabl ʿAntar, quartier situé au sud-est de Fusṭāṭ. Les résultats de 
la fouille permettent à Roland-Pierre Gayraud d’infirmer la thèse selon laquelle les Ḫiṭaṭ de 
Fusṭāṭ étaient séparées par des espaces vides. Il n’y a aucun espace vacant selon l’archéologie, 
le tissu urbain est continu et dense dès l’époque de la conquête 76. Or, il se trouve que cet état 
de fait est confirmé par Ibn ʿAbd al-Ḥakam lui-même, dans le passage qui clôt le chapitre sur 
les ḫiṭaṭ tribales :

73.  Introduction au vol. I, p. 55-56, en se fondant sur le texte de Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, vol. I, p. 8. 
74.  « Vers une archéologie du savoir ».
75.  Garcin, « Habitat médiéval et histoire urbaine », p. 154. 
76.  Gayraud, « Fostat », p. 438. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens180

« Des espaces vides (faḍā’) existaient entre les délimitations des tribus (min al-qabīl ilā al-qabīl) 
jusqu’aux vagues de migration de l’époque de ʿUtmān et peu après, qui augmentèrent la popula-
tion [de Fusṭāṭ]. Par conséquent, chaque unité territoriale (qawm) agrandit [son territoire] pour 
[accueillir] ses parents, de sorte que les constructions se sont multipliées et se sont rejointes 77. »

D’après ce passage, on constate une parfaite concordance entre les résultats de l’archéologie 
et l’investigation d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam puisque ce dernier confirme l’urbanisation précoce de 
Fusṭāṭ et, mieux encore, identifie la cause de ce phénomène, à savoir le mouvement de migra-
tion contemporain du califat de ʿUtmān. Cela nous amène à nous poser la question suivante : 
sur quelles sources s’est-il donc fondé pour livrer une description aussi précise des quartiers 
de la ville ? 

Sans doute le souvenir de l’histoire urbaine, est-il gardé et transmis par les Fusṭāṭiens 
dans une certaine mesure, mais ceci n’est pas suffisant pour comprendre la logique du chapitre 
d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam, qui ne renvoie pas à des sources antérieures. Une hypothèse peut être 
avancée, celle du recours de Ibn ʿAbd al-Ḥakam aux documents administratifs pour loca-
liser les repères décrits dans son ouvrage, ou encore retracer leur histoire. Il semble que les 
historiens égyptiens aient eu accès très tôt aux documents du dīwān et qu’ils les consultaient 
pour l’élaboration de leurs récits historiques. L’exemple le plus notable est celui de Yaḥyā b. 
Bukayr (m. 231/846) 78, qui se fonde, dans un passage conservé dans les Quḍāt d’al-Kindī, sur 
une quittance trouvée dans le dīwān al-ḫarāǧ, l’administration financière, et remontant à la fin 
de l’époque umayyade, pour livrer le salaire d’un cadi de Fusṭāṭ 79. Cette méthode – le recours 
aux documents du dīwān – prend une ampleur particulière dans le travail d’Ibn Yūnus, qui eut 
un accès aisé aux registres du dīwān al-ǧund, l’administration militaire, pour l’élaboration de 
ses notices biographiques80. Dans le livre d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam, le recours à des documents 
du dīwān est mentionnée une seule fois, mais cela pourrait confirmer l’idée d’une utilisation 
précoce de la documentation administrative dans la rédaction de son œuvre, méthode qui sera 
approfondie et plus assumée chez ses successeurs. Cette hypothèse est d’autant plus séduisante 
qu’un papyrus daté paléographiquement des ier-iie/viie-viiie siècles montre que l’enregistrement 
administratif des personnes (des Compagnons, ṣaḥāba dans le document) était accompagné 
de la mention de leur résidence 81.

Les ouvrages de Ḫiṭaṭ d’époque mamelouke nous permettent de mieux apprécier la méthode 
de rédaction des historiens-topographes. Une caractéristique commune à al-Qalqašandī, Ibn 
Duqmāq et al-Maqrīzī consiste à évoquer un quartier ou un monument en commençant par 
le témoignage de leurs prédécesseurs, dont ils prennent soin de préciser qu’ils les recopiaient 
directement, avant de livrer l’état des lieux à leur époque. Un passage concernant une des rues 

77.  Futūḥ Miṣr, p. 128. 
78.  Tārīḫ Ibn Yūnus, vol. I, p. 507. 
79.  Quḍāt, p. 354 ; Qāḍī, « An Umayyad Papyrus ». 
80.  Ibn Yūnus, Tārīḫ Ibn Yūnus, vol. I, p. 103, 143. 
81.  Sijpesteijn, « A Seventh-Eighth Century List of Companions », p. 372-373. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 181

(zuqāq) principales de Fusṭāṭ, trouvé chez Ibn Duqmāq, corrobore cette méthode. Ce dernier 
emprunte sa description de zuqāq al-Qanādīl, la rue des lampadaires, à l’ouvrage d’al-Quḍāʿī, 
qui s’appuie lui-même sur les Ḫiṭaṭ d’al-Kindī. Ensuite, Ibn Duqmāq livre la description d’Ibn 
al-Mutawwaǧ, qui fournit de nouvelles informations relatives aux débouchés de cette rue au 
début du xive siècle. Enfin, il clôt sa description par sa propre contribution, fondée sur son 
observation sur le terrain : « Il [le zuqāq] est aujourd’hui ruine disparue (ḫarāb dātir) 82. »

Al-Maqrīzī fournit un autre exemple de cette méthode où la référence à ses confrères et à 
la filiation des ouvrages de Ḫiṭaṭ est la règle. Sa description du quartier nord de Fusṭāṭ, connu 
sous le nom d’al-Ḥamrā’, la Rouge, est construite comme suit : une première étape reprend 
rapidement le texte d’al-Kindī, en mentionnant les trois Ḥamrā’. Puis, il recopie al-Quḍāʿī 
qui reprend le récit d’al-Kindī tout en y apportant des détails relatifs aux personnes ayant élu 
domicile dans ces quartiers de la ville. Vient ensuite le témoignage d’Ibn al-Mutawwaǧ, qui 
est lui-même actualisé come le montrent les toponymes postérieurs à l’époque d’al-Quḍāʿī. Et 
al-Maqrīzī de conclure par sa propre description, marquée par le présent : « les deux premiers 
[quartiers] sont aujourd’hui en ruine 83. »

Al-Qalqašandī suit, à plusieurs endroits de son chapitre des Ḫiṭaṭ, la même logique qu’al-
Maqrīzī, avec un style littéraire un peu différent, mais qui ne modifie pas profondément la 
méthode. À l’image de son confrère, il avance le récit des anciens, extrait de leurs ouvrages, 
pour livrer ensuite sa propre description oculaire marquée par l’expression wa dālika bi-ḥasabī 
mā kāna ʿalay-hi al-ḥāl fī zamāni-hi, ceci dépend de l’état des choses à son époque. Prenons un 
exemple qui concerne l’un des quartiers du Caire, ḥārat al-aǧnād, le quartier des armées. Un 
premier temps dans le récit de Qalqašandī consiste à livrer la description du maître des Ḫiṭaṭ 
du Caire, Ibn ʿ Abd al-Ẓāhir, qui identifie la ḥāra en question comme une des plus importantes 
du Caire. Ensuite, l’historien mamelouk introduit sa propre réflexion par l’expression citée 
plus haut et livre l’état des lieux à son époque : « En revanche, ce quartier est tombé en ruine 
à notre époque 84. »

Se référer chronologiquement aux ouvrages de Ḫiṭaṭ ne permettait pas seulement à l’au-
teur-topographe de situer la capitale égyptienne dans son évolution historique et urbaine, 
mais aussi de vérifier les informations avancées par ses prédécesseurs et de déceler leurs éven-
tuelles erreurs en procédant à une lecture critique de ces ouvrages. Ainsi, il arrivait que deux 
auteurs de Ḫiṭaṭ divergent sur l’emplacement d’un monument ou sur sa date de fondation. La 
méthode adoptée dans ce cas est l’examen des deux versions, avant de trancher en faveur de 
l’une d’elles. L’exemple de la grande mosquée de Rāšida, quartier au sud-est de Fusṭāṭ, rapporté 
par al-Maqrīzī, donne toute l’ampleur de cette « lecture critique » des prédécesseurs. Après 
avoir présenté les versions d’al-Quḍāʿī et d’Ibn al-Mutawwaǧ, relatives à la construction de 

82.  Intiṣār, vol. IV, p. 13-14. Il convient de rappeler ici que, selon l’analyse de S. Denoix, Ibn Duqmāq semble 
occulter la crise, en insistant sur la grandeur passée de la ville. Mais, en fait, elle met au jour le procédé 
narratif de cet auteur qui se refuse à évoquer directement la ruine de la ville chère, sinon à travers l’évocation 
de quelque splendeur d’autrefois, Décrire Le Caire, p. 25. 
83.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 38-39. 
84.  Ṣubḥ al-a‘šā, vol. III, p. 360. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens182

cette grande mosquée, al-Maqrīzī constate qu’il y a divergence entre les deux auteurs puisque 
le premier situe la fondation de la mosquée à l’époque fatimide, à la suite de la destruction 
d’un monastère à l’époque du calife al-Ḥākim bi-Amr Allāh 85, tandis qu’Ibn al-Mutawwaǧ 
dit que sa fondation remonte à l’époque de la conquête. Après avoir exposé les deux versions, 
al-Maqrīzī se livre à une vraie analyse critique, il écrit : 

« Ibn al-Mutawwaǧ a commis deux erreurs. La première est que Rāšida a fondé cette mosquée à 
l’époque de la conquête. Ce propos n’est soutenu par aucun des historiens de Miṣr. Voici al-Kindī et 
al-Quḍāʿī – sur lesquels on se fonde pour la connaissance des Ḫiṭaṭ de Miṣr – et avant eux Ibn ʿ Abd 
al-Ḥakam ; aucun d’eux ne dit que Rāšida fonda une mosquée à l’époque de la conquête… Nous avons 
rapporté ci-dessus [le récit] d’al-Musabbiḥī, qui est témoin oculaire (mušāhid) de ce qu’il rapporta à 
propos de la construction de la grande mosquée mentionnée, à la place de l’église sur ordre d’al-Ḥākim 
bi-Amr Allāh… al-Quḍāʿī le suivit dans [ses propos]. Al-Quḍāʿī et al-Kindī énumérèrent dans leurs 
ouvrages concernant les Ḫiṭaṭ de Miṣr, les grandes mosquées (masāğid al-ḫuṭba) anciennes et nouvelles 
à Fusṭāṭ ; ils ont cité les mosquées de Rāšida et ne mentionnèrent nulle part une grande mosquée 
fondée par Rāšīda [à l’époque de la conquête]. Ils citèrent ce monastère, al-Quḍāʿī a précisa le nom, 
de même qu’il fut détruit et qu’on construisit à sa place la grande mosquée de Rāšida. Ils [al-Kindī 
et al-Quḍāʿī] peuvent tenir suffisamment lieu de la connaissance des vestiges de Miṣr et de ses Ḫiṭaṭ. 

La seconde est de s’appuyer sur l’observation des ruines d’une ancienne mosquée [pour démon-
trer l’hypothèse de l’auteur], et je ne comprends pas comment cela pourrait être considéré comme 
une preuve. Personne n’a nié qu’il y a une mosquée à cet endroit, il a juste été dit que Rāšida avait 
[construit] des mosquées (masāǧid), et non une grande mosquée (masǧid ǧāmiʿ) 86. »

Pour critiquer la version d’Ibn al-Mutawwaǧ, al-Maqrīzī s’appuie sur les autorités en 
matière de Ḫiṭaṭ concernant Fusṭāṭ. À ses yeux, Ibn ʿAbd al-Ḥakam, al-Kindī et al-Quḍāʿī 
sont plus proches de l’évènement qu’Ibn al-Mutawwaǧ, ce qui confère à leurs propos une plus 
grande solidité. De plus, il fait appel à un témoin oculaire – al-Musabbiḥī – pour mieux étayer 
son propos et critiquer la version de son prédécesseur 87. Une sorte de débat interne entre les 
auteurs des Ḫiṭaṭ est ainsi exposé par al-Maqrīzī, montrant l’importance de la filiation entre 
les œuvres et le souci de suivre les textes chronologiquement pour comprendre l’historique des 
sujets étudiés (ici une mosquée). Ibn al-Mutawwaǧ semble avoir suivi la même méthode puisque 
le récit rapporté montre que ce dernier a d’abord avancé les versions de ses prédécesseurs avant 
de les critiquer et de placer la fondation de la grande mosquée à l’époque de la conquête 88. 

85.  Selon le récit d’al-Musabbiḥī, conservé par al-Maqrīzī, les travaux de construction de cette mosquée 
commencent le 17 rabī‘ II 393, sur le site de l’église, entourée de cimetières juifs et chrétiens, Ḫiṭaṭ, vol. IV/1, 
p. 126 ; Sayyid, « Nuṣūṣ ḍā’i‘a », p. 19. Sur Musabbiḥī, voir Sayyid, « Lumières nouvelles », p. 9-10. 
86.  Ḫiṭaṭ, vol. IV/1, p. 128. 
87.  Comme le montre Sayyid, l’œuvre de Musabbiḥī est un journal de la période dont il fut contemporain, 
à savoir la deuxième moitié du ive/xe siècle, « Lumières nouvelles », p. 9.  
88.  Ḫiṭaṭ, vol. IV/1, p. 127. Pour leur part, al-Qalqašandī et Ibn Duqmāq rapportent le même récit d’Ibn al-
Mutawwaǧ sans remettre en cause la version de ce dernier, Ṣubḥ al-a‘šā, vol. III, p. 345 ; Intiṣār, vol. IV, p. 78. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 183

Le crédit donné aux versions les plus proches de l’évènement décrit semble avoir été le 
critère d’al-Maqrīzī pour établir la fiabilité de l’information livrée. Nous avons dit que la 
description des auteurs des Ḫiṭaṭ est essentiellement fondée sur l’observation directe sur le 
terrain quand cela est possible. Si l’événement remonte à une époque marquée par l’absence 
de témoin oculaire, la préférence de l’auteur va naturellement au premier texte, dans l’ordre 
chronologique. Il arrive cependant qu’al-Maqrīzī expose deux versions divergentes sans prendre 
position parce qu’il se trouve démuni d’arguments solides pour confirmer l’une ou l’autre de 
ces versions. L’exemple de l’emplacement de la forteresse de Bāb al-Yūn est éloquent à ce pro-
pos. Après avoir exposé le texte d’al-Quḍāʿī concernant la distinction qu’il convient d’établir 
entre cette citadelle, située à la périphérie (ẓāhir) de Fusṭāṭ et « le Fort de la Cire », le Qaṣr 
al-Šam ,ʿ près de la mosquée de ʿAmr, al-Maqrīzī semble un instant reprendre à son compte 
cette version qui contredit celle d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam : 

« Il est clair (ṣarīḥ), comme tu peux le constater, que la citadelle de Bāb al-Yūn est différente 
de Qaṣr al-Šamʿ parce que Qaṣr al-Šamʿ se trouve à l’intérieur [du territoire] de Fusṭāṭ, alors que 
la citadelle de Bāb al-Yūn [se trouve], chez al-Quḍāʿī, sur la montagne connue sous l’appellation 
d’al-Šaraf ; et le Šaraf se trouve à l’extérieur de Fusṭāṭ  89.»

Avant d’ajouter :

« Ceci est le contraire de ce qu’Ibn ʿAbd al-Ḥakam a avancé son ouvrage Futūḥ Miṣr ; Dieu est 
meilleur connaisseur 90. »

En fait, al-Maqrīzī trouve tout simplement le récit de al-Quḍāʿī plus cohérent puisque, 
non seulement, il distingue les deux citadelles, mais avance des arguments qui appuient cette 
distinction en donnant la définition du toponyme de Babylone et son emplacement. En re-
vanche, il lui est difficile d’infirmer l’information d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam, cautionnée par le 
maître égyptien al-Layt b. Saʿ d (m. 174/790) 91. De plus, il semble que la citadelle située à la 
périphérie de Fusṭāṭ n’existait plus à l’époque d’al-Maqrīzī, et que son souvenir n’avait pas été 
gardé par d’autres auteurs puisqu’il ne cite en dernière instance qu’al-Quḍāʿī, ce qui l’empêche 
d’aller plus loin dans son investigation. 

Si l’on reprend les analyses de Julien Loiseau présentées plus haut, on constate qu’al-Maqrīzī 
ne fait pas qu’investir les ouvrages de ses prédécesseurs dans le but de construire sa grande 
investigation sur la capitale égyptienne, il leur donne aussi la parole, laisse une place impor-
tante à leur témoignage, s’appuie sur ces autorités pour livrer un état des lieux mis à jour. La 
généalogie n’est pas, dans ce cas, présumée, mais assumée parce que réelle. Le réinvestissement 

89.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 9.
90.  Ḫiṭaṭ, vol. II, p. 9. 
91.  Grand maître de ce que certains appellent l’« école » égyptienne, voir Vadet, « L’acculturation », p. 18 ; 
Khoury, Ibn Lahī‘a, p. 87. Sur al-Layt b. Sa‘d, voir notamment, Khoury, « al-Layth b. Sa‘d ».  

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens184

par al-Maqrīzī de la littérature des Ḫiṭaṭ fait partie, nous semble-t-il, d’une méthodologie 
propre à ce genre, comme le montre les témoignages d’al-Quḍāʿī, d’Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, d’Ibn 
al-Mutawwaǧ, d’al-Qalqašandī ou encore d’Ibn Duqmāq. C’est là que réside la principale 
innovation égyptienne en matière d’écriture de l’histoire de la cité, alors que cette méthode 
est quasi absente dans le travail d’Ibn ʿAsākir par exemple. 

	 Conclusion

Si la ville islamique reste un sujet de prédilection des auteurs médiévaux, par la somme 
d’ouvrages qu’ils lui ont consacrée, il n’en reste pas moins que l’examen rapide de cette litté-
rature montre, à défaut de dynamiques régionales dans le sens d’interférences et d’échanges, 
une innovation égyptienne très prononcée. Les raisons de cette originalité du thème des Ḫiṭaṭ 
par rapport à une histoire de la ville telle que celle de Damas ou de Bagdad sont à chercher 
d’abord, nous semble-t-il, dans une filiation intellectuelle qui lie entre eux les lettrés de la ca-
pitale égyptienne sur la longue durée. Tous originaires de Fusṭāṭ ou du Caire, ces historiens 
se sont efforcés, depuis Ibn ʿAbd al-Ḥakam, d’archiver l’histoire de leur cité et d’enregistrer 
ses quartiers et repères urbains célèbres. Cela pourrait expliquer, en partie, la particularité 
du thème des Ḫiṭaṭ et son destin spécifique en Égypte car ce phénomène est difficilement 
repérable dans les ouvrages consacrés aux autres villes musulmanes. 

L’histoire urbaine de Kūfa et de Baṣra semble avoir été reléguée au second plan avec la fon-
dation de Bagdad et son érection comme capitale califale. De même, la « mobilité du pouvoir 92 » 
en Syrie et l’existence de plusieurs foyers de production historiographique dans le Bilād al-Šām 
(Damas, Alep ou encore Ḥims) n’était pas de nature à pérenniser en quelque sorte un genre 
littéraire consacré exclusivement à une ville au détriment des autres. On peut encore étendre 
la réflexion à d’autres régions du monde musulman, notamment à l’Ifrīqiya où Kairouan cède 
sa place de capitale à Mahdia, puis à Tunis. La longévité politique de la capitale égyptienne a 
donc non seulement permis la naissance d’un milieu intellectuel attaché à sa ville, et marqué 
par le poids de l’histoire urbaine dans la production historique, mais aussi le développement 
d’un « genre nostalgique 93 » dont les bases ont été jetées depuis la plus ancienne source histo-
rique parvenue jusqu’à nous, les Fuṭūḥ Miṣr d’Ibn ʿAbd al-Ḥakam. 

Écrire l’histoire de sa cité consistait donc à mettre à jour régulièrement les connaissances sur 
la ville de Fusṭāṭ-Le Caire, en recourant à cette méthode de narration directe, de description 
oculaire des quartiers et monuments, à faire le pont entre le passé et le présent en recourant aux 
autorités en matière de Ḫiṭaṭ. Mais archiver l’histoire de la cité revenait aussi à faire l’état des 
lieux avant que la crise – thème majeur dans les Ḫiṭaṭ – n’en gomme le souvenir. Le « moteur » 
des auteurs était commandé par l’histoire urbaine proprement dite, contrairement aux autres 
productions historiques où le politique, le religieux ou l’humain prenait souvent l’ascendant 
sur l’urbain. Pour mieux présenter l’histoire de la ville, il fallait aussi l’insérer dans un cadre 

92.  Nous empruntons ce terme à Borrut, Entre mémoire et pouvoir, chap. viii/B : L’exercice mobile du pouvoir. 
93.  L’expression est de Denoix, Décrire Le Caire, p. 13. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 185

plus général, celui du pays, et l’on a vu que la structuration des ouvrages de Ḫiṭaṭ montre que 
la description topographique et urbaine proprement dite est située au centre d’une « monogra-
phie » sur l’Égypte qui débute avec la création divine et sa longue marche vers la Révélation, et 
se poursuit par une description de l’espace égyptien avec ses différentes circonscriptions, kūra-s, 
ses monuments antiques, ses villes de provinces, etc. Cet attachement au pays des Pharaons, 
que les musulmans ne tardèrent pas à adopter et à s’approprier, ce « chauvinisme » égyptien 
est considéré par un certain nombre de chercheurs comme le trait principal de la littérature 
égyptienne médiévale, au cœur de laquelle se situent les Ḫiṭaṭ 94. Pour mieux comprendre 
ces phénomènes d’appropriation du passé, d’acculturation et de sentiments d’appartenance 
régionale dans un empire décrit comme centralisé, il conviendrait d’étendre la réflexion à un 
autre genre fort significatif et, en ce qui concerne l’Égypte, indissociable de celui des Ḫiṭaṭ : 
celui des Faḍā’il 95.

94.  Nombreux sont les chercheurs qui mettent l’accent sur le « chauvinisme » des historiens égyptiens comme 
principal moteur de leur production historiographique. Voir essentiellement Vadet, « L’acculturation des 
Sud-Arabiques » ; Cahen, « Khiṭaṭ », p. 22 ; Rabbat, « al-Madīna », p. 82 ; Donner, Narratives, p. 226 ; Bauden, 
« De la codicologie à l’archéologie du savoir », p. 34. Pour une meilleure compréhension de ce phénomène, 
voir Haarmann, « Regional Sentiment in Medieval Islamic Egypt » et Cook « Pharaonic History in Medieval 
Egypt ». 
95.  Les Faḍā’il ou éloges sont un thème littéraire destiné à vanter les mérites d’un groupe de personnes (les 
Compagnons du Prophète par exemple), du Livre (Faḍā’il al-qur’ān) mais surtout des pays (Faḍā’il al-buldān). 
Jusqu’à une date récente, l’intérêt accordé à cette littérature fut très limité, à cause du caractère légendaire des 
récits et de leur manque de repères historiques. Cependant, des études montrent tout l’intérêt que peut offrir 
une analyse approfondie des Faḍā’il. En ce qui concerne l’Égypte, voir essentiellement Louca, « Le moment 
inaugurateur » ; Décobert, « Entre Moïse et le Pharaon » ; Denoix, « Rationnel ou irrationnel ». Pour la Syrie, 
voir Elad, « The History and Topography of Jerusalem ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens186

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Encyclopedia of Islam, 2nd edition, E.J. Brill, Leyde, 
1954-2004, 12 volumes :

Cahen, Cl., « Khiṭaṭ », V, p. 22.
Sakly, M., « Wāsiṭ », XI, p. 165-169. 

	 Sources

Abu l-ʿArab, Muḥammad b. Aḥmad b. Tamīm 
(m. 333/944), Kitāb al-miḥan, éd. Y.N. Ḥabbūrī, 
Dār al-Ġarb al-Islāmī, Beyrouth, 1983 

Al-Azdī, Abū Zakariyyā b. al-Qāsim (m. 334/945), 
Tārīḫ al-Mawsil, éd. M. Ḥabība, Le Caire, 1967. 

Al-Balādurī, Aḥmad b. Yaḥyā (m. 279/892), Futūḥ 
al-buldān, éd. A. al-Ṭabbāʿ, Mu’assassat 
al-Maʿārif, Beyrouth, 1987. 

Al-Ḫaṭīb al-Baġdādī, Abū Bakr Aḥmad b. ʿAlī 
(m. 463/1070), Tārīḫ madīnat al-Salām, éd. 
B. Maʿrūf, Dār al-Ġarb al-Islāmī, Beyrouth, 
2001. 

Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, al-Rawḍa al-bahiyya al-zāhira fī ḫiṭaṭ 
al-muʿiziyya al-Qāhira, éd. A.F. Sayyid, al-Dār 
al-Miṣriyya al-Lubnāniyya, Le Caire, 1996. 

Ibn ʿAbd al-Ḥakam, ʿAbd al-Raḥmān b. ʿAbd Allāh 
(m. 257/871), Futūḥ Miṣr wa-aḫbāruhā,  
éd. Ch. Torrey, Yale Oriental Series-
Researches III, New Haven, 1923.

Ibn al-ʿAdīm, Zubdat al-ḥalab min tārīḫ Ḥalab, 
éd. S. Zakkār, Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 
Damas-Le Caire, 1997. 

Ibn ʿAsākir, Abū al-Qāsim ʿAlī b. al-Ḥasan, Tārīḫ 
madīnat Dimašq, éd. ʿU. ʿAmūrī, Dār al-Fikr, 
Damas, 1995-1997. 

Ibn Duqmāq, al-Intiṣār li wāsiṭat ʿiqd al-amṣār, vols. 
IV &V, éd. K. Vollers, Bibliothèque khédivale, 
Le Caire, 1894. 

Ibn al-Nadīm, Abū al-Farağ Muḥammad b. Isḥāq 
(m. 380/990), al-Fihrist, éd. A.F. Sayyid, 
Dār al-Furqān, Londres, 2009. 

Ibn Yūnus, ʿAbd al-Raḥmān b. Aḥmad, Tārīḫ Ibn 
Yūnus, 2 vols, éd. ʿA. Fatḥī, Dār al-Kutub 
al-ʿIlmiyya, Beyrouth, 2000.

Al-Kindī, Abū ʿUmar Muḥammad b. Yūsuf 
(m. 350/961), Kitāb al-wulāt wa-kitāb al-quḍāt, 
éd. R. Guest, Gibb Memorial Series XIX, 
Londres, 1912. 

al-Maqrīzī, Taqiyy al-Dīn Aḥmad b. ʿAbd al-Qādir, 
al-Mawāʿiẓ wa-l-iʿtibār bi dikr al-ḫiṭaṭ wa-l-ātār, 
4 vols + index, éd. A.F. Sayyid, Dār al-Furqān, 
Londres, 2002-2004. 

Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšā, vols III & 
IV, éd. Dār al-Kutub, Le Caire, 1923.

Al-Suyūṭī, Ğalāl al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān b. al-Kamāl 
(m. 919/1505), Ḥusn al-Muḥaḍara fī aḫbār 
Miṣr wa-l-Qāhira, éd. M. Ibrāhīm, Dār Iḥyā’ 
al-Kutub al-ʿArabīya , Le Caire, 1967. 

Al-Ṭabarī, Abū Ğaʿfar Muḥammad b. Ğarīr 
(m. 310/922), Tārīḫ al-rusul wa-l-mulūk, 
éd. M. Ibrāhīm, Dār al-Maʿārif, Le Caire, 2e éd., 
1967. 

Al-Wāsiṭī, Aslam b. Sahl (m. 292/905), Tārīḫ Wāsiṭ, 
éd. K. ʿAwwād, Maktabat al-ʿUlūm wa-l-
Ḥikam, Médine, 1986. 

	 Études

Al-ʿAlī, Ṣāliḥ Aḥmad, Ḫiṭaṭ al-Baṣra wa minṭaqatuhā, 
al-Mağmaʿ al-ʿIlmī al-ʿIrāqī, Bagdad, 1986. 

Bauden, Frédéric, « Maqriziana I : Discovery of an 
Autograph Manuscript of al-Maqrīzī :  
Towards a Better Understanding of His 
Working Method Description : Section 1 », 
Mamluk Studies Review 7/2, 2003, p. 21-68. 

—, « Maqriziana II : Discovery of an Autograph 
Manuscript of al-Maqrīzī : Towards a Better 
Understanding of His Working Method 
Analysis », Mamluk Studies Review 12/1, 2008, 
p. 51-118. 

—, « Maqriziana IV : le carnet de notes d’al-Maqrīzī. 
L’apport de la codicologie à une meilleure de 
sa constitution », Manuscripta Orientalia 9/4, 
2003, p. 24-36. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


sobhi  bouderbala 187

—, « De la codicologie à l’archéologie du savoir :  
Le cas particulier du carnet de notes de 
l’historien égyptien al-Maqrīzī (m. 845/1442) », 
in R. Adam & A. Marchandisse (éd.),  
Le livre au fil de ses pages. Actes de la 14e 
journée des médiévistes belges de langue française, 
université de Liège, 18 décembre 2005, Archives 
et bibliothèques de Belgique, Bruxelles, 2009, 
p. 29-47. 

Borrut, Antoine, Entre mémoire et pouvoir :  
l’espace syrien sous les derniers Omeyyades et  
les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809), 
Islamic History and Civilization. Studies and 
Texts 81, Brill, Leyde, 2011. 

Cook, Michael, « Pharaonic History in Medieval 
Egypt », Studia Islamica 57, 1983, p. 67-103. 

Décobert, Christian, « Entre Moïse et le pharaon. 
L’Égypte après la conquête arabe »,  
Égypte Monde arabe 7, 1991, p. 27-53. 

Denoix, Sylvie, Décrire Le Caire : Fusṭāṭ-Miṣr d’après 
Ibn Duqmāq et Maqrīzī, ÉtuUrb III, Ifao,  
Le Caire, 1992. 

—, « Rationnel ou irrationnel : un choix impossible ? 
Récits et merveilles dans les œuvres des 
historiens arabes du domaine mamelouk »,  
in R. Jacquemond (dir.), Écrire l’histoire de son 
temps (Europe et monde arabe), vol. I : L’écriture 
de l’histoire, l’Harmattan, Paris, 2005, p. 83-94.

—, « Founded Cities in the Arab World. From the 7th 
to the 11th Centuries », in A. Petruccioli, A. 
Raymond (éd.), The City in the Islamic World, 
Brill, Leyde, 2008, p. 115-140. 

Djaït, Hichem al-Kūfa : naissance de la ville islamique, 
Maisonneuve et Larose, Paris, 1986.

Donner, Fred, Narratives of the Islamic Origins, SLAEI 
14, The Darwin Press, Princeton, 1998. 

Dunn, Michael, The Struggle for ʿAbbāsid Egypt, thèse 
de doctorat, université du Michigan, 1975. 

Elad, Amikam, « The History and Topography of 
Jerusalem during the Early Islamic Period :  
the Historical Value of Faḍā’il al-Quds 
Literature : a Reconsideration », Jerusalem 
Studies in Arabic and Islam XIV, 1991, p. 41-70. 

Ferjani, Mohamed-Chérif, « Théologiens et pouvoir 
politique à l’époque classique : de l’inquisition 
muʿtazilite à l’inquisition ḥanbalite », 
 in Fl. Sanagustin (éd.), Les intellectuels en 
Orient musulman, Ifao, Le Caire, 1998, p. 39-52. 

Garcin, Jean-Claude, « Histoire, opposition, politique 
et piétisme traditionaliste dans le Ḥusn 
al-muḥāḍara de Suyūṭī », AnIsl 7, 1967, p. 33-90. 

—, « Habitat médiéval et histoire urbaine a Fusṭāṭ 
et au Caire », in J-Cl. Garcin et al., Palais et 
maisons du Caire, vol. I : époque mamelouke 
(xiiie-xvie siècles), Cnrs, Paris, 1982, p. 145-158

—, « Toponymie et topographie urbaines médiévales à 
Fusṭāṭ et au Caire », JESHO 27/2, 1984, p. 113-
155. 

Haarmann, Ulrich, « Regional Sentiment in Medieval 
Islamic Egypt », BSOAS 43/1, 1980, p. 55-66. 

ʿInān, Muḥammad ʿAbd Allāh, Ḫiṭaṭ Miṣr al-islāmiyya 
wa maṣādir al-tārīḫ al-miṣrī, Maktabat al-Ḫānǧī, 
Le Caire, 1969.

—, Miṣr al-islāmiyya wa tārīḫ al-ḫiṭaṭ al-miṣriyya, 
Maktabat al-Ḫānǧī, Le Caire, 1969.

Kennedy, Hugh, « Egypt as a Province in the 
Islamic Caliphate, 641-868 », in C. Petry 
(éd.), The Cambridge History of Egypt, vol. I, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1997, 
p. 62-85.

Khoury, Raïf-George, « al-Layth b. Saʿd (94/713-
175/791), grand maître et mécène de l’Égypte, 
vu à travers quelques documents islamiques 
anciens », Journal of Near East Studies, 40, 1980, 
p. 189-202. 

—, ʿAbd Allâh b. Lahīʿa (97-174/715-790) : juge et grand 
maître de l’école égyptienne, Codices Arabici 
Antiqui IV, Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 
1986.

Kubiak, Wladislaw, « The Burning of Misr al-Fustât 
in 1168. A Reconsideration of Historical 
Evidence », Africana Bulletin XXV 1976, 
p. 51-64. 

Lassner, Jacob, The Topography of Baghdad in the Early 
Middle Age, Wayne University Press, Detroit, 
1970. 

Loiseau, Julien, Reconstruire la maison du sultan 1350-
1450 : ruine et décomposition de l’ordre urbain du 
Caire, 2 vols, ÉtudUrb 8, Ifao, Le Caire, 2010.

Louca, Anouar, « Le moment inaugurateur en histoire. 
Analyse d’un texte d’Ibn ʿAbd al-Hakam 
(187/257 H. – 803/871) sur la conquête 
musulmane de l’Égypte », in R. Peters (éd.), 
Proceedings of the Ninth Congress of the Union 
européenne des arabisants et islamisants, E.J. Brill, 
Leyde, 1981, pp. 181-192. 

Noth, Albrecht, The Early Arabic Historical 
Tradition : a Source-Critical Study, 2e éd. avec 
la collaboration de L.I. Conrad, SLAEI 3, 
The Darwin Press, Princeton, 1994. 

Rabbat, Nāṣir, « al-Madīna wa-l-tārīḫ wa-l-sulṭa : 
al-Maqrīzī wa-kitābuhu al-rā’id al-Mawāʿiẓ 
wa-al-iʿtibār bi-dikr al-ḫiṭaṭ wa-al-ātār », 
AnIsl 35, 2001, p. 77-100. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’histoire  topographique , un genre  l ittéraire  spécifique  aux lettrés  égyptiens188

Robinson, Chase, Empire and Elites after the Muslim 
Conquest : the Transformation of Northern 
Mesopotamia, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2000. 

Sayyid, Ayman Fu’ād, « Remarques sur la composition 
des Ḫiṭaṭ de Maqrīzī », Hommages à Serge 
Sauneron, vol. II : Égypte post-pharaonique, Ifao, 
Le Caire, 1977, p. 231-258. 

—, « Lumières nouvelles sur quelques sources de 
l’histoire fatimide en Égypte », AnIsl 13, 1977, 
p. 1-41. 

—, « Nuṣūṣ ḍā’iʿa min aḫbār Miṣr lil-Musabbiḥī », 
AnIsl 17, 1981, p. 1-54. 

—, La capitale de l’Égypte jusqu’à l’époque fatimide : 
al-Qāhira et Fusṭāṭ. Essai de reconstitution 
topographique, Steiner, Stuttgart-Beyrouth, 1998. 

—, « L’évolution de la composition du genre des ḫiṭaṭ en 
Égypte musulmane », AnIsl 33 1999, p. 63-73. 

Sijpesteijn, Petra, « A Seventh/Eighth Century 
List of Companions from Fusṭāṭ », in 
F.A.J. Hoogendijk et B.P. Muhs (éd.), Sixty-Five 
Papyrological Texts Presented to Klaas A. Worp 
on the Occasion of his 65th Birthday, Brill, Leyde, 
2008, p. 369-377.

Welhausen, Julius, Das arabische Reich und der struz, 
Berlin, 1902. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 167-188    Sobhi Bouderbala
L’histoire topographique un genre littéraire spécifique aux lettrés égyptiens IIIe/IXe-IXe/XVe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

