
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 45 (2011), p. 101-122

Mateusz Wilk

Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  45   −   2011

Mateusz Wilk

 
 

Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus

Le droit et l’idéologie du pouvoir

Dans� cet article nous aborderons avant tout deux questions qui sont liées : la manière dont 
l’historiographie d’al-Andalus présente l’introduction du malikisme dans la péninsule 
Ibérique et les liens de cette école juridique avec la dynastie et l’idéologie omeyyades. Avant 

d’entrer dans le détail, il convient de préciser pourquoi ces deux ensembles de problèmes sont liés 
entre eux. La plupart, sinon l’intégralité, des principales sources traitant de la diffusion du mali-
kisme en al-Andalus date de l’époque califale, voire fait partie de l’historiographie dynastique offi-
cielle. Ainsi, tout chercheur visant à scruter le processus de diffusion du malikisme en al-Andalus 
est confronté au problème de la dimension idéologique de ses sources et de la manière dont elle 
peut influencer le contenu des textes. On ne peut donc s’interroger sur les voies de transmission du 
fiqh malikite et sur son essor dans la péninsule Ibérique sans prendre en compte, nous allons le voir, 
l’écriture de l’histoire, ses modalités et son utilisation dans le cadre d’un programme idéologique. 
Nous avancerons donc d’abord quelques considérations sur la jurisprudence en al-Andalus 

à l’époque pré-omeyyade et sur les difficultés méthodologiques et terminologiques tenant à la 
nature des sources, mais aussi au caractère à la fois flou et complexe du processus de diffusion et 
de transmission des doctrines juridiques et de l’émergence des écoles structurées. Ensuite, nous 
ferons quelques remarques sur la place du malikisme dans l’historiographie califale andalouse et 
nous essaierons de montrer que cette image découle d’un « usage » de l’histoire qui se développe 
dans le cadre d’un projet idéologique spécifique. Une telle étude permet d’aborder la question 
du polycentrisme en Islam. Il s’agit, en quelque sorte, de déterminer la place d’al-Andalus au 
sein du monde musulman. Avec le temps, celle-ci évolue et les transformations de l’idéologie 
omeyyade dans la péninsule Ibérique sont un des signes de ce changement.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir102

	 Le fiqh en al-Andalus avant la diffusion du malikisme

Malgré le nombre relativement élevé de dictionnaires biographiques et chroniques qui 
abordent le processus de la diffusion du malikisme, la réflexion sur ce phénomène crucial 
est malaisée. En premier lieu, se pose la question de la situation du fiqh en al-Andalus avant 
l’émergence et l’essor du malikisme. Elle soulève une double difficulté.
Selon l’idée développée dans certaines sources (en particulier omeyyades), et largement 

reprise dans les ouvrages de synthèse traitant de l’histoire d’al-Andalus, le malikisme remplace-
rait l’awzāʿisme vers la fin du iie/viiie siècle comme école juridique dominante en al-Andalus 1. 
Avant d’entrer dans l’analyse plus détaillée des fragments de sources andalouses qui évoquent 
l’awzāʿisme, notons que tous les textes que l’on peut utiliser proviennent de l’époque où le 
malikisme était déjà largement répandu en al-Andalus et y constituait une doctrine quasi-
officielle, tandis que l’awzāʿisme était déjà désuet. Certaines de ces œuvres sont tellement 
postérieures à l’époque du « remplacement » supposé de l’awzāʿisme par le malikisme qu’il est 
possible de penser que la doctrine awzāʿite était déjà quasiment oubliée, et que seul le nom de 
son fondateur – al-Awzāʿī – en subsistait dans les textes. En outre, certains auteurs de nos 
sources, tel, par exemple, Ibn al-Faraḍī (m. 403/1013), qui fut qāḍī de Valence 2, étaient eux-
mêmes des faqīh-s malikites. Or, si l’on accepte la version selon laquelle le maḏhab awzāʿite a 
joui au départ d’une prépondérance similaire à celle du malikisme par la suite, rien n’exclut 
que nos sources présentent essentiellement l’histoire écrite par les « vainqueurs » et qu’elles 
diminuent le rôle joué par la doctrine précédente. Ce soupçon peut être renforcé par le fait 
que le nombre de mentions explicites d’al-Awzāʿī ou de sa doctrine est réduit. Cela ne revient 
pas, pour autant, à suggérer que nous avons à faire à une reconstruction historique biaisée. 
Sans nous prononcer sur ce problème d’une manière définitive, si tant est que cela soit pos-
sible, signalons qu’aucune des mentions de l’awzāʿisme en al-Andalus dont nous disposons ne 
provient des milieux awzāʿites (s’ils existaient, ce qui, nous allons le voir, n’est point évident). 
Nous sommes privés de relations contemporaines et directes sur ce phénomène, ce qui entraîne 
des difficultés méthodologiques, courantes dans ce type de situations.
Un autre problème est celui du sens que l’on donne au mot maḏhab (« école juridique »), à 

l’époque où le malikisme est censé avoir supplanté l’awzāʿisme, c’est-à-dire, au tournant du 
iie/viiie-iiie/ixe siècle. Cette question ne semble pas être posée très souvent, du moins dans 
la littérature « classique » traitant de ce sujet. Quoique José Lopez Ortiz fasse montre d’une 
certaine prudence dans l’emploi de ce vocable 3, la discussion de la notion même d’« école 

1.  Citons ici, en guise d’exemple, la phrase d’Évariste Lévi-Provençal : « Avant le malikisme – indiquons-le 
en passant – l’école juridique à laquelle se rattachait le pays d’al-Andalus était celle d’un imam syrien […] : 
al-Awzaʿi. » (Levi-Provençal, Histoire de l’Espagne musulmane, I, p. 148.). Voir aussi : id., Espagne musulmane 
au xe siècle, p. 220, note 3.
2.  Sur Ibn al-Faraḍī voir surtout : Pons Boigues, Ensayo bio-bibliográfico, nº 71, p. 105-108.
3.  López Ortiz, « La recepción » (notamment dans les considérations sur al-Andalus avant le malikisme 
(p. 16-26) ou quand cet auteur affirme que l’école (escuela) malikite existe en al-Andalus à partir de Yaḥyà b. 
Yaḥyà, car avant il s’agissait de « juristes isolés » (juristas aislados), p. 75). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 103

juridique » est, par exemple, quasiment absente de l’œuvre magistrale qu’est The Origins of 
Muhammadan Jurisprudence de Joseph Schacht 4. Ce problème devient, en revanche, une des 
questions les plus importantes dans l’historiographie plus récente 5. Une analyse approfondie 
de ce problème dépasse le cadre de cet article, mais il est nécessaire de l’aborder, afin d’évaluer 
l’innovation que fut le malikisme.
José López Ortiz 6 et Maḥmūd ʿAlī Makkī 7, en dépit de leurs divergences d’opinions, évo-

quent tous deux les deux orientations juridiques qui précédèrent le malikisme en al-Andalus : 
l’awzāʿisme et « l’école égyptienne » de Layṯ b. Saʿ d (m. 175/791) 8. Cette dernière nous retiendra 
moins dans le présent article. Layṯ b. Saʿ d était un faqīh égyptien de la même génération que 
Mālik b. Anas, qu’il connaissait personnellement et avec lequel il avait des disputes acharnées. 
Layṯ jouissait, semble-t-il, d’un grand prestige auprès de ses contemporains (il est censé avoir 
étudié auprès d’une cinquantaine de compagnons du Prophète) et certains l’estimaient plus 
encore que Mālik b. Anas 9, mais ses disciples ne perpétuèrent pas sa doctrine, qui ne devint 
donc jamais un maḏhab à proprement parler et tomba vite en désuétude. Certains de ses en-
seignements furent toutefois repris dans d’autres écoles. Layṯ b. Saʿ d avait un certain nombre 
de disciples en al-Andalus, parmi lesquels : Ziyād b. ʿAbd al-Raḥmān dit Šabṭūn (m. 204/819), 
qui est un des premiers introducteurs d’al-Muwaṭṭa’ – traité fondamental qui constitue la base 
de la doctrine de l’école de Mālik b. Anas – en al-Andalus ; Qaraʿ ūs b. al-ʿAbbās (m. 220/835) ; 
et le propagateur le plus important de sa doctrine, Yaḥyà b. Yaḥyà al-Layṯī (m. 234/838), malgré 
le fait que, contrairement à ce qu’avance la tradition, il n’a pas été le disciple direct de Layṯ et 
qu’il a été un des plus grands propagateurs de la doctrine de Mālik b. Anas en al-Andalus 10. 
L’ enseignement d’al-Layṯ b. Saʿ d fut, par ailleurs, transmis dans ce pays pendant un certain 
temps par les disciples de Yaḥyà b. Yaḥyà 11. Les particularités du malikisme d’al-Andalus 
par rapport à d’autres régions du monde musulman résultaient justement de la conservation 
de certaines traditions et enseignements de Layṯ b. Saʿ d par les malikites. Ceci fut d’ailleurs 

4.  Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence. En tout cas, contrairement à López Ortiz, cet auteur 
semble supposer, sans discuter cette question davantage, que l’école juridique commence son activité avec 
l’activité de son fondateur éponyme.
5.  Il est possible d’évoquer ici, en guise d’exemple, les ouvrages de Melchert, The Formation of the Sunni 
Schools of Law et de Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence.
6.  López Ortiz, « La recepción », p. 16-26.
7.  Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 64-67, 128-132, 163-169.
8.  Sur Layṯ b. Saʿd voir Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 124-125 ainsi que les références bibliographiques 
indiqués dans la note 2 de la page 124. Nous nous abstiendrons ici d’utiliser l’expression « école juridique 
de Layṯ b. Saʿd » dans le contexte andalou. Les mêmes réserves s’appliquent au cas de l’awzāʿisme andalou 
dont nous parlerons plus loin.
9.  Voir Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, III, p. 280 pour l’opinion de ʿAbd Allāh b. Wahb (qui deviendra 
pourtant un des plus grands propagateurs du malikisme en Égypte) qui considère Layṯ comme plus savant 
que Mālik. Al-Šāfiʿī, quant à lui, était d’avis que la doctrine de Layṯ était plus proche de la tradition du 
Prophète que le malikisme (voir Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 124-125).
10.  Sur Yaḥyà b. Yaḥyà voir Fierro, « El alfaquí beréber ». Sur l’impossibilité qu’il ait étudié auprès de Layṯ 
b. Saʿd, cf. p. 287 et note 63. 
11.  Sur ce point voir Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 129-131.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir104

facilité par leur transmission par Yaḥyà, qui enseigna également les traditions compilées par 
al-Layṯ (ḥadīṯ al-Layṯ) en al-Andalus 12 et les ajouta au corpus malikite. Or, Yaḥyà b. Yaḥyà 
était une si grande autorité malikite en al-Andalus que sa doctrine fut transmise dans son 
intégralité, même si certains de ses éléments, provenant de Layṯ b. Saʿ d, n’étaient pas tout à 
fait conformes à l’enseignement originel de Mālik 13.
Abū ʿAmr ʿAbd al-Raḥmān b. ʿ Amr al-Awzāʿī (m. 157/774) était un faqīh originaire de Syrie 14, 

qui avait un cercle de disciples assez important et laissa une production textuelle relativement 
considérable 15 pour être considéré dans les sources comme à l’origine d’un maḏhab. Bien que 
ses œuvres originales soient aujourd’hui perdues, un certain nombre de ses enseignements ont 
été conservés dans des traités postérieurs. Grâce à eux, nous avons quelque idée des positions 
défendues par cette école ancienne, qui tomba en desuétude en Occident musulman vers le 
milieu du iiie/ixe et en Syrie vers la fin du ive/xe siècle. Elles étaient proches, semble-t-il, de 
la vieille tradition de jurisprudence irakienne 16. Il est aussi rapporté qu’un conflit, ou, tout 
du moins, une hostilité aurait opposé al-Awzāʿī aux Abbassides, mais il est difficile de se 
prononcer d’une manière définitive sur ce point 17. Quant à l’awzāʿisme en al-Andalus, nous 
allons l’aborder un peu différemment de « l’école » d’al-Layṯ b. Saʿ d, principalement parce 
qu’il est présenté autrement dans les sources. Si l’influence d’al-Layṯ transparaît seulement 
dans les biographies des juristes andalous qui étaient en relation avec lui. Al-Layṯ lequel y est 
mentionné comme un de leurs maîtres 18 et on note une tendance, dans les rares fragments qui 

12.  Cf. Fierro, « El alfaquí beréber », p. 284-285.
13.  Ces divergences étaient les suivantes : les juges andalous acceptaient, contre Mālik et selon Layṯ, le 
témoignage d’un seul témoin, le paiement partiel des redevances foncières avec les fruits des fonds en question 
et n’admettaient pas l’association (mušāraka) des biens afin d’éviter le paiement de la zakāt. En ce qui concerne 
les questions rituelles, Layṯ optait pour l’omission complète d’une oraison appelée qunūṭ et récitée pendant 
la prière de l’aube, tandis que Mālik la considérait comme recommandée (mais non obligatoire). Sur ces 
questions cf. Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 163-167. Pour les particularités du malikisme andalou 
par rapport au reste du monde musulman cf. Carmona, « Las diferencias entre la jurisprudencia andalusí y 
el resto de la escuela de Mālik ».
14.  Sa nisba provient vraisemblablement d’Awzā‘, faubourg de Damas, quoiqu’il existe aussi une interprétation 
selon laquelle elle serait liée à une tribu yeménite. Les origines d’al-Awzāʿī étaient obscures déjà pour les 
auteurs classiques. Sur ce point cf. Cook, Commanding Right and Forbidding Wrong, p. 64 et la note 121 de 
la même page.
15.  Ses Kitāb al-sunan fī-l-fiqh et Kitāb al-masā’il fī-l-fiqh ne nous sont pas parvenus et son Musnad est 
considéré comme une compilation postérieure.
16.  Sur l’awzāʿisme en général cf. Schacht, « Al-Awzāʿī », Judd, « Al-Awzāʿī and Sufyān al-Thawri », idem, 
« Competitive Hagiography in Biographies of al-Awzāʿī and Sufyān al-Thawri ». À l’époque des commencements 
du fiqh, les deux orientations doctrinales principales étaient les courants « irakien » (de Baṣra et Kūfa) et 
« ḥiǧāzien » (de La Mecque et Médine). La doctrine d’al-Awzāʿī était plus proche du premier. À propos de 
l’ancienne jurisprudence mecquoise, voir spécialement : Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence.
17.  Sur ce point cf. Barthold, « Al-Awzāʿī », p. 244. Ce problème intéressant, qui dépasse le cadre du présent 
article, mérite une recherche additionnelle.
18.  À propos de Muʿāwiya b. Ṣāliḥ, qui fut le premier faqīh andalou à rencontrer Layṯ bien qu’il ne fût pas son 
disciple, cf. Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿ ulamā’ al-Andalus, nº 1443, al-Ḥumaydī, Ǧaḏwat al-muqtabis, nº 796 ; pour 
Ziyād b. ʿAbd al-Raḥmān dit al-Šabṭūn et Qaraʿūs b. al-ʿAbbās cf. Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 105

parlent de cette école, à présenter l’awzāʿisme comme une étape importante de l’histoire du 
droit d’al-Andalus. Les dictionnaires biographiques mentionnent cinq juristes awzāʿites actifs 
en al-Andalus : Ṣaʿ ṣaʿ  b. Sallām (m. 180/796 ou 192/807) 19, Muḥammad b. Iṣḥāq b. Ibrāhim 
(nous ignorons ses dates de naissance et de décès) 20, Asad b. ʿAbd al-Raḥmān b. al-Sabā’ī 
(Ibn al-Faraḍī et al-Ḍabbī indiquent qu’il « vécut après l’an 150/767 ») 21, Muṣ‘ab b. ʿImrān al-
Hamaḏānī (mort au début du règne d’al-Ḥakam I), le qāḍī de Cordoue qui fut à la fois disciple 
d’al-Awzāʿī et de Mālik b. Anas, mais ne suivit la doctrine ni de l’un ni de l’autre, jugeant 
selon ses propres opinions, ce qui lui valut une opinion peu favorable de Yaḥyà b. Yaḥyà, qui 
le considérait comme un homme de peu de science 22 et, enfin, Abū Kināna Zuhayr b. Malik 
al-Balwī (m. avant 250/864) 23. Des textes qui se rapportent à eux, deux mentions méritent, à 
notre sens, une attention particulière : la biographie de Ṣaʿ ṣaʿ  b. Sallām par Ibn al-Faraḍī et 
la mention d’Abū Kināna par le même auteur. 
Voici ce que dit Ibn al-Faraḍī à propos de Ṣaʿ ṣaʿ  b. Sallām :

Ṣaʿ ṣaʿ  b. Sallām al-Šāmī [le Syrien], sa kunya était « Abū ʿAbd Allāh ». Il étudia auprès, et trans-
mit les enseignements, d’al-Awzāʿī, Saʿ īd b. ʿ Abd al-ʿAzīz 24 et de maîtres syriens similaires 25. Son 
séjour en al-Andalus eut lieu pendant le règne de l’émir ʿ Abd al-Raḥmān b. Muʿāwiya et les débuts 
du règne de Hišām b. ʿAbd al-Raḥmān. Il dirigea la prière à Cordoue à cette époque on planta 
des arbres autour de la mosquée principale, conformément à l’usage de l’école d’al-Awzāʿī et des 
Syriens, mais c’est une chose détestée par Mālik et ses disciples. Parmi les Andalous qui étudièrent 
auprès de Ṣaʿ ṣaʿ  figurent ʿAbd al-Malik b. Ḥabīb 26, ʿUṯmān b. Ayyūb et d’autres. ʿAbd al-Malik 

nº 456 ; pour Yaḥyà b. Yaḥyà cf. Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, II, p. 287, al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, II, p. 9, 
Fierro, « El alfaquí beréber », p. 283-284.
19.  Al-Ḫušānī, Aḫbār al-fuqahā’, nº 268 (ce passage du texte d’al-Ḫušānī est sévèrement mutilé dans le 
manuscrit qui nous est parvenu), Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿ ulamā’ al-Andalus, nº 608, al-Ḍabbī, Buġyat al-multamis, 
nº 853.
20.  Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, nº 1097, al-Ḍabbī, Buġyat al-multamis, nº 56.
21.  Al-Ḫušānī, Aḫbār al-fuqahā’, nº 53 (il y figure comme Usayd et non Asad), Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ 
al-Andalus, nº 237, al-Ḍabbī, Buġyat al-multamis, nº 569. Sur al-Ḍabbī (m. 599/1203 ?) cf. Pons Boigues, Ensayo 
bio-bibliográfico, nº 212, p. 257-259 ; Alvarez, « Al-Ḍabbī y su obra ».
22.  Al-Ḫušānī, Kitāb quḍāt bi-Qurṭuba, p. 45-51, Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, nº 1431 (qui ne 
mentionne pas explicitement al-Awzāʿī).
23.  Al-Ḫušānī, Aḫbār al-fuqahā’, nº 114 (cité par Ibn al-Faraḍī), Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, 
nº 454, al-Ḍabbī, Buġyat al-multamis, nº 760.
24.  Ce faqīh syrien (m. 168/784-785 ?) est de la même génération qu’al-Awzāʿī, dont l’œuvre sur les juges de 
Damas, intitulée Tasmiyat quḍāt Dimašq, constituait sans doute un des plus anciens textes sur la jurisprudence 
syrienne. Sur le fiqh syrien ancien, les juges de Damas et l’awzāʿisme voir généralement : Conrad, Die Quḍat 
Dimašq und der Maḏhab al-Auzāʿī.
25.  Nuẓarā’-himā.
26.  Ce faqīh malikite, traditionniste et juriste très célèbre, était conseiller de l’émir ʿ Abd al-Raḥmān II, auteur 
du Kitāb al-ta’rīḫ, la plus ancienne chronique andalouse conservée. Il mourut en 238/853. Il est aussi l’auteur 
du Kitāb al-wāḍiḥa, un traité juridique édité récemment par María Arcas Campoy et qui peut être considéré 
comme une œuvre de la jurisprudence malikite naissante.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir106

l’évoque dans son Livre des classes des juristes 27. Ṣaʿ ṣaʿ  mourut (que Dieu lui soit clément !) en 192, 
pendant le règne de l’émir al-Ḥakam. Aḥmad aussi le mentionne et Muḥammad b. Aḥmad nous a 
rapporté ceci : Saʿ īd m’a dit : Ṣaʿ ṣaʿ  b. Sallām alla en Égypte et parmi les Égyptiens qui étudièrent 
auprès de lui et copièrent ses ouvrages figurait Mūsā b. Rabīʿa al-Ǧamḥī. Il [Ṣaʿ ṣaʿ  b. Sallām] se 
rendit en al-Andalus et fut le premier à y introduire le ḥadīṯ. Il mourut en 180 28.

Retenons, avant de passer au passage du Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus sur Abū Kināna, que 
Ṣaʿ ṣaʿ  b. Sallām, selon Ibn al-Faraḍī, fut non seulement un disciple d’al-Awzāʿī, mais aussi le 
« premier à introduire le ḥadīṯ en al-Andalus » 29. Même si, comme le fait José López Ortiz 30, 
il est permis de douter de l’exactitude de ce renseignement, il est important qu’Ibn al-Faraḍī, 
établisse une relation entre les commencements de la science de la tradition du Prophète, 
l’awzāʿisme et un disciple d’al-Awzāʿī qui séjourna en al-Andalus et que, par conséquent, cet 
auteur considére que l’introduction de cette école 31 fut un tournant important ; il ne dit rien 
de tel sur les disciples d’al-Layṯ b. Saʿ d, par exemple.
La mention d’Ibn al-Faraḍī par Abū Kināna Zuhayr al-Balwī contient également quelques 

détails frappants :

Zuhayr b. Mālik al-Balwī, Cordouan, sa kunya était « Abū Kināna ». Il fut un juriste de l’école 
d’al-Awzāʿī que les habitants d’al-Andalus suivirent avant l’arrivée des Omeyyades (que Dieu 
leur soit clément !) 32. Ibn Ḥāriṯ 33 mentionne que ʿAbd al-Malik b. Ḥabīb réprimandait Abū 
Kināna pour s’être détourné de l’école des Médinois 34 et pour sa persévérance dans son adhésion 
à l’opinion d’al-Awzāʿī. Abū Kināna disait à Ibn Ḥabīb : « J’aurais des remords si j’abandonnais 
l’awzāʿisme sans que les habitants du pays en fassent autant » 35. Zuhayr b. Mālik faisait des 
va-et-vients, habitant tantôt à Beja, tantôt dans le Faḥṣ al-Balūṭ 36, car son grand-père, ʿAdī b. 

27.  Kitāb ṭabaqāt al-fuqahā’. Ce livre d’Ibn Ḥabīb ne nous est pas parvenu.
28.  Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, nº 608.
29.  Wa-kāna awwal man adḫala al-ḥadīṯ al-Andalus.
30.  López Ortiz, « La recepción », p. 17.
31.  Bien que le mot « école » n’apparaisse pas dans la notice d’Ibn al-Faraḍī sur Ṣaʿṣaʿ b. Sallām, cet auteur, 
comme nous le verrons plus loin, considérait l’awzā’isme comme un maḏhab.
32.  Notons ici, au passage, un point intéressant, mais qui dépasse le cadre du présent article. A moins qu’il 
ne s’agisse d’une intrpelation, Ibn al-Faraḍī, qui mourut en 403/1013, au cours de la fitna qui commença en 
1009, considère déjà les Omeyyades comme une dynastie éteinte.
33.  C’est-à-dire al-Ḫušānī, cf. Aḫbār al-fuqahā’, no. 114. Al-Ḫušānī, à son tour, affirme qu’il tient ces 
informations de Faraǧ b. Salāma (m. 345/956), juriste et juge à Rayya (près de Malaga) et Guadalajara ; sur 
ce personnage voir Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, nº 1033 ; Qāḍī ʿIyād, Tartīb al-madārik, V, p. 292, 
Ibn Farḥūn, Dībāǧ al-muḏahhab, I, p. 139 ; Marín, « Ifrīqiya et al-Andalus », p. 49)
34.  C’est-à-dire, le malikisme.
35.  Ḥasadtu-nī iḏ infaradtu al-awzāʿīyya dūna ahl al-balad. 
36.  Wa-kāna Zuhayr b. Malik muḍṭarib fī suknà bayna Bāǧa wa-Faḥṣ al-Balūṭ. À propos du mot muḍṭarib 
cf. Kazimirski, Dictionnaire arabe-français, s.v. ḍaraba. Le Faḥṣ al-Balūt fut un zone frontalière d’al-Andalus 
jusqu’à la chute de Tolède en 1085. Après cet événement il passa quasi intégralement au royaume de Castille. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 107

Ḥadīma 37, y possédait des biens [iqṭā‘] avant ʿAbd al-Raḥmān b. Muʿāwiya 38 (que Dieu lui soit 
clément !). C’est de Faḥṣ al-Balūṭ qu’il tire son origine et sa famille est connue comme Banū Abī 
al-Aflaḥ 39. Zuhayr b. Mālik mourut (que Dieu lui soit clément !) au début du règne de l’émir 
Muḥammad b. ʿAbd al-Raḥmān (que Dieu lui soit clément !). Ceci provient du livre d’Ibn Ḥāriṯ 
qu’il écrivit lui-même 40.

Dans le passage cité, trois points retiennent particulièrement l’attention. Le premier est 
qu’Ibn al-Faraḍī cite ici « l’école » (maḏhab) d’al-Awzāʿī, ce qui pourrait signifier que dans le 
premier quart du ve/xie siècle on considérait les adeptes de l’imām syrien suivant un maḏhab 
« antérieur » au malikisme en al-Andalus. Dans une source plus ancienne, les Aḫbār al-fuqahā’ 
wa-l-muḥaddiṯīn d’al-Ḫušānī (m. 361/971), tel n’est pas le cas : la biographie du même personnage 
utilise l’expression « la doctrine d’al-Awzāʿī » ( iʿlm al-Awzā īʿ) et « l’awzāʿisme » (al-awzā īʿyya), 
terme qui figure aussi chez Ibn al-Faraḍī, qui cite littéralement l’anecdote sur Ibn Ḥabīb 
et Abū Kināna. La question est donc celle de savoir si al-awzā īʿyya désigne pour al-Ḫušānī 
seulement la doctrine d’al-Awzāʿī ou bien une école « structurée », où les disciples étudient 
auprès du maître afin d’être aptes à transmettre ensuite ses enseignements. Il ne paraît pas 
possible de résoudre ce problème de manière définitive, mais vu le nombre réduit de notices se 
rapportant à des disciples andalous d’al-Awzāʿī dans les dictionnaires biographiques et le fait 
qu’Ibn al-Farāḍī lui-même n’utilise le terme maḏhab à propos de l’enseignement d’al-Awzāʿī 
qu’une seule fois – dans le texte cité plus haut, nous penchons plutôt pour la première possibi-
lité. L’awzāʿisme se serait ainsi « borné » en al-Andalus à quelques faqīh-s syriens et andalous 41. 
Nombre de ceux qui suivirent d’abord les enseignements de l’awzāʿisme, devinrent ensuite 
malikites (c’est le cas de ʿAbd al-Malik b. Habīb, disciple, comme nous l’avons vu, de Ṣaʿ ṣaʿ  b. 
Sallām, quoiqu’Abū Kināna puisse, du moins dans cette anecdote, illustrer le cas inverse). La 
situation de l’awzā’isme en al-Andalus semble donc assez similaire à celle de la doctrine d’al-
Layṯ b. Saʿ d. L’ enseignement de l’Égyptien fut, lui aussi, transmis en al-Andalus par quelques 
juristes seulement. Le plus célèbre représentant de cette doctrine en al-Andalus fut Yaḥyà b. 
Yaḥyà, présenté par la tradition comme un disciple direct d’al-Layṯ et qui, comme son rival, 
Ibn Ḥabīb, devint par la suite un malikite célèbre et l’auteur de la plus fameuse recension 

37.  Chez al-Ḫušānī ce personnage est appelé ʿAdī b. Ǧadīma.
38.  ʿAbd al-Raḥmān I, qui prit le pouvoir émiral en al-Andalus en 756. 
39.  Chez al-Ḫušānī cette famille est appelée « Banū Amlaḥ ». Il est possible qu’il s’agisse des Banū Aflaḥ 
hypothétiques dont parle Mohamed Meouak dans « Los Banu Aflah ».
40.  Min kitāb Ibn Ḥāriṯ bi-ḫaṭṭi-hi. (Ibn al-Faraḍī, Ta’rīh ʿulamā’ al-Andalus, nº 454). En fait, la biographie 
d’Abū Kināna dans les Aḫbār al-fuqāhā’ wa-l-muḥaddiṯīn (du moins dans la version qui nous en est parvenue) 
est formulée d’une manière quelque peu différente, bien qu’elle contienne essentiellement les mêmes 
renseignements que la notice qu’Ibn al-Faraḍī affirme citer d’après al-Ḫušānī. Signalons ici que dans notre 
traduction du passage d’Ibn al-Faraḍī nous avons remplacé « Malik » dans « Zuhayr ibn Malik » par « Mālik ».
41.  Nous l’avons vu avec Ṣaʿṣaʿ b. Sallām. Asad b. ʿAbd al-Raḥmān b. al-Sabā’ī, le qaḍī d’Elvire, fut aussi un 
disciple d’al-Awzāʿī, tout comme Maḥkūl, un autre maître syrien célèbre à l’époque (Cf. al-Ḫušānī, Aḫbār 
al-fuqahā’, nº 53, Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, nº 237, al-Ḍabbī, Buġyat al-multamis, nº 569).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir108

du Muwaṭṭa’ 42. On peut même constater que la doctrine de Layṯ exerça plus d’influence sur 
le malikisme andalou postérieur. Nous avons énuméré plus haut les particularités « post-
layṯiennes » 43, qui sont bien plus nombreuses et significatives que le fait de planter les arbres 
autour des mosquées d’al-Andalus, une pratique tirée de l’enseignement d’al-Awzāʿī que le 
malikisme régional adopta, malgré l’attitude critique de Mālik à son égard 44.
Le deuxième élément frappant dans la relation d’Ibn al-Faraḍī sur Abū Kināna est l’anecdote 

selon laquelle Ibn Ḥabīb exhorta Abū Kināna à abandonner la doctrine awzā’ite et à adopter le 
malikisme 45. Il n’est pas question ici de déterminer si cet épisode eut réellement lieu, mais de sou-
ligner que ce récit met en scène la rivalité de ces deux orientations. Ibn Ḥabīb, qui était pourtant 
un « ex-awzāʿite », lutte ici activement pour qu’un autre juriste abandonne l’enseignement awzāʿīte, 
mais celui-ci refuse en arguant que la plupart des musulmans andalous adhère à cette doctrine. Il 
apparaît donc, d’une part, que la doctrine awzāʿīte, répandue dans tout al-Andalus, fut aussi im-
portante et joua le même rôle dans la vie sociale que le malikisme par la suite et, d’autre part, que le 
malikisme, ici glorifié, réussit à triompher malgré la grande popularité de l’orientation antérieure.
Enfin, la notice d’Ibn al-Faraḍī sur Abū Kināna fournit un renseignement qui ne figure dans 

aucune autre source traitant de ce personnage : elle affirme en effet que l’awzāʿisme dominait en 
al-Andalus avant l’époque omeyyade. Cette assertion est manifestement inexacte puisque Mālik 
lui-même mourut après l’arrivée de ʿAbd al-Raḥmān I en al-Andalus et qu’al-Awzāʿī mourut moins 
de vingt ans avant Mālik, soit dix-huit ans après le commencement du règne des Omeyyades sur la 
Péninsule Ibérique, elle n’en est pas moins significative. Elle suggère l’existence d’une construction 
historique, au sein de laquelle le malikisme est très fortement lié à la dynastie omeyyade, malgré 
le fait que ce maḏhab soit médinois, tandis que l’awzāʿisme est d’origine syrienne. L’ awzāʿisme est 
donc présenté comme un courant juridique antérieur à l’émirat et au califat.
Avant de poursuivre, force est ici de mentionner, quoique brièvement, une question diffi-

cile qui surgit de la lecture des sources peu nombreuses sur le sujet et qui est d’une certaine 
importance pour la nature de l’innovation malikite en al-Andalus. Il s’agit de savoir quelle fut 
la diffusion réelle de la jurisprudence awzāʿite dans cette région du monde islamique. Cette 
question a été très débattue : deux théories principales se sont dégagées. Pour les uns, selon 
la conception défendue par les sources omeyyades, l’awzāʿisme a été l’école juridique prépon-
dérante en al-Andalus avant que le malikisme ne s’y répande. Cette théorie a eu de nombreux 
et célèbres partisans, tels Évariste Lévi-Provençal 46, Joseph Schacht (avec certaines réserves 
résultant de sa manière de concevoir les écoles juridiques) 47 et Maḥmūd ʿAlī Makkī 48. José 

42.  Tout comme pour ses études auprès d’al-Layṯ b. Saʿd, on peut douter que Yaḥyà b. Yaḥyà ait réellement 
été un disciple direct de Mālik b. Anas. Cf. Fierro, « El alfaquí beréber », p. 285-288.
43.  Voir supra, n. 13.
44.  Voir la biographie de Ṣaʿṣaʿ b. Sallām citée plus haut.
45.  La plus ancienne source où elle apparaît est les Aḫbār al-fuqahā’ wa-l-muḥaddiṯīn d’al-Ḫušānī.
46.  Voir supra, n. 1.
47.  Voir principalement : Schacht, The Origins, p. 34-35.
48.  Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 65-66. Il est à noter que Makkī estime que le premier awzāʿite 
en al-Andalus fut ʿAbd al-Raḥmān al-Sabāʿī et non Ṣaʿṣaʿ b. Sallām.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 109

López Ortiz fut, à notre connaissance, le premier chercheur à remettre en question ce point de 
vue. Selon lui, l’awzāʿisme se serait assez peu répandu en al-Andalus et l’influence des maîtres 
syriens y aurait été assez réduite, mais cet auteur souligne aussi que c’est une question difficile 
en raison de la pénurie d’informations dans les sources conservées et que, de toute manière, 
au tournant du iie/viiie et iiie/ixe il n’était pas encore question d’« écoles juridiques » 49. Il est 
vrai que la rareté des références à al-Awzāʿī dans les sources d’al-Andalus est assez curieuse 
et fait douter de l’affirmation de cette doctrine en tant qu’« école » dominante dans la région 
avant le malikisme. Même si l’on tient compte que toutes les sources disponibles sont de 
provenance malikite (une difficulté déjà signalée par Makkī), ces quelques brèves mentions 
suggèrent plutôt une diffusion assez faible de cette doctrine et son oubli rapide par la suite. Le 
deuxième argument, selon lequel les écoles juridiques stricto sensu ne sont pas encore formées 
est pleinement confirmé par les recherches les plus récentes et les travaux de Gerhard Conrad, 
Christopher Melchert et Harald Motzki évoqués plus haut. La conclusion que l’on peut tirer 
de l’ensemble de ces ouvrages est que les maḏhab-s, en tant qu’« écoles suivant strictement 
l’enseignement d’un maître qu’elles considèrent comme leur fondateur » se formèrent, dans la 
plupart des cas, longtemps après le décès de leur maître-éponyme. Il n’est donc, en général, pas 
question de l’existence d’un maḏhab dès la génération des disciples directs de ces maîtres. Nous 
avons vu plus haut que pour les juristes d’al-Andalus, il était très possible, voire préférable, de 
suivre l’enseignement de plusieurs maîtres et traditions. Ibn Ḥabīb étudia auprès de Ṣaʿ ṣaʿ  b. 
Sallām, avant de devenir un malikite fervent et un faqīh mušāwar (« juriste-conseiller ») de ʿ Abd 
al-Raḥmān II. De même, Muṣ‘ab b. ʿImrān, un disciple de Mālik et d’al-Awzāʿī, n’adhérait à 
aucune de leurs écoles respectives. L’ image générale de cette époque ne semble donc pas refléter 
une rigidité qui consisterait à suivre un seul maître, bien plutôt il semble normal de puiser ses 
connaissances à plusieurs sources. La même impression se dégage si on examine l’influence de 
l’enseignement de Layṯ b. Saʿ d sur la pensée juridique pré-malikite en al-Andalus : comme pour 
la doctrine awzāʿite, il semble que plusieurs juristes considérés avant tout comme malikites 
(Ziyād b. ʿAbd al-Raḥmān dit Šabṭūn ou, selon la tradition, Yaḥyà b. Yaḥyà, même s’il est 
difficile d’établir avec certitude qu’il a réellement rencontré Layṯ) ont étudié auprès de Layṯ et 
ont même conservé certains éléments de sa pensée après le triomphe de la doctrine malikite.
Al-Andalus « pré-malikite » semble donc dépendre fortement des centres de savoir exté-

rieurs, notamment l’Égypte, dans le cas de l’enseignement de Layṯ b. Saʿ d, et la Syrie, surtout 
pour la doctrine d’al-Awzāʿī, même si la lecture attentive des textes parfois laconiques montre 
qu’il n’était pas le seul maître syrien connu en al-Andalus. En outre, la présence réduite des 
disciples andalous de Layṯ ou des maîtres syriens dans les sources peut résulter de plusieurs 
causes. Hormis le problème déjà mentionné de la provenance malikite de ces textes, la question 
de la nature de la transmission du savoir au tournant du iie/viiie et iiie/ixe siècle ne cesse de 
se poser. En effet, en premier lieu, il s’agit d’une époque où les « écoles juridiques » (maḏhab-s) 
sont toujours en voie de formation, car la période est toujours celle des fondateurs éponymes ; 

49.  López Ortiz, « La recepción », p. 19-23 (« En España, en un principio, no formado aún el concepto y el 
espíritu de escuela… », p. 22). Voir aussi : id., Derecho musulmán, p. 36.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir110

Ibn Ḥanbal, qui naquit en 164/780, c’est-à-dire, dix-sept ans avant le décès de Mālik b. Anas, 
et mourut en 241/855, alors que la doctrine malikite prenait pied en al-Andalus, appartient 
même à une époque postérieure. Par conséquent, il est fort possible que le nombre de disciples 
étudiant auprès des maîtres « pré-malikites » ait été inférieur à ce qu’il allait être à l’époque des 
écoles classiques, car le fiqh ne jouissait pas encore de son prestige postérieur 50. Ce trait était 
peut-être encore accentué en al-Andalus, région qui, bien après l’arrivée de ʿAbd al-Raḥmān I 
encore, demeurait périphérique par rapport au monde musulman. 
Avant de revenir sur l’établissement de la doctrine malikite en al-Andalus, on peut établir 

un double constat au vu de ce que nous avons exposé jusqu’ici. Tout d’abord, le fiqh anda-
lou à l’époque « pré-malikite » apparaît, du moins dans les sources en notre possession, un 
phénomène à la fois restreint, par le nombre de personnes concernées, et flou si l’on prend 
en considération les modalités de rattachement aux courants de pensée et le fait qu’étudier 
auprès de plusieurs maîtres, parfois présentés par la suite comme rivaux 51, était une pratique 
répandue. Les sources véhiculent une conception a posteriori de l’awzāʿisme qui en fait, pour 
une période haute, l’équivalent en al-Andalus du rôle joué plus tard par le malikisme. Que cela 
ait correspondu à une réalité est pour le moins douteux, comme nous l’avons vu. Même si l’on 
considère que ce récit ne correspond pas à la réalité, les causes de l’insistance des auteurs de 
nos sources n’apparaissent pas clairement : peut-être est-ce le fruit d’une certaine rivalité entre 
l’orientation d’al-Awzāʿī et celle de Mālik, suggérée par la biographie d’Abū Kināna citée plus 
haut. Selon cette logique, le malikisme serait une école qui s’est implantée en al-Andalus aux 
dépens d’une autre école importante et rivale. Il pourrait s’agir d’une glorification du malikisme, 
qui se serait établi en al-Andalus au détriment d’une autre école significative, grâce à ses mé-
rites et à la piété de sa doctrine. Ensuite, l’awzāʿisme, selon cette même logique attestée chez 
Ibn al-Faraḍī, aurait été « l’école » pré-omeyyade, tandis que le malikisme serait lié à l’émirat 
et au califat. C’est ce lien entre le malikisme et le pouvoir omeyyade et les façons de le mettre 
en scène dans les sources qui constituent l’objet du présent article.

	 Les débuts du malikisme en al-Andalus

Il ne nous paraît pas utile d’entrer ici dans les détails de l’histoire de l’introduction et de 
la diffusion du malikisme en al-Andalus. Remarquons tout d’abord qu’il est difficile de dé-
terminer les causes du soutien des Andalous à cette école particulière. Ibn Ḫaldūn, qui fut, à 
notre connaissance, le premier à poser cette question, estimait qu’il en était ainsi parce que la 
doctrine hanafite était trop raffinée et élaborée pour les Andalous qui, en ce temps-là, étaient 
encore généralement peu cultivés. Maḥmūd ʿAlī Makkī a mis l’accent quant à lui sur les 
aspects sociopolitiques : ce trait s’expliquerait par la présence en al-Andalus d’Arabes d’origine 

50.  À propos de son prestige et du respect dont Mālik jouissait en al-Andalus : Turki, « La vénération pour 
Mālik ».
51.  Par exemple, pour une tradition selon laquelle al-Awzāʿī aurait remporté un débat avec Mālik b. Anas 
cf. Ibn Abī Ḥātim, Taqdimat al-maʿrifa, p. 187-189.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 111

médinoise plus massive que celle des Irakiens et par les liens entre la doctrine hanafite et la 
dynastie ‘abbasside, les Omeyyades d’al-Andalus rejetant pour cette raison l’école irakienne 52. 
Une autre théorie concernant cette question fut proposée récemment par Maribel Fierro et 
mérite sans doute une recherche additionnelle, d’autant plus qu’elle ne constitue pas le thème 
principal de l’article en question. Selon la chercheuse espagnole, les Omeyyades d’al-Andalus 
auraient soutenu la doctrine de Mālik b. Anas plus que les autres, car l’opinion de Mālik sur le 
célèbre arbitrage de Ṣiffīn et la prise de pouvoir par Muʿāwiya était favorable à cette dynastie et 
son idéologie 53.
Sous ʿAbd al-Raḥmān I et Hišām I, c’est-à-dire dans la seconde moitié du iie/viiie siècle, 

il ne semble pas que le malikisme puisse déjà être considéré comme un maḏhab comme il 
en exista postérieurement, et encore moins qu’ailleurs en al-Andalus, bien que l’on y iden-
tifie des disciples de Mālik, comme Muḥammad b. Ibrāhim b. Muzayyin (m. 183/799) qui, 
selon certains auteurs, fut brièvement qāḍī de Cordoue avant son départ en Orient pour 
étudier auprès de Mālik 54. La question de l’identification des disciples directs de Mālik en 
al-Andalus est d’ailleurs importante pour les auteurs de dictionnaires biographiques, car 
elle est liée à l’ancienneté et au prestige de la tradition malikite en al-Andalus. Pour autant, 
précisément parce que ce point était un des enjeux de l’auto-identification des juristes, voire 
de « l’idéologie » de l’école dominante, nous ne sommes pas en mesure aujourd’hui d’établir 
avec certitude le nombre des disciples andalous de Mālik b. Anas. Dans la mesure où ce 
nombre reflétait directement le prestige de l’école et, comme tel, intéressait bien des chroni-
queurs et/ou juristes d’al-Andalus, des divergences notables apparurent entre les auteurs. À 
partir d’Ibn al-Lubāba (m. 314/926) 55, le premier, semble-t-il à s’intéresser à cette question, 
qui enumère six disciples andalous de Mālik 56, les auteurs postérieurs, tels Ibn ʿAbd al-Barr 
(m. 338/949), Ḫālid b. Saʿ d (m. 352/963) ou le Qāḍī ʿIyāḍ (m. 543/1149) 57 en augmentent 
progressivement le nombre jusqu’à trente. Il faut remarquer ici au passage que les disciples 
de Mālik constituaitent parfois le sujet de dictionnaires biographiques séparés, malheureu-
sement non conservés, comme celui d’Ibn Abī Dalīm (m. 351/962) 58 ou, selon Maḥmūd ʿAlī 

52.  Cf. Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 91-92.
53.  Fierro, « Ill-Treated Women Seeking Divorce », p. 323-347, spécialement p. 328-329. Sur l’arbitrage de 
Siffīn voir, par exemple, Hinds, « The Siffīn Arbitration Agreement ».
54.  Ibn al-Abbār, Takmila, nº 301 (citant Ibn Ḥayyān d’après al-Rāzī, mais les volumes de son Muqtabis 
concernant cette époque ont disparu) ; al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, vol. 2, p. 514. Il est vrai que Muḥammad b. 
Ibrāhim b. Muzayyin n’est mentionné par al-Ḫušānī ni dans ses Aḫbār al-fuqahā’ wa-l-muḥaddiṯīn ni, ce qui 
est peut-être plus important, dans son Kitāb quḍāt bi-Qurṭuba, ce qui ferait de la Takmila d’Ibn al-Abbār 
(m. 658/1260) la plus ancienne source connue le mentionnant comme juge de Cordoue. En effet, il est 
impossible de vérifier ce qu’écrivirent à ce sujet tant al-Rāzī qu’Ibn Ḥayyān et Ibn al-Abbār ne leur attribue 
pas l’information selon laquelle Muḥammad b. Ibrāhim fut qāḍī de Cordoue.
55.  Cf. Pons Boigues, Ensayo bio-bibliográfico, n. 12, p. 51.
56.  Apud Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, nº 1094.
57.  Cf. Pons Boigues, Ensayo bio-bibliográfico, nº 17, p. 58-59 ; nº 29, p. 68-69 et nº 174, p. 218-219, respectivement.
58.  Cf. Pons Boigues, Ensayo bio-bibliográfico, nº 28, p. 68.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir112

Makkī 59, d’al-Ḫušānī 60. Le problème de l’authenticité des disciples qui apparaissent dans 
ces énumérations analysé par López Ortiz 61 et Makkī 62 entre autres, dépasse largement le 
cadre du présent travail. Nous nous contenterons de retenir que l’augmentation du nombre 
de disciples andalous de Mālik accroissait le prestige d’al-Andalus et de ses juristes. À notre 
sens, cela constitue un indice que le malikisme joue un rôle dans les idéologies et dans les 
imaginaires identitaires qui se sont développés en al-Andalus. C’est une manière de présen-
ter le malikisme comme bien enraciné en al-Andalus et ses traditions comme remontant 
directement à son fondateur 63.
Il en est de même du groupe spécifique des disciples andalous de Mālik qui sont censés 

avoir transmis le Muwaṭṭa’ en al-Andalus. Même si les sources avancent en général qu’ils sont 
au nombre de trois – al-Ġāzī b. Qays (m. 199/815) 64, Ziyād dit « Šabṭūn » (m. 204/819) 65, et, le 
plus célèbre d’entre eux, Yaḥyà b. Yaḥyà (m. 234/848) 66 – déjà le Qāḍī ʿ Iyāḍ en compte treize 67 
et nous pouvons constater que le « mécanisme » ici est fort similaire et que cela sert à souligner 
l’authenticité et l’ancienneté de la tradition juridique andalouse. Pour terminer sur ce point, 
on peut remarquer que ce phénomène d’augmentation progressive du nombre d’individus 
caractérise aussi la catégorie des ṣaḥāba et des tābiʿūn censés être arrivés en al-Andalus avec 
les armées musulmanes ou peu après la conquête du pays 68. Ici, le nombre élevé des ṣaḥāba 
et tābiʿūn (leur énumération étant souvent purement légéndaire) a pour but d’insister sur la 
piété des conquérants et sur la solidité des fondements de l’islam en terre hostile et récemment 
conquise. Comme pour les disciples andalous de Mālik, l’idéalisation se fait par référence au 
passé et, par conséquent, à une vision spécifique de l’histoire.
Il n’est pas question de détailler l’histoire du malikisme en al-Andalus, d’autant que la ques-

tion est depuis longtemps l’objet de recherches. Nous voudrions seulement signaler, à l’instar de 
Makkī, que la propagation du malikisme en al-Andalus dépendait de deux centres intellectuels 
du monde musulman, à savoir l’Égypte et Médine, la ville de Mālik b. Anas. Il existait même 

59.  Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 95.
60.  Il s’agirait ici de son ouvrage cité par Pons Boigues (n. 38, p. 78) et intitulé Kitāb ṭabaqāt al-fuqahā’ al-
mālikiyya, mais, contrairement à ce qu’avance Makkī, ce livre n’était pas forcément un dictionnaire des disciples 
andalous directs de Mālik b. Anas. Son titre ne semble pas justifier une telle intérprétation ; il suggére plutôt 
qu’il s’agissait d’un ouvrage plus général sur les juristes malikites, ne se limitant pas aux disciples de Mālik. 
61.  Voir spécialement López Ortiz, « La recepción », p. 55-65.
62.  Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 96-98.
63.  Sur l’introduction du malikisme en al-Andalus voir aussi : Carmona, « The Introduction of Malik’s 
Teachings in al-Andalus ».
64.  À propos de ce personnage voir principalement : Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, nº 1013 ; 
al-Ḥumaydī, Ǧaḏwat al-muqtabis, nº 748, Ibn al-Qūṭiyya, Ta’rīḫ iftitāḥ al-Andalus, p. 34-35, Ibn Baškuwal, 
Kitāb al-ṣila, nº 246.
65.  Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿ ulamā’ al-Andalus, nº 426 ; al-Ḥumaydī, Ǧaḏwat al-muqtabis, nº 439, Ibn al-Qūṭiyya, 
Ta’rīh iftitāḥ al-Andalus, p. 42-43, al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, II, p. 45 ; cf. supra.
66.  Voir par exemple : al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, II, p. 9, mais voir également Fierro, « El alfaquí beréber », 
spécialement p. 307-310 pour l’argumentation qui remet en question cette conviction traditionnelle.
67.  Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 99.
68.  Sur cela, cf. Marín, « Ṣaḥāba et tābiʿūn ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 113

une certaine rivalité entre les juristes se rattachant à ces deux pôles : ainsi, les « Médinois » consi-
déraient leur doctrine comme meilleure car elle était directement liée à la source que constituait 
la ville de Mālik 69. Bien entendu, tout comme pour l’appartenance des juristes à telle ou telle 
école, ici aussi nous pouvons rencontrer des cas particuliers comme, par exemple, Ibn Ḥabīb, qui 
reprend dans ses écrits juridiques essentiellement la tradition médinoise, malgré le fait qu’une 
bonne part de ses maîtres fussent des Égyptiens ; il était en outre aussi disciple de l’awzāʿite Ṣaʿ ṣaʿ  
b. Sallām… Le développement et la popularisation du malikisme en al-Andalus ne fut pas un 
processus simple, mais plutôt un phénomène ayant ses propres enjeux et dont les dynamiques 
reflétaient le polycentrisme intellectuel du monde musulman classique.

	 L’ essor du malikisme dans la péninsule Ibérique

La propagation du malikisme en al-Andalus est un phénomène d’autant plus complexe que 
les relations de ses adeptes avec le pouvoir omeyyade, notamment dans les premiers temps de 
la présence de cette doctrine sur la péninsule Ibérique, ont connu une évolution assez radicale. 
Sans entrer dans les détails, commentons brièvement les principales étapes de ce processus. Un 
moment décisif semble être le régne d’al-Ḥakam I et l’épisode crucial de la « révolte du Faubourg » 
en 202/818 70. Selon la vision, devenue classique, de Reinhart Dozy, cette émeute fut dirigée par les 
faqīh-s révoltés contre al-Ḥakam, qui les excluait de l’exercice du pouvoir et ignorait leurs opinions. 
La description de ces événements par Dozy est très vive et engagée, ce qui résulte probablement de 
ses convictions personnelles et de son célèbre anti-cléricalisme. Ici, le spiritus movens de la révolte 
devient Yaḥyà b. Yaḥyà, présenté comme un hypocrite ambitieux et avide de pouvoir 71. Evariste 
Lévi-Provençal offre une interprétation plus modérée, selon laquelle la révolte des faubourgs serait 
le résultat du mécontentement populaire face au pouvoir d’al-Ḥakam I et clôturerait une série 
de révoltes, une autre émeute cordouane ayant eu lieu en 189/805 72. La « révolte du Faubourg », 
qui éclata dans un quartier de Cordoue peuplé d’artisans et de faqīh-s, serait directement liée au 
fiscalisme sévère du souverain ainsi qu’à la disette qui frappa al-Andalus en 199/814 et contribua 
à la colère de la population. Évariste Lévi-Provençal, en s’appuyant sur Ibn Ḥayyān, attribue un 
rôle majeur dans cet épisode aux deux faqīh-s Yaḥyà b. Yaḥyà et Ṭalūt b. ʿ Abd al-Ǧabbār 73, mais 
sans attribuer la responsabilité uniquement aux juristes 74.

69.  Sur ce point, cf. Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 101-104.
70.  Sur les problèmes, aujourd’hui résolus, que soulevait la datation de cet épisode, cf. Lévi-Provençal, 
Histoire de l’Espagne musulmane, I, p. 165.
71.  Dozy, Histoire des musulmans en Espagne, I, p. 287-288.
72.  Dozy confond la chronologie de ces deux événements, mais il ne connaissait pas le texte d’Ibn Ḥayyān 
qui en fournit la relation la plus détaillée.
73.  Cf. Ibn al-Abbār, Takmila, nº 279. Dans cette mention, Ṭalūt est, d’ailleurs, présenté comme un disciple 
direct de Mālik b. Anas.
74.  Lévi-Provençal, Histoire de l’Espagne musulmane, I, p. 160-173, Fierro, La heterodoxia en al-Andalus, 
p. 42-44 ; id., « El alfaquí beréber » 289-293. Cf. Ibn Ḥayyān, Muqtabis II-1, fol. 103r-112r. Malhereusement, 
nous n’avons pas eu d’accès à l’édition de ce volume d’al-Muqtabis établie par M. ʿA. Makkī et F. Corriente. 
Pour cette raison, nous utilisons l’édition fac-similé préparée par J. Vallvé Bermejo.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir114

On peut mettre en doute, à la suite de Maribel Fierro, ces interprétations de Dozy et Lévi-
Provençal devenues « canoniques ». Maribel Fierro souligne notamment qu’il est difficile de 
parler d’« école malikite » en al-Andalus dès cette époque, tandis que, non seulement Dozy et 
Lévi-Provençal, mais aussi López Ortiz, estimaient que « l’école malikite » proprement dite 
existait depuis l’époque de Yaḥyà b. Yaḥyà 75. Pour Maribel Fierro ce n’est qu’à partir de l’époque 
califale que l’on peut parler du « malikisme » en al-Andalus, les textes évoquant jusque-là non pas 
le maḏhab (« école »), mais le ra’y (« opinion ») de Mālik 76. Même si ces réserves sont justifiées, c’est 
dans le contexte de ces deux révoltes contre al-Ḥakam I, en 189/805 et en 202/818, que les faqīh-s 
apparaissent pour la première fois en tant que groupe prenant part aux événements politiques 
et interagissant avec le souverain. S’il n’est pas encore possible de parler d’un maḏhab structuré à 
cette époque, les personnages concernés, comme Yaḥyà b. Muḍar al-Qaysī (m. 196/811) 77, censé 
avoir participé au complot de 189/805 78, Ṭalūt b. ʿAbd al-Ǧabbār ou Yaḥyà b. Yaḥyà, ont tous suivi 
l’enseignement de Mālik et contribué à son introduction en al-Andalus. Les difficultés méthodo-
logiques et terminologiques mises à part, les rapports entre les juristes « malikites » et le pouvoir 
en al-Andalus apparaissent donc assez tendus au début. Dans le même temps, il faut admettre que 
nous ne disposons pas de données très concrètes à cet égard pour le régne du père d’al-Ḥakam I, 
Hišām I, à part quelques brèves mentions sur lesquelles nous aurons l’occasion de revenir plus tard.
Cette situation semble évoluer pendant le règne du fils d’al-Ḥakam I, ʿAbd al-Raḥmān II, 

présenté de manière générale dans les sources andalouses comme un souverain respectueux du 
savoir et des sciences. Aussi prenait-il souvent en compte l’avis des faqīh-s, spécialement celui de 
Yaḥyà b. Yaḥyà 79, dont l’influence sur la jurisprudence et la pratique judiciaire était désormais 
sans égale en al-Andalus 80, mais aussi celui d’autres juristes liés à la doctrine malikite, comme 
en témoigne, par exemple, la fameuse affaire du procès du neveu de ʿAǧab, une des favorites 
de ʿAbd al-Raḥmān. Cet homme, accusé de blasphème pour une plaisanterie manquée, fut 
condamné à la crucifixion, conformément à l’avis de ʿ Abd al-Malik b. Ḥabīb et d’Aṣbaġ b. Ḫalīl. 
L’ émir alla même jusqu’à chasser les juristes qui exprimèrent un avis contraire sur cette affaire 81. 
Une fois de plus, même si l’on partage les doutes concernant l’existence d’un maḏhab malikite 
dès cette époque, on perçoit dans les sources une évolution rapide, en quelques décennies, des 
relations entre faqīh-s et pouvoir politique. Après les conflits du règne d’al-Ḥakam I, les juristes 
commencent graduellement à obtenir une influence certaine sur l’exercice du pouvoir émiral. 

75.  López Ortiz, « La recepción », p. 75.
76.  Fierro, « Un alfaquí beréber », p. 288, n. 69, 317. Cf aussi : id, « El derecho mālikí », p. 129-130 ; Turki, 
« Le Muwaṭṭa’ de Mālik » et Fierro, « Malikis, Proto-Malikis and Reformed Malikis ».
77.  Un faqīh qui fut un des maîtres de Yaḥyà b. Yaḥyà et qui appartient à la première génération des juristes 
andalous qui eurent contact avec la doctrine de Mālik b. Anas.
78.  Voir, par exemple, Ibn Ḥayyān, Muqtabis II-1, fol. 97r-99r.
79.  Cf. ibid., fol. 145r.
80.  Cf. Ibn ʿIḏārī, al-Bayān, II, p. 89.
81.  Voir principalement Ibn Ḥayyān, Muqtabis II-1, fol. 175r-176r ; al-Ḫušānī, Kitāb quḍāt bi-Qurṭuba, p.104-
105, ainsi que Fierro, La heterodoxia en al-Andalus, p. 57-63.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 115

Après le règne de ʿAbd al-Raḥmān II, les conditions semblent réunies pour que le maḏhab 
malikite se forme en al-Andalus et devienne une école dominante en ce pays.
La réflexion sur les débuts du malikisme en al-Andalus soulève de nombreuses questions 

méthodologiques et chronologiques en raison de la présentation qui en est faite dans l’his-
toriographie califale. Or, les sources omeyyades sont cruciales pour au moins deux raisons : 
le corpus des chroniques omeyyades constitue l’ensemble le plus ancien de sources détaillées 
concernant l’époque émirale, même si la plus ancienne chronique andalouse conservée est 
le Kitāb al-ta’rīḫ de ʿAbd al-Malik b. Ḥabīb. D’époque émirale, elle constitue toutefois une 
source « à part », car elle participe d’une autre tradition, influencée par le ‘ilm al-ḥadīṯ égyptien 
et ne contient aucun élément sur les débuts du malikisme en al-Andalus, même si Ibn Ḥabīb 
(m. 238/853) appartient, comme nous l’avons vu, à la génération qui contribua largement à l’essor 
de la jurisprudence liée à la personne de Mālik b. Anas 82. Par conséquent, l’historiographie 
califale du ive/xe siècle et de la première moitié du ve/xie siècle fournit le corpus le plus ancien 
pour traiter cette problématique. En outre, l’historiographie califale devient, pour des raisons 
complexes qui dépassent le cadre du présent article, un modèle qui détermine les manières 
d’imaginer et d’écrire l’histoire d’al-Andalus dans les sources postérieures.
La difficulté tient principalement au fait que l’historiographie omeyyade met en oeuvre un 

projet idéologique qui lie fortement les Omeyyades, le malikisme et les juristes qui représentent 
cette doctrine, sans rendre compte, ou peu souvent et jamais d’une manière cohérente, des 
étapes de l’implantation du malikisme en al-Andalus ou, autrement dit, de la transformation 
d’un cercle des juristes influencé par les théories de Malik b. Anas en maḏhab.
Les sources dont on considère ici qu’elles relèvent de « l’historiographie califale » et dans 

lesquelles ce projet est particulièrement visible sont, en général, narratives et datent des ive/xe 
et ve/xie siècles. Il s’agit principalement des chroniques d’Ibn al-Qūṭiyya et Ibn Ḥayyān, qui, 
d’ailleurs, tire souvent ses informations sur les rapports entre les malikites et le pouvoir du Ta’rīḫ 
iftitaḥ al-Andalus d’Ibn al-Qūṭiyya, ainsi que du Kitab quḍāt bi-Qurṭuba d’al-Ḫušāni. Ce dernier 
livre mérite quelques commentaires supplémentaires. Premièrement, cette source est à la fois une 
chronique et un dictionnaire biographique. Même s’il s’agit avant tout d’une collection de notices 
biographiques se rapportant aux juges de Cordoue, le fil de l’oeuvre est chronologique et les qāḍi-s 
sont rangés dans l’ordre dans lequel ils ont rempli leur fonction et non, par exemple, selon l’alphabet.
Le thème même du Kitāb quḍāt bi-Qurṭuba – les juges de Cordoue – suggère que le rapport 

entre le pouvoir central et la jurisprudence est au cœur de cette œuvre. D’autres dictionnaires 
de ce type, étudiés récemment, par exemple par Mathieu Tillier 83, mettent en évidence les 
mêmes enjeux, même si on pourrait nuancer la réflexion, car les liens entre les souverains et 
les juges ne sont pas toujours identiques ou aussi étroits. Le principal qāḍī d’une région, qui a 
son siège en général dans la capitale, en tant qu’officier nommé directement par le souverain se 
voit confier, en quelque sorte, la fonction d’assurer que le souverain fait respecter la justice et 

82.  À propos des liens entre les historiographies andalouse et égyptienne, voir principalement Makkī, « Egipto 
y la historiografía arábigo-española ».
83.  Cf. Tillier, Les vies de cadis de Misr ; id., Les cadis d’Iraq et l’État abbasside.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir116

les préceptes de l’islam au sein de l’espace qui dépend de lui. La compétence et l’efficacité du 
qāḍī à cet égard reflète donc celle du souverain, et c’est lui qui porte la responsabilité morale 
et politique de la qualité du juge 84. Ibn al-ʿArabī rapporte qu’un homme mécontent de la po-
litique de ʿAbd al-Rahmān III approcha le souverain pour lui reprocher un manque d’intérêt 
pour les affaires des gens. Voici cette anecdote :

ʿAbd al-Raḥmān demeura à Cordoue des nombreuses années sans se laisser voir du peuple, 
occupé à manger, boire, profiter de la vie et se divertir. Un jour, se présenta à lui une personne de 
son entourage intime qui lui dit :
– Ô Prince des Croyants ! Les distractions ont fait que tu te désintéresses des affaires des mu-
sulmans, que tu ne t’occupes pas d’eux ni ne veilles à leurs intérêts et au [respect de] droit de Dieu 
entre eux, toutes choses pour lesquelles tu fus investi et qui te furent confiées.
Le calife lui répondit :
– Les routes sont sûres ?
– Oui.
– Votre qāḍī juge correctement ?
– Oui.
– Vos ennemis sont soumis ?
– Oui.
– Que voulez-vous donc de plus de ma part ? 85

Cette conviction est implicitement présente déjà dans la préface d’al-Ḫušānī, où l’on trouve 
deux notions : celle de la nécessité de glorifier la dynastie et son pays par la réflexion historique 
et l’idée que le souverain est responsable de la justice et du salut devant chacun de ses sujets :

Au nom de Dieu, Clément, Miséricordieux ! Que Dieu prie pour Muḥammad et Sa famille et 
qu’Il les protège.
Abū Muḥammad b. ʿAttāb nous raconta d’après son père, d’après Abū Bakr al-Tuǧībī 86 :
Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Hāriṯ al-Ḫušānī (que Dieu lui soit clément !) dit : que Dieu prie 

pour l’émir al-Ḥakam al-Mustanṣir (que Dieu lui soit clément !) 87, qui dirige les destinées des mu-
sulmans, et qu’Il lui accorde toute félicité. Qu’Il lui donne toute gloire et prospérité et répande sur 
lui ses faveurs et son concours.
L’ émir (que Dieu le protège !) prit la décision (que Dieu lui accorde son concours dans son 

accomplissement !) de conserver les savoirs et d’inciter à l’étude des traditions historiques, à la 
connaissance de généalogie, à la conservation des vestiges du passé, à la mise par écrit des vertus 

84.  Sur les statuts et fonctions du juge dans la société musulmane cf. Masud, Peters, Powers, « Qāḍīs and 
their Courts : A Historical Survey », p. 1-44, spécialement p. 1-32. 
85.  Ibn al-ʿArabī, Kitāb muḥāḍarat al-abrār wa-musāmarat al-aḫyār, II, p. 453. La traduction citée est de 
F. Clément, cf. Clément, Pouvoir et légitimité en Espagne musulmane, p. 153-154.
86.  Il s’agit ici très probablement d’une mention du copiste du manuscrit.
87.  Cette dernière formule semble être une interpolation du copiste.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 117

des ancêtres (sans oublier les mérites de ceux qui leur ont succédé) et à la remémoration de ce qui 
était tombé dans l’oubli des enseignements pour les hommes, tant pour ce qui s’est passé dans 
le pays jadis que pour les événements contemporains. Dieu créa tout cela comme un moyen de 
ranimer les cœurs et d’inspirer l’éveil de la sagacité des esprits. Les hommes de science, encoura-
gés par l’émir, se mirent alors à rassembler les traditions rares et à enregistrer soigneusement les 
renseignements précieux, qu’ils négligeaient jusqu’alors, gagnant ainsi l’approbation de l’émir (que 
Dieu le protège !). Ainsi, les vertus illuminées par cette lumière brillèrent et furent propagées ; ce 
fut une inspiration pour d’autres vertus et la cause de gestes glorieux. 
Gloire à Dieu qui est cause que l’émir (que Dieu lui donne son concours !) est un imām dans le 

bien, un guide sur la voie bien tracée, un modèle de la bonne conduite inspirant la noblesse, une 
clef pour les actes dignes de louanges et la porte de toute vertu – que Dieu lui accorde Sa faveur, 
prolonge sa prospérité […] 88 et le comble de sa prédilection 89. Qu’il emplisse sa vie de bonheur 90 !

L’ histoire est donc assujettie ici à la tâche de la glorification des Omeyyades et c’est pour 
cela que les gestes anciens sont tirés de l’oubli. À notre sens, est ici exprimée l’explication de 
la manière de décrire l’histoire du malikisme dans l’historiographie califale.
L’ histoire du malikisme andalou commence, selon l’historiographie califale pendant le 

règne de Hišām I, comme en témoigne le passage d’Ibn al-Qūṭiyya où Mālik b. Anas lui-
même loue ce souverain :

Un an après le début de son règne [celui de Hišām] Ziyād b. ʿAbd al-Raḥmān al-Laḫmī 91, un 
juriste d’al-Andalus et ancêtre des Banū Ziyād de Cordoue, voyagea en Orient et quand il vint 
à Médine il arriva auprès de Mālik b. Anas (que Dieu lui soit clément !). Celui-ci le questionna 
sur Hišām. Ziyād l’informa des convictions religieuses et de la bonne conduite de ce souverain 
et Mālik lui dit : « Que Dieu daigne nous honorer pendant notre pérégrination [sur la terre] de 
la visite de cet homme ! » 92.

Ici donc Hišām est glorifié par la référence à Malik, qui « légitime », en quelque sorte, l’émir.

88.  Lacune dans le texte arabe.
89.  Un trait intéressant de cette phrase est le vocabulaire d’ordre religieux qui permet de l’interpréter comme 
un moyen de sacraliser le pouvoir califat : fa-l-ḥamdu li-Allāh al-laḏī ǧaʿla-l-amīr ayyada-hu Allāh imāman 
fī-l-ḫayr wa-dalīlan fī ṭarā’iq al-rušd wa-muhādiyan fī ǧamīl al-maḏāhib wa aswat al-ḥusnà wa-miftāḥan ilà 
ḥamīd al-umūr wa-bāban ilà-l-faḍl hanā-hu Allāh niʿamata-hu wa-adāma ġibṭata-hu wa […] ‘alayhi faḍla-hu 
wa-waffara min makārim haẓẓa-hu.
90.  Al-Ḫušānī, Kitāb quḍāt bi-Qurṭuba, p. 6-7.
91.  Juriste malikite andalou fort réputé, mort en 202/817. Selon l’historien tardif al-Maqqarī (xe/xviie siècle), 
il fut le premier à introduire le malikisme en al-Andalus. Cf. al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, vol. II, p. 45. 
92.  Ibn al-Qūṭiyya, Ta’rīḫ iftitāḥ al-Andalus, p. 42-43. Cette anecdote est aussi connue des autres historiens, 
quoique parfois avec des détails divergents concernant le souverain en question ou le juriste andalou concerné. 
Sur cela cf. Makkī, Ensayo sobre las aportaciones, p. 92, n. 3.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir118

Le même émir est présenté comme très respectueux des juristes malikites dans l’anecdote 
de son rencontre avec Ibn Abī Hind (un juriste appartenant, avec Yaḥyà b. Muḍar ou Šabṭūn, 
à la première génération des malikites andalous) :

Une fois, Hišām passait à côté d’Ibn Abī Hind 93, que Mālik b. Anas a appelé « le sage d’al-An-
dalus ». Celui-ci se leva et salua le souverain et Hišām lui dit : « Mālik t’a vêtu d’une belle robe ! » 94.

Le fils de Hišām I, al-Ḥakam I, dont les relations avec les juristes étaient pour le moins 
tendues, est aussi présenté comme un souverain soucieux d’assurer la justice et respectueux 
des juristes, comme en témoigne la célébre anecdote suivante :

On raconte d’après un des courtisans 95qu’une favorite d’al-Ḥakam (que Dieu lui soit clément !) 
s’aperçut qu’il s’était levé alors qu’il était d’auprès d’elle. Elle le prit mal, comme le font les femmes 
éprises et jalouses. Elle raconta : « Je le suivis et le trouvai quelque part priant et implorant Dieu. »
Elle dit : « Quand il retourna vers moi, je l’informai de mes soupçons et de ce que j’avais fait – 

et que je le vis en prière et imploration ». Il me dit : « J’ai nommé Muḥammad b. Bašīr juge des 
musulmans et mon esprit était fort content de lui et mon cœur plein de confiance en lui. Je pus 
me reposer des affaires des gens et de leurs iniquités, car j’étais persuadé de sa justice et sa probité. 
Or, ce soir on m’a informé qu’il était en agonie et que sa mort était proche. J’en suis très inquiet 
et affligé et c’est pour cela que je me suis levé cette nuit afin d’implorer Dieu que je puisse trouver 
un homme semblable, avec lequel mon esprit pourrait être tranquille, auquel je pourrais confier 
la charge du juge des musulmans 96. 

	 Conclusion

Pour conclure, notons qu’à la lumière de ces textes, on comprend mieux l’image des 
commencements du malikisme dans les sources conservées. En premier lieu, ces dernières 
visent à établir un lien très étroit entre le malikisme (le maḏhab qui existait déjà à l’époque de 
la rédaction de ces sources) et la dynastie omeyyade. Comme nous l’avons vu à l’occasion de 
l’analyse de la biographie d’Abū Kināna par Ibn al-Faraḍī, l’awzāʿisme est associé à l’époque 
pré-omeyyade et le malikisme à la dynastie califale. Cette conception est clairement an-his-
torique ; elle est incohérente avec la chronologie de base de l’activité des fondateurs éponymes 
de l’awzāʿisme et du malikisme et avec celle des débuts de l’époque omeyyade en al-Andalus. 
En outre, elle fait comme si les maḏhab-s (présents dans la mention d’Ibn al-Faraḍī) existaient 
déjà à cette époque. Pourtant, on peut lire cette conception comme un indice d’une « stratégie » 

93.  Saʿīd ou ʿAbd al-Wahhāb b. Abī Hind est un juriste connu du iiie/ixe siècle et est censé être un autre 
disciple andalou direct de Mālik b. Anas. Sur ce personnage, voir Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, 
nº 467, al-Ḍabbī, Buġyat al-multamis, nº 824.
94.  Ibn al-Qūṭiyya, Ta’rīḫ iftitāḥ al-Andalus, p. 44.
95.  Baʿḍ al-ḫāṣṣa.
96.  Ibn al-Qūṭiyya, Ta’rīḫ iftitāḥ al-Andalus, p. 56-57.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 119

visant, d’un côté, à lier le malikisme avec les Omeyyades et, de l’autre côté, à opposer le ma-
likisme à l’awzāʿisme, considéré ici comme une école « antérieure », alors même que plusieurs 
autorités « malikites », y compris Yaḥyà b. Yaḥyà et Ibn Ḥabīb, furent aussi disciples de 
maîtres « awzāʿites ».
Cette « antagonisation » des doctrines d’al-Awzāʿī et Mālik b. Anas sert, selon nous, à 

glorifier le malikisme et, par conséquent, la dynastie omeyyade. Il s’agit d’inventer un ennemi 
puissant au malikisme, afin de mieux exposer le triomphe de cette doctrine et de la dynastie 
qui la soutenait.
Ces images de rivalité et d’antagonisme entre des courants juridiques qui deviendront ensuite 

les « écoles juridiques » peuvent être considérées comme une manifestation du polycentrisme 
qui existait en Islam, car ces courants sont, pour la plupart, liés à des centres intellectuels et 
politiques du monde musulman. Ainsi la rivalité (réelle ou supposée) entre l’awzāʿisme et le 
malikisme se superpose au vieil antagonisme entre la Syrie (et, dans les temps encore plus 
anciens, l’Irak et ses centres – Baṣra et Kūfa) et le Ḥiǧāz. Les causes de ces divisions sont 
complexes et dérivent, d’une part, de véritables différences intellectuelles, mais aussi, d’autre 
part, de constructions politiques et idéologiques qui renvoient à l’opposition récurrente de 
Médine à la dynastie omeyyade. Enfin, la politique semble aussi déterminer l’opposition entre 
awzāʿisme et malikisme en al-Andalus. 
Force est donc de constater que la réflexion sur le polycentrisme dans la transmission des 

doctrines juridiques en al-Andalus aux iie/viiie et iiie/ixe siècle n’est pas aisée car les données 
fournies par les sources sont intégrées à un « projet idéologique » qui suppose une utilisation 
de l’histoire afin d’exalter la dynastie omeyyade et de présenter son avènement en al-Andalus 
comme un tournant essentiel. Ceci dit, du point de vue du polycentrisme, il est difficile d’ignorer 
le fait que ce projet historiographique permet de concevoir et de présenter al-Andalus comme 
un centre majeur du monde musulman, doté de la dynastie la plus légitime, qui apporte son 
soutien au développement des sciences et de la jurisprudence et qui veille, grâce à son attache-
ment à la doctrine de Mālik, à la justice et au respect des préceptes de l’islam. Un des moyens 
d’atteindre ce but est de lier l’histoire de la dynastie omeyyade en al-Andalus à la diffusion 
que la doctrine malikite y connut. L’ adoption du malikisme est donc présentée comme un 
élément crucial du grand tournant que fut l’avènement des Omeyyades. Le malikisme joue 
un rôle important dans le cadre de l’innovation idéologique que constitue la « revalorisation » 
d’al-Andalus. Cette région n’est plus présentée, comme c’était le cas antérieurement chez Ibn 
Ḥabīb et dans l’historiographie égyptienne, comme un confin hostile du monde, investi d’une 
dimension eschatologique, mais bien plutôt comme un de ses centres, égal, voir supérieur 
aux centres orientaux. En tant que telle, cette idéologie témoigne des changements notables 
qui affectent le polycentrisme du monde musulman au tournant du ive/xe et ve/xie siècle, à 
une époque où coexistent plusieurs califats et où l’Orient perd son hégémonie politique et 
culturelle. La forte association du malikisme à la dynastie omeyyade en al-Andalus exprime 
pleinement les aspirations de cette dernière de voir la région jouer le rôle d’un nouveau centre. 
Pour terminer notre réflexion, nécessairement brève, il convient d’indiquer quelques dif-

ficultés auxquelles est confronté le chercheur qui étudie cette problématique. Tout d’abord, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir120

les sources sont silencieuses sur les causes de l’association des Omeyyades et du malikisme, 
qui paraît quelque peu étrange, dans la mesure où cette dynastie syrienne « rejette » la doc-
trine syrienne qu’était l’awzāʿisme, au profit d’une doctrine médinoise, et ce malgré l’hostilité 
nourrie par les Omeyyades de Damas envers Médine dans le passé. Les motivations sont-elles 
ici politiques, et peu lisibles dans nos sources, ou l’explication est-elle autre ? Ensuite, le rôle 
de Qayrawān et du Maghreb apparaît faible dans les parcours intellectuels des juristes, alors 
même que bien des chercheurs comme M. ʿA. Makkī ou M. Marín ont montré l’intensité des 
échanges culturels entre cette ville et cette région et al-Andalus. La position périphérique de 
l’Ifrīqiya aurait-elle induit un manque de prestige de cette région et conduit à son omission 
dans nos sources biographiques ? La rivalité des Omeyyades avec les Fatimides serait-elle en 
cause ici ?

Ces questions passionnantes, mais très difficiles à résoudre en raison de la nature des sources, 
dépassent le cadre du présent travail. Elles montrent, néanmoins, que le thème ici abordé, 
vaste et complexe, offre encore bien des perspectives susceptibles d’être analysées dans le futur.

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Kazimirski, Albert de Biberstein, Dictionnaire arabe-
français, Maisonneuve, Paris, 1860, 2 vol.

Schacht, Joseph, « Al-Awzāʿī », Encyclopédie de l’Islam I, 
Brill, Leiden, 1960-2005, p. 796-798.

	 Sources

Al-Ḍabbī, Buġyat al-multamis, éd. F. Codera et J. Ribera, 
J. de Rojas, Madrid, 1885 (Bibliotheca Arabico-
Hispana, III).

Al-Ḥumaydī, Ǧaḏwat al-muqtabis, éd. M. al-Ṭanǧī, 
Maktab našr al-ṯaqafāt al-islāmiyya, Le Caire, 
1952.

Al-Ḫušānī, Aḫbār al-fuqahā’ wa-l-muḥaddiṯīn, éd. 
M.L. Ávila et L. Molina, CSIC, Madrid, 1992 
(Fuentes Arabico-Hispanas, 3).

—, [Kitāb quḍāt bi-Qurṭuba], Historia de los jueces de 
Córdoba por Aljoxani, éd. et trad. J. Ribera, 
Imprimería de E. Maestre, Madrid, 1914.

Ibn al-Abbār, Takmila li-Kitāb al-ṣila, éd. F. Codera, 
J. de Rojas, Madrid, 1887-1889, (Bibliotheca 
Arabico-Hispana, V-VI), 2 vol.

Ibn Abī Ḥātim, Taqdimat al-maʿrifa, �
éd. A. Al-Muʿallimī al-Yamānī, Dā’irat 
al-Maʿārif al-ʿUṯmāniyya, Hyderabad, 1952.

Ibn al-ʿArabī, Kitāb muḥāḍarat al-abrār wa-musāmarat 
al-aḫyār, s. éd., Beyrouth, 1968.

Ibn Baškuwal, Kitāb al-ṣila, éd. F. Codera, J. de Rojas, 
Madrid, 1884-1886 (Bibliotheca Arabico-
Hispana, I-II), 2 vol.

Ibn al-Faraḍī, Ta’rīḫ ʿulamā’ al-Andalus, éd. F. Codera, 
J. de Rojas, Madrid, 1891-1892, (Bibliotheca 
Arabico-Hispana, VII-VIII), 2 vol.

Ibn Farḥūn, Dībāǧ al-muḏahhab, s. éd., Le Caire, 
1351/1932.

Ibn Ḥabīb, Kitāb al-wāḍiḥa, éd. M. Arcas Campoy, 
CSIC, Madrid, 2002 (Fuentes Arabico-
Hispanas, 27).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mateusz  wilk 121

Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, s. éd., Le Caire, 
1299/1881, 3 vol.

Ibn Ḥayyān, [Al-muqtabis fī ta’rīḫ riǧāl al-Andalus, 
vol. II/1], Muqtabis II. Anales de los Emires 
de Córdoba Alhaquém I (180-206 H. / 796-822 
J.-C.) y Abderramán II (206-232/822-847), �
éd. facsimilé J. Vallvé Bermejo, Real Academia 
de Historia, Madrid, 1999.

Ibn ʿIḏārī, [al-Bayān al-muġrib fī aḫbār mulūk 
al-Andalus wa-l-Maġrib], Histoire de l’Afrique du 
Nord et de l’Espagne musulmane intitulée Kitāb 
al-bayān al-muġrib, et fragments de la chronique 
de ʿArīb, vol. I et II, éd. R. Dozy, Brill, Leyde, 
1848-1851, réédités par G. S. Colin et É. Lévi-

Provençal, Brill, Leiden, 1948-1951 ; vol. III, éd. 
E. Lévi-Provençal, Librairie orientaliste Paul 
Geuthner, Paris, 1930 ; vol. IV, éd. I. ʿAbbās, 
Dār al-ṯaqāfa, Beyrouth, 1967.

Ibn al-Qūṭiyya, [Ta’rīḫ iftitāḥ al-Andalus], Historia 
de la≈conquista de España de Abenalcotia el 
Cordobés, seguida de fragmentos de Abencotaiba, 
éd. P. de Gayangos, Imprimería de la Revista de 
los Archivos, Madrid, 1868-1926.

Al-Maqqarī, Nafḥ al-ṭīb, éd. I. ʿAbbās, Dār Ṣādir, 
Beyrouth, 1968, 8 vol.

Qāḍī ʿIyād, Tartīb al-madārik, éd. A. B. Maḥmūd, Dār 
Maktabat al-Ḥayāt, Beyrouth, 1967, 5 vol.

	 Études 

Alvarez, Cristina, « Al-Ḍabbī y su obra Buġyat 
al-multamis. Estudio de sus fuentes », dans Luis 
Molina (éd.), Estudios onomástico-biográficos de 
al-Andalus IV, CSIC, Madrid 1990, p. 95-113.

Barthold, Vasili, « Al-Awzāʿī », Der Islam, 18, 1929, 
p. 244.

Carmona, Alfonso, « Las diferencias entre la 
jurisprudencia andalusí y el resto de la escuela 
de Mālik. El texto atribuido a Abū Iṣhāq 
al-Ġarnaṭī », Al-Qanṭara, 19, 1998, p. 67-102.

Carmona, Alfonso, « The Introduction of Mālik’s 
Teachings in al-Andalus », dans Peri Bearman, 
Rudolph Peters, Frank E. Vogel (éd.), Islamic 
School of Law : Evolution, Devolution and 
Progress, Harvard Series in Islamic Law 2, 
Harvard University Press, Cambridge (Mass.), 
2006, p. 41-57.

Clément, François, Pouvoir et légitimité en Espagne 
musulmane à l’époque des taifas (ve/xie siècle). 
L’ imam fictif, l’Harmattan, Paris, 1997.

Conrad, Gerhard, Die Quḍāt Dimašq und der 
Maḏhab al-Awzāʿī. Materialien zur syrischen 
Rechtsgeschichte, Steiner, Stuttgart, 1994 
(Beiruter Texte und Studien, 46).

Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding 
Wrong in Islamic Thought, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2001.

Dozy, Reinhart, Histoire des musulmans d’Espagne 
jusqu’à la conquête de l’Andalousie par les 
Almoravides, 2e édition, Brill, Leyde, 1932.

Fierro, María Isabel, « El alfaquí beréber Yaḥyà b. 
Yaḥyà al-Layṯī (m. 234/848), ‘el inteligente 
de al-Andalus’ », dans María Luisa Ávila 
et Manuela Marín (éd.) Biografías y género 
biográfico en el occidente islámico, CSIC, Madrid, 

1997 (Estudios Onomástico-Biográficos de 
al-Andalus VIII), p. 269-344.

—, « El derecho māliki en al-Andalus : siglos II/
VIII-V/XI », Al-Qanṭara, XII, 1991, p. 119-132.

—, « Ill-Treated Women Seeking Divorce : The Qur’ānic 
Two Arbiters and Judicial Practice among the 
Malikis in al-Andalus and North Africa », dans 
Muhammad Khalid Masud, Rudolf Peters, 
David S. Powers (éd.), Dispensing Justice in 
Islam. Qāḍīs and their Judgments, Brill, Leyde, 
2006, p. 323-347.

—, La heterodoxia en al-Andalus durante el período 
omeya, Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 
Madrid, 1987.

—, « Malikis, Proto-Malikis and Reformed Malikis 
in al-Andalus », dans Peri Bearman, Rudolph 
Peters, Frank E. Vogel (éd.), Islamic School 
of Law : Evolution, Devolution and Progress, 
Harvard Series in Islamic Law 2, Harvard 
University Press, Cambridge (Mass.), 2006, 
p. 57-77.

Hinds, Martin, « The Siffīn Arbitration Agreement », 
Journal of Semitic Studies, 17, 1972, p. 93-129.

Judd, Steven C., « Competitive Hagiography in 
Biographies of al-Awzāʿī and Sufyān 
al-Thawrī », Journal of the American Oriental 
Society, 25, 1, 2002, p. 25-37.

—, « Al-Awzāʿī and Sufyān al-Thawrī : The Umayyad 
Madhhab ? », dans Peri Bearman, Rudolph 
Peters, Frank E. Vogel (éd.), Islamic School 
of Law : Evolution, Devolution and Progress, 
Harvard Series in Islamic Law 2, Harvard 
University Press, Cambridge (Mass.), 2006, 
p. 10-26.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  malikisme  et  les  omeyyades  en  al-andalus  :  le  droit  et  l’ idéologie  du  pouvoir122

Lévi-Provençal, Evariste, Espagne musulmane au 
xe siècle. Institutions et vie sociale, Maisonneuve 
et Larose, Paris, 1996 (1932).

—, Histoire de l’Espagne musulmane, Maisonneuve et 
Larose, Paris, 1950-1953, 3 vol.

López Ortiz, José, Derecho musulmán, Editorial Labor, 
Barcelone, 1932.

—, « La recepción de la escuela malequí en España », 
Anuario del derecho español, 7, 1930, p. 1-167.

Makkī, Maḥmūd ʿAlī, « Egipto y los orígenes de la 
historiografía arábigo-musulmana », Revista 
del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, 5, 1957, 
p. 157-248.

—, Ensayo sobre las aportaciones orientales en la España 
musulmana, Instituto de Estudios Islámicos, 
Madrid, 1968.

Marín, Manuela, « Ifrīqiya et al-Andalus. À propos 
de la transmission des sciences islamiques aux 
premiers siècles de l’Islam en al-Andalus », 
Revue de l’Occident musulman et de la 
Méditerranée, 40, 1985, p. 45-53.

—, « Ṣaḥāba et tābiʿūn dans al-Andalus. Histoire et 
légende », StudIsl, 54, 1981, p. 5-49.

Masud, Muhammad Khalid, Peters, Rudolf et 
Powers, David S., « Qāḍīs and Their Courts : 
A Historical Survey », dans Muhammad Khalid 
Masud, Rudolf Peters, David S. Powers (éd.), 
Dispensing Justice in Islam. Qāḍīs and their 
Judgments, Brill, Leyde, 2006, p. 1-44.

Melchert, Christopher, The Formation of the Sunni 
Schools of Law, 8th-10th Centuries, Brill, Leyde, 
1997.

Meouak, Mohamed, « Los Banū Aflah : una hipotética 
familia de funcionarios y de letrados 
andaluces », dans María Luisa Ávila (éd.), 
Estudios onomástico-biográficos de al-Andalus II, 
CSIC, Grenade, 1989, p. 101-117.

Motzki, Harald, The Origins of Islamic Jurisprudence, 
Brill, Leyde, 2002.

Pons Boigues, Francisco, Ensayo bio-bibliográfico sobre 
los historiadores y geógrafos arábigo-españoles, 
Establecimiento Tipográfico de San Francisco 
de Sales, Madrid, 1898.

Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan 
Jurisprudence, The Clarendon Press, Oxford, 
1950.

Tillier, Mathieu, Les cadis d’Iraq et l’État abbasside 
(132/750-334/945), Ifpo, Damas, 2009.

—, Vies des cadis de Miṣr 237/851-366/976, Ifao, Le Caire, 
2002.

Turki, Abdel Magid, « La vénération pour Mālik et 
la physionomie du mālikisme andalou », Studia 
Islamica, 33, 1975, p. 41-65.

—, « Le Muwaṭṭa’ de Mālik : ouvrage de fiqh, entre 
le hadith et le ra’y », StudIsl, 86, 1997, p. 5-35.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 101-122    Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et l’idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

