MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 45 (2011), p. 101-122
Mateusz Wilk

Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK

Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus

Le droit et I'idéologie du pouvoir

ANs cetarticle nous aborderons avant tout deux questions qui sont liées : la maniére dont
I'historiographie d’al-Andalus présente I'introduction du malikisme dans la péninsule
Ibérique etlesliens de cette école juridique avecla dynastie et]'idéologie omeyyades. Avant
d’entrer dansle détail, il convient de préciser pourquoi ces deux ensembles de problémes sont liés
entre eux. La plupart, sinon I'intégralité, des principales sources traitant de la diffusion du mali-
kisme en al-Andalus date de'époque califale, voire fait partie de 'historiographie dynastique ofli-
cielle. Ainsi, tout chercheur visant a scruter le processus de diffusion du malikisme en al-Andalus
est confronté au probléme de la dimension idéologique de ses sources et de la maniére dont elle
peutinfluencer le contenu des textes. On ne peut donc s'interroger sur les voies de transmission du
figh malikite et sur son essor dans la péninsule Ibérique sans prendre en compte, nous allonsle voir,
I'écriture de’histoire, ses modalités et son utilisation dans le cadre d'un programme idéologique.
Nous avancerons donc d'abord quelques considérations sur la jurisprudence en al-Andalus
al'époque pré-omeyyade et sur les difficultés méthodologiques et terminologiques tenant 2 la
nature des sources, mais aussi au caractére 2 la fois flou et complexe du processus de diffusion et
de transmission des doctrines juridiques et de I'émergence des écoles structurées. Ensuite, nous
ferons quelques remarques sur la place du malikisme dans I'historiographie califale andalouse et
nous essaierons de montrer que cette image découle d'un « usage » de I'histoire qui se développe
dans le cadre d'un projet idéologique spécifique. Une telle étude permet d’aborder la question
du polycentrisme en Islam. Il sagit, en quelque sorte, de déterminer la place d'al-Andalus au
sein du monde musulman. Avec le temps, celle-ci évolue et les transformations de I'idéologie
omeyyade dans la péninsule Ibérique sont un des signes de ce changement.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45 — 20II
Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk

Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

Le figh en al-Andalus avant la diffusion du malikisme

Malgré le nombre relativement élevé de dictionnaires biographiques et chroniques qui
abordent le processus de la diffusion du malikisme, la réflexion sur ce phénoméne crucial
est malaisée. En premier lieu, se pose la question de la situation du figh en al-Andalus avant
I'émergence et l'essor du malikisme. Elle souléve une double difhiculté.

Selon I'idée développée dans certaines sources (en particulier omeyyades), et largement
reprise dans les ouvrages de synthése traitant de I'histoire d'al-Andalus, le malikisme remplace-
rait 'awza‘isme vers la fin du 11°/v111® si¢cle comme école juridique dominante en al-Andalus’.
Avant d’entrer dans I'analyse plus détaillée des fragments de sources andalouses qui évoquent
I'awza‘isme, notons que tous les textes que l'on peut utiliser proviennent de I'époque ou le
malikisme était déja largement répandu en al-Andalus et y constituait une doctrine quasi-
officielle, tandis que l'awza‘isme était déja désuet. Certaines de ces ceuvres sont tellement
postérieures A I'époque du « remplacement » supposé de 'awza‘isme par le malikisme qu'il est
possible de penser que la doctrine awza‘ite était déja quasiment oubliée, et que seul le nom de
son fondateur — al-AwzaT — en subsistait dans les textes. En outre, certains auteurs de nos
sources, tel, par exemple, Ibn al-Faradi (m. 403/1013), qui fut qadi de Valence?, étaient eux-
mémes des faqih-s malikites. Or, si l'on accepte la version selon laquelle le madhab awza‘ite a
joui au départ d'une prépondérance similaire A celle du malikisme par la suite, rien n'exclut
que nos sources présentent essentiellement I'histoire écrite par les « vainqueurs» et qulelles
diminuent le rdle joué par la doctrine précédente. Ce soupcon peut étre renforcé par le fait
que le nombre de mentions explicites d’'al-AwzaT ou de sa doctrine est réduit. Cela ne revient
pas, pour autant, 3 suggérer que nous avons 2 faire A une reconstruction historique biaisée.
Sans nous prononcer sur ce probléme d'une maniére définitive, si tant est que cela soit pos-
sible, signalons quaucune des mentions de I'awza‘isme en al-Andalus dont nous disposons ne
provient des milieux awzaites (s'ils existaient, ce qui, nous allons le voir, n'est point évident).
Nous sommes privés de relations contemporaines et directes sur ce phénoméne, ce qui entraine
des difficultés méthodologiques, courantes dans ce type de situations.

Un autre probléme est celui du sens que 'on donne au mot madhab (« école juridique »), a
I'époque ot le malikisme est censé avoir supplanté I'awza‘isme, cest-a-dire, au tournant du
11¢/vire-1r¢/1x¢ siecle. Cette question ne semble pas étre posée trés souvent, du moins dans
la littérature « classique » traitant de ce sujet. Quoique José Lopez Ortiz fasse montre d'une
certaine prudence dans l'emploi de ce vocable?, la discussion de la notion méme d’«école

1. Citons ici, en guise d'exemple, la phrase d’Evariste Lévi-Provengal : « Avant le malikisme — indiquons-le
en passant — l'école juridique 4 laquelle se rattachait le pays d’al-Andalus était celle d'un imam syrien [...]:
al-Awza‘i. » (Levi-Provencal, Histoire de 'Espagne musulmane, 1, p. 148.). Voir aussi: id., Espagne musulmane
au x°© siécle, p. 220, note 3.

2. Sur Ibn al-Faradi voir surtout: Pons Boigues, Ensayo bio-bibliogrdfico, n°® 71, p. 105-108.

3. Lépez Ortiz, «La recepcién» (notamment dans les considérations sur al-Andalus avant le malikisme
(p. 16-26) ou quand cet auteur affirme que lécole (escuela) malikite existe en al-Andalus a partir de Yahya b.
Yahya, car avant il s'agissait de «juristes isolés » (juristas aislados), p. 75).

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK 103

juridique » est, par exemple, quasiment absente de I'ceuvre magistrale quest The Origins of
Muhammadan Jurisprudence de Joseph Schacht*. Ce probléme devient, en revanche, une des
questions les plus importantes dans |'historiographie plus récente®. Une analyse approfondie
de ce probléeme dépasse le cadre de cet article, mais il est nécessaire de I'aborder, afin d’évaluer
I'innovation que fut le malikisme.

José Lépez Ortiz® et Mahmad ‘Ali Makki?, en dépit de leurs divergences d'opinions, évo-
quent tous deux les deux orientations juridiques qui précédérent le malikisme en al-Andalus:
lawza“isme et «1'école égyptienne » de Layt b. Sa‘d (m. 175/791) ®. Cette derniére nous retiendra
moins dans le présent article, Layt b. Sa‘d était un faqih égyptien de la méme génération que
Malik b. Anas, qu'il connaissait personnellement et avec lequel il avait des disputes acharnées.
Layt jouissait, semble-t-il, d'un grand prestige aupreés de ses contemporains (il est censé avoir
étudié aupreés d'une cinquantaine de compagnons du Propheéte) et certains l'estimaient plus
encore que Malik b. Anas?®, mais ses disciples ne perpétuérent pas sa doctrine, qui ne devint
donc jamais un madhab A proprement patler et tomba vite en désuétude. Certains de ses en-
seignements furent toutefois repris dans d’autres écoles. Layt b. Sa‘d avait un certain nombre
de disciples en al-Andalus, parmi lesquels : Ziyad b. ‘Abd al-Rahmin dit Sabtin (m. 204/819),
qui est un des premiers introducteurs d’al-Muwatta’ — traité fondamental qui constitue la base
dela doctrine de I'école de Malik b. Anas — en al-Andalus; Qara‘as b. al-‘Abbas (m. 220/835) ;
et le propagateur le plus important de sa doctrine, Yahya b. Yahya al-Layti (m. 234/838), malgré
le fait que, contrairement a ce quavance la tradition, il n'a pas été le disciple direct de Layt et
qu'il a été un des plus grands propagateurs de la doctrine de Malik b. Anas en al-Andalus™.
L enseignement d’al-Layt b. Sa‘d fut, par ailleurs, transmis dans ce pays pendant un certain
temps par les disciples de Yahya b. Yahya™. Les particularités du malikisme d’al-Andalus
par rapport a d’autres régions du monde musulman résultaient justement de la conservation
de certaines traditions et enseignements de Layt b. Sa‘d par les malikites. Ceci fut d‘ailleurs

4. Schacht, The Origins of Mubammadan Jurisprudence. En tout cas, contrairement 4 Lépez Ortiz, cet auteur
semble supposer, sans discuter cette question davantage, que lécole juridique commence son activité avec
l'activité de son fondateur éponyme.

5. Il est possible d‘évoquer ici, en guise dexemple, les ouvrages de Melchert, The Formation of the Sunni
Schools of Law et de Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence.

6. Loépez Ortiz, « La recepcidén », p. 16-26.

7. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 64-67, 128-132, 163-169.

8. Sur Laytb. Sa‘d voir Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 124-125 ainsi que les références bibliographiques
indiqués dans la note 2 de la page 124. Nous nous abstiendrons ici d’utiliser I'expression « école juridique
de Layt b. Sa‘d » dans le contexte andalou. Les mémes réserves sappliquent au cas de I'awza‘isme andalou
dont nous parlerons plus loin.

9. Voir Ibn Hallikin, Wafayat al-a‘yan, III, p. 280 pour lopinion de ‘Abd Allah b. Wahb (qui deviendra
pourtant un des plus grands propagateurs du malikisme en Egypte) qui considére Layt comme plus savant
que Milik. Al-Safii, quant A lui, était d’avis que la doctrine de Layt était plus proche de la tradition du
Prophéte que le malikisme (voir Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 124-125).

10. Sur Yahya b. Yahya voir Fierro, « El alfaqui beréber ». Sur I'impossibilité qu'il ait étudié aupreés de Layt
b. Sa‘d, cf. p. 287 et note 63.

11. Sur ce point voir Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 129-131.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

facilité par leur transmission par Yahya, qui enseigna également les traditions compilées par
al-Layt (hadit al-Layt) en al-Andalus™ et les ajouta au corpus malikite. Or, Yahya b. Yahya
était une si grande autorité malikite en al-Andalus que sa doctrine fut transmise dans son
intégralité, méme si certains de ses éléments, provenant de Layt b. Sa‘d, n'étaient pas tout a
fait conformes 4 l'enseignement originel de Malik ™.

Abt ‘Amr ‘Abd al-Rahman b. ‘Amr al-AwzaT (m. 157/774) était un faqib originaire de Syrie'#,
qui avait un cercle de disciples assez important et laissa une production textuelle relativement
considérable™ pour étre considéré dans les sources comme a l'origine d'un madhab. Bien que
ses ceuvres originales soient aujourd’hui perdues, un certain nombre de ses enseignements ont
été conservés dans des traités postérieurs. Grice A eux, nous avons quelque idée des positions
défendues par cette école ancienne, qui tomba en desuétude en Occident musulman vers le
milieu du 111°/1x° et en Syrie vers la fin du 1v¢/x° siécle. Elles étaient proches, semble-t-il, de
la vieille tradition de jurisprudence irakienne. Il est aussi rapporté quun conflit, ou, tout
du moins, une hostilité aurait opposé al-AwziT aux Abbassides, mais il est difficile de se
prononcer d'une maniére définitive sur ce point”. Quant a l'awza‘isme en al-Andalus, nous
allons l'aborder un peu différemment de «1'école» d’al-Layt b. Sa‘d, principalement parce
qu'il est présenté autrement dans les sources. Si l'influence d’al-Layt transparait seulement
dans les biographies des juristes andalous qui étaient en relation avec lui. Al-Layt lequel y est
mentionné comme un de leurs maitres™® et on note une tendance, dans les rares fragments qui

12. Cf. Fierro, « El alfaqui beréber », p. 284-285,

13. Ces divergences étaient les suivantes: les juges andalous acceptaient, contre Malik et selon Layt, le
témoignage d'un seul témoin, le paiement partiel des redevances fonciéres avec les fruits des fonds en question
et n'admettaient pas l'association (musaraka) des biens afin d’éviter le paiement de la zakat. En ce qui concerne
les questions rituelles, Layt optait pour l'omission compléte d'une oraison appelée qunit et récitée pendant
la priére de l'aube, tandis que Malik la considérait comme recommandée (mais non obligatoire). Sur ces
questions cf. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 163-167. Pour les particularités du malikisme andalou
par rapport au reste du monde musulman cf. Carmona, « Las diferencias entre la jurisprudencia andalusi y
el resto de la escuela de Malik ».

14. Sanisba provient vraisemblablement d’Awz3, faubourg de Damas, quoiqu'il existe aussi une interprétation
selon laquelle elle serait liée 4 une tribu yeménite. Les origines d’al-Awza‘T étaient obscures déja pour les
auteurs classiques. Sur ce point cf. Cook, Commanding Right and Forbidding Wrong, p. 64 et la note 121 de
la méme page.

15. Ses Kitab al-sunan fi-l-figh et Kitab al-masa’il fi-l-figh ne nous sont pas parvenus et son Musnad est
considéré comme une compilation postérieure.

16. Sur l'awza‘isme en général cf. Schacht, « Al-Awza‘T», Judd, « Al-Awza‘T and Sufyan al-Thawri», idem,
« Competitive Hagiography in Biographies of al-Awza‘iand Sufyan al-Thawri ». A époque des commencements
du figh, les deux orientations doctrinales principales étaient les courants «irakien» (de Basra et Kafa) et
«higazien » (de La Mecque et Médine). La doctrine d’al-Awza‘T était plus proche du premier. A propos de
l'ancienne jurisprudence mecquoise, voir spécialement: Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence.

17. Sur ce point cf. Barthold, « Al-AwzaI», p. 244. Ce probléme intéressant, qui dépasse le cadre du présent
article, mérite une recherche additionnelle.

18. A propos de Mu‘awiya b. Salih, qui fut le premier faqih andalou i rencontrer Layt bien qu’il ne fat pas son
disciple, cf. Ibn al-Faradi, Ta’rib ‘ulama’ al-Andalus, n° 1443, al-Humaydji, Gadwat al-mugqtabis, n® 796 ; pour
Ziyad b. ‘Abd al-Rahmin dit al-Sabtan et Qara‘as b. al-‘Abbas cf. Ibn al-Faradi, Ta’rib ‘ulama’ al-Andalus,

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK 105

parlent de cette école, & présenter 'awza‘isme comme une étape importante de I'histoire du
droit d'al-Andalus. Les dictionnaires biographiques mentionnent cing juristes awza‘ites actifs
en al-Andalus: Sa‘sa“ b. Sallaim (m. 180/796 ou 192/807) ", Muhammad b. Ishaq b. Ibrahim
(nous ignorons ses dates de naissance et de déces)?°, Asad b. ‘Abd al-Rahman b. al-Saba’i
(Ibn al-Faradi et al-Dabbi indiquent qu'il « vécut aprés I'an 150/767 ») *, Musab b. ‘Imran al-
Hamadani (mort au début du régne d’al-HakamI), le gadi de Cordoue qui fut 4 la fois disciple
d’al-Awza‘T et de Malik b. Anas, mais ne suivit la doctrine ni de l'un ni de l'autre, jugeant
selon ses propres opinions, ce qui lui valut une opinion peu favorable de Yahya b. Yahya, qui
le considérait comme un homme de peu de science * et, enfin, Abat Kinana Zuhayr b. Malik
al-Balwi (m. avant 250/864) 2. Des textes qui se rapportent  eux, deux mentions méritent, a
notre sens, une attention particuliére: la biographie de Sa‘sa® b. Sallam par Ibn al-Faradi et
la mention d’Aba Kinana par le méme auteur.

Voici ce que dit Ibn al-Faradi a propos de Sa‘sa“b. Sallam:

Sa‘sa“b. Sallim al-Sami [le Syrien], sa kunya était « Aba ‘Abd Allih ». Il étudia auprés, et trans-
mit les enseignements, d’al-Awza1, Sa‘id b. ‘Abd al-“Aziz *# et de maitres syriens similaires *>. Son
séjour en al-Andalus eut lieu pendant le régne de I'émir ‘Abd al-Rahman b. Mu‘awiya et les débuts
du régne de Hisam b. ‘Abd al-Rahman. II dirigea la pri¢re & Cordoue 4 cette époque on planta
des arbres autour de la mosquée principale, conformément a I'usage de I'école d’al-Awza‘T et des
Syriens, mais cest une chose détestée par Milik et ses disciples. Parmiles Andalous qui étudiérent

aupres de Sa‘sa“ figurent ‘Abd al-Malik b. Habib 2%, ‘Utman b. Ayyib et d'autres. ‘Abd al-Malik

n° 456; pour Yahya b. Yahya cf. Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, 11, p. 287, al-Maqqari, Nafb al-tib, II, p. 9,
Fierro, « El alfaqui beréber », p. 283-284.

19. Al-Hus$ani, Apbar al-fugaha; n° 268 (ce passage du texte d’al-Husani est sévérement mutilé dans le
manuscrit qui nous est parvenu), Ibn al-Faradi, Ta’rih ‘ulama’ al-Andalus, n°® 608, al-Dabbi, Bugyat al-multamis,
n° 853.

20. Ibn al-Faradi, Ta’rih ‘ulama’ al-Andalus, n° 1097, al-Dabbi, Bugyat al-multamis, n° 56.

21, Al-Hu$ani, Abbar al-fuqaha’, n° 53 (il y figure comme Usayd et non Asad), Ibn al-Faradi, Ta’rib ‘ulama’
al-Andalus, n° 237, al-Dabbi, Bugyat al-multamis, n°® 569. Sur al-Dabbi (m. 599/1203 ?) cf. Pons Boigues, Ensayo
bio-bibliogrdfico, n® 212, p. 257-259; Alvarez, « Al-Dabbi y su obra».

22, Al-Husani, Kitab qudat bi-Qurtuba, p. 45-51, Ibn al-Faradi, Ta’rib ‘ulama’ al-Andalus, n° 1431 (qui ne
mentionne pas explicitement al-Awza ).

23. Al-Hu$ani, Abbar al-fuqaha, n° 114 (cité par Ibn al-Faradi), Ibn al-Faradi, Ta’rih “‘ulama’ al-Andalus,
n° 454, al-Dabbi, Bugyat al-multamis, n° 760.

24. Ce faqib syrien (m.168/784-785?) est de la méme génération qu'al-Awza‘i, dont I'ceuvre sur les juges de
Damas, intitulée Tasmiyat qudat Dimasiq, constituait sans doute un des plus anciens textes sur la jurisprudence
syrienne. Sur le figh syrien ancien, les juges de Damas et I'awza‘isme voir généralement: Conrad, Die Qudat
Dimaiq und der Madhab al-Auza‘i.

25, Nuzara’-hima.

26. Ce faqib malikite, traditionniste et juriste trés célebre, était conseiller de [émir ‘Abd al-Rahman IT, auteur
du Kitab al-ta’rib, la plus ancienne chronique andalouse conservée. Il mourut en 238/853. Il est aussi l'auteur
du Kitab al-wadiba, un traité juridique édité récemment par Maria Arcas Campoy et qui peut étre considéré
comme une ceuvre de la jurisprudence malikite naissante.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

I'évoque dans son Livre des classes des juristes*”. Sa‘sa” mourut (que Dieu lui soit clément!) en 192,
pendant le régne de]'émir al-F-akam. Ahmad aussi le mentionne et Muhammad b. Ahmad nous a
rapporté ceci: Sa‘id ma dit: Sa‘sa“ b. Sallim alla en Egypte et parmi les Egyptiens qui étudiérent
aupres de lui et copiérent ses ouvrages figurait Misa b. Rabi‘a al-Gambhi. 11 [Sa‘sa’ b. Sallim] se

rendit en al-Andalus et fut le premier 3 y introduire le hadit. Il mourut en 180 2%.

Retenons, avant de passer au passage du Tarih ‘ulama’ al-Andalus sur Aba Kinina, que
Sa‘sa“ b. Sallam, selon Ibn al-Faradi, fut non seulement un disciple d’al-Awza‘, mais aussi le
« premier A introduire le badit en al-Andalus » 2. Méme si, comme le fait José Lopez Ortiz3°,
il est permis de douter de l'exactitude de ce renseignement, il est important qu'Ibn al-Faradi,
établisse une relation entre les commencements de la science de la tradition du Prophete,
I'awza‘isme et un disciple d’al-Awza‘T qui séjourna en al-Andalus et que, par conséquent, cet
auteur considére que I'introduction de cette école?' fut un tournant important; il ne dit rien
de tel sur les disciples d'al-Layt b. Sa‘d, par exemple.

La mention d'Ibn al-Faradi par Aba Kinana Zuhayr al-Balwi contient également quelques
détails frappants:

Zuhayr b. Malik al-Balwi, Cordouan, sa kunya était « Aba Kinana ». Il fut un juriste de I'école
d’al-Awza‘T que les habitants d’al-Andalus suivirent avant l'arrivée des Omeyyades (que Dieu
leur soit clément!) 3. Ibn Harit3* mentionne que ‘Abd al-Malik b. Habib réprimandait Aba
Kinana pour s'étre détourné de I'école des Médinois 3# et pour sa persévérance dans son adhésion
a l'opinion d’al-Awza1. Aba Kinana disait & Ibn Habib: «J'aurais des remords si jabandonnais
I'awza‘isme sans que les habitants du pays en fassent autant» *. Zuhayr b. Malik faisait des

va-et-vients, habitant tantdt 4 Beja, tantdt dans le Fahs al-Balat 36 car son grand-pére, ‘Adi b.

27. Kitab tabaqat al-fugaha’. Ce livre d’Ibn Habib ne nous est pas parvenu.

28, Ibn al-Faradi, Ta’rih ‘ulama’ al-Andalus, n° 608.

29. Wa-kana awwal man adbala al-hadit al-Andalus.

30. Lépez Ortiz, « La recepcién », p. 17.

31. Bien que le mot « école » n'apparaisse pas dans la notice d’'Ibn al-Faradi sur Sa‘sa“b. Sallam, cet auteur,
comme nous le verrons plus loin, considérait 'awzaisme comme un madhab.

32. Notons ici, au passage, un point intéressant, mais qui dépasse le cadre du présent article. A moins qu'il
ne s'agisse d’'une intrpelation, Ibn al-Faradi, qui mourut en 403/1013, au cours de la fitna qui commenca en
1009, considére déja les Omeyyades comme une dynastie éteinte.

33. Clest-a-dire al-Hus$ani, cf. Abbar al-fuqaha’, no. 114. Al-Hus$ani, a son tour, affirme qu'il tient ces

informations de Farag b. Salima (m. 345/956), juriste et juge & Rayya (prés de Malaga) et Guadalajara; sur
ce personnage voir Ibn al-Faradi, Ta’rib ‘ulama’ al-Andalus, n° 1033; Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik, V, p. 292,
Ibn Farhan, Dibag al-mudahbhab, 1, p. 139; Marin, « Ifriqiya et al-Andalus », p. 49)

34. Clest-a-dire, le malikisme.

35, Hasadtu-ni id infaradtu al-awza‘lyya dana ahl al-balad.

36. Wa-kana Zubayr b. Malik mudtarib fi sukna bayna Baga wa-Fabs al-Balat. A propos du mot mudtarib

cf. Kazimirski, Dictionnaire arabe-frangais, s.v. daraba. Le Fabs al-Balat fut un zone frontaliére d’al-Andalus

jusqua la chute de Toléde en 1085. Aprés cet événement il passa quasi intégralement au royaume de Castille.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK 107

Hadima 37, y possédait des biens [igta’] avant ‘Abd al-Rahman b. MuGwiya3® (que Dieu lui soit
clément!). Cest de Fahs al-Balut qu'il tire son origine et sa famille est connue comme Bania Abi
al-Aflah 3°. Zuhayr b. Malik mourut (que Dieu lui soit clément!) au début du régne de I'émir
Muhammad b. ‘Abd al-Rahman (que Dieu lui soit clément!). Ceci provient du livre d'Ibn Harit

qu'il écrivit lui-méme *°.

Dans le passage cité, trois points retiennent particuliérement l'attention. Le premier est
qu'Ibn al-Faradi cite ici «1'école » (madhab) d'al-Awza‘i, ce qui pourrait signifier que dans le
premier quart du v¢/x1°siécle on considérait les adeptes de I'imam syrien suivant un madhab
«antérieur » au malikisme en al-Andalus. Dans une source plus ancienne, les Abbar al-fugahd’
wa-l-mubadditin d’al-Husani (m. 361/971), tel n'est pas le cas: la biographie du méme personnage
utilise l'expression «la doctrine d’al-Awzai» (ilm al-Awza) et «l'awza‘isme » (al-awza‘iyya),
terme qui figure aussi chez Ibn al-Faradi, qui cite littéralement l'anecdote sur Ibn Habib
et Abu Kinana. La question est donc celle de savoir si al-awza‘yya désigne pour al-Husani
seulement la doctrine d’al-Awza‘T ou bien une école «structurée », ot les disciples étudient
aupres du maitre afin d’étre aptes A transmettre ensuite ses enseignements. Il ne parait pas
possible de résoudre ce probléme de maniére définitive, mais vu le nombre réduit de notices se
rapportant a des disciples andalous d’al-Awza‘T dans les dictionnaires biographiques et le fait
qu'Ibn al-Faradi lui-méme n'utilise le terme madhab A propos de l'enseignement d’al-Awza1
quune seule fois — dans le texte cité plus haut, nous penchons plutdt pour la premiére possibi-
lité. Lawza‘isme se serait ainsi « borné » en al-Andalus 4 quelques faqih-s syriens et andalous #',
Nombre de ceux qui suivirent d’abord les enseignements de 'awza‘isme, devinrent ensuite
malikites (cest le cas de ‘Abd al-Malik b. Habib, disciple, comme nous l'avons vu, de Sa‘sa“b.
Sallam, quoiqu/Abid Kinana puisse, du moins dans cette anecdote, illustrer le cas inverse). La
situation de I'awza’isme en al-Andalus semble donc assez similaire a celle de la doctrine dal-
Layt b. Sa'd. L enseignement de I'Egyptien fut, lui aussi, transmis en al-Andalus par quelques
juristes seulement. Le plus célebre représentant de cette doctrine en al-Andalus fut Yahya b.
Yahya, présenté par la tradition comme un disciple direct d’al-Layt et qui, comme son rival,
Ibn Habib, devint par la suite un malikite célebre et l'auteur de la plus fameuse recension

37. Chez al-Hugani ce personnage est appelé ‘Adi b. Gadima.

38. ‘Abd al-Rahman I, qui prit le pouvoir émiral en al-Andalus en 756.

39. Chez al-Husani cette famille est appelée « Bana Amlah ». Il est possible qu'il s'agisse des Bana Aflah
hypothétiques dont parle Mohamed Meouak dans « Los Banu Aflah ».

40. Min kitab Ibn Harit bi-patti-hi. (Ibn al-Faradi, Ta’rih ‘ulama’ al-Andalus, n° 454). En fait, la biographie
d’Abu Kinana dans les Apbar al-fuqaha’ wa-l-mubadditin (du moins dans la version qui nous en est parvenue)
est formulée d'une maniére quelque peu différente, bien qu'elle contienne essentiellement les mémes
renseignements que la notice qu'Ibn al-Faradi affirme citer d’aprés al-Husani. Signalons ici que dans notre
traduction du passage d'Ibn al-Faradi nous avons remplacé « Malik » dans « Zuhayr ibn Malik » par « Malik ».
41. Nous l'avons vu avec Sa‘sa“b. Sallam. Asad b. ‘Abd al-Rahman b. al-Saba’, le qadi d’Elvire, fut aussi un
disciple d’al-Awza‘, tout comme Mahkdl, un autre maitre syrien célébre a époque (Cf. al-Husani, Apbar
al-fuqabd’, n° 53, Ibn al-Faradi, Ta’rib ‘ulama’ al-Andalus, n° 237, al-Dabbi, Bugyat al-multamis, n° 569).

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

du Muwatta’#*. On peut méme constater que la doctrine de Layt exerca plus d’influence sur
le malikisme andalou postérieur. Nous avons énuméré plus haut les particularités « post-
laytiennes » 43, qui sont bien plus nombreuses et significatives que le fait de planter les arbres
autour des mosquées d'al-Andalus, une pratique tirée de l'enseignement d'al-AwzaT que le
malikisme régional adopta, malgré 'attitude critique de Malik  son égard ++,

Le deuxiéme élément frappant dans la relation d'Tbn al-Faradisur Aba Kinana est'anecdote
selon laquelle Ibn Habib exhorta Aba Kinana 4 abandonner la doctrine awza'ite et  adopter le
malikisme 45, [l n'est pas question ici de déterminer si cet épisode eut réellement lieu, mais de sou-
ligner que ce récit met en scéne la rivalité de ces deux orientations. Ibn Habib, qui était pourtant
un « ex-awza‘ite », lutte ici activement pour quun autre juriste abandonne l'enseignement awza‘ite,
mais celui-ci refuse en arguant que la plupart des musulmans andalous adhére A cette doctrine. Il
apparait donc, d'une part, que la doctrine awza‘ite, répandue dans tout al-Andalus, fut aussi im-
portante et joua le méme role dans la vie sociale que le malikisme par la suite et, d ‘autre part, quele
malikisme, ici glorifié, réussit a triompher malgré la grande popularité de I'orientation antérieure.

Enfin, la notice d'Ibn al-Faradi sur Aba Kinana fournit un renseignement qui ne figure dans
aucune autre source traitant de ce personnage: elle affirme en effet que 'awza‘isme dominait en
al-Andalus avant I'époque omeyyade. Cette assertion est manifestement inexacte puisque Malik
lui-méme mourut apréslarrivée de ‘Abd al-Rahman I en al-Andalus et qual-AwzaT mourut moins
de vingt ans avant Malik, soit dix-huit ans aprés le commencement du régne des Omeyyades sur la
Péninsule Ibérique, elle n'en est pas moins significative. Elle suggére I'existence d une construction
historique, au sein de laquelle le malikisme est trés fortement lié 4 la dynastie omeyyade, malgré
le fait que ce madhab soit médinois, tandis que I'awza‘isme est d 'origine syrienne. L awza‘isme est
donc présenté comme un courant juridique antérieur a1'émirat et au califat.

Avant de poursuivre, force est ici de mentionner, quoique briévement, une question diffi-
cile qui surgit de la lecture des sources peu nombreuses sur le sujet et qui est d'une certaine
importance pour la nature de I'innovation malikite en al-Andalus. Il s'agit de savoir quelle fut
la diffusion réelle de la jurisprudence awzaite dans cette région du monde islamique. Cette
question a été trés débattue: deux théories principales se sont dégagées. Pour les uns, selon
la conception défendue par les sources omeyyades, l'awza‘isme a été I'école juridique prépon-
dérante en al-Andalus avant que le malikisme ne s’y répande. Cette théorie a eu de nombreux
et célebres partisans, tels Evariste Lévi-Provencal 46, Joseph Schacht (avec certaines réserves
résultant de sa maniére de concevoir les écoles juridiques) *” et Mahmuad ‘Ali Makki#®, José

42. Tout comme pour ses études aupres d'al-Layt b. Sa‘d, on peut douter que Yahya b. Yahya ait réellement
été un disciple direct de Malik b. Anas. Cf. Fierro, « El alfaqui beréber », p. 285-288.

43. Voir supra, n. 13.

44. Voir la biographie de Sa‘sab. Sallam citée plus haut.

45. La plus ancienne source ol elle apparait est les Abbar al-fuqaha’ wa-l-mubadditin d’al-Husani.

46. Voir supra, n. 1.

47. Voir principalement: Schacht, The Origins, p. 34-35.

48. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 65-66. Il est & noter que Makki estime que le premier awza‘ite
en al-Andalus fut ‘Abd al-Rahman al-Saba‘i et non Sa‘sa®b. Sallam.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK 109

Lépez Ortiz fut, 3 notre connaissance, le premier chercheur 4 remettre en question ce point de
vue. Selon lui, 'awza‘isme se serait assez peu répandu en al-Andalus et 'influence des maitres
syriens y aurait été assez réduite, mais cet auteur souligne aussi que cest une question difhcile
en raison de la pénurie d'informations dans les sources conservées et que, de toute maniére,
au tournant du 11°/vir® et 111°/1x° il n'était pas encore question d'« écoles juridiques » #°. Il est
vrai que la rareté des références a al-Awza‘T dans les sources d'al-Andalus est assez curieuse
et fait douter de l'affirmation de cette doctrine en tant qu'« école » dominante dans la région
avant le malikisme. Méme si 'on tient compte que toutes les sources disponibles sont de
provenance malikite (une difficulté déja signalée par Makki), ces quelques bréves mentions
suggerent plutdt une diffusion assez faible de cette doctrine et son oubli rapide par la suite. Le
deuxiéme argument, selon lequel les écoles juridiques stricto sensu ne sont pas encore formées
est pleinement confirmé par les recherches les plus récentes et les travaux de Gerhard Conrad,
Christopher Melchert et Harald Motzki évoqués plus haut. La conclusion que l'on peut tirer
de l'ensemble de ces ouvrages est que les madhab-s, en tant qu'« écoles suivant strictement
l'enseignement d'un maitre quelles considérent comme leur fondateur » se formeérent, dans la
plupart des cas, longtemps aprés le décés de leur maitre-éponyme. Il n'est donc, en général, pas
question de l'existence d'un madhab dés la génération des disciples directs de ces maitres. Nous
avons vu plus haut que pour les juristes d'al-Andalus, il était trés possible, voire préférable, de
suivre I'enseignement de plusieurs maitres et traditions. Ibn Habib étudia auprés de Sa‘sab.
Sallim, avant de devenir un malikite fervent et un faqih musawar (« juriste-conseiller ») de ‘Abd
al-Rahman II. De méme, Musab b. Imran, un disciple de Malik et d’al-Awza‘, n'adhérait &
aucune de leurs écoles respectives. L image générale de cette époque ne semble donc pas refléter
une rigidité qui consisterait 4 suivre un seul maitre, bien plutdt il semble normal de puiser ses
connaissances a plusieurs sources. La méme impression se dégage si on examine I'influence de
l'enseignement de Layt b. Sa‘d sur la pensée juridique pré-malikite en al-Andalus : comme pour
la doctrine awza‘ite, il semble que plusieurs juristes considérés avant tout comme malikites
(Ziyad b. ‘Abd al-Rahmin dit Sabtan ou, selon la tradition, Yahya b. Yahy3, méme il est
difficile d’établir avec certitude qu'il a réellement rencontré Layt) ont étudié aupreés de Layt et
ont méme conservé certains éléments de sa pensée aprés le triomphe de la doctrine malikite.

Al-Andalus « pré-malikite » semble donc dépendre fortement des centres de savoir exté-
rieurs, notamment I'Egypte, dans le cas de l'enseignement de Layt b. Sa‘d, et la Syrie, surtout
pour la doctrine d’al-Awza‘T, méme si la lecture attentive des textes parfois laconiques montre
qu'il n’était pas le seul maitre syrien connu en al-Andalus. En outre, la présence réduite des
disciples andalous de Layt ou des maitres syriens dans les sources peut résulter de plusieurs
causes. Hormis le probléme déja mentionné de la provenance malikite de ces textes, la question
de la nature de la transmission du savoir au tournant du 11¢/vii® et 111°/1x¢ siécle ne cesse de
se poser. En effet, en premier lieu, il s'agit d'une époque ot les « écoles juridiques » (madhab-s)
sont toujours en voie de formation, car la période est toujours celle des fondateurs éponymes;

49. Lopez Ortiz, « La recepcién », p. 19-23 (« En Espaiia, en un principio, no formado atun el concepto y el
espiritu de escuela... », p. 22). Voir aussi: id., Derecho musulmdn, p. 36.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

Ibn Hanbal, qui naquit en 164/780, cest-a-dire, dix-sept ans avant le décés de Malik b. Anas,
et mourut en 241/855, alors que la doctrine malikite prenait pied en al-Andalus, appartient
méme A une époque postérieure. Par conséquent, il est fort possible que le nombre de disciples
étudiant aupres des maitres « pré-malikites » ait été inférieur A ce qu'il allait étre 31'époque des
écoles classiques, car le figh ne jouissait pas encore de son prestige postérieur *°. Ce trait était
peut-étre encore accentué en al-Andalus, région qui, bien aprés l'arrivée de ‘Abd al-Rahman I
encore, demeurait périphérique par rapport au monde musulman.

Avant de revenir sur |'établissement de la doctrine malikite en al-Andalus, on peut établir
un double constat au vu de ce que nous avons exposé jusqu'ici. Tout d'abord, le figh anda-
lou 4 I'époque « pré-malikite » apparait, du moins dans les sources en notre possession, un
phénomene 2 la fois restreint, par le nombre de personnes concernées, et flou si 'on prend
en considération les modalités de rattachement aux courants de pensée et le fait qu'étudier
aupres de plusieurs maitres, parfois présentés par la suite comme rivaux®, était une pratique
répandue. Les sources véhiculent une conception a posteriori de I'awza‘isme qui en fait, pour
une période haute, 'équivalent en al-Andalus du role joué plus tard par le malikisme. Que cela
ait correspondu a une réalité est pour le moins douteux, comme nous l'avons vu. Méme si l'on
considére que ce récit ne correspond pas a la réalité, les causes de l'insistance des auteurs de
nos sources napparaissent pas clairement: peut-étre est-ce le fruit d'une certaine rivalité entre
l'orientation d’al-Awza et celle de Malik, suggérée par la biographie d’Aba Kinana citée plus
haut. Selon cette logique, le malikisme serait une école qui sest implantée en al-Andalus aux
dépens d'une autre école importante et rivale. Il pourrait s'agir d'une glorification du malikisme,
qui se serait établi en al-Andalus au détriment d'une autre école significative, grice a ses mé-
rites et a la piété de sa doctrine. Ensuite, 'awza‘isme, selon cette méme logique attestée chez
Ibn al-Faradi, aurait été «1'école » pré-omeyyade, tandis que le malikisme serait 1ié 3 I'émirat
et au califat. Cest ce lien entre le malikisme et le pouvoir omeyyade et les facons de le mettre
en scéne dans les sources qui constituent 'objet du présent article.

Les débuts du malikisme en al-Andalus

Il ne nous parait pas utile d'entrer ici dans les détails de I'histoire de I'introduction et de
la diffusion du malikisme en al-Andalus. Remarquons tout d’abord qu'il est difficile de dé-
terminer les causes du soutien des Andalous A cette école particuliére. Ibn Haldan, qui fut, 2
notre connaissance, le premier  poser cette question, estimait qu'il en était ainsi parce que la
doctrine hanafite était trop raffinée et élaborée pour les Andalous qui, en ce temps-13, étaient
encore généralement peu cultivés. Mahmud ‘Ali Makki a mis l'accent quant a lui sur les
aspects sociopolitiques : ce trait sexpliquerait par la présence en al-Andalus d’Arabes d'origine

50. A propos de son prestige et du respect dont Milik jouissait en al-Andalus: Turki, « La vénération pour
Malik ».

51. Par exemple, pour une tradition selon laquelle al-Awza‘T aurait remporté un débat avec Malik b. Anas
cf. Ibn Abi Hatim, Tagqdimat al-ma‘rifa, p. 187-189.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK

médinoise plus massive que celle des Irakiens et par les liens entre la doctrine hanafite et la
dynastie ‘abbasside, les Omeyyades d’al-Andalus rejetant pour cette raison I'école irakienne 52,
Une autre théorie concernant cette question fut proposée récemment par Maribel Fierro et
mérite sans doute une recherche additionnelle, d’autant plus qu'elle ne constitue pas le théme
principal de l'article en question. Selon la chercheuse espagnole, les Omeyyades d’al-Andalus
auraient soutenu la doctrine de Malik b. Anas plus que les autres, car l'opinion de Malik sur le
célebre arbitrage de Siffin et la prise de pouvoir par Mu‘awiya était favorable i cette dynastie et
son idéologie *3.

Sous ‘Abd al-Rahman I et Higam I, cest-d-dire dans la seconde moitié du 11¢/vim® siécle,
il ne semble pas que le malikisme puisse déja étre considéré comme un madhab comme il
en exista postérieurement, et encore moins quailleurs en al-Andalus, bien que l'on y iden-
tifie des disciples de Malik, comme Muhammad b. Ibrahim b. Muzayyin (m. 183/799) qui,
selon certains auteurs, fut briévement gadi de Cordoue avant son départ en Orient pour
étudier aupres de Malik >+, La question de 'identification des disciples directs de Malik en
al-Andalus est d’ailleurs importante pour les auteurs de dictionnaires biographiques, car
elle est liée A I'ancienneté et au prestige de la tradition malikite en al-Andalus. Pour autant,
précisément parce que ce point était un des enjeux de l'auto-identification des juristes, voire
de «I'idéologie » de I'école dominante, nous ne sommes pas en mesure aujourd hui d’établir
avec certitude le nombre des disciples andalous de Malik b. Anas. Dans la mesure ol ce
nombre reflétait directement le prestige de I'école et, comme tel, intéressait bien des chroni-
queurs et/ou juristes d’al-Andalus, des divergences notables apparurent entre les auteurs. A
partir d'Ibn al-Lubaba (m. 314/926) %%, le premier, semble-t-il A s'intéresser A cette question,
qui enumeére six disciples andalous de Milik ¢, les auteurs postérieurs, tels Ibn ‘Abd al-Barr
(m. 338/949), Halid b. Sa‘d (m. 352/963) ou le Qadi ‘Iyad (m. 543/1149) %7 en augmentent
progressivement le nombre jusqu'a trente. Il faut remarquer ici au passage que les disciples
de Malik constituaitent parfois le sujet de dictionnaires biographiques séparés, malheureu-
sement non conservés, comme celui d'ITbn Abi Dalim (m. 351/962) *® ou, selon Mahmid ‘Ali

52, Cf. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 91-92.

53. Fierro, «Ill-Treated Women Seeking Divorce », p. 323-347, spécialement p. 328-329. Sur l'arbitrage de
Siffin voir, par exemple, Hinds, « The Siffin Arbitration Agreement ».

54. Ibn al-Abbar, Takmila, n° 301 (citant Ibn Hayyan d'aprés al-Razi, mais les volumes de son Mugtabis
concernant cette époque ont disparu); al-Maqqari, Nafb al-tib, vol. 2, p. 514. Il est vrai que Muhammad b.
Ibrahim b. Muzayyin n'est mentionné par al-Hus$ani ni dans ses Abbar al-fuqahad’ wa-l-mubadditin ni, ce qui
est peut-étre plus important, dans son Kitab qudat bi-Qurtuba, ce qui ferait de la Takmila d’Ibn al-Abbar
(m. 658/1260) la plus ancienne source connue le mentionnant comme juge de Cordoue. En effet, il est
impossible de vérifier ce qu'écrivirent i ce sujet tant al-Razi qu'Ibn Hayyan et Ibn al-Abbar ne leur attribue
pas l'information selon laquelle Muhammad b. Ibrahim fut qadi de Cordoue.

55. Cf. Pons Boigues, Ensayo bio-bibliogrdfico, n. 12, p. 51.

56. Apud Ibn al-Faradi, Ta’rih ‘ulama’ al-Andalus, n° 1094.

57. Cf.Pons Boigues, Ensayo bio-bibliogrdfico,n° 17,p. 58-59;n° 29, p. 68-69 et n° 174, p. 218-219, respectivement.
58. Cf. Pons Boigues, Ensayo bio-bibliogrdfico, n°® 28, p. 68.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

Makki®®, d’al-Hu$ani®. Le probléme de l'authenticité des disciples qui apparaissent dans
ces énumérations analysé par Lépez Ortiz® et Makki® entre autres, dépasse largement le
cadre du présent travail. Nous nous contenterons de retenir que 'augmentation du nombre
de disciples andalous de Milik accroissait le prestige d’al-Andalus et de ses juristes. A notre
sens, cela constitue un indice que le malikisme joue un réle dans les idéologies et dans les
imaginaires identitaires qui se sont développés en al-Andalus. C'est une maniére de présen-
ter le malikisme comme bien enraciné en al-Andalus et ses traditions comme remontant
directement a son fondateur .

Il en est de méme du groupe spécifique des disciples andalous de Malik qui sont censés
avoir transmis le Muwatta’ en al-Andalus. Méme si les sources avancent en général qu'ils sont
au nombre de trois — al-Gizib. Qays (m. 199/815) °4, Ziyad dit « Sabtin » (m. 204/819) %, et, le
plus célébre d’entre eux, Yahya b. Yahya (m. 234/848) °° — déjale Qadi ‘Tyad en compte treize ©7
et nous pouvons constater que le « mécanisme » ici est fort similaire et que cela sert a souligner
l'authenticité et 'ancienneté de la tradition juridique andalouse. Pour terminer sur ce point,
on peut remarquer que ce phénomeéne d'augmentation progressive du nombre d’individus
caractérise aussi la catégorie des sababa et des tabi‘an censés étre arrivés en al-Andalus avec
les armées musulmanes ou peu apres la conquéte du pays ®®. Ici, le nombre élevé des sababa
et tabian (leur énumération étant souvent purement légéndaire) a pour but d’insister sur la
piété des conquérants et sur la solidité des fondements de I'islam en terre hostile et récemment
conquise. Comme pour les disciples andalous de Malik, I'idéalisation se fait par référence au
passé et, par conséquent, A une vision spécifique de I'histoire.

Il n'est pas question de détailler I'histoire du malikisme en al-Andalus, d'autant que la ques-
tion est depuis longtemps l'objet de recherches. Nous voudrions seulement signaler, 4 I'instar de
Makki, que la propagation du malikisme en al-Andalus dépendait de deux centres intellectuels
du monde musulman, A savoir I'Egypte et Médine, la ville de Malik b. Anas. Il existait méme

59. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 95.

60. Il s'agirait ici de son ouvrage cité par Pons Boigues (n. 38, p. 78) et intitulé Kitab tabaqat al-fuqahd’ al-
malikiyya, mais, contrairement a ce quavance Makki, ce livre n‘était pas forcément un dictionnaire des disciples
andalous directs de Malik b. Anas. Son titre ne semble pas justifier une telle intérprétation; il suggére plutdt
qu'il s'agissait d'un ouvrage plus général sur les juristes malikites, ne se limitant pas aux disciples de Malik.

61. Voir spécialement Lépez Ortiz, « La recepcién », p. 55-65.

62. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 96-98.

63. Sur l'introduction du malikisme en al-Andalus voir aussi: Carmona, « The Introduction of Malik’s
Teachings in al-Andalus ».

64. A propos de ce personnage voir principalement: Ibn al-Faradi, Ta’rih ‘ulama’ al-Andalus, n° 1013 ;
al-Humaydji, Gadwat al-muqtabis, n° 748, Ibn al-Qutiyya, Ta'rib iftitab al-Andalus, p. 34-35, Ibn Baskuwal,
Kitab al-sila, n° 246.

65. Ibnal-Faradi, Ta'rib ‘ulama’ al-Andalus, n° 426 ; al-Humaydi, Gadwat al-muqtabis, n° 439, Ibn al-Qutiyya,
Ta’rib iftitab al-Andalus, p. 42-43, al-Maqqari, Nafb al-tib, I1, p. 45; cf. supra.

66. Voir par exemple: al-Maqqari, Nafb al-tib, II, p. 9, mais voir également Fierro, « El alfaqui beréber »,
spécialement p. 307-310 pour l'argumentation qui remet en question cette conviction traditionnelle,

67. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 99.

68. Sur cela, cf. Marin, « Sahaba et tabi‘an ».

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK 113

une certaine rivalité entre les juristes se rattachant a ces deux péles : ainsi, les « Médinois » consi-
déraient leur doctrine comme meilleure car elle était directement liée 2 la source que constituait
la ville de Malik ®. Bien entendu, tout comme pour l'appartenance des juristes  telle ou telle

école, ici aussi nous pouvons rencontrer des cas particuliers comme, par exemple, Ibn Habib, qui

reprend dans ses écrits juridiques essentiellement la tradition médinoise, malgré le fait quune

bonne part de ses maitres fussent des Egyptiens il était en outre aussi disciple de 'awza‘ite Sa‘sa“
b. Sallam... Le développement et la popularisation du malikisme en al-Andalus ne fut pas un

processus simple, mais plutdt un phénomene ayant ses propres enjeux et dont les dynamiques

reflétaient le polycentrisme intellectuel du monde musulman classique.

L essor du malikisme dans la péninsule Ibérique

La propagation du malikisme en al-Andalus est un phénoméne d’autant plus complexe que
les relations de ses adeptes avec le pouvoir omeyyade, notamment dans les premiers temps de
la présence de cette doctrine sur la péninsule Ibérique, ont connu une évolution assez radicale.
Sans entrer dans les détails, commentons briévement les principales étapes de ce processus. Un
moment décisif semble étre le régne d'al-FHakam I et I'épisode crucial de la « révolte du Faubourg »
en 202/8187°, Selon la vision, devenue classique, de Reinhart Dozy, cette émeute fut dirigée par les
faqih-s révoltés contre al-Hakam, qui les excluait de I'exercice du pouvoir et ignorait leurs opinions.
La description de ces événements par Dozy est trés vive et engagée, ce qui résulte probablement de
ses convictions personnelles et de son célebre anti-cléricalisme. Ici, le spiritus movens de la révolte
devient Yahya b. Yahya, présenté comme un hypocrite ambitieux et avide de pouvoir 7", Evariste
Lévi-Provengal offre une interprétation plus modérée, selon laquelle Ia révolte des faubourgs serait
le résultat du mécontentement populaire face au pouvoir d’al-Hakam I et cléturerait une série
de révoltes, une autre émeute cordouane ayant eu lieu en 189/805 72, La « révolte du Faubourg »,
qui éclata dans un quartier de Cordoue peuplé d’artisans et de faqih-s, serait directement liée au
fiscalisme sévére du souverain ainsi qu'a la disette qui frappa al-Andalus en 199/814 et contribua
A la colére de la population. Evariste Lévi-Provengal, en sappuyant sur Ibn Hayyan, attribue un
role majeur dans cet épisode aux deux faqih-s Yahya b. Yahya et Talat b. ‘Abd al-Gabbar 73, mais

sans attribuer la responsabilité uniquement aux juristes 7+,

69. Sur ce point, cf. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 101-104.

70. Sur les problémes, aujourd’hui résolus, que soulevait la datation de cet épisode, cf. Lévi-Provengal,
Histoire de 'Espagne musulmane, I, p. 165.

71. Dozy, Histoire des musulmans en Espagne, I, p. 287-288.

72. Dozy confond la chronologie de ces deux événements, mais il ne connaissait pas le texte d’Ibn Hayyan
qui en fournit la relation la plus détaillée.

73. Cf.Ibn al-Abbar, Taukmila, n° 279. Dans cette mention, Talat est, d’ailleurs, présenté comme un disciple
direct de Malik b. Anas.

74. Lévi-Provengal, Histoire de 'Espagne musulmane, I, p.160-173, Fierro, La heterodoxia en al-Andalus,
p- 42-44; id., « El alfaqui beréber » 289-293. Cf. Ibn Hayyan, Mugqtabis 1I-1, fol. 103t-1121, Malhereusement,
nous navons pas eu daccés a l'édition de ce volume d’al-Mugqtabis établie par M. ‘A. Makki et F. Corriente.
Pour cette raison, nous utilisons I'édition fac-similé préparée par J. Vallvé Bermejo.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

On peut mettre en doute, 2 la suite de Maribel Fierro, ces interprétations de Dozy et Lévi-
Provencal devenues « canoniques ». Maribel Fierro souligne notamment qu'il est difficile de
parler d'« école malikite » en al-Andalus dés cette époque, tandis que, non seulement Dozy et
Lévi-Provengal, mais aussi Lépez Ortiz, estimaient que «1'école malikite» proprement dite
existait depuis1'époque de Yahya b. Yahya 7>, Pour Maribel Fierro ce n'est qu'a partir del’époque
califale que I'on peut parler du « malikisme » en al-Andalus, les textes évoquant jusque-la non pas
le madhab (« école »), maisle ra’y (« opinion ») de Malik 7. Méme si ces réserves sont justifiées, cest
dans le contexte de ces deux révoltes contre al-Fakam I, en 189/805 et en 202/818, que les faqih-s
apparaissent pour la premiére fois en tant que groupe prenant part aux événements politiques
et interagissant avec le souverain. S'il n'est pas encore possible de parler dun madhab structuré
cette époque, les personnages concernés, comme Yahya b. Mudar al-Qaysi (m. 196/811) 77, censé
avoir participé au complot de 189/805 78, Talait b. ‘Abd al-Gabbar ou Yahyab. Yahya, ont tous suivi
l'enseignement de Malik et contribué 4 son introduction en al-Andalus. Les difficultés méthodo-
logiques et terminologiques mises A part, les rapports entre les juristes « malikites » et le pouvoir
en al-Andalus apparaissent donc assez tendus au début. Dans le méme temps, il faut admettre que
nous ne disposons pas de données trés concrétes A cet égard pour le régne du pére d'al-Hakam I,
Hi$am [,  part quelques bréves mentions sur lesquelles nous aurons'occasion de revenir plus tard.

Cette situation semble évoluer pendant le régne du fils d'al-Hakam I, ‘Abd al-Rahman II,
présenté de maniére générale dans les sources andalouses comme un souverain respectueux du
savoir et des sciences. Aussi prenait-il souvent en compte l'avis des faqih-s, spécialement celui de
Yahyab. Yahya 79, dont'influence sur la jurisprudence et la pratique judiciaire était désormais
sans égale en al-Andalus ®°, mais aussi celui d'autres juristes liés 4 la doctrine malikite, comme
en témoigne, par exemple, la fameuse affaire du procés du neveu de ‘Agab, une des favorites
de ‘Abd al-Rahman. Cet homme, accusé de blasphéme pour une plaisanterie manquée, fut
condamné 4 la crucifixion, conformément 4 l'avis de ‘Abd al-Malik b. Habib et d’Asbag b. Halil.
L émir alla méme jusqu'a chasser les juristes qui exprimérent un avis contraire sur cette affaire *,
Une fois de plus, méme si l'on partage les doutes concernant l'existence d'un madhab malikite
dés cette époque, on percoit dans les sources une évolution rapide, en quelques décennies, des
relations entre faqih-s et pouvoir politique. Apreés les conflits du régne d’al-Hakam I, les juristes
commencent graduellement A obtenir une influence certaine sur I'exercice du pouvoir émiral.

75. Lépez Ortiz, « La recepcién », p. 75.

76. Fierro, « Un alfaqui beréber », p. 288, n. 69, 317. Cf aussi: id, « El derecho maliki», p. 129-130; Turki,
« Le Muwatta’ de Malik » et Fierro, « Malikis, Proto-Malikis and Reformed Malikis ».

77. Un faqib qui fut un des maitres de Yahya b. Yahya et qui appartient 4 la premiére génération des juristes
andalous qui eurent contact avec la doctrine de Malik b. Anas.

78. Voir, par exemple, Ibn Hayyan, Mugqtabis I1-1, fol. 97r-9or.

79. Cf. ibid., fol. 145r.

80. Cf.Ibn ‘Idari, al-Bayan, 11, p. 89.

81. Voir principalement Ibn Hayyan, Mugqtabis I1-1, fol. 175r-176r ; al-Husani, Kitab qudat bi-Qurtuba, p.104-
105, ainsi que Fierro, La heterodoxia en al-Andalus, p. 57-63.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK 115

Apres le régne de ‘Abd al-Rahman II, les conditions semblent réunies pour que le madhab
malikite se forme en al-Andalus et devienne une école dominante en ce pays.

La réflexion sur les débuts du malikisme en al-Andalus souléve de nombreuses questions
méthodologiques et chronologiques en raison de la présentation qui en est faite dans I'his-
toriographie califale. Or, les sources omeyyades sont cruciales pour au moins deux raisons:
le corpus des chroniques omeyyades constitue l'ensemble le plus ancien de sources détaillées
concernant 'époque émirale, méme si la plus ancienne chronique andalouse conservée est
le Kitab al-ta’rib de ‘Abd al-Malik b. Habib. D’époque émirale, elle constitue toutefois une
source « a part», car elle participe d'une autre tradition, influencée par le ‘ilm al-hadit égyptien
et ne contient aucun élément sur les débuts du malikisme en al-Andalus, méme si Ibn Habib
(m. 238/853) appartient, comme nous l'avons vu, 4 la génération qui contribua largement a l'essor
de la jurisprudence liée 2 la personne de Malik b. Anas®. Par conséquent, |'historiographie
califale du 1v¢/x°® siecle et de la premieére moitié du v¢/x1° siécle fournit le corpus le plus ancien
pour traiter cette problématique. En outre, 'historiographie califale devient, pour des raisons
complexes qui dépassent le cadre du présent article, un modéle qui détermine les maniéres
d’imaginer et d’écrire 'histoire d'al-Andalus dans les sources postérieures.

La difficulté tient principalement au fait que I'historiographie omeyyade met en oeuvre un
projet idéologique qui lie fortement les Omeyyades, le malikisme et les juristes qui représentent
cette doctrine, sans rendre compte, ou peu souvent et jamais d'une maniére cohérente, des
étapes de 'implantation du malikisme en al-Andalus ou, autrement dit, de la transformation
d’un cercle des juristes influencé par les théories de Malik b. Anas en madhab.

Les sources dont on considére ici qulelles relévent de «I'historiographie califale » et dans
lesquelles ce projet est particuliérement visible sont, en général, narratives et datent des 1v¢/x*
et v¢/x1° siécles. Il sagit principalement des chroniques d'Ibn al-Qutiyya et Ibn Hayyan, qui,
d’ailleurs, tire souvent ses informations sur les rapports entre les malikites et le pouvoir du Ta'rih
iftitah al-Andalus d'Ibn al-Qutiyya, ainsi que du Kitab qudat bi-Qurtuba d'al-Husani. Ce dernier
livre mérite quelques commentaires supplémentaires. Premiérement, cette source est ala fois une
chronique et un dictionnaire biographique. Méme s'il s'agit avant tout d'une collection de notices
biographiques se rapportant aux juges de Cordoue, le fil de I'oeuvre est chronologique et les gadi-s
sont rangés dans'ordre danslequel ils ont rempli leur fonction et non, par exemple, selon I'alphabet.

Le théme méme du Kitab qudat bi-Qurtuba — les juges de Cordoue — suggére que le rapport
entre le pouvoir central et la jurisprudence est au cceur de cette ceuvre. D'autres dictionnaires
de ce type, étudiés récemment, par exemple par Mathieu Tillier ¥, mettent en évidence les
mémes enjeux, méme si on pourrait nuancer la réflexion, car les liens entre les souverains et
les juges ne sont pas toujours identiques ou aussi étroits. Le principal gidi d'une région, qui a
son siege en général dansla capitale, en tant qu'oﬁicier nommé directement par le souverain se
voit confiet, en quelque sorte, la fonction d’assurer que le souverain fait respecter la justice et

82. A propos des liens entre les historiographies andalouse et égyptienne, voir principalement Makki, « Egipto
y la historiografia ardbigo-espafiola ».
83. Cf. Tillier, Les vies de cadis de Misr; id., Les cadis d’Iraq et I’Etat abbasside.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

les préceptes de I'islam au sein de l'espace qui dépend de lui. La compétence et l'efhicacité du
qadi A cet égard refléte donc celle du souverain, et cest lui qui porte la responsabilité morale
et politique de la qualité du juge®+. Ibn al-‘Arabi rapporte quun homme mécontent de la po-
litique de ‘Abd al-Rahman III approcha le souverain pour lui reprocher un manque d’intérét
pour les affaires des gens. Voici cette anecdote :

‘Abd al-Rahman demeura 4 Cordoue des nombreuses années sans se laisser voir du peuple,
occupé A manger, boire, profiter de la vie et se divertir. Un jour, se présenta a lui une personne de
son entourage intime qui lui dit:

— O Prince des Croyants! Les distractions ont fait que tu te désintéresses des affaires des mu-
sulmans, que tu ne t'occupes pas d'eux ni ne veilles A leurs intéréts et au [respect de] droit de Dieu
entre eux, toutes choses pour lesquelles tu fus investi et qui te furent confiées.

Le calife lui répondit:

— Les routes sont siires ?

— Oui.

— Votre gadi juge correctement ?

— Oui.

— Vos ennemis sont soumis ?

— Oui.

— Que voulez-vous donc de plus de ma part?%

Cette conviction est implicitement présente déja dans la préface d’al-Husani, ot l'on trouve
deux notions : celle de la nécessité de glorifier la dynastie et son pays par la réflexion historique
et 'idée que le souverain est responsable de la justice et du salut devant chacun de ses sujets::

Au nom de Dieu, Clément, Miséricordieux ! Que Dieu prie pour Muhammad et Sa famille et
qu'll les protege.

Abi Muhammad b. ‘Attab nous raconta d’aprés son pére, d’aprés Abi Bakr al-Tugibi®¢:

Abu ‘Abd Allaih Muhammad b. Harit al-Hus$ani (que Dieu lui soit clément!) dit: que Dieu prie
pour I'émir al-Hakam al-Mustansir (que Dieu lui soit clément !) *7, qui dirige les destinées des mu-
sulmans, et qu'Il lui accorde toute félicité. Qu'Il lui donne toute gloire et prospérité et répande sur
lui ses faveurs et son concours.

L'émir (que Dieu le protége!) prit la décision (que Dieu lui accorde son concours dans son
accomplissement!) de conserver les savoirs et d'inciter  'étude des traditions historiques, a la

connaissance de généalogie, 4 la conservation des vestiges du passé, a la mise par écrit des vertus

84. Sur les statuts et fonctions du juge dans la société musulmane cf. Masud, Peters, Powers, « Qadis and
their Courts: A Historical Survey », p. 1-44, spécialement p. 1-32.

85. Ibn al-‘Arabi, Kitab mubadarat al-abrar wa-musamarat al-abyar, I1, p. 453. La traduction citée est de
E. Clément, cf. Clément, Pouvoir et légitimité en Espagne musulmane, p. 153-154.

86. Il s'agit ici trés probablement d’'une mention du copiste du manuscrit.

87. Cette derniére formule semble étre une interpolation du copiste.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK

des ancétres (sans oublier les mérites de ceux qui leur ont succédé) et a la remémoration de ce qui
était tombé dans l'oubli des enseignements pour les hommes, tant pour ce qui sest passé dans
le pays jadis que pour les événements contemporains. Dieu créa tout cela comme un moyen de
ranimer les coeurs et d'inspirer 1'éveil de la sagacité des esprits. Les hommes de science, encoura-
gés par 'émir, se mirent alors 4 rassembler les traditions rares et A enregistrer soigneusement les
renseignements précieux, qu'ils négligeaient jusqu’alors, gagnant ainsi l'approbation de I'émir (que
Dieu le protége!). Ainsi, les vertus illuminées par cette lumiére brillérent et furent propagées; ce
fut une inspiration pour d’autres vertus et la cause de gestes glorieux.

Gloire a Dieu qui est cause que 1'émir (que Dieu lui donne son concours!) est un imam dans le
bien, un guide sur la voie bien tracée, un modeéle de la bonne conduite inspirant la noblesse, une
clef pour les actes dignes de louanges et la porte de toute vertu — que Dieu lui accorde Sa faveur,

prolonge sa prospérité [...] 88 et le comble de sa prédilection ®°. Qu'il emplisse sa vie de bonheur °!

L histoire est donc assujettie ici  la tiche de la glorification des Omeyyades et cest pour
cela que les gestes anciens sont tirés de I'oubli. A notre sens, est ici exprimée l'explication de
la maniére de décrire I'histoire du malikisme dans I'historiographie califale.

L histoire du malikisme andalou commence, selon I'historiographie califale pendant le
régne de Hi$am I, comme en témoigne le passage d'Ibn al-Qutiyya ou Malik b. Anas lui-
méme loue ce souverain

Un an aprés le début de son régne [celui de Hisim] Ziyad b. ‘Abd al-Rahmin al-Lahmi®', un
juriste d’al-Andalus et ancétre des Bana Ziyad de Cordoue, voyagea en Orient et quand il vint
a Médine il arriva aupres de Malik b. Anas (que Dieu lui soit clément!). Celui-ci le questionna
sur Hi$am. Ziyad 'informa des convictions religieuses et de la bonne conduite de ce souverain

et Malik lui dit: « Que Dieu daigne nous honorer pendant notre pérégrination [sur la terre] de

la visite de cet homme!» 92,

Ici donc Hi§am est glorifié par la référence  Malik, qui « légitime », en quelque sorte, 'émir.

88. Lacune dans le texte arabe.

89. Un traitintéressant de cette phrase estle vocabulaire d'ordre religieux qui permet de l'interpréter comme
un moyen de sacraliser le pouvoir califat: fa-l-bamdu li-Allah al-ladi ga‘la-l-amir ayyada-bu Allah imam%"
fi-l-bayr wa-dalil®" fi tard’iq al-rusd wa-mubadiy?” fi gamil al-madahib wa aswat al-busnd wa-miftab*" ila
bamid al-umar wa-bab*" ila-1-fadl hana-hu Allah ni‘amata-bu wa-adama gibtata-bu wa [...] ‘alayhi fadla-hu
wa-waffara min makarim hazza-bu.

9o. Al-Husani, Kitab qudat bi-Qurtuba, p. 6-7.

91. Juriste malikite andalou fort réputé, mort en 202/817. Selon I'historien tardif al-Maqqari (x¢/xvir®siécle),
il fut le premier 3 introduire le malikisme en al-Andalus. Cf. al-Magqqari, Nafh al-tib, vol. I, p. 45.

92. Ibnal-Qutiyya, Ta'rip iftitah al-Andalus, p. 42-43. Cette anecdote est aussi connue des autres historiens,
quoique parfois avec des détails divergents concernant le souverain en question ou le juriste andalou concerné.
Sur cela cf. Makki, Ensayo sobre las aportaciones, p. 92, n. 3.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

117


http://www.tcpdf.org

118 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

Le méme émir est présenté comme trés respectueux des juristes malikites dans I'anecdote
de son rencontre avec Ibn Abi Hind (un juriste appartenant, avec Yahya b. Mudar ou Sabtan,
a la premiére génération des malikites andalous)

Une fois, Hi$am passait 4 c6té d'Ibn Abi Hind %3, que Malik b. Anas a appelé «le sage d’al-An-

dalus ». Celui-ci se leva et salua le souverain et Higam lui dit : « Malik t'a vétu d'une belle robe ! » 94,

Le fils de Hisam I, al-Hakam I, dont les relations avec les juristes étaient pour le moins
tendues, est aussi présenté comme un souverain soucieux d’assurer la justice et respectueux
des juristes, comme en témoigne la célébre anecdote suivante:

On raconte d'aprés un des courtisans *>qu'une favorite d'al-FHakam (que Dieu lui soit clément !)
sapercut qu'il s'était levé alors qu'il était d’aupres d'elle. Elle le prit mal, comme le font les femmes
éprises et jalouses. Elle raconta: «Je le suivis et le trouvai quelque part priant et implorant Dieu. »

Elle dit: « Quand il retourna vers moi, je I'informai de mes soupgons et de ce que j'avais fait —
et que je le vis en priére et imploration ». Il me dit: «J'ai nommé Muhammad b. Basir juge des
musulmans et mon esprit était fort content de lui et mon cceur plein de confiance en lui. Je pus
me reposer des affaires des gens et de leurs iniquités, car j'étais persuadé de sa justice et sa probité.
Or, ce soir on m’a informé qu'il était en agonie et que sa mort était proche. J'en suis trés inquiet
et affligé et c'est pour cela que je me suis levé cette nuit afin d'implorer Dieu que je puisse trouver
un homme semblable, avec lequel mon esprit pourrait étre tranquille, auquel je pourrais confier

la charge du juge des musulmans 96,

Conclusion

Pour conclure, notons qu'a la lumiére de ces textes, on comprend mieux l'image des
commencements du malikisme dans les sources conservées. En premier lieu, ces derniéres
visent A établir un lien trés étroit entre le malikisme (le madhab qui existait déja A I'époque de
la rédaction de ces sources) et la dynastie omeyyade. Comme nous l'avons vu a l'occasion de
I'analyse de la biographie d’Aba Kinana par Ibn al-Faradi, 'awza‘isme est associé a I'époque
pré-omeyyade et le malikisme 2 la dynastie califale. Cette conception est clairement an-his-
torique; elle est incohérente avec la chronologie de base de l'activité des fondateurs éponymes
de I'awza‘isme et du malikisme et avec celle des débuts de I'époque omeyyade en al-Andalus.
En outre, elle fait comme si les madhab-s (présents dans la mention d'Ibn al-Faradi) existaient
déja i cette époque. Pourtant, on peut lire cette conception comme un indice d'une « stratégie »

93. Sa‘id ou ‘Abd al-Wahhab b. Abi Hind est un juriste connu du 111/1x° siécle et est censé étre un autre
disciple andalou direct de Malik b. Anas. Sur ce personnage, voir Ibn al-Faradi, Tarih ‘ulama’ al-Andalus,
n° 467, al-Dabbi, Bugyat al-multamis, n° 824.

94. Ibn al-Qutiyya, Ta’rib iftitab al-Andalus, p. 44.

95. Ba‘d al-bassa.

96. Ibn al-Qutiyya, Ta’rib iftitab al-Andalus, p. 56-57.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATEUSZ WILK 119

visant, d'un coté, 4 lier le malikisme avec les Omeyyades et, de l'autre coté, 3 opposer le ma-
likisme 4 I'awza‘isme, considéré ici comme une école « antérieure », alors méme que plusieurs
autorités « malikites », y compris Yahya b. Yahya et Ibn Habib, furent aussi disciples de
maitres « awza‘ites ».

Cette «antagonisation » des doctrines d’al-Awza‘T et Malik b. Anas sert, selon nous, a
glorifier le malikisme et, par conséquent, la dynastie omeyyade. Il sagit d'inventer un ennemi
puissant au malikisme, afin de mieux exposer le triomphe de cette doctrine et de la dynastie
qui la soutenait.

Ces images de rivalité et d'antagonisme entre des courants juridiques qui deviendront ensuite
les « écoles juridiques » peuvent étre considérées comme une manifestation du polycentrisme
qui existait en Islam, car ces courants sont, pour la plupart, liés & des centres intellectuels et
politiques du monde musulman. Ainsi la rivalité (réelle ou supposée) entre I'awza‘isme et le
malikisme se superpose au vieil antagonisme entre la Syrie (et, dans les temps encore plus
anciens, I'Trak et ses centres — Basra et Kafa) et le Higaz. Les causes de ces divisions sont
complexes et dérivent, d'une part, de véritables différences intellectuelles, mais aussi, d’autre
part, de constructions politiques et idéologiques qui renvoient a I'opposition récurrente de
Médine 4 la dynastie omeyyade. Enfin, la politique semble aussi déterminer 'opposition entre
awza‘isme et malikisme en al-Andalus.

Force est donc de constater que la réflexion sur le polycentrisme dans la transmission des
doctrines juridiques en al-Andalus aux 11/vIr® et 111/1x° siécle n'est pas aisée car les données
fournies par les sources sont intégrées A un « projet idéologique » qui suppose une utilisation
de I'histoire afin d’exalter la dynastie omeyyade et de présenter son avénement en al-Andalus
comme un tournant essentiel. Ceci dit, du point de vue du polycentrisme, il est difficile d"ignorer
le fait que ce projet historiographique permet de concevoir et de présenter al-Andalus comme
un centre majeur du monde musulman, doté de la dynastie la plus légitime, qui apporte son
soutien au développement des sciences et de la jurisprudence et qui veille, grice 4 son attache-
ment 4 la doctrine de Malik, 4 la justice et au respect des préceptes de I'islam. Un des moyens
d’atteindre ce but est de lier I'histoire de la dynastie omeyyade en al-Andalus 2 la diffusion
que la doctrine malikite y connut. L'adoption du malikisme est donc présentée comme un
élément crucial du grand tournant que fut I'avéenement des Omeyyades. Le malikisme joue
un rdle important dans le cadre de I'innovation idéologique que constitue la « revalorisation »
d’al-Andalus. Cette région n'est plus présentée, comme c'était le cas antérieurement chez Ibn
Habib et dans I'historiographie égyptienne, comme un confin hostile du monde, investi d'une
dimension eschatologique, mais bien plutét comme un de ses centres, égal, voir supérieur
aux centres orientaux. En tant que telle, cette idéologie témoigne des changements notables
qui affectent le polycentrisme du monde musulman au tournant du 1v¢/x et v¢/x1° siécle, a
une époque ol coexistent plusieurs califats et ot 'Orient perd son hégémonie politique et
culturelle. La forte association du malikisme 4 la dynastie omeyyade en al-Andalus exprime
pleinement les aspirations de cette derniére de voir la région jouer le role d'un nouveau centre.

Pour terminer notre réflexion, nécessairement bréve, il convient d’indiquer quelques dif-
ficultés auxquelles est confronté le chercheur qui étudie cette problématique. Tout d’abord,

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

les sources sont silencieuses sur les causes de l'association des Omeyyades et du malikisme,
qui parait quelque peu étrange, dans la mesure ol cette dynastie syrienne «rejette » la doc-
trine syrienne qu'était l'awza‘isme, au profit d'une doctrine médinoise, et ce malgré I'hostilité
nourrie par les Omeyyades de Damas envers Médine dans le passé. Les motivations sont-elles
ici politiques, et peu lisibles dans nos sources, ou l'explication est-elle autre ? Ensuite, le role
de Qayrawan et du Maghreb apparait faible dans les parcours intellectuels des juristes, alors
méme que bien des chercheurs comme M. ‘A. Makki ou M. Marin ont montré l'intensité des
échanges culturels entre cette ville et cette région et al-Andalus. La position périphérique de
I'Ifrigiya aurait-elle induit un manque de prestige de cette région et conduit A son omission
dans nos sources biographiques ? La rivalité des Omeyyades avec les Fatimides serait-elle en
cause ici?

Ces questions passionnantes, mais trés difficiles 3 résoudre en raison de la nature des sources,
dépassent le cadre du présent travail. Elles montrent, néanmoins, que le théme ici abordé,
vaste et complexe, offre encore bien des perspectives susceptibles d'étre analysées dans le futur.

Bibliographie
Instruments de travail

Kazimirski, Albert de Biberstein, Dictionnaire arabe-
frangais, Maisonneuve, Paris, 1860, 2 vol.

Schacht, Joseph, « Al-Awza‘1», Encyclopédie de I'Islam 1,
Brill, Leiden, 1960-2005, p. 796-798.

Sources

Al-Dabbi, Bugyat al-multamis, éd. F. Codera et J. Ribera,
J. de Rojas, Madrid, 1885 (Bibliotheca Arabico-
Hispana, ITI).

Al-Humaydi, Gadwat al-muqtabis, éd. M. al-Tangj,
Makeab nasr al-taqafat al-islimiyya, Le Caire,
1952.

Al-Husani, Abbar al-fuqahd’ wa-l-mubadditin, éd.
M.L. Avila et L. Molina, CSIC, Madrid, 1992
(Fuentes Arabico-Hispanas, 3).

—, [Kitab qudat bi-Qurtuba], Historia de los jueces de
Cérdoba por Aljoxani, éd. et trad. J. Ribera,
Imprimeria de E. Maestre, Madrid, 1914.

Ibn al-Abbar, Takmila li-Kitab al-sila, éd. F. Codera,

J. de Rojas, Madrid, 1887-1889, (Bibliotheca
Arabico-Hispana, V-VI), 2 vol.

Ibn Abi Hatim, Taqdimat al-ma‘rifa,
éd. A. Al-Mu‘allimi al-Yamani, Da'irat
al-Ma‘arif al-‘Utmaniyya, Hyderabad, 1952.

Ibn al-“Arabi, Kitab mubadarat al-abrar wa-musamarat
al-abyar, s. éd., Beyrouth, 1968.

Ibn Baskuwal, Kitab al-sila, éd. F. Codera, J. de Rojas,
Madrid, 1884-1886 (Bibliotheca Arabico-
Hispana, I-II), 2 vol.

Ibn al-Faradi, Tarib ‘ulama’ al-Andalus, éd. F. Codera,
J. de Rojas, Madrid, 1891-1892, (Bibliotheca
Arabico-Hispana, VII-VIII), 2 vol.

Ibn Farhan, Dibag al-mudabhab, s. éd., Le Caire,
1351/1932.

Ibn Habib, Kitab al-wadiba, éd. M. Arcas Campoy,
CSIC, Madrid, 2002 (Fuentes Arabico-
Hispanas, 27).

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk
Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, s. éd., Le Caire,
1299/1881, 3 vol.

Ibn Hayyan, [Al-muqtabis fi tarib rigal al-Andalus,
vol. IT/1], Mugqtabis II. Anales de los Emires
de Cérdoba Albaquém I (180-206 H. / 796-822
J.-C.) y Abderramdn II (206-232/822-847),
éd. facsimilé J. Vallvé Bermejo, Real Academia
de Historia, Madrid, 1999.

Ibn ‘Idari, [al-Bayan al-mugrib fi abbar mulak
al-Andalus wa-l-Magrib], Histoire de I'Afrique du
Nord et de 'Espagne musulmane intitulée Kitab
al-bayan al-mugrib, et fragments de la chronique
de “Arib, vol. T et II, éd. R. Dozy, Brill, Leyde,
1848-1851, réédités par G. S. Colin et E. Lévi-

Etudes

Alvarez, Cristina, « Al-Dabbi y su obra Bugyat
al-multamis. Estudio de sus fuentes », dans Luis
Molina (éd.), Estudios onomdstico-biogrdficos de
al-Andalus IV, CSIC, Madrid 1990, p. 95-113.

Barthold, Vasili, « Al-AwzaT», Der Islam, 18, 1929,

p. 244.

Carmona, Alfonso, « Las diferencias entre la
jurisprudencia andalusi y el resto de la escuela
de Malik. El texto atribuido a Abu Ishaq
al-Garnati », Al-Qantara, 19, 1998, p. 67-102.

Carmona, Alfonso, « The Introduction of Malik's
Teachings in al-Andalus », dans Peri Bearman,
Rudolph Peters, Frank E. Vogel (éd.), Islamic
School of Law : Evolution, Devolution and
Progress, Harvard Series in Islamic Law 2,
Harvard University Press, Cambridge (Mass.),
2006, p. 41-57.

Clément, Francois, Pouvoir et légitimité en Espagne
musulmane & [époque des taifas (v¢/x1° siécle).
Limam fictif, 'Harmattan, Paris, 1997.

Conrad, Gerhard, Die Qudat Dimasq und der
Madhab al-Awzai. Materialien zur syrischen
Rechtsgeschichte, Steiner, Stuttgart, 1994
(Beiruter Texte und Studien, 46).

Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding
Wrong in Islamic Thought, Cambridge
University Press, Cambridge, 2001.

Dozy, Reinhart, Histoire des musulmans d’Espagne
jusqua la conquéte de "Andalousie par les
Almoravides, 2° édition, Brill, Leyde, 1932.

Fierro, Maria Isabel, « El alfaqui beréber Yahya b.
Yahya al-Layti (m. 234/848), el inteligente
de al-Andalus’», dans Marfa Luisa Avila
et Manuela Marin (éd.) Biografias y género
biogrdfico en el occidente isldmico, CSIC, Madrid,

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk

MATEUSZ WILK

Provengal, Brill, Leiden, 1948-1951; vol. III, éd.
E. Lévi-Provengal, Librairie orientaliste Paul
Geuthner, Paris, 1930; vol. IV, éd. I. ‘Abbas,
Dar al-tagafa, Beyrouth, 1967.

Ibn al-Qutiyya, [Ta’rib iftitab al-Andalus], Historia
de laxconquista de Espaiia de Abenalcotia el
Cordobés, seguida de fragmentos de Abencotaiba,
éd. P. de Gayangos, Imprimeria de la Revista de
los Archivos, Madrid, 1868-1926.

Al-Magqqari, Nafh al-tib, éd. I. ‘Abbas, Dar Sadir,
Beyrouth, 1968, 8 vol.

Qadi Tyad, Tartib al-madarik, éd. A. B. Mahmad, Dar
Maktabat al-Hayat, Beyrouth, 1967, 5 vol.

1997 (Estudios Onomdstico-Biograficos de
al-Andalus VIII), p. 269-344.

—, « El derecho maliki en al-Andalus: siglos II/
VIII-V/X1», Al-Qantara, XI1, 1991, p. 119-132.

—, «Ill-Treated Women Seeking Divorce: The Quranic
Two Arbiters and Judicial Practice among the
Malikis in al-Andalus and North Africa», dans
Muhammad Khalid Masud, Rudolf Peters,
David S. Powers (éd.), Dispensing Justice in
Islam. Qadis and their Judgments, Brill, Leyde,
2006, p. 323-347.

—, La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo
omeya, Instituto Hispano-Arabe de Cultura,
Madrid, 1987.

—, « Malikis, Proto-Malikis and Reformed Malikis
in al-Andalus », dans Peri Bearman, Rudolph
Peters, Frank E. Vogel (éd.), Islamic School
of Law : Evolution, Devolution and Progress,
Harvard Series in Islamic Law 2, Harvard
University Press, Cambridge (Mass.), 2006,
p.57-77.

Hinds, Martin, « The Siffin Arbitration Agreement »,
Journal of Semitic Studies, 17, 1972, p. 93-129.

Judd, Steven C., « Competitive Hagiography in
Biographies of al-Awzi‘T and Sufyan
al-Thawri», Journal of the American Oriental
Society, 25, 1, 2002, p. 25-37.

—, « Al-AwzaT and Sufyan al-Thawri: The Umayyad
Madhhab ? », dans Peri Bearman, Rudolph
Peters, Frank E. Vogel (éd.), Islamic School
of Law : Evolution, Devolution and Progress,
Harvard Series in Islamic Law 2, Harvard
University Press, Cambridge (Mass.), 2006,
p. 10-26.

Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

121


http://www.tcpdf.org

122

Lévi-Provencal, Evariste, Espagne musulmane au
x¢ siecle. Institutions et vie sociale, Maisonneuve
et Larose, Paris, 1996 (1932).

—, Histoire de 'Espagne musulmane, Maisonneuve et
Larose, Paris, 1950-1953, 3 vol.

Lépez Ortiz, José, Derecho musulmdn, Editorial Labor,
Barcelone, 1932.

—, «La recepcién de la escuela malequi en Espana»,

Anuario del derecho espafiol, 7, 1930, p. 1-167.

Makki, Mahmaid “Ali, « Egipto y los origenes de la
historiografia ardbigo-musulmana », Revista
del Instituto Egipcio de Estudios Isldmicos, 5,1957,
p. 157-248.

—, Ensayo sobre las aportaciones orientales en la Espana
musulmana, Instituto de Estudios Islimicos,
Madrid, 1968.

Marin, Manuela, «Ifrigiya et al-Andalus. A propos
de la transmission des sciences islamiques aux
premiers siécles de I'Islam en al-Andalus »,
Revue de 'Occident musulman et de la
Meéditerranée, 40, 1985, p. 45-53.

—, «Sahaba et tabi‘tn dans al-Andalus. Histoire et
légende », StudIsl, 54, 1981, p. 5-49.

Masud, Muhammad Khalid, Peters, Rudolf et
Powers, David S., « Qadis and Their Courts:
A Historical Survey », dans Muhammad Khalid
Masud, Rudolf Peters, David S. Powers (éd.),
Dispensing Justice in Islam. Qadis and their
Judgments, Brill, Leyde, 2006, p. 1-44.

Anlsl 45 (2011), p. 101-122 Mateusz Wilk

LE MALIKISME ET LES OMEYYADES EN AL-ANDALUS : LE DROIT ET L' IDEOLOGIE DU POUVOIR

Melchert, Christopher, The Formation of the Sunni
Schools of Law, 8th-10th Centuries, Brill, Leyde,
1997.

Meouak, Mohamed, « Los Banii Aflah: una hipotética
familia de funcionarios y de letrados
andaluces », dans Marfa Luisa Avila (éd.),
Estudios onomdstico-biogrdficos de al-Andalus 11,
CSIC, Grenade, 1989, p. 101-117.

Motzki, Harald, The Origins of Islamic Jurisprudence,
Brill, Leyde, 2002.

Pons Boigues, Francisco, Ensayo bio-bibliogrdfico sobre
los historiadores y geégrafos ardbigo-espaiioles,
Establecimiento Tipografico de San Francisco
de Sales, Madrid, 1898.

Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan
Jurisprudence, The Clarendon Press, Oxford,
1950.

Tillier, Mathieu, Les cadis d'Iraq et I'Etat abbasside
(132/750-334/945), Ifpo, Damas, 2009.

—, Vies des cadis de Misr 237/851-366/976, Ifao, Le Caire,
2002.

Turki, Abdel Magid, « La vénération pour Malik et
la physionomie du malikisme andalou », Studia
Islamica, 33, 1975, p. 41-65.

—, « Le Muwatta’ de Malik : ouvrage de figh, entre
le hadith et le ra’y », Studlsl, 86, 1997, p. 5-35.

Le malikisme et les Omeyyades en al-Andalus. Le droit et I'idéologie du pouvoir.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

