
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 45 (2011), p. 47-78

Cyrille Aillet

Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  45   −   2011

Cyrille Aillet

 
 

Tāhart et les origines de l’imamat rustumide

Matrice orientale et ancrage local

La fondation�, dans la seconde moitié du iie/viiie siècle, de la ville islamique de Tāhart 1, 
située à proximité d’un important centre urbain antique, constitue une étape politique 
majeure dans l’affirmation de la nébuleuse khārijite au Maghreb. Tandis que les efforts des 

propagandistes du mouvement échouaient les uns après les autres en Irak et dans le Ḫurassān, se 
concentrant progressivement dans le sud-est de la péninsule Arabique (Ḥadramawt jusqu’au ive/
xe, voire ve/xie siècle, et ʿ Umān jusqu’aujourd’hui) 2, une dynastie d’imams affichant leur origine 
persane réussissait à s’implanter durablement – pour plus d’un siècle – dans les marges occiden-
tales de l’empire abbasside, pour n’être déracinée que par la puissante vague fatimide de 296/909.

Volontiers présenté comme le symbole d’un âge d’or de l’ibāḍisme, dont la domination sur 
les autres courants issus du khārijisme fut dès lors établie, ce que l’on nomme un peu hâtivement 

1.  Cet article s’insère dans le programme Jeune Chercheur « Maghribadite », soutenu par l’Agence nationale 
de la Recherche (nº 2010 JCJC 2004 01) et coordonné par moi-même.
  Il y a deux façons possibles et équivalentes de transcrire le nom, d’origine berbère, de la ville : Tīhart et 
Tāhart (ou Tāhert si l’on respecte la prononciation dialectale). Selon Ibrāhīm Baḥaz, la première serait plus 
ancienne et attestée chez des auteurs maghrébins (al-Raqīq, Ibn ʿIḏārī al-Marrakušī, Ibn Saʿīd al-Maġribī), 
tandis que la seconde aurait été imposée plus tardivement par des auteurs étrangers à la région (Baḥaz, Al-
dawla al-rustumiyya, p. 86). Ce raisonnement est démenti par l’emploi de la seconde transcription chez des 
auteurs anciens (Ibn al-Ṣaġīr, al-Yaʿqūbī) et ibāḍites (Ibn Sallām, Abū Zakariyyā’ al-Warǧilānī, al-Darǧīnī). 
Enfin, le nom de la dynastie est parfois vocalisé avec une fatḥa (« Rustamides »), mais nous nous sommes 
rangé à la transcription d’Ibrāhīm Baḥaz.
2.  À ce propos, Lewicki, « Les ibāḍites dans l’Arabie du Sud au Moyen Âge ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide48

« l’État » rustumide de Tāhart 3 est également considéré par certains représentants de l’histo-
riographie postcoloniale comme une préfiguration de la naissance d’une « nation » algérienne 4. 
L’insistance habituelle sur la « centralité » de Tāhart, et sur le rôle supposé qu’aurait joué la 
dynastie rustumide dans l’unification du Maghreb central n’est pas sans lien avec l’idéologie 
nationale algérienne. La tentation de faire de l’imamat la première ébauche d’un État algérien 
est d’autant plus forte que Tiaret a servi, dix siècles plus tard (1835-1843), de siège temporaire 
à la résistance menée par l’émir Abdelkader contre la colonisation française 5.

L’idéalisation de l’épisode rustumide possède néanmoins des racines bien plus anciennes, 
puisqu’une mémoire mythique de la ville se mit en place de façon précoce, dès le iiie/ixe siècle. 
Disciple de Baṣra devenue – tout du moins dans le discours – l’émule et la rivale de Bagdad, 
Tāhart offre un cadre propice pour toute réflexion sur la constitution des premières « capitales » 
régionales de l’Islam, villes actives dans la constitution de réseaux économiques et politiques 
locaux, et revendiquant une autonomie certaine vis-à-vis du principal centre d’impulsion d’un 
empire qui se voulait universel. 

Une réflexion d’ensemble sur ces pôles régionaux s’avère d’autant plus salutaire que leur 
intégration dans l’histoire de l’Islam des premiers siècles est loin d’être encore réalisée, tant 
il est vrai que celle-ci s’écrit trop souvent encore selon une perspective étroitement centralisa-
trice et impériale, depuis Bagdad, Cordoue ou Le Caire. Question de sources ? Assurément, 
puisque les trois villes califales ont contribué à forger leur propre mythe historique à travers 
une ample production littéraire. Toutefois, l’indéniable disproportion des témoignages dispo-
nibles a également pu servir d’alibi à une historiographie qui, réglée sur le schéma des sources, 
considère la formation des pouvoirs régionaux, jugés « périphériques », comme une entrave à 
la construction de l’État, lui-même figé dans un modèle impérial. À propos du Maghreb, aire 
géographique qui échappa en grande partie au pouvoir califal dès la fin de l’ère omeyyade, on 
peut difficilement nier la prégnance de ce raisonnement, tout comme son impuissance à rendre 
compte des dynamiques politiques qui caractérisent les premiers siècles de l’Islam dans la région.

Abdallah Laroui faisait déjà ce constat en 1970, dénonçant le laïus sur la « malchance » 
historique du Maghreb, devenu un poncif de l’historiographie à l’époque coloniale 6. Or, sans 
retomber dans le débat ancien sur la « décolonisation » de la mémoire historique du Maghreb, 
force est de constater le faible degré d’intégration de cette aire géographique dans la trame 
historique générale de l’Islam médiéval. 

3.  Une structure étatique implique un degré de centralisation et de développement de l’administration 
qu’il faudrait mesurer plus précisément en ce qui concerne l’imamat de Tāhart. Sur l’histoire politique et 
les institutions rustumides, voir Dangel, L’imamat ibadite de Tahert et Baḥaz, Al-dawla al-rustumiyya. Sur 
l’histoire des Ibāḍites au Maghreb dans les premiers siècles, voir aussi Rebstock, Die Ibaditen im Magrib et 
Schwartz, Die Anfänge der Ibaditen. La bibliographie en arabe est assez abondante, mais nous n’en citons 
que les références essentielles.
4.  Préfiguration d’une nation « démocratique » selon Koribaa, Les Kharidjites, démocrates de l’Islam, et d’un 
« Islam tolérant » pour Bekri, L’Algérie aux iie-iiie s./viiie-ixe s. 
5.  Comme le rappellent Baḥaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 89, et Talbi, « Tāhart », X, p. 107-108.
6.  Laroui, L’histoire du Maghreb, p. 6-14.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 49

L’autre tendance dominante consiste à considérer l’évolution régionale sous l’angle exclu-
sif du sunnisme malékite, dont l’expansion s’accéléra dans la seconde moitié du ve/xie siècle. 
Pourtant, l’ancienneté et l’abondance relative des sources ibāḍites – face à la disette des autres 
témoignages textuels maghrébins avant le ve/xie, voire le vie/xiie siècle – permettent de s’in-
terroger sur l’élaboration d’une idéologie 7 concurrente du califat abbasside, incarnée dans des 
réalisations politiques dont la plus stable fut l’imamat rustumide. L’ère rustumide constitue 
le prélude à l’élaboration de ce discours alternatif, qui a connu d’importants prolongements 
dans la littérature ibāḍite après la chute de Tāhart. Cet événement a cependant largement 
contribué à l’idéalisation du stade de « manifestation » (ẓuhūr) du mouvement et à la sacrali-
sation de ses imams, dont certains furent considérés comme des autorités en matière de fiqh.

Nous dresserons d’abord un premier panorama des sources disponibles, afin d’y repérer les 
strates de mémoire constitutives de l’histoire de Tāhart 8. Nous nous limiterons ensuite aux 
récits relatifs à la fondation de la ville et aux origines du royaume rustumide, incarné par son 
premier imam : ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum. Tout en repérant les contours d’un imaginaire 
urbain forgé au contact de modèles rivaux, nous nous pencherons sur la cité en tant qu’espace 
de représentation et de réalisation de l’imamat. C’est ainsi que nous tenterons de comprendre 
comment l’usage d’un argumentaire servant alternativement de support à l’affichage de la 
matrice orientale du mouvement, ou à la revendication, grâce au registre de la šuʿūbiyya, d’un 
ancrage local, a permis de construire l’image d’un pôle adverse et inverse du califat abbasside 9. 

	 Strates de mémoire

Avant d’en extraire les éléments qui nous intéressent, il convient de sonder la profondeur 
de ce terreau mythique. Si l’on mesure le rayonnement d’une ville au souvenir qu’elle a laissé 
dans les sources, il faut bien reconnaître que Tāhart a joui d’une large renommée, dans un 
périmètre s’étendant de Cordoue à Bagdad, donc bien au-delà des seules frontières de la 
communauté ibāḍite, et sur une durée de plusieurs siècles puisque les dernières formulations 
notables de cette mémoire urbaine datent du viiie/xive siècle. 

7.  Un « système ordonné de symboles culturels » selon la définition de Geertz, « Ideology as a Cultural System ».
8.  Cet article ne contient que quelques repères sur l’histoire de la ville et sa consignation écrite, support pour 
une étude monographique ultérieure.
9.  Je tiens à remercier Dominique Valérian de m’avoir communiqué deux articles encore inédits, le premier 
ayant pour titre « Les récits de fondation de villes et la construction de la mémoire urbaine dans le Maghreb 
médiéval », le second « Récits de fondation et islamisation de la mémoire urbaine au Maghreb ». Ils s’appuient 
sur la littérature sunnite, mais posent la question de la « sunnisation » des récits de fondation (en particulier 
pour Fès).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide50

	 Les deux sites et la question de la continuité d’occupation	
avec l’Antiquité tardive 

Tāhart se composait en réalité de deux noyaux urbains situés sur les flancs du Djebel 
Guezoul (Ǧazzūl). De fait, on distingue encore de nos jours deux établissements distants 
d’environ huit kilomètres, la ville moderne de Tiaret à l’est, et le bourg de Tagdemt à l’ouest, 
qui tous deux tirent leurs noms de toponymes berbères très anciens 10. 

Plusieurs sources distinguent clairement « Tāhart l’ancienne » (Tāhart al-qadīma), l’éta-
blissement d’origine préislamique, de « Tāhart la neuve » (Tāhart al-ḥadīṯa, al-muḥaddiṯa ou 
al-ǧadīda), la fondation ibāḍite du iie/viiie siècle 11. D’après Yaqūṭ, qui ne fait que répéter les 
informations du géographe al-Muḥallabī (m. 380/990), la ville ancienne était aussi désignée 
sous le nom de Tāhart ʿ Abd al-Ḫāliq, désignation dont la seule fonction semble être de marquer 
la piété de son fondateur ou de ses habitants, puisque le second élément signifie « le serviteur 
du Créateur 12 ». Selon Abū l-Fidā’ une journée de marche aurait séparé les deux sites – un 
intervalle qui semble plus élevé que l’espace situé entre les deux agglomérations actuelles –, 
mais Bakrī (s’appuyant sur al-Warrāq) évoque seulement une distance de cinq milles 13. Les 
sources insistent aussi sur l’altitude de l’établissement ancien, qu’ils surnomment volontiers 
« Tāhart la haute » (Tāhart al-ʿ uliyya ou al-uʿlā) 14. De fait, la ville actuelle de Tiaret occupe 
un site perché à 1131 mètres d’altitude. Bakrī propose un indice supplémentaire en évoquant 
la présence sur ces lieux, à une période indéterminée avant l’Islam, du ḥiṣn des Barqaǧāna 15. 
Comme l’a montré Allaoua Amara dans un article récent, ce groupe de population est aussi 
signalé à Ṭubna dans le Zāb par Ibn Ḥawqal. Pour cet historien, il s’agirait de Berbères chris-
tianisés durant l’Antiquité tardive, puis convertis à l’islam après la conquête arabe 16.

Ces références à l’ancienneté de la ville posent la question de la continuité de l’occupation 
du site entre l’Antiquité tardive et l’ère rustumide. Toutefois, on ne sait pas grand-chose de 

10.  Talbi, « Tāhart », X, p. 107-108 ; Marçais, Dessus-Lamare, « Recherches d’archéologie musulmane ». Nous 
revenons plus bas sur l’étymologie de « Tagdempt ». À propos de Tāhart, il existe différentes hypothèses 
qu’expose, sans trancher dans le vif du sujet, Zerouki, L’imamat de Tahert, p. 27-35. La plus convaincante 
semble être celle qui relie ce nom à l’idée de « campement », de « station » ou de « halte ». Il faudrait mener 
à ce sujet des recherches plus précises, mais des toponymes apparemment dérivés de la même racine sont 
attestés, pour Meknès qui est aussi appelée « Tāqrart » (Al-Idrīsī, Kitāb nuzhat al-muštāq, p. 244), et pour 
l’un des deux quartiers de Tlemcen, fondé par les Almoravides en 474/1081 et dont le nom est transcrit sous 
la forme « Tākrārt » (Bel et Yalaoui, « Tilimsān », X, p. 534-535), « Tāǧrart » ou bien « Tāhart » selon les 
éditions (Ibn al-Aṯīr, al-kāmil fī l- ta’rīḫ, éd. t. 10, p. 580-581, trad. p. 540-541), ce qui souligne bien l’absence 
d’unification de l’onomastique berbère.
11.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141 ; Yāqūṭ, Kitāb muʿǧam al-buldān, II, nº 2426, 
p. 8-10 (d’après une citation d’al-Muḥallabī) ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, I, p. 40 ; Abū l-Fidā’, 
Taqwīm al-buldān, p. 172-173.
12.  Yāqūṭ, Kitāb muʿǧam al-buldān, II, nº 2426, p. 8-10.
13.  Abū l-Fidā’, Taqwīm al-buldān, p. 172-173 ; Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.
14.  Al-Istaḫrī, Kitāb al-masālik p. 39 ; Ibn Rustah, Kitāb al-aʿlāq al-nafīsa, p. 145.
15.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 67, trad. p. 139.
16.  Amara, « L’islamisation du Maghreb central (viie-xie siècle) ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 51

cet établissement antique, ni par les sources, ni par l’archéologie 17. Depuis l’Atlas archéologique 
de l’Algérie de Stéphane Gsell, on suppose que la ville romaine se dressait à l’emplacement de 
la moderne Tiaret : 

La belle position de ce lieu, au débouché du col de Guertoufa et à l’entrée d’une immense plaine 
qu’il domine, à la naissance du Nahar Ouassel et près de l’oued Riou et de la Mina, fut appréciée 
par les Romains, qui y fondèrent probablement d’abord un des établissements militaires de leur 
frontière, puis un centre de population civile.

De fait, des vestiges étaient encore visibles au xixe siècle, notamment trois enceintes dont 
une « peut-être d’origine romaine », tandis que les deux autres « dataient probablement d’une 
basse époque (domination des princes berbères antérieurs aux Rostémides 18 ?) ». Une mise 
au point de la documentation disponible, prenant pour point de départ les descriptions du 
xixe siècle, serait donc nécessaire. On sait que la région fut occupée sous le règne de Septime 
Sévère, vers 200-203, et que l’oppidum de ʿAyn Sbība marquait alors la limite méridionale de 
la province de Césarienne 19. Il est toutefois difficile de mesurer le degré de contrôle exercé par 
Rome sur ce secteur au-delà du iiie siècle, bien que l’on ait découvert plusieurs inscriptions 
latines des ive-ve siècles 20. La période suivante, jusqu’au viie siècle, semble surtout documentée 
par la numismatique 21, mais la présence de monnaies byzantines à Tiaret et aux alentours ne 
signifie pas forcément que l’autorité de Constantinople y était reconnue.

La présence de ces monuments funéraires imposants qu’on appelle les « djedars », situés 
pour la plupart près de Frenda au sud, mais aussi à proximité de Tiaret dans le Djebel Lakhdar 
(la « montagne verte »), démontre que cette ancienne marge du limes a sans doute abrité – à 
partir du ve siècle très certainement et sans doute jusqu’à la conquête arabe– un ou plu-
sieurs de ces royaumes « maures 22 » qui, tout en étant autonomes vis-à-vis de Rome puis de 
Constantinople, présentaient des marques d’acculturation aussi bien sur le plan linguistique 
que sur le plan religieux. L’usage du latin dans l’épigraphie funéraire est documenté au moins 
jusqu’au ve siècle. On mesure mal la profondeur de pénétration du christianisme, mais elle est 
bien attestée par des inscriptions funéraires, par des symboles religieux comme les chrismes, et 

17.  On évoque parfois le nom de Tingartia, mais cela relève de la pure hypothèse selon Laporte, « Les djedars », 
p. 321 et n. 16 p. 325. 
18.  Toutes les citations sont de Gsell, Atlas archéologique de l’Algérie, feuille 33, nº 14 p. 2.
19.  Salama, « Nouveaux témoignages de l’œuvre des Sévères ».
20.  Sans entrer dans le détail, on pourra se référer aux échantillons contenus dans CIL, vol. 8, nº 9727-9738, 
et à Cadenat, « Vestiges paléo-chrétiens dans la région de Tiaret ». Je tiens à remercier Sabine Lefebvre pour 
les informations qu’elle m’a fournies.
21.  Gsell, Atlas archéologique de l’Algérie, feuille 33, nº 14 p. 2. Voir aussi la brève mise au point d’Alan 
Rushworth, qui n’apporte rien de très neuf, mais qui contient des renvois bibliographiques précis : Rushworth, 
« From Arzuges to Rustamids », p. 77-86.
22.  À leur sujet, voir Courtois, Les Vandales et l’Afrique.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide52

par l’usage, dans certaines tombes, d’une iconographie d’inspiration chrétienne 23. Cela explique 
la permanence, à Tāhart et dans sa région, de populations locales de confession chrétienne 
jusqu’au ive/xe siècle au moins. 

Les sources arabes colportent par ailleurs quelques détails évocateurs du passé de la ville 
à l’ère de la Ǧāhiliyya. C’est ainsi que les spécialistes s’appuient depuis le xixe siècle sur les 
récits de l’odyssée qui aurait mené ʿUqba b. Nāfiʿ jusqu’à l’Atlantique en 61/681. Au cours de 
son raid, le célèbre conquérant serait passé par le Zāb et par Tāhart, où il aurait affronté une 
coalition de « Berbères » et, selon les textes, de « chrétiens » (naṣārà) ou de Rūm-s – un terme 
appliqué en théorie aux Byzantins, mais dont le sens assez fluctuant peut aussi s’appliquer 
à d’autres populations chrétiennes 24. Se fonder sur pareil récit pour débattre de la présence 
d’une garnison byzantine, ou du moins d’un noyau de population chrétienne à Tāhart, semble 
excessif. Outre que la catégorisation de ces populations autochtones est assez instable, le contenu 
narratif de ce texte, manifestement légendaire, n’a aucunement pour fonction de décrire le 
peuplement des régions en question. Le trajet effectué par ʿUqba b. Nāfiʿ l’institue en figure 
tutélaire et mythique des conquêtes, sa geste héroïque préfigurant l’expansion ultérieure de 
l’Islam en Afrique du Nord. 

Plusieurs historiens invoquent cependant, pour preuve de la présence byzantine à Tāhart 
avant la conquête arabe, un autre texte, qu’Ibn Ḫaldūn dit avoir emprunté à l’historien kai-
rouanais du ve/xie siècle Ibn al-Raqīq. Il y est question d’une expédition de l’émir zīrīde 
al-Manṣūr, qui intervint en 336/947 pour arracher Tāhart à son ancien gouverneur, Ḥamīd 
b. Yaṣal, passé dans le camp des Omeyyades. Après la bataille se déroule l’épisode suivant 25 : 

Puis il [al-Manṣūr] partit à la poursuite des Lawāta, qui s’enfuirent vers les sables [du désert]. 
Il resta quant à lui dans l’oued Mīna. Il y avait là trois monts, chacun d’entre eux couronné d’un 
haut édifice (qaṣr) en pierre gravée (manḥūt). Il vit sur la façade de l’un d’entre eux une grande 
inscription en pierre. Il demanda alors qu’on lui lise la traduction. Voilà ce qui était écrit : « Je 
suis Sulaymān le Stratège (al-sardaġūs), chargé de commander à la population de ce pays. J’ai été 
envoyé auprès d’eux, Dieu a permis la conquête de leur territoire, et j’ai construit ce bâtiment pour 
commémorer cet événement ».

Une autre version du même récit existe dans les ʿUyūn al-aḫbār de l’historien égyptien du 
ixe/xve siècle ʿImād al-Dīn Idrīs, et Heinz Halm l’estime assez fiable pour conclure à l’exis-
tence de cette inscription 26. Que cette anecdote soit inspirée de l’existence des djedars, dont 

23.  Cadenat, « Vestiges paléo-chrétiens dans la région de Tiaret » ; id., « Notes d’archéologie tiarétienne » ; 
Laporte, « Les djedars », p. 324 et 380.
24.  Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī l- ta’rīḫ, éd. t. 4 p. 105 ; trad. p. 21 ; Ibn ʿ Abd al-Ḥalīm, Kitāb al-ansāb, dans Yaʿlā (éd.), 
Tres textos árabes, p. 87 ; Ibn Ṣāliḥ, Fatḥ al-ʿarab, p. 38 ; Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. VI, p. 142.
25.  Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. IV, p. 57. Le baron de Slane interprète plutôt qu’il ne traduit ce passage : 
ibid., trad. I, p. 233-234. On lui doit cependant d’avoir rétabli le sens du mot arabe sardaġūs, déformation du 
grec strategos.
26.  Halm, « Eine Inschrift » ; Modéran, Les Maures et l’Afrique romaine, p. 672-673, n. 99.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 53

certains étaient effectivement pourvus d’inscriptions latines, voilà qui paraît évident. Il n’existe 
toutefois aucune inscription semblable, et les sources byzantines ne paraissent pas non plus 
corroborer ce récit, qui relève davantage d’un topos assez courant dans la littérature des récits 
de conquête (futūḥāt). La découverte fortuite de cette « écriture » (kitāba) surgie du passé est 
chargée de rappeler que l’Islam prend la suite d’un long cycle de civilisations, dont la caducité 
et le caractère périssable sont ainsi affirmés. 

L’aura légendaire qui entoure les origines antiques de Tāhart participe indéniablement 
au prestige de la ville et de son doublet islamique fondé par ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum en 
144/761 27. Pour différencier le site islamique de l’ancien établissement, les sources évoquent le 
plus souvent « Tāhart la neuve ». Al-Warrāq parle également du « camp » (muʿaskar) de ʿAbd 
al-Raḥmān b. Rustum, se référant ainsi à la fonction militaire initiale de l’établissement 28. 
Abū Zakariyyā’ se réfère au « camp militaire béni » (al-muʿaskar al-mubārak) 29. La position de 
la ville, placée à une altitude bien moindre que « Tāhart l’ancienne », au contact de la vallée 
du Mīna, justifie l’appellation de « Tāhart la Basse » (Tāhart al-suflà), attestée par plusieurs 
sources 30. Enfin, le site est aussi connu par son nom berbère de Tagdempt, qui a survécu dans 
la désignation de la bourgade actuelle. On ne connaît pas très bien le sens exact de ce toponyme, 
faute sans doute d’une étude linguistique précise. Al-Bakrī rapporte que Tāqdamt désigne un 
tambourin de forme carrée, l’équivalent de l’arabe duff. Dans une interprétation qui relève 
davantage de la légende reconstituée a posteriori que d’une quelconque analyse philologique, il 
explique que cette désignation vient du site choisi par ʿ Abd al-Raḥman b. Rustum pour bâtir la 
grande mosquée, un espace de forme vaguement carrée et qui présentait la particularité d’être 
dépourvu de végétation (lā šaʿrā’ fīhi), alors que les alentours étaient très boisés 31. L’appellation 
berbère finit par l’emporter sur le souvenir de la ville rustumide, comme le démontre la 
description de Ḥasan al-Wazzān, alias Léon l’Africain, dans la première moitié du xe/xvie 
siècle. L’auteur, par ailleurs connu pour l’imprécision de certaines de ses notices, applique ce 
toponyme aux deux sites urbains, qu’il assimile à une ville unique construite par les Romains 32. 
Il faut peut-être voir dans cette représentation du passé une explication étymologique rivale, 
faisant de Tagdempt un dérivé berbérisé de l’arabe qadīm 33, ce qui va pourtant à l’encontre de 
la chronologie de fondation des deux établissements. 

27.  Ibn ʿIḏārī est le seul auteur à soutenir qu’Ibn Rustum, après avoir « restauré » la ville antique, y resta 
jusqu’à sa mort : Ibn ʿIḏārī, Kitāb al-bayān, I, p. 196.
28.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141. L’arabe muʿaskar pourrait transcrire l’idée de 
« campement » ou de « lieu de halte » qui transparaît, selon certains exégètes, dans l’étymologie berbère du 
toponyme « Tāhart » (voir note 9).
29.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 88 ; trad. p. 133.
30.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, IV, p. 27, 202 ; Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsim, p. 22-25 ; Al-Bakrī, Kitāb 
al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.
31.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.
32.  Léon l’Africain, De l’Afrique, p. 625-626.
33.  Marçais, Dessus-Lamare, « Recherches d’archéologie musulmane », p. 36. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide54

L’étude des origines préislamiques ou pré-rustumides de « Tāhart l’ancienne » constitue 
un enjeu historiographique important pour comprendre l’installation de la dynastie dans 
cette région du Maghreb central, décision qui n’est certainement pas le fruit du hasard 34. 
Les sources arabes contiennent plusieurs indices sur ce passé obscur : les tractations des nou-
veaux arrivants avec les groupes berbères autochtones, le maintien de populations chrétiennes, 
l’existence de monuments anciens aisément identifiables aux djeddars, la reprise partielle de 
la toponymie locale.

	 La ville d’avant la chute (155-296/772-909)

Les premières strates de la mémoire urbaine sont toutefois plus tardives. Elles remontent 
à la seconde moitié du iiie/ixe siècle, au plus fort de la puissance des Rustumides au Maghreb 
central 35. Les géographes du domaine abbasside s’intéressent alors à la mosaïque de pouvoirs 
rebelles qui se partagent le Maghreb. Le premier, Ibn Ḫurradāḏbih énumère – vers 232/845 
selon son éditeur – les possessions de l’imam Aflaḥ b. ʿAbd al-Wahhāb (208-258/824-875) 36. 
À la génération suivante, al-Yaʿ qūbī traverse les territoires rustumides, offrant au lecteur une 
carte assez détaillée de la configuration politique et tribale du Maghreb de son temps. Alors 
que son évocation de la prospérité de la ville 37 sera amplement reprise par la suite, la des-
cription qu’il nous transmet d’après le témoignage oral de l’un des membres de la dynastie 
régnante 38 ne semble pas avoir connu la même fortune littéraire. Al-Istaḫrī témoigne lui 
aussi de la configuration du Maghreb, juste avant l’apparition de l’État fatimide en 296/909. 
Il précise qu’il a terminé d’ordonner (taṣnīf) son ouvrage avant que le mahdī ʿUbayd Allāh ne 
s’empare de ces régions 39. Dans son évocation concise de Tāhart, il peut encore écrire que 
les Ibāḍites y règnent en maîtres. Il prend soin de distinguer la kūra de Tāhart de la ville du 
même nom, qu’il qualifie de « Tāhart la haute » (Tāhart al-uʿlā), désignation réservée au site 
perché d’origine antique, appelé aussi Tāhart al-qadīma (« Tāhart l’ancienne ») 40. 

Quant aux sources produites dans le domaine rustumide avant la conquête fatimide, nous 
n’en conservons que très peu. Le Kitāb d’Ibn Sallām, rassemblé sans doute après 274/887, ne 
s’attarde pas sur la fondation de Tāhart, mais mentionne la nisba ethnique al-Fārisī immédiate-
ment après le nom de l’imam fondateur, preuve de l’importance attachée à son origine perse 41. La 

34.  Laporte, « Les djedars ».
35.  Pour un rapide aperçu, voir Talbi, « Tāhart », X, p. 107-108.
36.  Ibn Ḫurradāḏbih, Kitāb al-masālik, éd. p. 87-88, trad. p. 63. Peu de temps après, vers 289-290/902-903, Ibn 
al-Faqīh al-Hamaḏānī recopie intégralement sa notice, sans rien y rajouter : Ibn al-Faqīh, Kitāb al-buldān, p. 79.
37.  Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, éd. p. 141-143 ; trad. p. 215-217.
38.  Un certain [Abū Muḥammad] ʿAbd al-Raḥmān b. Muḥammad b. Maymūn b. ʿAbd al-Wahhāb b. ʿAbd 
al-Raḥmān b. Rustum al-Tāhartī. Entre crochets, la kunya initiale est corrompue dans le manuscrit édité 
par Juynboll. Nous en proposons une reconstitution hypothétique, Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, éd. p. 149 ; 
trad. p. 223.
39.  Al-Istaḫrī, Kitāb al-masālik p. 39.
40.  Marçais, Dessus-Lamare, « Recherches d’archéologie musulmane », p. 26.
41.  Ibn Sallām, Kitāb Ibn Sallām, p. 8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 55

chronique d’Ibn Ṣaġīr constitue par contre une source fondamentale pour l’étude des origines, 
de la composition et de l’évolution de la ville. Ce récit, rédigé après 294/907, s’arrête avant la 
prise de Tāhart par les Fatimides. L’incise d’un ḥadīṯ favorable au cousin du Prophète suggère 
l’appartenance de l’auteur au parti ʿ alīde. Il marque en tout cas sa distance à l’égard de l’ibāḍisme 
tout en se montrant profondément attaché à Tāhart, son lieu de résidence, et plutôt bienveillant 
envers la dynastie locale. Il dresse un portrait admiratif de ʿ Abd al-Raḥmān b. Rustum, contri-
buant à forger une image idéale du premier imam. L’affiliation doctrinale supposée de l’auteur 
n’élimine donc pas la possibilité qu’il s’agisse d’une œuvre de commande : bien au contraire, son 
appartenance à un courant adverse renforce l’effet d’impartialité de son témoignage, d’ailleurs 
précieusement conservé au sein de la communauté ibāḍite. Dans la seconde moitié du ve/xie 
siècle, l’auteur ibāḍite Abū Zakariyyā’ reprit presque mot à mot sa célèbre description des deux 
ambassades successives des « gens de Baṣra » auprès d’Ibn Rustum. C’est donc bien la preuve 
que l’écrit d’Ibn Ṣaġīr a alimenté la construction de la mémoire communautaire. 

La ville du iiie/ixe siècle est aussi mentionnée dans une série de sources andalouses, qui 
s’attachent principalement à évoquer les bonnes relations unissant les imams et les émirs 
omeyyades de Cordoue contre leurs adversaires communs, le califat abbasside et ses repré-
sentants en Ifriqiyya, les Aġlabides de Kairouan. Les Rustumides y sont perçus comme de 
fidèles vassaux, ce qui relève bien évidemment d’une construction idéologique dictée par les 
prétentions du califat sur le Maghreb. Ibn al-Qūṭiyya, rappelant le séjour de ʿ Umar b. Ḥafṣūn 
de l’autre côté du Détroit, affirme que le futur révolté avait peur que les dynastes locaux ne 
découvrent ses machinations, et il décerne aux Banū Yaqẓān le titre de « gouverneurs pour 
le compte des Omeyyades » (wulā’ li-Banī Umayya) 42. Le Muqtabis d’Ibn Ḥayyān contient, à 
partir de l’année 181/797 43, des informations détaillées sur les échanges entre les deux puis-
sances voisines. En 206/822, Cordoue reçoit fastueusement – les sources évoquent des dépenses 
s’élevant à un million de dinars – l’ambassade envoyée par ʿ Abd al-Wahhāb b. ʿ Abd al-Raḥmān 
b. Rustum, marquée aussi par le naufrage de deux des trois fils de l’émir lors du voyage de 
retour 44. Autre marque d’honneur accordée par les souverains ibériques, ils envoient à leurs 
voisins des communiqués de victoire célébrant la défaite des Normands dans l’embouchure du 
Guadalquivir en 230/844, message accompagné d’un trophée sanglant, la tête du chef viking, 
et d’une cohorte d’esclaves capturés au combat 45. Sous le règne de Muḥammad I (238/852-
273/886), l’intérêt des Omeyyades pour cette alliance qui leur permet de surveiller la côte 
face aux incursions militaires des troupes « noires » (abbassides) ne faiblit pas. Parmi les « rois 

42.  Ibn al-Qūṭiyya, Ta’rīḫ iftitāḥ al-Andalus, p. 103. 
43.  Il est noté qu’à cette date ʿ Abd Allāh « le Valencien », l’un des fils de l’émir ʿ Abd al-Raḥmān b. Muʿāwiya, 
en révolte contre son frère l’émir Hišām puis contre son cousin al-Ḥakam, quitta Tāhart, « sur la côte du 
Maghreb », où il était jusque-là réfugié, pour tenter de s’emparer du pouvoir en al-Andalus : Ibn Ḥayyān, 
Muqtabis II-1, p. 19. L’alliance entre Cordoue et Tāhart doit donc dater des derniers temps du règne d’al-
Ḥakam I (180/796-206/822), comme l’atteste l’ambassade de 206/822, six mois avant son décès.
44.  Ibn Ḥayyān, Muqtabis II-1, p. 274. On en trouve une version plus succincte (rédigée vers 641/1243) chez 
Ibn Saʿīd al-Maġribī, Kitāb al-muġrib, p. 48.
45.  Ibn Ḥayyān, Muqtabis II-1, p. 314.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide56

berbères » qui constituent leurs meilleurs « appuis » (aklāf) locaux, Ibn Ḥayyān cite derechef 
les Rustumides 46. Ibn al-Aṯīr (m. 630/1233) rappelle, à la suite d’auteurs orientaux plus anciens, 
la gratification de cent mille dinars que les Omeyyades auraient envoyée à Aflaḥ b. ʿAbd al-
Wahhāb pour le féliciter d’avoir réussi à ravager et incendier vers 239/853 une ville nommée 
al-ʿAbbāsiyya, construite « près de Tāhart » par l’émir aġlabide Abū l-ʿAbbās Muḥammad I 47.

	 Dans l’orbite fatimide :	
une place frontalière disputée (296-début du ve/909-xie siècle)

Après l’exécution du dernier imam par les Ismaʿ īlites en 296/909 48, Tāhart conserva une 
certaine importance économique et stratégique au sein du domaine fatimide 49. De 304/917 à 
389/999, la ville fut au cœur de la confrontation entre l’armée fatimide et les forces pro-omeyyades, 
principalement représentées par les Berbères Maġrawa. Ibn Ḥayyān l’évoque à plusieurs reprises 
au plus fort des combats, dans les années 930 50. Tāhart constituait en effet un poste avancé face au 
Maġrib al-Aqṣā, une sentinelle de l’empire fatimide face à ses adversaires omeyyades. Cela lui valut 
d’être désormais affublée, dans les rapports officiels qui étaient envoyés à Cordoue par les auxi-
liaires berbères du pouvoir omeyyade (Muḥammad b. Ḫazar puis Mūsa b. Abī l-ʿĀfiya), de toute 
une série de surnoms empruntés à la polémique anti-ismaʿ īlite : « siège des Šīʿites et nid de leurs 
turpitudes » (qā iʿdat al-šīʿa wa nuqrat mašāyinihā), « demeure des associationnistes et refuge des 
hérétiques » (dār al-mušrikīn wa ma’wā al-mulḥidīn), « demeure des corrompus » (dār al-fāsiqīn)… 

Dans les années 970, le transfert des Fatimides vers le Caire mit les troupes pro-omeyyades 
aux prises avec leurs épigones zīrīdes. Tāhart, dont Zīrī b. Manād avait été nommé gouver-
neur en 349/960-961 51, servit une fois de plus de base avancée pour les opérations militaires 
lancées successivement par Buluqīn b. Zīrī (361-373/972-984) et al-Manṣūr (373-386/984-996) 
en direction du Maghreb occidental 52. Comme le rapporte l’historien oriental Ibn al-Aṯīr, 
puis avec plus de détails encore Ibn Ḫaldūn, la ville fut successivement confiée en apanage 
aux membres les plus prestigieux de la famille, avant de passer entre les mains de la branche 
ḥammādide à la suite d’un accord avec l’émir al-Muʿizz en 408/1018 53. 

46.  Ibn Ḥayyān, Muqtabis II-2, p. 130 et 266.
47.  Il ne s’agirait donc pas de la cité-palais des environs de Kairouan, comme le souligne Talbi, L’émirat aghlabide, 
p. 354. Pour les sources, outre Ibn al-Aṯīr, al-kāmil fī l- ta’rīḫ, éd. t. 6, p. 519 et trad. p. 213, il faut remonter 
à al-Balāḏurī (m. 279/892) pour voir apparaître la première mention de cet événement : al-Balāḏurī, Futūḥ 
al-buldān, éd. p. 336 ; trad. p. 371. Al-Balāḏurī tire ses informations d’un mawlà des Aġlabides, Aḥmad b. Nāqid.
48.  Nègre, « La fin de l’Etat rustumide ».
49.  Idris, La Berbérie orientale sous les Zīrīdes, I, p. 12, 23-24, 26-28, 35-37, 40, 47-48, 64, 79, 81-82, 90-94, 
156, t. II, p. 494.
50.  Ibn Ḥayyān, Muqtabis V, éd. p. 259-260, 301-303, 330, 369-370, 373-374, 415 ; trad. p. 196-197, 226-228, 
246, 248, 276-277, 280, 311.
51.  Idris, La Berbérie orientale sous les Zīrīdes, I, p. 28.
52.  Ibn Ḥayyān, Muqtabis VII, p. 178, 181.
53.  Ibn al-Aṯīr, Al-Kāmil fī l-ta’rīḫ, éd. VIII, p. 524-525 ; trad. p. 359-361.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 57

Une série de témoignages – le qāḍī Nuʿmān vers 346/957, puis Ibn Ḥayyān, Ibn al-Aṯīr 
et surtout Ibn Ḫaldūn – démontre que la ville connut au moins trois révoltes durant cette 
période. La première d’entre elles fut certainement animée par la population khāriǧite locale, 
puisqu’elle eut lieu juste après la conquête, en 298-299/910-911 selon Ibn al-Aṯīr 54. La convulsion 
suivante, en 323/935, est elle aussi peut-être d’inspiration anti-fatimide, qu’elle ait été soutenue 
par le parti pro-omeyyade ou par l’opposition khāriǧite. Le facteur fiscal joua toutefois un rôle 
primordial, puisque la population s’en prit avant tout à l’intendant chargé du prélèvement de 
l’impôt, Abū Mālik b. Abī Šaḥma 55. Les représailles exercées par Mahdiyya sur les notables 
furent en tout cas brutales, ce qui explique peut-être l’apparente discrétion de la ville lors du 
soulèvement d’Abū Yazīd, « l’homme à l’âne 56 ». Pourtant, en 362/973, la population s’en prit de 
nouveau au gouverneur local ( āʿmil) – un certain Ḫalūf b. Abī Muḥammad – ce qui provoqua 
une violente réplique des émirs zīrīdes 57. La ville frondeuse se rangea pourtant ensuite aux 
côtés d’Abū l-Bahār, l’oncle d’al-Manṣūr, lorsqu’il voulut faire cavalier seul en 379/989. Après 
une démonstration de force, al-Manṣūr accorda l’amān aux habitants 58, qui se laissèrent quand 
même tenter par les offres de capitulation de Zīrī b. ʿAṭiyya en 389/999 59.

Au cours de cette époque tourmentée, Ibn Ḥawqal, dont l’engagement au service des 
Ismāʿilites du Caire est bien connu, visita la ville. Son ouvrage, achevé vers 378/988, décrit un 
centre commercial encore florissant. Il précise la situation de dichotomie des deux villes en 
distinguant « Tāhart l’ancienne » (al-qadīma) et « Tāhart la neuve » (al-ḥadīṯa). Il dresse éga-
lement une liste, assez approximative et stéréotypée il est vrai, de ses principales ressources 60. 
Sa description sera par la suite amplement recopiée, entre autres par al-Idrīsī (vie/xiie siècle) 61, 
par l’auteur anonyme du Kitāb al-istibṣār fī ʿ aǧā’ib al-amṣār (vie/xiie siècle) 62, et par al-Ḥimyarī 
(viiie/xive siècle) 63. Vers 375/985, al-Muqaddasī traverse lui aussi une ville prospère et vivante. 
Il apporte des détails supplémentaires sur sa topographie, et s’attache à réfuter les comparaisons, 
trop flatteuses à son goût, avec d’autres grandes métropoles islamiques 64. Enfin, le principal 
géographe de la cour fatimide, al-Muḥallabī, mentionne lui aussi la ville dans son Kitāb al-
masālik wa l-mamālik, dédié au calife al-ʿAzīz bi-llāh entre 365/975 et 380/990 65. 

Quant au long passage qu’al-Bakrī consacre à Tāhart vers 460/1068, il ne peut être consi-
déré comme le portrait d’une situation contemporaine, puisqu’il repose en vérité sur l’ouvrage 

54.  Ibid., p. 53 ; trad. p. 308.
55.  Al-Qāḍī Nuʿmān, Iftitāḥ al-daʿwa, p. 228 ; Ibn Ḥayyān, Muqtabis V, éd. p. 301-303 ; trad. p. 226-228.
56.  Idris, La Berbérie orientale sous les Zīrīdes, I, p. 23-24.
57.  Ibn al-Aṯīr, Al-Kāmil fī l-ta’rīḫ, éd. VIII, p. 622 ; trad. p. 373 ; Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, trad. p. 10.
58.  Ibn al-Aṯīr, Al-Kāmil fī l-ta’rīḫ, éd. IX, p. 68 ; trad. p. 399.
59.  Idris, La Berbérie orientale sous les Zīrīdes, I, p. 90-94. 
60.  Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, éd. p. 86 ; trad. p. 83.
61.  Al-Idrīsī, Kitāb nuzhat al-muštāq, trad. p. 162.
62.  Kitāb al-istibṣār, p. 178 (l’édition est d’ailleurs fautive en ce qui concerne plusieurs toponymes, comme 
le montre la comparaison avec le texte de Bakrī).
63.  Al-Ḥimyarī, Kitāb al-rawḍ al-miʿṭār, p. 126-127.
64.  Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsim, p. 22-25.
65.  Cité par Yāqūṭ, Kitāb muʿǧam al-buldān, II, nº 2426, p. 10.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide58

perdu de Muḥammad b. Yūsuf Abū ʿAbd Allāh al-Warrāq (m. 363/973) 66. C’est donc à cet 
auteur contemporain d’Ibn Ḥawqal et de l’Empire fatimide, kairouanais installé à Cordoue, 
que l’on doit d’importants renseignements topographiques, ainsi qu’une série de légendes 
relatives à la fondation de la ville par Ibn Rustum. Cette matière littéraire connaîtra ensuite 
une grande fortune, alimentant les œuvres de Yāqūṭ (viie/xiiie siècle) 67, d’al-Qazwīnī (dont 
la première rédaction date de 661/1262-1263) 68, d’Ibn ʿIḏārī (viiie/xive siècle) 69, mais aussi – 
plus surprenant – les siyar de l’historien ibādite Darǧīnī (viie/xiiie siècle) 70.

	 L’effacement de la ville (ve/xie-605/1208-1209)

À partir du ve/xie siècle, la réalité vivante de la ville semble progressivement céder le pas 
à la mémoire d’une métropole disparue. Al-Idrīsī en parle au passé et se contente de recopier 
Ibn Ḥawqal 71. Pour sa part, l’andalou Ibn Ḥazm se penche sur l’antique lignage royal des 
Perses, évoquant les Rustumides parmi les nombreuses ramifications nées de cette souche 
commune 72. Au début du vie/xiie siècle, le grand chroniqueur ibāḍite Abū Zakariyyā’ al-
Warǧilānī (m. après 504/1110-1111) s’intéresse non pas à l’entité urbaine telle qu’elle pouvait 
subsister, mais à l’objet de mémoire qu’elle représentait pour sa communauté. Rassemblant 
probablement un ensemble de traditions plus anciennes, il contribue à enrichir le mythe de 
fondation de Tāhart et l’aura légendaire de son premier imam 73. Quelques décennies plus 
tard, le Siyar attribué à al-Wisyānī 74 ne reprend pas les récits d’Abū Zakariyyā’ : son apport 
spécifique se limite donc à quelques traditions complémentaires 75. Un siècle plus tard, Darǧīnī 
(viie/xiiie siècle) et Šammāḫī (xe/xvie siècle) se contentent eux aussi de mettre en regard Abū 
Zakariyyā’ et al-Bakrī 76. Quant au sunnite Abū l-Fidā’ (m. 732/1331), il rassemble lui aussi des 
témoignages bien connus auparavant 77. 

66.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.
67.  Yāqūṭ, Kitāb muʿǧam al-buldān, II, nº 2426, p. 9-10.
68.  Al-Qazwīnī, Kitāb aṯār al-bilād, p. 113. Cet auteur rajoute une notice, dont je n’ai pas retrouvé l’origine, 
sur la bêtise (ḥumq) des habitants, due selon lui à un usage étroitement littéraliste des textes sacrés comme 
source du droit.
69.  Ibn ʿIḏārī, Kitāb al-bayān, I, p. 196-199.
70.  Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, I, p. 41-43.
71.  Al-Idrīsī, Kitāb nuzhat al-muštāq, trad. p. 162.
72.  Ibn Ḥazm, Kitāb ǧamharat ansāb al-ʿarab, p. 511-512.
73.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 42-43, 49-50, 57-60, 85-90 ; trad. p. 100-101, 104-105, 109-111, 
130-133.
74.  Il faut ici rappeler, sans entrer dans le détail, les réserves émises par Allaoua Amara à l’égard de l’identification 
des textes réunis par ʿUmar b. Luqmān Bū ʿAṣbāna sous le nom de Siyar al-Wisyānī : Amara, « Remarques 
sur le recueil ibāḍite-wahbite ». Nous nous contenterons de nous référer à ce corpus, dans l’édition qu’en a 
donnée Bū ʿAṣbāna, sous son titre générique, c’est-à-dire sans préjuger de l’identité de l’auteur. 
75.  Siyar al-Wisyānī, II, p. 233, 257-259, 296, 328-329, 498, 500, 561, 626.
76.  Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, I, p. 11-12, 15, 40-44 ; Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, p. 42-46 et 52-53.
77.  Abū l-Fidā’, Taqwīm al-buldān, p. 172-173 et 192-193.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 59

Les grandes chroniques des viie/xiiie-viiie/xive siècles s’avèrent toutefois précieuses. Celle 
d’Ibn al-Aṯīr contient de nombreuses données sur l’histoire de Tāhart après 296/909 78. Bien 
qu’oriental, cet historien a recueilli de précieuses informations sur le Maghreb auprès d’Ibn 
Šaddād al-Ṣanhāǧī, officier berbère passé au service de Saladin. La production mérinide, qui 
s’intéressait de très près à l’histoire des Berbères, accorde aussi une certaine importance à la 
ville, comme on peut le constater chez Ibn ʿIḏārī 79, et dans deux des « trois textes arabes sur 
les Berbères dans l’Occident musulman » édités par Muḥammad Yaʿ lā : le Kitāb al-ansāb d’Ibn 

ʿAbd al-Ḥalīm et les Mafāḫir al-barbar, dont l’auteur est anonyme 80. Ibn Ḫaldūn constitue aussi 
une source irremplaçable pour l’histoire de la ville, en particulier sous le règne des Fatimides 
et les Zīrīdes. Sa fréquentation du royaume ʿAbd al-Wādide de Tlemcen lui a sans doute 
procuré une assez riche documentation sur le sujet. De plus, Tāhart présentait l’intérêt d’être 
située à la confluence de plusieurs groupes tribaux, et d’avoir servi de terrain d’affrontement 
aux Zanāta et aux Ṣanhāǧa : l’évolution de la ville et son sort final illustraient bien sa théorie 
sur le rôle de la ʿaṣabiyya dans l’essor et le déclin de l’État en terre d’Islam 81. 

À partir du ve/xie siècle, les auteurs semblent cesser de s’intéresser au présent de la cité, 
pour ne se tourner que vers son passé prestigieux. C’est l’indice probable d’une longue éclipse 
commencée à cette période. Quelques notices éparses laissent supposer qu’elle joua encore un 
rôle militaire sous l’émir zīrīde Bādīs (386/996-406/1016) 82, mais la vitalité urbaine semble 
avoir été considérablement érodée par les affrontements incessants entre les lignages berbères 
qui se disputaient le contrôle du Maghreb central. Cible et enjeux des combats, la ville pâtit 
également des conséquences de son infidélité au pouvoir fatimide, puis zīrīde, qui réaffirmèrent 
chacun leur autorité de façon brutale. De sorte que l’impression dominante – que de nouvelles 
sources pourraient néanmoins corriger – est que Tāhart sombra progressivement dans l’ou-
bli au cours des ve-vie/xie-xiie siècles. Ibn Ḫaldūn attribue toutefois l’abandon définitif du 
site aux destructions infligées par Yaḥya le « majorquin », émir des Banū Ġāniyya, à la suite 
de sa victoire contre le gouverneur almohade de Tlemcen Abū ʿImrān en 605/1208-1209 83. 
Sans nier l’importance de la politique de terre brûlée adoptée par cet adversaire acharné des 
Almohades, les malheurs de Tāhart ne firent très certainement que couronner un processus 
de déclin entamé dès le ive/xie siècle.

78.  Ibn al-Aṯīr, al-kāmil fī l- ta’rīḫ, éd. IV, p. 105 ; V, p. 317-318 et 599 ; VI, p. 519 ; VIII, p. 49, 53, 179, 422, 
524-525, 622 ; IX, p. 68 et 152 ; trad. p. 21, 83, 114, 213, 308, 318, 325, 359-361, 373, 399, 403.
79.  Ibn ʿIḏārī, Kitāb al-bayān, I, p. 196-199.
80.  M. Yaʿlā (éd.), p. 48, 50-51, 87 (Kitāb al-ansāb), p. 130, 135, 171, 185, 188, 222 (Mafāḫir al-barbar). 
81.  Il convient de se référer à l’édition plutôt qu’à la traduction, très approximative, des ʿ Ibar par le baron de 
Slane. Toutefois, on trouve aussi beaucoup d’imperfections dans l’édition que nous avons utilisée, en particulier 
la corruption de nombreux anthroponymes : Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. III, p. 213 ; IV, p. 18, 21, 44-46, 
48, 50-52, 54-57, 178, 190, 244-245, 256 ; VI, p. 126, 131-132, 136, 142, 147-148, 154, 159-160, 162, 171-172, 174, 
176-177, 185, 191, 193, 204-211, 228, 238, 261, 285, 328, 375 ; VII, p. 19, 23-24, 35-36, 39-42, 45, 54-55, 104-106. 
82.  Ibn al-Aṯīr, al-kāmil fī l- ta’rīḫ, éd. IX, p. 152 ; Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. VI, p. 238 ; trad. II, p. 59.
83.  Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. VI, p. 375, trad. II, p. 289-290 ; Bel, Les Benou Ghânya, p. 148-149.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide60

	 Problème de délimitation : « Tāhart » et les Idrīssides

Dans cette longue suite de références à l’ancienne capitale ibāḍite se détache un élément 
insolite que les historiens ont jusqu’à présent omis de relever : la référence à un territoire ou 
à une cité homonyme, mais qui aurait eu partie liée avec les Idrīssides. 

Rédigés sans doute entre 290/903 et 300/913, les Atours précieux d’Ibn Rustah mentionnent 
les raids maritimes conjugués des « Berbères » de « Tāhart sur la côte » (Tāhart ʿalā l-baḥr), 
de « Tāhart la haute » (Tāhart al-ʿ Uliyya) et d’al-Andalus contre Rome. L’identification du 
second toponyme ne pose pas de problème, puisqu’il désigne le site perché de Tāhart al-qadīma 
(« Tāhart l’ancienne »), bien connu des sources. Par contre, la première mention est rattachée 
par l’auteur aux territoires (min bilād) d’Idrīs b. Idrīs (m. 213/828) 84. 

Les choses se précisent à la lecture d’al-Ṭabarī (m. 310/923). L’historien oriental retrace 
à sa manière la fuite vers l’ouest d’Idrīs, le fils de ʿAbd Allāh b. Ḥasan, après la bataille de 
Faḫḫ (169/786). Au lieu de situer son point d’arrivée à Volubilis, il prétend que c’est à Tāhart, 
« dans les terres occidentales », qu’il trouva refuge parmi les habitants jusqu’à son assassinat 
par un sbire des Abbassides. Son fils Idrīs b. Idrīs lui succéda alors, fondant une dynastie qui 
demeura enracinée dans la région 85. De fait, dans ses Prairies d’or dont la première version 
date de 332/943, al-Masʿ ūdī énumère ainsi les régions qui constituent le domaine d’Idrīs b. 

ʿAbd Allāh b. al-Ḥasan b. al-Ḥasan b. ʿAlī b. Abī Ṭālib : bilād de Tlemcen, de Tāhart, de Fès 
et du Sūs al-Adnā. En suivant cet ordre d’énumération la région qui porte le nom de « Tāhart » 
se retrouve donc placée entre Tlemcen et Fès 86. 

Enfin, la Description de l’Afrique de Léon l’Africain, écrite dans la première moitié du xe/xvie 
siècle, évoque la ville de « Tagdemt », nom toujours en usage pour désigner en principe « Tāhart 
la nouvelle ». Curieusement, Tagdemt est placée entre Alger et Médéa, après que l’auteur ait 
passé en revue la côte depuis Oran, un ordre descriptif qui ne semble pas très logique si l’on 
se réfère à la situation géographique de Tāhart. La description reste assez vague : protégée par 
une vaste muraille dont on aperçoit encore les vestiges et qui délimite une superficie de « dix 
milles », la cité conserve de son passé romain « deux grands temples ruinés ». Dévastée par les 
guerres des « pontifes hérétiques de Qaïraran » (Kairouan) – en 375/985 selon l’auteur –, « il 
n’en reste autre chose, sinon quelques masures et fondements ». Malgré leurs efforts pour faire 
coïncider des observations de terrain 87 avec cette notice, G. Marçais et A. Dessus-Lamare 
n’ont guère pu établir de rapports étroits entre les deux, ce qui amène à se poser la question de 
la fiabilité de cette source. Parmi les erreurs commises par Ibn Wazzān, il associe également 
le souvenir de la ville aux Idrīssides – plus précisément au « frère du père d’Idrīs » –, suivant 
en cela nos trois géographes orientaux 88. 

84.  Ibn Rustah, Kitāb al-aʿlāq al-nafīsa, éd. p. 129 ; trad. p. 145.
85.  Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ al-rusul wa l-mulūk, vol. 30, p. 31.
86.  Al- Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab, p. 195.
87.  Résultat d’une prospection réalisée pendant la seconde guerre mondiale en 1941, et restée très superficielle : 
Marçais, Dessus-Lamare, « Recherches d’archéologie musulmane ».
88.  Léon l’Africain, De l’Afrique, p. 625-626.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 61

Cette série de témoignages qui, sans concorder totalement, rattachent le toponyme « Tāhart » 
aux Idrīssides, prend tout son sens à la lecture d’un cinquième ouvrage, le Kitāb aḫbār Faḫḫ 
d’Aḥmad b. Sahl al-Rāzī, une source zaydite écrite au début du ive/xe siècle. Il y est question 
de la bataille de Faḫḫ et de la fuite des fils survivants de ʿAbd Allāh b. Ḥasan, propagateurs 
du mouvement zaydite en Orient, mais aussi au Maghreb 89 : 

Idrīs b. ʿAbd Allāh b. l-Ḥasan se dirigea vers le Maghreb après la bataille de Faḫḫ, accompagné 
par le fils de son frère Muḥammad b. Sulaymān b. ʿAbd Allāh. Sulaymān avait été tué à Faḫḫ. 
Lorsqu’Idrīs s’installa au Maghreb, il confia à Muḥammad b. Sulaymān le gouvernement de la 
région voisine du Maghreb, entre Tāhart et Fès (istaʿmala ʿalā adānī al-maġrib). Et [le lignage de] 
Muḥammad b. Sulaymān est resté dans cette région jusqu’à aujourd’hui […].

On comprend alors que le toponyme « Tāhart » dans nos sources désigne une région – 
ʿamal, balad ou iqlīm, le terme varie –, et non le doublet urbain bien connu. Ainsi, il convient de 
traduire le passage d’Ibn Rustah par l’expression « la partie côtière de la province de Tāhart ». 
Tāhart était située à seulement trois jours de marche de la Méditerranée 90 et les Rustumides 
disposaient d’un débouché portuaire fortifié à Marsà Farūḫ 91. De plus, la province de Tāhart, 
qui correspond à une partie conséquente du Maghreb central, comprenait une assez large façade 
côtière, ce qui explique que les sources andalouses considèrent l’alliance avec Tāhart comme un 
enjeu vital pour le contrôle du « Sāḥil », la bordure méditerranéenne de l’Afrique du Nord 92. 

Cette province de « Tāhart » ne se limite pas aux territoires contrôlés par les Rustumides, 
ce qui explique que son nom subsiste après la chute de la dynastie. Dès la fin du iie/viiie siècle, 
la partie occidentale de cet ensemble fut occupée par les Sulaymānides, affiliés aux Idrīssides 
comme le signalent les Aḫbār Faḫḫ. De fait, le récit d’al-Yaʿ qūbī démontre que le domaine 
rustumide était entouré au nord et à l’ouest d’une ceinture de principautés sulaymānides de 
dimensions assez modestes. Cela nous explique pourquoi Masʿ ūdī assimile ces terres d’obé-
dience ʿalīde au domaine idrīsside. Ṭabarī, dont les renseignements sur le Maghreb sont loin 
d’être précis, confond pour sa part deux récits de fondation, celui des Idrīssides et celui des 
Rustumides, erreur que Léon l’Africain semble avoir reproduite.

	 Récits de fondation

Quelles que soient ses origines préislamiques, Tāhart doit avant tout sa renommée à 
son rôle de capitale des Rustumides, l’un des premiers pouvoirs islamiques autonomes du 
Maghreb. L’ascendance orientale du lignage fondateur et son appartenance au khāriǧisme – une 
branche de l’islam dont la légitimité s’est construite sur un antagonisme parfois radical avec ses 

89.  Ibn Sahl al-Rāzī, Kitāb aḫbār Faḫḫ, p. 324.
90.  Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, éd. p. 149 ; trad. p. 224.
91.  Ibid., éd. p. 141-143 ; trad. p. 215-217.
92.  Ibn Ḥayyān, Muqtabis II-1, p. 266.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide62

adversaires –, expliquent que les récits relatifs à la fondation de Tāhart entrent en résonance 
avec des mythes urbains concurrents, ceux de Bagdad, Kairouan et Fès, dont la genèse fut 
antérieure ou contemporaine. Repérer les modalités précises de cette circulation, reprise et 
adaptation des matériaux constitutifs de la mémoire urbaine s’avère une tâche délicate, mais 
l’on peut souligner à titre d’hypothèse que la principale raison d’être de la geste fondatrice de 
Tāhart résidait dans cette logique de confrontation avec des modèles rivaux 93.

	 Une fondation dans le sillage des révoltes

Il ressort de ce faisceau de récits que Tāhart est avant tout le fruit des révoltes khārijites 
du iie/viiie siècle contre le pouvoir impie des califes omeyyades, puis contre les « imams noirs », 
c’est-à-dire les Abbassides. Elle apparaît ainsi comme une capitale de la sédition. Comme le 
rappelle Ibrāhīm Baḥaz 94, la naissance de Tāhart est précédée par une série de défaites qui 
mettent fin à la domination khārijite sur Kairouan et Tripoli. Ce fut d’abord le premier imam 
ibāḍite du Maghreb, Abū l-Ḫaṭṭāb al-Maʿ āfirī, qui tomba à huit jours de marche de Kairouan 
avec, selon la légende, quatorze mille de ses compagnons 95. En 155/772, l’élimination, aux 
environs de Tripoli, de son successeur Abū Ḥātim al-Malzūzī, sert de prologue immédiat 
au récit de fondation 96. Cette série de revers est imputable à l’action du calife al-Manṣūr, qui 
n’est autre que le bâtisseur de Bagdad. La fondation de Tāhart se veut donc une réponse à 
l’émergence de la grande capitale, bien que l’aura de celle-ci finisse par déteindre sur sa rivale 
occidentale, surnommée « l’Irak du Maghreb 97 ».

Dans la littérature hagiographique ibāḍite, le sang du martyre (istišhād) semble servir de 
ciment à la cité, dont la construction marque le dépassement des deux premiers « états » qui 
avaient jusqu’ici caractérisé la vie de la communauté : l’état de « secret » (kitmān) et l’état de 
« défense » (difāʿ). La ville est tout d’abord conçue comme une « place-forte » (ḥiṣn) contre les 
Abbassides. Toutefois, elle inaugure surtout la « manifestation » ou « révélation » au grand 
jour (ẓuhūr) du mouvement. La colonne de lumière miraculeuse qui, s’élançant vers le ciel, 
illumine en pleine nuit le champ de bataille où succombe Abū Ḥātim, constitue un élément 
important du récit 98. En effet, tout en annonçant le martyre du second imam, elle préfigure 
aussi l’avènement d’une ère nouvelle où les « ténèbres » environnantes – celles de l’oppression 

93.  Les études précédentes ne proposent aucune analyse critique de ces récits de fondation. Gérard Dangel 
les utilise dans une perspective purement factuelle, s’attachant surtout à dépeindre, à partir des sources 
littéraires, les deux sites successifs : Dangel, L’imamat ibadite de Tahert, p. 37-44. Ulrich Rebstock rappelle 
le passé de « Tāhart l’ancienne » et se penche sur la construction de l’imamat rustumide : Rebstock, Die 
Ibaditen im Magrib, p. 139-153. 
94.  Baḥaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 81-86.
95.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 74-75 ; trad. p. 122-123. Nous nous appuierons sur cet auteur, 
omettant les références à Al-Darǧinī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, qui le recopie très largement.
96.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 83-84 ; trad. p. 128-129. 
97.  Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, éd. p. 141-143 ; trad. p. 215-217.
98.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 83-84 ; trad. p. 128-129. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 63

califale, qui condamne la secte des justes à l’isolement et à la clandestinité – seront dissipées 
par la lumière éclatante du ẓuhūr, accompli sous la direction du troisième imam, ʿAbd al-
Raḥmān b. Rustum. 

	 La fuite vers l’ouest

Ce dernier doit d’abord quitter Kairouan, avant que l’armée abbasside ne s’en empare. 
Ibn ʿIḏārī et Ibn Ḫaldūn racontent son départ de manière assez lapidaire et prosaïque 99. Le 
premier se contente de préciser qu’il sort « avec ce qui lui restait de gens et de biens » (bi-mā 
ḫaffa min ahlihi wa mālihi), et qu’il est bientôt rejoint par d’autres Ibāḍites 100. Le second dit 
simplement qu’il s’enfuit de Kairouan, réussissant ensuite à rassembler à Tāhart une coalition 
d’Ibāḍites et de Berbères locaux, Lamāya, Lawāta et Nafzāwa 101.

Son départ prend au contraire l’aspect d’une odyssée chez Abū Zakariyyā’, qui cite une 
source légèrement antérieure, le Kitāb al-siyar d’Abū l-Rabīʿ Sulaymān b. Yaġlaf al-Mazātī 
(m. 471/1078-1079) 102. Poursuivi par les troupes d’Ibn al-Ašʿaṯ, Ibn Rustum prend la route de 
l’ouest (tawaǧǧahū ilà arḍ al-maġrib), avec son fils ʿAbd al-Wahhāb et un serviteur unique. La 
seule monture qu’ils possèdent meurt en chemin et ils doivent l’enterrer en un lieu qui sans 
doute portait encore au vie/xiie siècle le souvenir de cette épopée fondatrice, puisque l’auteur 
se donne la peine d’en rappeler le nom usuel : Qabr al-Faras (« la tombe du cheval »). ʿAbd al-
Wahhāb et l’esclave se relaient pour porter Ibn Rustum, affaibli par l’âge, jusqu’à ce qu’ils 
atteignent une montagne escarpée, Sūf Aǧaǧ, au sud de la future Tāhart, où ils se réfugient. 
Ils sont ensuite rejoints par soixante-dix partisans venus de Tripoli. Les assauts d’Ibn al-Ašʿaṯ 
se brisent sur cette forteresse de la foi. Cette séquence s’inscrit dans la veine martyrologique 
des persécutions subies par la communauté des justes. D’ailleurs, le cheval que se partagent le 
père et le fils n’est pas sans rappeler l’unique chameau sur lequel les deux premiers propagateurs 
du ḫāriǧisme, Salma b. Saʿ īd et ʿIkrīma, le mawlà de ʿAbd Allāh b. ʿAbbās, firent le voyage 
de Baṣra vers le Maghreb 103. Mais ici, l’auteur met en scène les figures du restaurateur de 
l’imamat, et de son « calife » ou successeur – qui lui-même est à l’origine de la transformation 
de l’imamat en mulk, c’est-à-dire en pouvoir dynastique. 

Le motif de la fuite vers l’ouest, traité ici comme un préalable nécessaire à la refondation 
politique, occupe une place importante dans l’imaginaire politique des sociétés de l’Occident 
musulman médiéval. Il entre en effet dans le registre symbolique de plusieurs dynasties, des 

99.  Ils s’inspirent de la version d’al-Warrāq, transmise par Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. 
p. 137-141.
100.  Ibn ʿIḏārī, Kitāb al-bayān, I, p. 196.
101.  Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. VI, p. 147-148, trad. I, p. 220. 
102.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 76-77 ; trad. p. 124.
103.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 42 ; trad. p. 100.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide64

Idrīssides, fondateurs de Fès, aux Almohades 104, en passant par l’épopée de ʿAbd al-Raḥmān 
al-Dāḫil vers Cordoue 105. Dans ces trois célèbres sagas de l’Occident musulman, le « passage 
vers l’ouest », tout en étant inspiré du schème matriciel de l’Hégire – fuite, migration et transfert 
fondateurs –, légitime la fondation d’un pouvoir autonome, émancipé de la tutelle orientale 106.

	 Éclipse du héros fondateur et théorie de l’imamat

Chez les auteurs sunnites, ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum occupe généralement le premier 
rôle sur la scène de la fondation. Dans la géographie d’al-Bakrī, il conduit les opérations, 
choisit le meilleur site et dirige la première prière à l’emplacement où va se dresser la grande 
mosquée 107. Ibn Ḫaldūn, qui évoque à trois reprises la naissance de la cité, le met lui aussi 
en avant 108. Son récit le plus complet concilie cependant cette figure de héros fondateur avec 
une geste collective 109 : 

De concert, ils décidèrent de bâtir une ville qui serve de siège à leur émirat. Ils prirent alors 
la décision de construire Tāhart au pied du Ǧabal Kazūl, qui surmonte les hauts plateaux de 
Mindās. Ils en fixèrent l’emplacement sur les rives de l’oued Mīna, à proximité duquel, plus au 
sud, se trouvent des sources. Ce cours d’eau passe à Tāhart et à Baṭhā’ avant de se jeter dans le 
Chélif. Ce fut ʿAbd al-Raḥmān b. Rustam qui établit la ville et en traça les limites.

La légende ibāḍite se distingue par un trait fondamental : l’évacuation du héros fondateur. 
Les données sur Ibn Rustum y sont plus abondantes que dans les textes sunnites, mais l’imam 
apparaît en pointillés. On peut distinguer les quatre séquences suivantes dans sa biographie : 
« porteur de science » introduisant la doctrine au Maghreb vers 139-140/756-757 ; lieutenant 
d’Abū l-Ḫaṭṭāb à Kairouan en 140/757 ; fuyant vers Tāhart après 155/772 ; inaugurateur du 
règne des Rustumides après avoir été élu imam vers 161/777. Entre ces séquences discontinues 
s’intercalent des phases d’éclipse et une zone d’ombre de cinq ans (155-160/772-777) où Ibn 
Rustum semble s’effacer soit derrière l’autorité de l’imam en titre, soit derrière l’exercice du 

104.  Que l’on se rappelle la rencontre entre Ibn Tumart, traversant le Maghreb au retour de son voyage 
vers l’est, qui a fait de lui le « savant de l’Orient et de l’Occident », et son futur « calife » ʿAbd al-Mu’min, en 
partance vers ce même Orient, mais qui suit finalement son maître dans l’hégire qui les mène jusqu’au fin 
fond de l’Atlas. 
105.  Sur le rapprochement entre ʿ Abd al-Raḥmān I et Idrīs I, voir Martinez-Gros, Identité andalouse, p. 177-209. 
106.  Martinez-Gros, « Le passage vers l’ouest », p. 21-44.
107.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141. Les sources ibāḍites, suivies par Ibn ʿIḏārī, 
disent que le site définitif de la grande mosquée fut choisi parmi quatre emplacements : Abū Zakariyyā’, Kitāb 
siyar al-a’imma , éd. p. 87 ; trad. p. 131 ; Ibn ʿIḏārī, Kitāb al-bayān, I. p. 196.
108.  Outre le passage ci-dessous, voir Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. IV, p. 244-245 et VI, p. 147-148.
109.  […] wa i’ttamarū fī-binā madīna yanṣibūna bihā kursī li-imāratihim, fa-šaraʿū fī binā madīna Tāhart 
fī safḥ Ğabal Kazūl al-siyāḥ ʿalā tulūl Mindās, wa iḫṭaṭṭūhā ʿalā wādī Mīna al-nābi minhi ʿuyūn bi-l-qibla wa 
tamarru bihā wa bi-l-Baṭhā’ ilā an taṣibba fī wādī Šalif. Fa-asāsahā ʿAbd al-Raḥmān b. Rustam wa iḫṭaṭṭahā, 
Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. VI, p. 159-160.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 65

pouvoir collégial. Désireux de combler ces lacunes chronologiques et de démontrer la par-
faite continuité de l’imamat, Maḥmud Ismaʿ īl a cru bon d’affirmer qu’Ibn Rustum avait été 
investi en tant qu’imam de la « défense » (difāʿ) avant d’incarner « l’imamat manifeste », ce 
que conteste Ibrāhīm Baḥaz 110. Toujours est-il que, contrairement à d’autres figures tutélaires 
de l’imaginaire politique maghrébin, Ibn Rustum ne répond guère au profil de l’outsider bâ-
tisseur d’État. Au contraire, Abū Zakariyyā’ nous le dépeint, au cours de sa fuite, comme un 
homme vieillissant, en proie à la crainte, si affaibli que son fils doit le porter sur ses épaules 111. 
L’argumentaire politique des Ibāḍites ne repose évidemment pas sur les mêmes ressorts de 
légitimation que celui des auteurs sunnites. D’emblée, il faut noter que la caractéristique 
primordiale du gouvernant idéal pour les Ibāḍites, c’est justement son effacement, son renon-
cement aux ambitions du pouvoir. 

Voilà qui nous explique qu’Abū Zakariyyā et ses successeurs insistent sur le caractère 
collectif de la fondation urbaine, à l’image d’un gouvernement exercé en commun. D’ailleurs, 
cette fondation précède l’élection d’Ibn Rustum en tant que représentant de la communauté 112 : 

Voici comment il fut investi du pouvoir : l’assemblée des musulmans (ǧamāʿa al-muslimīn) se 
mit d’accord pour choisir un endroit où serait construite une ville qui servirait d’abri et de for-
teresse (ḥirzan wa ḥiṣnan) à l’islam. Ils envoyèrent des émissaires dans le pays ; ceux-ci, une fois 
de retour, désignèrent Tāhart. La majorité des musulmans (ǧumhūr al-muslimīn) se mit d’accord 
avec les habitants de Tāhart l’ancienne pour que ceux-ci eussent droit à une part déterminée des 
produits du sol (ġallatihā). 

On peut penser que les mutations institutionnelles intervenues au sein des communautés 
ibāḍites au cours du ve/xie siècle, à savoir la naissance de cet organe de gouvernement collégial 
qu’est la ḥalqa, ont dû influencer la description d’Abū Zakariyyā et de ses successeurs – Darǧīnī 
employant l’expression ahl al-daʿwa (« les gens de l’appel »), puis ahl al-ḫayr wa l-ṣalāḥ (« les gens 
de bonté et de bien ») 113. 

De même, le choix de l’emplacement de la grande mosquée et du tracé de ville est confié 
à la communauté tout entière, qui ne se préoccupe de se doter d’un gouvernant que dans un 
deuxième temps. L’accent est mis sur l’effort de concertation et de consultation, ce qui peut 
évoquer le gouvernement de ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb, le dernier calife reconnu par les Ibāḍites et 
le dernier à avoir fait appel à la šūra. Cette identification n’est pas qu’une simple supposition, 
puisqu’Abū Zakariyā’ souligne bien qu’avant sa mort, ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum convoque 
une šūra de six personnes pour choisir son successeur, à l’exemple de ʿUmar 114. Par ailleurs, 

110.  Baḥaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 91 ; Ismāʿīl, Al-ḫawāriǧ fī l-Maġrib, p. 112.
111.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 76-77 ; trad. p. 124.
112.  Ibid., éd. p. 85-87 ; trad. p. 130-131 (l’excellente traduction de Roger Le Tourneau nous dispense la plupart 
du temps d’une autre version).
113.  Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 40-41.
114.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma, éd. p. 88 ; trad. p. 133. La comparaison entre ces deux personnages 
a déjà été esquissée par Adolphe de Calassanti-Motylinski, « ʿ Abd al-Raḥmān b. Rostem », I, p. 88.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide66

l’insistance des auteurs sur la forme collective du pouvoir peut aussi traduire une structure 
sociale tribale où le chef n’est qu’un primus inter pares. On peut d’ailleurs se demander, à la 
lumière des textes qui remémorent les accords passés avec les tribus berbères locales pour le 
partage du territoire, si « Tāhart l’ancienne », voire même « Tāhart la nouvelle », n’appartiennent 
pas en quelque mesure à lignée des villes maghrébines de fondation tribale. La cité se veut en 
tout cas l’expression de la collectivité, précédant l’imamat. Les délibérations qui débouchent 
sur le choix d’Ibn Rustum comme imam sont retransmises par Ibn Ṣaġīr, repris tel quel par 
les auteurs ibāḍites 115. Elles esquissent la théorie d’un pouvoir idéal, fruit d’un choix collectif 
sans être attaché à un seul parti, ce qui lui permet d’échapper à l’esprit de corps (ʿaṣabiyya) 
qui déchirera ensuite Tāhart sous la forme de scissions et luttes de clans. 

Dans un épisode devenu célèbre, et où il est question de la première ambassade des Ibāḍites 
de Baṣra auprès de l’imam nouvellement élu, Ibn Ṣaġīr évoque la modestie de ce dernier, que 
ses visiteurs découvrent affairé aux travaux d’étanchéité du toit-terrasse de sa demeure austère. 
Il s’agit d’une parfaite illustration de la conception ibāḍite du pouvoir, faite d’ascétisme et de 
refus des gloires de ce monde. Toutefois, il s’agit aussi d’un récit qui, par des symboles trans-
parents, propose une mise en scène de l’alliance entre la cité et son imam. L’image proposée va 
bien au-delà du cliché habituel du souverain bâtisseur, posant la première pierre de l’édifice ou 
bien dessinant les limites futures de l’enceinte urbaine. Il s’agit ici d’un souverain maçon qui, 
de ses mains, applique l’argile (ṭīn) que son serviteur (ġulām) a préalablement pétrie 116. La cité 
devient ainsi le pôle de réalisation de l’imamat, contre-modèle évident du califat abbasside et 
de son souverain al-Manṣūr, le fondateur de Bagdad et le persécuteur de la communauté des 
justes au Maghreb et dans l’ensemble du Dār al-Islām. 

	 Rites propitiatoires

La fondation elle-même est précédée d’une série de rites propitiatoires, à propos desquels 
al-Warrāq et Abū Zakariyyā’ se rejoignent sans se confondre. Al-Warrāq est le seul auteur à 
affirmer que les nouveaux arrivants avaient initialement prévu de s’installer dans la ville antique, 
« Tāhart l’ancienne ». Toutefois, voyant que tous leurs efforts de construction se trouvaient 
miraculeusement réduits à néant chaque matin au petit jour, ils reportèrent leurs efforts vers 
le site de la future « Tāhart la nouvelle ». En insistant sur la virginité du lieu choisi pour abriter 
la nouvelle capitale, les auteurs gomment tout élément de continuité avec le passé, à l’instar 
des récits de fondation de Bagdad, Kairouan ou Fès. Le seul indice relatif à une présence in-
digène plus ancienne sur ce territoire concerne les tractations menées avec les propriétaires du 
sol, un groupe de Berbères Marāsa et Ṣanhāǧa dont on souligne le dénuement (mustaḍa iʿfīn), 
mais qui obtiennent pourtant, outre la cession de plusieurs maisons dans la ville, une part 

115.  Ibn al-Ṣaġir, Aḫbār al-a’imma al-rustumiyyīn, éd. M. Nāṣir, I. Baḥaz, p. 321-327 ; Abū Zakariyyā’, Kitāb 
siyar al-a’imma, éd. p. 85-87 ; trad. p. 130-131 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 41.
116.  Ibn al-Ṣaġir, Aḫbār al-a’imma al-rustumiyyīn, éd. M. Nāṣir, I. Baḥaz, p. 321-327 ; Abū Zakariyyā’, Kitāb 
siyar al-a’imma, éd. p. 88 ; trad. p. 131-132 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 43-44.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 67

des impôts (ḫarāǧ) à prélever sur l’activité du futur sūq 117. S’agit-il de la projection sur le passé 
d’une situation de monopole plus tardive ? En tout cas, l’accent est mis sur la consultation et 
la conciliation comme instruments du bon gouvernement, mais aussi sur la symbiose entre 
ibāḍisme oriental et peuplement berbère autochtone 118. 

Comme dans le cas de Fès, l’arrivée en ces lieux de la colonne des rescapés de la persécution 
abbasside offre une sorte de contre-modèle aux récits de la conquête « arabe », car la terre n’est 
pas arrachée à ses propriétaires, mais fructifiée par de nouveaux colons. En défrichant l’épaisse 
forêt qui recouvre cette contrée reculée, ils l’extirpent de son état de nature initial, épisode 
dans lequel on peut déceler une figuration symbolique du processus d’islamisation, puisque 
la mosquée, construite avec le bois des arbres mais dans un endroit désert de toute végétation 
(lā šaʿrā’ fīhi), constitue le pivot de la nouvelle communauté. Un événement inattendu précède 
l’élévation de l’édifice. En effet, à peine a-t-on achevé la première prière du vendredi que l’on 
saisit, sur ce muṣallā champêtre, un lion qui s’y était précipité en rugissant. On amène alors 
l’animal vivant jusqu’à l’aire de prière où on l’immole. Cette anecdote curieuse est interprétée 
comme un rite propitiatoire, puisque ʿ Abd al-Raḥmān b. Rustum déclare à son sujet : « Ce pays 
ne sera jamais divisé, ni par le sang versé, ni par la guerre 119 ». C’en est fini de l’ensauvagement 
du lieu, une ère nouvelle peut commencer 120. 

La version ibāḍite insiste également sur l’état de nature primitif avant de dérouler la sé-
quence suivante 121 : 

Il n’y avait là qu’épaisses forêts et marais 122, peuplés uniquement par les bêtes sauvages, les 
animaux féroces et les lions. Deux hérauts annoncèrent alors [aux bêtes sauvages] : « Sortez, car 
nous voulons occuper cette terre ». Ils leur laissèrent un délai de trois jours. Il nous a été rapporté 
que l’on vit alors une bête sauvage emporter ses petits avec elle, dans sa gueule, hors de ce lieu. Or 
c’était justement ce qu’ils désiraient des bêtes sauvages, et cela ne fit qu’augmenter leur projet de 
peupler et de développer ce site. Ensuite, ils mirent le feu à cette terre, et tous les arbres, grands 
et petits, brûlèrent. [Il ne resta alors plus que les racines des arbres qui avaient brûlé, mais il leur 

117.  Abū Zakariyā’ se contente de parler du versement d’un revenu en nature (ġalla), Abū Zakariyyā’, Kitāb 
siyar al-a’imma, éd. p. 86 ; trad. p. 130.
118.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141. Ibn Ḫaldūn évoque une vieille alliance (ḥalf) 
avec les Berbères Lamāya, parmi lesquels Ibn Rustum aurait trouvé refuge : Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, 
éd. VI, p. 159-160.
119.  La traduction du baron De Slane constitue visiblement un contresens (« Voici une ville où le sang ne 
cessera de couler et où l’on fera toujours la guerre »). On comparera au texte arabe (« haḏā baladu lā yufāriquhu 
safku damm wa lā ḥarbu abadan ») : Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 68, trad. p. 140.
120.  Le lien entre cette anecdote et l’étymologie berbère du nom de la ville serait à étudier de plus près. 
Parmi les explications données au toponyme « Tāhart » figure un terme berbère qui signifierait « la lionne » : 
Brugnatelli, « La morphologie des noms berbères en w- ».
121.  Abū Zakariyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 86 ; trad. p. 130 (nous avons cette fois-ci préféré retraduire 
le texte). 
122.  Ibn ʿIḏārī évoque « un marécage entre trois cours d’eau » (ġayḍa bayna ṯalāṯat anhār) : Ibn ʿIḏārī, Kitāb 
al-bayān, I, p. 196.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide68

était difficile de les extraire] 123. Ils prirent donc du ḥays 124 qu’ils mélangèrent avec du miel, puis 
ils enfouirent cette préparation sous les racines. Quand vint la nuit, les sangliers s’y rendirent 
et se mirent à creuser jusqu’à la base des souches, d’où s’exhalait l’odeur du ḥays. Au matin, ils 
trouvèrent sur le sol les racines des arbres toutes arrachées.

Le texte d’Abū Zakariyyā’ commence par un emprunt manifeste au mythe de fondation 
de Kairouan par ʿUqba b. Nāfi ,ʿ car selon l’une des nombreuses versions disponibles, celle de 
l’égyptien Ibn ʿAbd al-Ḥakam, le célèbre conquérant aurait lancé aux « habitants de l’oued » 
l’ordre de déguerpir. Aussitôt les serpents, scorpions et autres bêtes malfaisantes se seraient 
enfuis, laissant le terrain libre à l’entreprise humaine 125. Il n’est bien sûr pas anodin de voir 
surgir l’écho de la grande cité rivale dans cette trame de récit. La suite relève par contre d’une 
mémoire locale, où la ruse des fondateurs côtoie une étrange cuisine, évocatrice peut-être des 
rites de fertilité qui pouvaient accompagner la fondation d’établissements humains. 

	 Lux ex Oriente :	
les généalogies fictives d’Ibn Rustum

La revendication d’un ancrage berbère autochtone et l’éclipse du héros fondateur consti-
tuent donc les marques de fabrique les plus notables d’un récit de fondation passé au crible de 
l’idéologie ibāḍite maghrébine et de sa théorie de l’imamat. La littérature ibāḍite ne pouvait 
toutefois se contenter de distinguer sa capitale des orgueilleuses métropoles de l’Islam sunnite : 
il fallait aussi que Tāhart les égalât en dignité et en rayonnement. 

C’est ainsi qu’apparaît, au sein du corpus ibāḍite, une tension entre la dimension collective 
et locale de l’acte de fondation, et la volonté de réintroduire une figure tutélaire prestigieuse. 
Abū Zakariyyā’ et ses successeurs ont brodé une série de motifs tendant à souligner le caractère 
providentiel de l’élection d’Ibn Rustum et la noblesse de ses origines. Il s’agissait peut-être, en 
premier lieu, de combler les zones d’ombre qui enveloppaient ce personnage et les conditions 
de son accès à l’imamat 126. Les sources démontrent qu’il jouait déjà un rôle important aux 
côtés d’Abū l-Ḫaṭṭāb : Ibn Ṣaġīr affirme que ce dernier l’avait nommé qāḍī et nāẓir 127, tandis 
que les sources ibāḍites disent simplement qu’il fut chargé de suppléer l’imam à Kairouan lors 
du départ de celui-ci pour la guerre 128. Al-Raqīq précise qu’il fut nommé « gouverneur » (wālī) 

123.  Ce passage est rajouté par Darǧīnī pour plus de clarté, mais il ne figure pas dans l’édition et la traduction 
du texte d’Abū Zakariyyā’ : Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 40.
124.  Un mélange de dattes, de beurre et de fromage de lait caillé (aqṭ). Roger Le Tourneau parle de « laitues » 
au lieu de ḥays, ce qui doit provenir d’une erreur du texte arabe sur lequel il s’est basé. 
125.  Yā ahlu l-wādī, aẓʿanū, fa-innā nāzilūn, Ibn ʿAbd al-Ḥakam, Kitāb futūḥ Miṣr, p. 66-67.
126.  Voir aussi Talbi, « Rustamides », VIII, p. 657-659.
127.  Ibn al-Ṣaġīr, Aḫbār al-a’imma al-rustumiyyīn, éd. M. Nāṣir, I. Baḥaz, p. 321-327. Le terme de nāẓir 
s’applique ici à la fonction judiciaire et à l’examen et application du droit islamique. 
128.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 87 ; trad. p. 131 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 41 ; 
Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, p. 44.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 69

de Kairouan, alors qu’il exerçait peut-être déjà la charge de qāḍī 129. Les renseignements mis 
à notre disposition dans les sources ibāḍites et sunnites peuvent donc nous laisser supposer 
que ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum était le descendant d’un mawlà persan arrivé au Maghreb 
lors des conquêtes, et qu’il occupait une charge importante à Kairouan avant d’être contraint 
de se replier vers le Maghreb central. Sa biographie ne nous dit guère plus.

Il existe pourtant une autre série de détails censés éclairer son existence avant sa dési-
gnation par Abū l-Ḫaṭṭāb. Il convient de souligner qu’Ibn Ṣaġīr n’en dit mot, et que le Kitāb 
d’Ibn Sallām, la source ibāḍite maghrébine la plus ancienne que nous conservions, reste muet 
à ce sujet, alors qu’il s’agit d’un texte au contenu hautement édifiant et apologétique. Abū 
Zakariyyā’ nous renseigne sur le rôle important qu’aurait joué ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum 
dans la transmission de l’ibāḍisme au Maghreb. On apprend qu’il aurait été initié à la doctrine 
après qu’elle eût été diffusée par Salma b. Saʿ d, qui avait fait la route depuis l’Orient avec pour 
seul compagnon ʿIkrima, le mawlà d’Ibn ʿAbbās, juché sur le même chameau tout en repré-
sentant l’autre branche du ḫāriǧisme, le ṣufrisme. Désireux de s’instruire, Ibn Rustum serait 
parti à Baṣra suivre l’enseignement d’Abū ʿ Ubayda Muslim b. Abī Karīma al-Tamīmī 130. Cette 
histoire laisse donc supposer que le point de départ d’Ibn Rustum était bien le Maghreb, où il 
était installé lors des prémices du mouvement. Un peu plus loin, il est dit qu’il devint ensuite 
l’un des principaux propagateurs de la doctrine dans son pays d’origine, puisqu’il fit partie des 
cinq « porteurs de science » venus diffuser dans leur terre natale le savoir acquis auprès d’Ibn 
Abī Karīma et des savants de Baṣra 131. Ce mouvement pendulaire entre Orient et Occident, à 
la recherche des sources du iʿlm, constitue un classique dans les récits de fondation des cou-
rants de réforme de l’islam au Maghreb. La séquence suivante dévie cependant légèrement par 
rapport à cette version. Une courte biographie d’Ibn Rustum nous y est proposée 132 : 

ʿAbd al-Raḥmān fils de Rustum fils de Bahrām fils de Kusrā le roi des Perses – que Dieu soit 
satisfait de lui. Il était originaire de l’Irak. Son père Rustum savait déjà que sa lignée gouvernerait 
le Maghreb. Il partit donc de l’Irak accompagné de son fils ʿAbd al-Raḥmān et de sa femme, afin 
de s’installer en terre maghrébine. Arrivé à La Mecque, ou à proximité, son destin le rattrapa, ses 
jours finirent, et il mourut. Son fils ʿAbd al-Raḥmān et la mère de celui-ci firent à La Mecque 
la rencontre de pèlerins venus du Maghreb. La mère de ʿAbd al-Raḥmān épousa un homme de 
Kairouan. Celui-ci repartit avec elle, et tous ensemble ils allèrent jusqu’à Kairouan. C’est là que 

ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum grandit […].

129.  Il l’appelle en effet ʿAbd al-Raḥmān b. Rustam al-qāḍī : Al-Raqīq, Ta’rīḫ Ifrīqiyya, p. 25-26.
130.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 42-43 ; trad. p. 100-101 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, 
p. 11 ; Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, p. 42-43.
131.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 57-58 ; trad. p. 109 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, 
p. 41 ; Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, p. 44.
132.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 58-60 ; trad. p. 110-111 (nous avons retouché la traduction 
de R. Le Tourneau). On retrouve ce récit, sans différence notable dans Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, 
p. 11 et Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, p. 42-43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide70

La narration rejoint ensuite la première séquence que nous avions évoquée, à savoir la dé-
cision du départ pour l’Orient. On perçoit toutefois assez aisément le caractère artificiel de ce 
raccord. De fait, cette nouvelle séquence apporte deux éléments essentiels : la généalogie royale 
d’Ibn Rustum, issu du « roi des rois », et son origine irakienne. Quant au mouvement initial 
de quête du savoir – du Maghreb vers l’Orient – il est dédoublé par un mouvement inverse et 
complémentaire, celui qu’accompliront les futurs « porteurs de science » : de l’Orient vers ce 
nouveau refuge de l’islam qu’est le Maghreb 133. 

La suite du séjour d’Ibn Rustum en Orient est tout aussi intéressante. Cette fois-ci, ce 
sont les qualités morales du futur imam qui sont mises en exergue. Dans la « cave » où Ibn 
Abi Karīma délivre son enseignement dans le secret le plus absolu, afin d’échapper à la sur-
veillance du pouvoir impie, la « beauté » du jeune disciple maghrébin resplendit comme la 
promesse de l’ère de dévoilement (ẓuhūr) qu’il incarne, et qui mettra fin à la clandestinité du 
kitmān. Pourtant, l’heure n’est pas encore venue de ce dévoilement, et le maître tend un rideau 
(sitr) devant Ibn Rustum, de peur que sa beauté lumineuse ne trouble les autres. Peut-être 
faut-il lire cet extrait comme une forme de détournement du rite du ḥiǧāb qui masquait aux 
yeux du profane la personne du calife en Orient. Ce voile n’est pas l’attribut de souveraineté 
dont usaient les imposteurs abbassides et fatimides, mais un écran qui protège le commun de 
« l’œil du soleil », car c’est par cette comparaison qu’une femme bénit les vertus du jeune ʿAbd 
al-Raḥmān. D’ailleurs celui-ci, désigné « imam » par ses compagnons à leur retour au Maghreb, 
préfère décliner l’offre et s’effacer devant Abu l-Ḫaṭṭāb, ce qui constitue une marque évidente 
de sa modestie et de son rejet des ambitions mondaines. La commission des sages chargée de 
désigner un dirigeant pour la communauté après la fondation de Tāhart se plaît d’ailleurs à 
rappeler ce fait exemplaire 134. 

Introducteur de la doctrine au Maghreb, investi une première fois de la dignité d’imam en 
raison de sa réputation de vertu, Ibn Rustum était donc le candidat idéal pour prendre la tête 
de la communauté. Cependant, un ensemble de prédictions légendaires vient encore renforcer 
ses droits à l’imamat 135. Abū Zakariyyā’ les cite, Darǧīnī les explicite. Il s’agit tout d’abord 
d’un propos attribué au calife ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb – ce qui lui donne quasiment la qualité de 
ḥadīṯ – alors qu’il discutait avec al-Muġīra b. Šuʿba, un compagnon du Prophète qui était de-
venu borgne. Le calife prédit à son comparse l’arrivée d’un temps où l’islam deviendra borgne 
comme lui, mais il affirme qu’au bout d’une période de cent soixante ans, Dieu rendra à l’islam 
la vue et l’ouïe. Or comme le remarque Darǧīnī, Tāhert fut gouverné par les « Perses » (c’est-

133.  Les seules études qui prennent en compte cette dimension « semi-légendaire » sont celles de Rebstock, 
Die Ibaditen im Magrib, p. 61-62 et de Savage, A Gateway to Hell, p. 46-51. Cette dernière n’analyse pas les 
généalogies fictives de ʿ Abd al-Raḥmān b. Rustum, mais elle souligne l’articulation entre caution orientale et 
ancrage maghrébin : « [he] came to represent in the later Ibāḍī tradition the junction through wich the legitimate 
authority, stemming from Abū ʿUbayda, passed into the North African community ». 
134.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 87 ; trad. p. 131 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 41 ; 
Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, p. 44.
135.  Comme le remarque Ibrāhīm Baḥḥāz, ces légendes ne figurent pas chez Šammāḫī : Baḥaz, Al-dawla 
al-rustumiyya, p. 94.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 71

à-dire par les Rustumides) à partir de l’année 160/777. La mise en place de l’imamat marque 
donc la fin providentielle d’une ère d’incroyance et l’aube d’un temps nouveau 136. Mieux encore, 
le Siyar al-Wisyānī s’appuie sur un ḥadīṯ attribué au Prophète lui-même : « Dieu a déposé ses 
trésors dans l’échine des Perses ». Il explique ensuite la signification de cette parole 137 : « Il est 
ici question de la souveraineté (mulk), du savoir ( iʿlm) et du culte (dīn), qu’Il a offerts à nos 
imams perses de Tāhart ».

Une autre prophétie légendaire ancre dans un passé encore plus lointain l’annonce du 
règne des Rustumides. Le livre d’Abū Zakariyyā’ débute en effet par l’évocation de la cour 
du roi des Perses Chosroès (Kisrā) avant la conquête arabe. Songes et faits extraordinaires, 
interprétés par un devin nommé Saṭīḥ, avertissent le roi de la chute prochaine de son Empire 
et de l’avènement de l’islam. Ce thème littéraire classique, emprunté d’ailleurs à Ibn Qutayba 
et à Ǧāḥiẓ selon les indications d’Abū Zakariyyā’ lui-même, est ici détourné en faveur de la 
dynastie rustumide. Le roi des rois apprend que sa lignée comptera neuf souverains jusqu’à 
l’apparition de l’islam, puis cinq autres après la Révélation, et que cette période verra l’ac-
complissement de « grandes choses ». Or Abū Zakariyyā’ identifie cette chaîne de souverains 
persans d’après l’Hégire au règne des imams de Tāhert 138 :

Nous espérons bien qu’il s’agisse de nos imams, arrivés en terre maghrébine où ils ont obtenu un 
très haut rang et gouverné pendant plus de cent cinquante ans, comme le rapportent plusieurs récits.

La durée mentionnée par Abū Zakariyyā’ coïncide en effet à peu près avec la longévité des 
Rustumides (161-296/777-909), bien que les cinq rois ne correspondent pas tout à fait aux huit 
imams répertoriés par les historiens. L’essentiel est toutefois d’inscrire le lignage fondé par ʿ Abd 
al-Raḥmān b. Rustum dans la continuité d’un règne des plus glorieux, celui des rois de Perse.

L’origine persane de la dynastie installée à Tāhart a, de fait, été affirmée et exploitée dès 
le iiie/ixe siècle. Les sources, sunnites comme ibāḍites, ne manquaient pas d’accoler la nisba 
al-fārisī (« le Persan ») aux Rustumides. Yaʿ qūbī raconte d’ailleurs, à la fin du iiie/ixe siècle, que 
la population de la capitale était en majorité constituée d’un « groupe de Persans (qawm min 
al-furs) dont on dit qu’ils font partie du lignage (yuqāl lahum banū) de Muḥammad b. Aflaḥ 
b. ʿAbd al-Wahhāb b. ʿAbd al-Raḥmān b. Rustam al-Fārisī 139 ». Il faut bien sûr préciser que 
le terme de « Persans » désigne des populations apparemment totalement arabisées, et sans 
doute venues d’Irak plutôt que des régions orientales de l’ancien empire perse. On sait que le 
Maghreb reçut, au cours du iie/viiie siècle, d’importants flux humains venus d’Irak : l’exode 

136.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 50 ; trad. p. 105 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 12.
137.  Siyar al-Wisyānī, II, p. 328-329 : li-llāh ḫazā’in awdiʿihā fī aṣlāb riǧāl min al-furs […], wa ḏalika huwa 
al-mulk wa l-ʿilm wa l-dīn al-laḏī aʿṭā a’immatanā min al-furs bi-Tāhart.
138.  Wa narǧū an yakūna hawlā’ l-laḏīna waṣalū arḍ al-Maġrib min a’immatinā wa qad balaġū fīhā daraǧata 
ʿaẓīmata, wallū nayf ʿalā mi’a wa ḫamsīn sana, kamā ḏukira bi-baʿḍ al-riwāyāt : Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar 
al-a’imma , éd. p. 49 ; trad. p. 104 ; Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ, p. 15.
139.  Il s’agit d’Abū l-Yaqẓān Muḥammad b. Aflaḥ (260/874-281/894) : Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, éd. 143 ; 
trad. p. 217.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide72

des Idrīssides et de leur clientèle, tel qu’il est retracé par les Aḫbār Faḫḫ, en témoigne. Mais 
ce texte zaydite ne les identifie pas comme « Persans » et, dans un autre contexte, ces mêmes 
populations auraient parfaitement pu être qualifiées d’« Arabes ». On peut penser que le label 
« persan », exotique sur le sol occidental, constituait une marque de distinction efficace dans le 
cadre de cette compétition à laquelle se livraient certains groupes de populations du Maghreb, 
selon al-Yaʿ qūbī, pour se rattacher à l’Orient – une compétition dont l’enjeu semblait être la 
fabrication de ce que nous pourrions surnommer des « appellations d’origine orientale », c’est-
à-dire de fausses généalogies 140.

Le choix de l’appellation persane par les Rustumides, bien qu’il constitue peut-être un écho 
lointain de la provenance de leur ancêtre éponyme, Rustum, s’explique surtout par le prestige 
lié aux rois persans dans l’imaginaire politique de l’Islam à l’époque abbasside. De plus, il 
s’agit aussi très certainement d’une reprise des thèmes de la šuʿūbiyya orientale : mérites des 
« Persans » face aux « Arabes », dont on retrouve la transcription exacte en prélude du Kitāb 
al-siyar d’Abū Zakariyyā’, dans la partie intitulée faḍā’il al-furs min al-ʿ aǧam 141. L’emprunt à la 
rhétorique orientale de la « querelle des peuples » trouve sa raison dans la volonté de différen-
cier la dynastie rustumide du lignage des Qurayš, dont émanent les califes orientaux. Il s’agit 
aussi de bien distinguer l’implantation de l’ibāḍisme au Maghreb de la conquête « arabe », 
présentée comme un processus de soumission forcée des Berbères. Or le modèle rustumide 
est présenté comme une greffe réussie de l’élément persan sur le fond autochtone des tribus 
berbères. C’est pourquoi les « signes d’élection des Berbères parmi les gentils » (faḍā’il al-barbar 
min al-ʿ aǧam) suivent immédiatement l’éloge des Persans dans le texte d’Abū Zakariyyā’ et 
de ses successeurs 142. Tāhart est en effet vu comme le creuset où se mêlent les deux grands 
peuples non-arabes (ʿaǧam) qui constituent l’Islam. Leur statut d’égalité avec les Arabes est 
ainsi souligné, conformément aux doctrines khāriǧites. 

Souverains perses régnant sur des populations majoritairement berbères, les Rustumides 
pouvaient ainsi afficher leur vocation à réunir entre leurs mains l’Orient et l’Occident, ambition 
sans doute utopique mais dont l’écho revient souvent dans le discours des califats ancrés à 
l’ouest. Quant à leur rattachement au lignage des souverains persans de l’ère préislamique, il 
n’est pas attesté avant l’ouvrage d’Abū Zakariyyā’. À l’époque où celui-ci rédigea son ouvrage, à 
la fin du ve/xie siècle, donc bien longtemps après l’extinction des Rustumides, cette généalogie 
mythique semble déjà relativement bien diffusée puisqu’on en retrouve la version la plus précise 
dans le célèbre traité du cordouan Ibn Ḥazm (m. 456/1064), au chapitre sur la « généalogie 
des Perses ». Le savant andalou énumère les vingt-huit générations qui se sont succédé à la 
tête de la Perse, jusqu’au dernier des souverains, Yazdaǧird et ses deux fils Bahrām et Fayrūz. 
Les Rustumides, selon lui, sont les descendants de Ǧāmāsib, le frère du vingt et unième roi 
persan, Qubāḏ. Il ne donne pas de détails plus précis sur leur propre chaîne généalogique, 
mais il établit un lien de parenté avec d’autres lignages (buyūtāt) issus du même Ǧāmāsib, 

140.  Ibid., éd. p. 130-149 ; trad. p. 200-220.
141.  Abū Zakariyyā’, Kitāb siyar al-a’imma , éd. p. 44-51 ; trad. p. 101-106.
142.  Ibid., éd. p. 52-56 ; trad. p. 106-109.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 73

en particulier deux rois du Yémen, Wahraz et Bāḏān, ce dernier s’étant converti à l’islam 143. 
Ce schéma possède un air de parenté avec celui d’Abū Zakariyyā’, mais il est beaucoup plus 
développé et présente des divergences notables 144. 

On trouve d’ailleurs, au gré des sources, d’autres essais d’identification du lignage rustumide. 
Al-Bakrī, sensiblement à la même époque, écrit – peut-être en s’appuyant une fois de plus sur 
al-Warrāq – que le grand-père de ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum, Bahrām, était un mawlà du 
calife ʿUṯmān 145. Il nous donne une troisième généalogie, qui ne recoupe qu’imparfaitement 
les précédentes : Bahrām était le fils de Ḏū Širār b. Sābūr b. Bābakān b. Sābūr ḏī l-Aktāf, le 
roi des Perses 146. Enfin, d’après Ibrāhīm Baḥaz, Masʿ ūdī propose une autre généalogie, cette 
fois-ci parfaitement fantaisiste, qui fait descendre Ibn Rustum des « Ašbān ». Le polygraphe se 
demande s’il s’agit de la lignée des rois de Perse, les Aṣbahān – rapprochement opéré à partir 
du nom d’Ispahan (Iṣbahān) –, ou de celle des rois d’al-Andalus, Ašbān étant effectivement 
reconnu comme le père de l’Hispania dans la littérature arabo-andalouse 147. Cet écheveau de 
textes démontre bien l’ampleur des spéculations généalogiques brodées autour des origines 
perses des maîtres de Tāhart 148.

	 « L’Irak du Maghreb », l’émancipation d’une métropole de l’Islam

Parée d’une telle caution, Tāhart ne tarde pas à se libérer de la tutelle orientale, pour 
se hisser au niveau des grandes métropoles de l’Islam. Telle est l’idée véhiculée par tout un 
faisceau narratif qui célèbre l’essor de la capitale ibāḍite. Selon Ibn Ṣaġīr, dont il faut de nou-
veau souligner la proximité avec la vulgate ibāḍite postérieure, la nouvelle de l’élection d’Ibn 
Rustum se répandit « aux quatre coins du monde, en Orient comme en Occident ». Parmi les 
Ibāḍites de Baṣra, on chuchote qu’« il est apparu au Maghreb un imam qui remplit cette terre 
de justice. Il possédera l’Orient et le remplira de justice ». Désireux d’aller constater de leurs 

143.  Ibn Ḥazm, Kitāb ǧamharat ansāb al-ʿarab, p. 511-512. 
144.  Abū Zakariyyā’, le fait descendre de Rustum, fils de Bahrām, fils de Kisrā : Abū Zakariyā’, Kitāb siyar 
al-a’imma , éd. p. 58-60 ; trad. p. 110-111. Bahrām peut correspondre au fils de Yazdaǧird cité par Ibn Ḥazm, 
mais celui-ci ne considère pas Kisrā comme le dernier roi des Perses, contrairement à l’auteur ibāḍite. Šammāḫī 
rajoute un intermédiaire entre Kisrā et Bahrām, un souverain nommé Sām, peut-être en référence à Sem, 
ancêtre éponyme des peuples sémitiques : Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, p. 42-43.
145.  Opinion partagée par Ibn ʿIḏārī, Kitāb al-bayān, I, p. 196.
146.  Al-Bakrī, Kitāb al-masālik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.
147.  Baḥaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 93.
148.  Brāhīm Baḥaz rejette pourtant toute idée de falsification : Baḥaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 95-96. 
Certains historiens tentent de reconstituer la vraie généalogie d’Ibn Rustum, quitte à forger d’autres chimères, 
comme Brahim Zerouki qui l’identifie avec un personnage cité par Ṭabarī et Ibn Ḫaldūn, entre autres. Il 
s’agit du général qui dirigeait l’armée perse à Qādisiya contre les musulmans. Il faut d’abord remarquer que 
son nom est transcrit sous la simple forme « Rustum », et non « Ibn Rustum » comme le prétend B. Zerouki. 
Alors qu’Ibn Ḫaldūn n’établit aucun lien entre le lignage rustumide et ce personnage, B. Zerouki va jusqu’à 
imaginer qu’il y a eu deux ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum : le père qui avait combattu à Qādisiya, et le fils qui 
devint l’imam de Tāhart. Voir Zerouki, L’imamat de Tahert, p. 27-35 et El-Ghali, Les États kharijites au Maghreb, 
p. 137-141 (ouvrage qui prend au pied de la lettre tous les récits sur la fondation de Tāhart). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide74

propres yeux cet événement épiphanique, les « frères » de Baṣra envoient alors une première 
ambassade. Celle-ci repart éblouie par les qualités morales de l’imam, qui apparaît dès lors 
comme le digne successeur des grands maîtres orientaux, en particulier Abū Bilāl Mirdās. 
L’Orient nourricier apporte à la ville la sève qui lui permet de se hisser à la hauteur des plus 
grandes. Un court passage contient déjà les ingrédients propres à donner à Tāhart cette image 
de centralité qui distingue les grands foyers urbains. Aux flux entrants, constitués par les po-
pulations et les commerçants venus du monde entier, répond le bourgeonnement des routes 
et des voies commerciales 149 qui s’étendent vers « tous les pays d’Orient comme d’Occident ». 
Le thème de l’hospitalité accordée aux étrangers affirme derechef l’idéal d’une cité cosmopo-
lite, nouvelle Terre promise qui vole la vedette à Bagdad, ce « carrefour du monde » célébré 
par Yaʿ qūbī. Lors de la seconde visite des gens de Baṣra, l’imam parfait qui préside cette cité 
de Dieu ordonne que la somme rapportée soit intégralement restituée aux émissaires orien-
taux : en effet, Tāhart s’est désormais totalement émancipée vis-à-vis de l’Orient 150. « Irak du 
Maghreb » pour les uns, « Balḫ du Maghreb » pour les autres, la cité vertueuse ose maintenant 
la comparaison avec les plus grands centres de l’Islam : Damas, Cordoue, Kairouan, Fès 151…

	 Conclusion

Tandis que les prémices de l’histoire urbaine de Kairouan et de Fès ont fait l’objet d’analyses 
variées, les récits de fondation de Tāhart n’avaient pas été examinés de manière critique jusqu’à 
présent. La ville possède pourtant une histoire riche, connaissant son heure de gloire au iiie/
ixe siècle, où elle fut alors considérée comme le principal centre urbain du Maghreb central. 
Sa prospérité ne commença à décliner qu’au cours du ve/xie siècle, non pas dans le sillage im-
médiat de la conquête fatimide comme on le dit toujours, mais au cours des multiples conflits 
qui déchirèrent la région sous les Zīrīdes, car elle se situait alors dans l’œil du cyclone, à la 
charnière entre les deux grandes aires d’influence qui partageaient le Maghreb. Sans même 
encore parler de l’étude archéologique du cadre urbain, l’histoire de la ville jusqu’à sa destruc-
tion supposée par les Banū Ġāniya en 605/1208-1209 reste à écrire : nous n’en avons livré que 
les étapes essentielles, rappel nécessaire à la reconstitution cohérente d’une trame de mémoire. 

Les strates de cette mémoire remontent aux Rustumides, car le mythe urbain est intimement 
lié au processus de légitimation de cette dynastie qui, en affichant ses origines persanes, mit sans 
doute en avant son rôle d’intermédiaire entre Orient et Occident, sans toutefois posséder des 
moyens comparables à son adversaire abbasside. La césure que représente la conquête fatimide 
dans l’histoire des Ibāḍites explique que Tāhart soit ensuite devenu un lieu de mémoire pour la 
communauté, d’autant plus idéalisé que le temps du « dévoilement » était maintenant révolu 152. 

149.  À ce propos, Lewicki, « L’État nord-africain de Tāhert ».
150.  Ibn al-Ṣaġir, Aḫbār al-a’imma al-rustumiyyīn, éd. M. Nāṣir, I. Baḥaz p. 321-327.
151.  Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, éd. 141-143 ; trad. p. 215-217 ; Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsim, p. 22-25.
152.  Comme le rappelle avec nostalgie le Siyar al-Wisyānī par la bouche de l’un de ses personnages : « La 
peur règne en tout lieu, à l’inverse de Tāhart au temps des imams » (al-ḫawf fī kull balad illā miṯl Tāhart fī 
ayyām al-a’imma) : Siyar al-Wisyānī, II, p. 498.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 75

Le souvenir des origines de la cité s’enrichit alors de nouveaux récits, et l’ascendance persane des 
souverains donna lieu à l’élaboration de généalogies fictives. Tout en soulignant la cohérence 
idéologique de la matrice légendaire élaborée par les auteurs ibāḍites, nous avons pu constater 
que des emprunts réciproques relient ce champ de mémoire à la littérature sunnite, qui re-
cueille elle aussi tout un faisceau de traditions émanant principalement de trois grands centres : 
Kairouan, Cordoue et peut-être Tlemcen dans le cas d’Ibn Ḫaldūn. Nous avons essayé aussi de 
démontrer que les récits de fondation de Tāhart ne pouvaient se comprendre qu’en résonance 
et en opposition avec les mythes urbains des grands centres rivaux. C’est ainsi que le prisme 
communautaire ibāḍite, travaillé par la tension entre modèle oriental et ancrage local, nous offre 
finalement un aperçu des courants nourriciers qui ont alimenté la mémoire historique et l’ima-
ginaire politique du Maghreb des premiers siècles. 

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Encyclopédie de l’Islam, 2e édition, E.J. Brill, Leiden, 
1954-2004, 12 volumes :

	 Bel, Alfred, Yalaoui, Mohamed, « Tilimsān », X, 
p. 534-535.

Calassanti-Motylinski, Adolphe de, « ʿ Abd al-Raḥmān 
b. Rostem », I, p. 88.

	 Talbi, Mohamed, « Tāhart », X, p. 107-108.
	 Talbi, Mohamed, « Rustamides », VIII, p. 657-

659.

	 Sources

Abū l-Fidā’, Taqwīm al-buldān, trad. Joseph-Toussaint 
Reinaud, Géographie d’Aboulféda, (Paris, 1848), 
réimpr. Francfort-sur-le-Main, Institute for the 
History of Arabic-Islamic Science, 1998.

Abū Zakariyyā’ al-Warǧilānī, Kitāb siyar al-a’imma wa 
aḫbārihā, éd. ʿAbd al-Raḥmān Ayyūb, Tunis, 
al-dār al-tūnisiyya li-l-našr, 1985. Trad. Roger 
Le Tourneau, « La ’Chronique’ d’Abû Zakariyyā’ 
al-Warǧalānī (m. 471 H. / 1078 J.C.) », Revue 
africaine, 104 (1960), p. 99-176, 322-390 ; 105 
(1961), p. 117-176 et Hady Roger Idris, Revue 
africaine, 105 (1961), p. 323-374 et 106 (1962), 
p. 119-162.

Al-Bakrī, Kitāb al-masālik wa-l-mamālik, (éd. et trad. 
Mc Guckin de Slane, Description de l’Afrique 
septentrionale par Abou Obeïd el-Bekri), réimpr. 
Paris, Maisonneuve, 1965.

Al-Balāḏurī, Futūḥ al-buldān, éd. Raḍwān Muḥammad 
Raḍwān, Beyrouth, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 

199. Trad. Philip Khuri Hitti, The Origins of the 
Islamic State, Gorgias Press, 2002.

Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. 8, Inscriptiones 
Africæ latinæ, Berlin, 1881 (abrégé CIL).

Al-Darǧīnī, Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ bi-l-Maġrib, 
2e éd. revue et corrigée, Ibrāhīm Ṭallay, s.n., s.d., 
2 vol.

Al-Ḥimyarī, Kitāb al-rawḍ al-miʿṭār fī ḫabar al-aqṭār, 
éd. Iḥsān ʿAbbās, Beyrouth, Maktaba Lubnān, 
1975.

Ibn ʿAbd al-Ḥakam, Kitāb futūḥ Miṣr wa Ifrīqiyya wa 
l-Andalus, éd. et trad. partielles Albert Gateau, 
Conquête de l’Afrique du Nord et de l’Espagne, 
2e éd., Alger, Éditions Carbonel, 1947.

Ibn al-Aṯīr, Kitāb al-kāmil fī l- ta’rīḫ, éd. s.n. Dār Ṣādir, 
Beyrouth, 1399/1979, 10 vol. Trad. partielle 
Émile Fagnan, Annales du Maghreb et de 
l’Espagne, Alger, Typographie Adolphe Jourdan, 
1898.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide76

Ibn al-Faqīh, Kitāb al-buldān, éd. Michael Jan de Goeje, 
Leyde, E.J. Brill, 1967.

Ibn Ḫaldūn, Ta’rīḫ Ibn Ḫaldūn, éd. Ḫalīl Šahāda et 
Sahīl Zakkār, Dār al-fikr, Beyrouth, 1421/2000, 
7 vol.

Ibn Ḥayyān, Kitāb al-Muqtabis II-1, trad. Federico 
Corriente et Maḥmūd ʿAlī Makkī, Crónica 
de los emires Al-Ḥakam I y ʿAbdarraḥmān II 
entre los años 796 y 847, Saragosse, Instituto de 
Estudios Islámicos y del Oriente Próximo, 2001.

—, Kitāb al-Muqtabis II-2, éd. Maḥmūd ʿAlī Makkī, 
Beyrouth, Dār al-kitāb al-ʿarabī, 1970.

—, Kitāb al-Muqtabis V, éd. Pedro Chalmeta, Federico 
Corriente et Muḥammad Ṣubḥ, Madrid, 
1979. Trad. María Jesús Viguera et Federico 
Corriente, Crónica del Califa ʿAbdarraḥmān 
III an-Nāṣir entre los años 912 y 942 
(al-Muqtabis V), Saragosse, Anubar Ediciones 

– Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 
coll. « Textos Medievales » (64), 1981.

—, Kitāb al-Muqtabis VII, éd. ʿAbd al-Raḥmān ʿAlī 
al-Ḥaǧǧī, Beyrouth, Dār at-ṯaqāfa, Al-maktaba 
al-andalusiyya, 1983.

Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, éd. J. H. Kramers, 
Bibliotheca Geographorum Arabicorum, Leyde, 
E.J. Brill, 1938. Trad. J. H. Kramers et Gaston 
Wiet, Configuration de la terre, Paris-Beyrouth, 
1964, 2 vol.

Ibn Ḥazm, Kitāb ǧamharat ansāb al-ʿarab, éd. Évariste 
Lévi-Provençal, (Le Caire, Dār al-maʿārif, 1948), 
réimpr. Beyrouth, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
1418/1998.

Ibn Ḫurradāḏbih, Kitāb al-masālik wa l-mamālik, éd. 
et trad. Michael Jan de Goeje, Leyde, E.J. Brill, 
2e éd. 1967.

Ibn ʿIḏārī al-Marrākušī, Kitāb al-bayān al-muġrib fī 
iḫtiṣār aḫbār mulūk al-Andalus wa l-Maġrib, 
éd. Reinhardt Dozy, revue par Georges 
Séraphin Colin et Évariste Lévi-Provençal, 
Histoire de l’Afrique du Nord et de l’Espagne 
musulmane intitulée Kitāb al-bayān al-muġrib, 
(Leyde, E. J. Brill, 1948), réimpr. Dār 
al-ʿarabiyya li-l-kitāb, Beyrouth, 1983.

Ibn al-Qūṭiyya, Ta’rīḫ iftitāḥ al-Andalus, éd. Ibrāhīm 
al-Abyārī, Le Caire, Dār al-Kitāb al-Miṣrī, 
Beyrouth, Dār al-Kitāb al-Lubnānī, 1982. 

Ibn Rustah, Kitāb al-aʿlāq al-nafīsa, éd. Michael Jan de 
Goeje, Bibliotheca Geographorum Arabicorum, 
Leyde, E.J. Brill, 1967, p. 129. Trad. Gaston Wiet, 
Les atours précieux, (Le Caire, 1955), réimpr. 
Publications of the Institute for the History 
of Arabic-Islamic Science, Islamic Geography, 
vol. 297, Francfort-sur-le-Main, 2008.

Ibn al-Ṣaġir, Aḫbār al-a’imma al-rustumiyyīn, éd. et trad. 
Adolphe de Calassanti Motylinski, « Chronique 
d’Ibn Saghir sur les imams Rostémides de 
Tahert », Recueil de mémoires et de textes publiés 
en l’honneur du xive Congrès des Orientalistes 
(Alger, 1905), Paris, Leroux, vol. 3, p. 3-132. 
Nouvelle éd. Muḥammad Nāṣir, Ibrāhīm 
Baḥaz, Beyrouth, Dār al-ġarb al-islāmī, 1986.

Ibn Sahl al-Rāzī, Kitāb aḫbār Faḫḫ wa ḫabar Yaḥya 
b. ʿAbd Allāh (wa aḫīhi Idrīs b. ʿAbd Allāh). 
The battle of Fakhkh, its aftermath, and the 
spread of the Zaydite movement in Yemen, North 
Africa and northwest Iran, éd. Maher Jarrar, Dār 
al-Ġarb al-Islāmī, Zaydite Sources Series 1, 
Beyrouth, 1995.

Ibn Saʿīd al-Maġribī, Kitāb al-muġrib fī ḥulā al-Maġrib, 
éd. Šawqī Ḍayf, Le Caire, Dār al-maʿārif, 1993.

Ibn Ṣāliḥ, Fatḥ al-ʿarab li-l-Maġrib, trad. Évariste Levi-
Provençal, « Arabica occidentalia I. Un nouveau 
récit de la conquête de l’Afrique du Nord par 
les Arabes », Arabica, 1 (1954), p. 35-42.

Ibn Sallām, Kitāb Ibn Sallām : Eine Ibaditisch-
Maghribinische Geschichte des Islams aus dem 
3/9 Jahrundert, éd. Werner Schwartz et Šayḫ 
Sālim b. Yaʿqūb, Wiesbaden, 1986. 

Al-Idrīsī, Kitāb nuzhat al-muštāq fī iḫtirāq al-afāq, 
éd. Istituto Universitario Orientale di Napoli e 
Istituto per il Medio e Estremo Oriente, Opus 
geographicum, Naples-Rome, 1975. Trad. du 
Chevalier Jaubert, revue par Annliese Nef, La 
première géographie de l’Occident, Paris, Garnier 
Flammarion, 1999.

Al-Istaḫrī, Kitāb al-masālik wa l-mamālik, 
éd. Michael Jan de Goeje, Leyde, E.J. Brill, 1967.

Kitāb al-istibṣār fī ʿaǧā’ib al-amṣār, 
(éd. A. Saad Zaghloul, Alexandrie, Imprimerie 
de l’Université d’Alexandrie, 1958), réimpr. 
Francfort-sur-le-Main, Institute for the 
Historiy of Arabic-Islamic Science, 1997.

Léon l’Africain, De l’Afrique, contenant la description de 
ce pays, par Léon l’Africain et la navigation des 
anciens capitaines portugais aux Indes orientales 
et Occidentales, trad. Jean Temporal, Paris, 1830.

Al-Maqqārī, Kitāb nafḥ al-ṭīb min ġuṣn al-Andalus 
al-raṭīb, éd. Ibrāhīm Šams al-Dīn, Beyrouth, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 1418/1998.

Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab wa maʿāḏīn al-ǧawhar, 
éd. Charles Barbier de Meynard et Abel 
Pavet de Courteille, revue et corrigée par 
Charles Pellat, Beyrouth, Éditions de 
l’Université libanaise de Beyrouth – Librairie 
orientale, 1966-1979, 7 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


cyrille  aillet 77

Muḥammad Yaʿlā (éd.), Tres textos árabes sobre 
berebéres en el Occidente islámico, CSIC-AECI, 
Fuentes arábico-hispanas 20, Madrid, 1996.

Al-Muqaddasī, Aḥsan al-taqāsim fī maʿrifat al-aqālim, 
éd. et trad. Charles Pellat, Description de 
l’Occident musulman au ive/xe siècle, Alger, 1960.

Al-Qāḍī Nuʿmān, Iftitāḥ al-daʿwa, trad. Hamid Haji, 
Founding the Fatimid State : The Rise of an Early 
Islamic Empire, I.B. Tauris, Londres-NY, The 
Institute of Ismaili Studies Ismaili Texts and 
Translations Series 6, 2006.

Al-Qazwīnī, Kitāb aṯār al-bilād, (éd. Ferdinand 
Wüstenfeld, Zakarija Ben Muhammad Ben 
Mahmud el-Cazwini’s Kosmographie : aus 
der Handschriften der Bibliotheken zu Berlin, 
Gotha, Dresden und Hamburg, Göttingen, 
Dieterichsche Buchhandlung, 1848-1849), 
réimpr. Publications of the Institute for 
the History of Arabic-Islamic Science, 1994.

Al-Raqīq, Ta’rīḫ Ifrīqiyya wa l-Maġrib, trad. partielle 
Hady Roger Idris, L’Occident musulman à 
l’avénement des Abbassides d’après le chroniqueur 
zīrīde al-Raqīq, Paris, Geuthner, 1973.

Al-Šammāḫī, Kitāb al-siyar, éd. partielle Muḥammad 
Ḥasan, Tunis, Kulliyyat al-ʿulūm al-insāniyya 
wa l-iǧtimāʿiyya, 1995.

Siyar al-Wisyānī, éd. ʿUmar b. Luqmān Bū ʿAṣbāna, 
Mascate, Wizārat al-turāṯ wa l-ṯaqāfa, 
1430/2009, 3 vol.

Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ al-rusul wa l-mulūk, trad. 
C.E. Bosworth, The History of al-Ṭabarī, vol. 30, 
The ʿAbbāsid Caliphate in Equilibrium, State 
University of New York Press, Albany, 1989.

Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, éd. T. G. J. Juynboll, Leyde, 
1861. Trad. Gaston Wiet, Les pays, Le Caire, 
1937.

Yāqūṭ al-Rūmī, Kitāb muʿǧam al-buldān, éd. ʿAbd 
al-ʿAzīz al-Ǧundī, Beyrouth, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, 1990, 2 vol.

	 Études

Amara, Allaoua, « L’islamisation du Maghreb central 
(viie -xie siècle) », dans Dominique Valérian 
(éd.), Islamisation et arabisation de l’Occident 
musulman médiéval (viie-xiie s.), publication du 
séminaire « Islam médiéval d’Occident » (Paris, 
2006-2007), Paris, Presses de l’Université 
Paris I-Sorbonne, 2011 (sous presse).

—, « Remarques sur le recueil ibāḍite-wahbite Siyar 
al-mašā’iḫ : retour sur son attribution », 
Al-Andalus-Magreb 15 (2008), p. 31-40.

Baḥaz, Ibrāhīm, Al-dawla al-rustumiyya, 160-296/777-
909. Dirāsa fī l-awḍāʿ al-iqtiṣādiyya wa l-ḥayāt 
al-fikriyya, 2e éd. revue et corrigée, Ghardaïa, 
al-maṭbaʿa al-ʿarabiyya, 1994. 

Bekri, Cheikh, L’Algérie aux iie-iiie s./viiie-ixe s. 
Quelques aspects méconnus du royaume 
rostémide : l’exemple d’un Islam tolérant, Paris, 
Publisud, 2004.

Bel, Alfred, Les Benou Ghânya, derniers représentants de 
l’Empire almoravide, et leur lutte contre l’Empire 
almohade, Paris, Ernest Leroux, 1903.

Brugnatelli, Vermondo, « La morphologie des noms 
berbères en w-. Considérations diachroniques », 
dans Mohamed El Medlaoui, Saâd Gafaiti, 
Fouad Saa (éd.), Actes du premier congrès 
chamito-sémitique de Fès (12-13 mars 1997), 
Publications de la faculté des Lettres et des 
Sciences humaines, Saïs-Fès 1998, p. 51-67.

Cadenat, Pierre, « Vestiges paléo-chrétiens dans 
la région de Tiaret », Libyca, 5, 1957, p. 77-103.

—, « Notes d’archéologie tiarétienne », Antiquités 
africaines, 24 (1988), p. 43-66. 

Courtois, Charles, Les Vandales et l’Afrique, Alger, 
Publications du gouvernement général de 
l’Algérie, 1955. 

Dangel, Gérard, L’imamat ibadite de Tahert (761-909). 
Contribution à l’histoire de l’Afrique du Nord 
durant le Haut Moyen Âge, thèse de doctorat de 
troisième cycle d’histoire sous la direction de 
Freddy Thiriet, Strasbourg, 1977.

El-Ghali, Abdelkader, Les États kharidjites au 
Maghreb. iie-ive s./viiie-xe s., Tunis, Centre de 
publication universitaire, 2003.

Geertz, Clifford, « Ideology as a Cultural System », 
dans Id., The Interpretation of Cultures, New 
York, 1973 (en ligne sur http ://hypergeertz.jku.
at/GeertzTexts/Ideology_Cultural.htm).

Gsell, Stéphane, Atlas archéologique de l’Algérie, Paris, 
Fontemoing et Cie, Alger, Adolphe Jourdan, 
1911.

Halm, Heinz, « Eine Inschrift des Magister Militum 
Solomon in Arabischer Überlieferung », 
Historia, 36, 1987, p. 250-256

Idris, Hady Roger, La Berbérie orientale sous les Zīrīdes, 
xe-xiie siècles, Paris, Adrien Maisonneuve, 1962, 
2 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


tāhart et  les  origines  de  l’ imamat rustumide78

Ismāʿīl, Maḥmūd, Al-ḫawāriǧ fī l-Maġrib, Beyrouth, 
Dār al-ʿawda, Le Caire, Maktaba Madbūlī, 1976.

Koribaa, Nabhani, Les Kharidjites, démocrates de l’Islam, 
Paris, Publisud, 1991. 

Laporte, Jean-Pierre, « Les djedars, monuments 
funéraires berbères de la région de Frenda et 
de Tiaret », dans Claude Briand-Ponsart (éd.), 
Identités et culture dans l’Algérie antique. Actes du 
colloque, université de Rouen, 16 et 17 mai 2003, 
Rouen, Publications des universités de Rouen 
et du Havre, 377, 2007, p. 321-406.

Laroui, Abdallah, L’histoire du Maghreb. Un essai de 
synthèse, Paris, Maspero, 1970, 2 vol.

Lewicki, Tadeusz, « L’État nord-africain de Tāhert et 
ses relations avec le Soudan occidental à la 
fin du viiie et au ixe siècle », Cahiers d’études 
africaines, 1962, vol. 2, nº 8, p. 513-535.

—, « Les ibāḍites dans l’Arabie du Sud au Moyen Âge », 
Folia Orientalia 1 (1959), fasc. 1, p. 3-17.

Marçais, Georges, Dessus-Lamare, A., « Recherches 
d’archéologie musulmane. Tîhert-Tagdemt 
(août-septembre 1941) », Revue africaine (1946), 
p. 24-57.

Martinez-Gros, Gabriel, Identité andalouse, Arles, 
Actes Sud-Sindbad, 1997.

—, « Le passage vers l’ouest. Remarques sur les récits 
fondateurs des dynasties omeyyades de 
Cordoue et idrisside de Fès », Al-Masāq, 1995, 
p. 21-44.

Modéran, Yves, Les Maures et l’Afrique romaine (ive-
viie siècle), Rome, École française de Rome, 
2003. 

Moussa Fekhar, Brahim ben, Les communautés ibadites 
en Afrique du Nord (Libye, Tunisie et Algérie) 
depuis les Fatimides, thèse doctorale d’histoire 
sous la direction de Claude Cahen, université 
de la Sorbonne, 1971, 2 vol.

Nègre, André, « La fin de l’État rustumide », Revue 
d’histoire et de civilisation du Maghreb, 
6-7 (1969), p. 10-21.

Rebstock, Ulrich, Die Ibaditen im Magrib (2-8, 4-10 Jh) : 
die geschischte einer berberwegung im gewand des 
Islam, Berlin, Klaus Schwart, 1983. 

Rushworth, Alan H., « From Arzuges to Rustamids. 
State formation and regional identity in the 
pre-Sahara zone », dans Andrew H. Merrills, 
Vandals, Romans and Berbers. New Perspectives 
on Late Antique North Africa, Aldershot-
Burlington, Ashgate, 2004, p. 77-98.

Salama, Pierre, « Nouveaux témoignages de l’œuvre des 
Sévères dans la Maurétanie césarienne », Libyca, 
1, 1953, p. 231-261.

Savage, Elizabeth, A Gateway to Hell, A Gateway to 
Paradise. The North African Response to the 
Arab Conquest, Princeton, The Darwin Press, 
Studies in Late Antiquity and Early Islam 7, 
1997.

Schwartz Werner, Die Anfänge der Ibaditen in 
Nordafrika : der Beit einer islamischen Minderheit 
zur Ausbreitung des Islam, Wiesbaden, Otto 
Harrassowitz, 1983.

Talbi, Mohamed, L’émirat aghlabide (184-296/800-909). 
Histoire politique, Paris, Adrien Maisonneuve-
Tunis, Publications de la Faculté des Lettres, 
1966.

Zerouki, Brahim, L’imamat de Tahert, Paris, 
L’Harmattan, 1987.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 47-78    Cyrille Aillet
Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

