MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 45 (2011), p. 47-78
Cyrille Aillet

Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Tahart et les origines de I'imamat rustumide

Matrice orientale et ancrage local

A FONDATION, dans la seconde moitié du 11°/virr® siécle, de la ville islamique de Tahart’,
située A proximité d'un important centre urbain antique, constitue une étape politique
majeure dans l'affirmation de la nébuleuse kharijite au Maghreb. Tandis que les efforts des
propagandistes du mouvement échouaient les uns aprés les autres en Irak et dans le Hurassan, se
concentrant progressivement dans le sud-est de la péninsule Arabique (FHladramawt jusquau 1v¢/
x¢, voire v¢/x1° siecle, et ‘Umain jusquaujourd’hui) %, une dynastie d'imams affichant leur origine
persane réussissait a s'implanter durablement — pour plus d'un siécle — dans les marges occiden-
tales de I'empire abbasside, pour n'étre déracinée que par la puissante vague fatimide de 296/909.
Volontiers présenté comme le symbole d'un 4ge d'or de I'ibadisme, dont la domination sur
les autres courants issus du kharijisme fut dés lors établie, ce que 'on nomme un peu hitivement

1. Cetarticle sinsére dans le programme Jeune Chercheur « Maghribadite », soutenu par '’Agence nationale
de la Recherche (n° 2010 JCJC 2004 o1) et coordonné par moi-méme.

Il y a deux facons possibles et équivalentes de transcrire le nom, dorigine berbére, de la ville: Tihart et
Tahart (ou Tahert si l'on respecte la prononciation dialectale). Selon Ibrahim Bahaz, la premiére serait plus
ancienne et attestée chez des auteurs maghrébins (al-Raqiq, Ibn ‘Idari al-Marrakusi, Ibn Sa‘id al-Magribi),
tandis que la seconde aurait été imposée plus tardivement par des auteurs étrangers a la région (Bahaz, Al-
dawla al-rustumiyya, p. 86). Ce raisonnement est démenti par l'emploi de la seconde transcription chez des
auteurs anciens (Ibn al-Sagir, al-Ya‘qubi) et ibadites (Ibn Sallim, Abu Zakariyya' al-Wargilani, al-Dargini).
Enfin, le nom de la dynastie est parfois vocalisé avec une fatha (« Rustamides »), mais nous nous sommes
rangé i la transcription d’Ibrahim Bahaz.

2. A ce propos, Lewicki, « Les ibadites dans I'Arabie du Sud au Moyen Age ».

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45 — 20II
Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet

Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

«'Etat» rustumide de Tahart3 est également considéré par certains représentants de I'histo-
riographie postcoloniale comme une préfiguration de la naissance d'une « nation » algérienne *.
Linsistance habituelle sur la « centralité» de Tahart, et sur le role supposé quaurait joué la
dynastie rustumide dans l'unification du Maghreb central n'est pas sans lien avec I'idéologie
nationale algérienne. La tentation de faire de I'imamat la premiére ébauche d'un Etat algérien
est d’autant plus forte que Tiaret a servi, dix siécles plus tard (1835-1843), de siége temporaire
a la résistance menée par I'émir Abdelkader contre la colonisation francaise®.

L'idéalisation de I'épisode rustumide posséde néanmoins des racines bien plus anciennes,
puisquune mémoire mythique de la ville se mit en place de facon précoce, dés le 111°/1x° siécle.
Disciple de Basra devenue — tout du moins dans le discours — I'émule et la rivale de Bagdad,
Tahart offre un cadre propice pour toute réflexion sur la constitution des premiéres « capitales »
régionales de I'Islam, villes actives dans la constitution de réseaux économiques et politiques
locaux, et revendiquant une autonomie certaine vis-a-vis du principal centre d'impulsion d'un
empire qui se voulait universel.

Une réflexion d’ensemble sur ces podles régionaux savére d'autant plus salutaire que leur
intégration dans 'histoire de I'Islam des premiers siécles est loin d’étre encore réalisée, tant
il est vrai que celle-ci s'écrit trop souvent encore selon une perspective étroitement centralisa-
trice et impériale, depuis Bagdad, Cordoue ou Le Caire. Question de sources? Assurément,
puisque les trois villes califales ont contribué i forger leur propre mythe historique a travers
une ample production littéraire. Toutefois, I'indéniable disproportion des témoignages dispo-
nibles a également pu servir dalibi 4 une historiographie qui, réglée sur le schéma des sources,
considére la formation des pouvoirs régionaux, jugés « périphériques », comme une entrave a
la construction de I'Etat, lui-méme figé dans un modéle impérial. A propos du Maghreb, aire
géographique qui échappa en grande partie au pouvoir califal dés la fin de I'ére omeyyade, on
peut difficilement nier la prégnance de ce raisonnement, tout comme son impuissance a rendre
compte des dynamiques politiques qui caractérisent les premiers siécles de I'Islam dans la région.

Abdallah Laroui faisait déja ce constat en 1970, dénongant le laius sur la « malchance »
historique du Maghreb, devenu un poncif de I'historiographie a 1'époque coloniale®. Or, sans
retomber dans le débat ancien sur la « décolonisation » de la mémoire historique du Maghreb,
force est de constater le faible degré d'intégration de cette aire géographique dans la trame
historique générale de I'Islam médiéval.

3. Une structure étatique implique un degré de centralisation et de développement de 'administration
qu'il faudrait mesurer plus précisément en ce qui concerne I'imamat de Tahart. Sur I'histoire politique et
les institutions rustumides, voir Dangel, L'imamat ibadite de Tabert et Bahaz, Al-dawla al-rustumiyya. Sur
I'histoire des Ibadites au Maghreb dans les premiers siécles, voir aussi Rebstock, Die Ibaditen im Magrib et
Schwartz, Die Anfinge der Ibaditen. La bibliographie en arabe est assez abondante, mais nous n'en citons
que les références essentielles.

4. Préfiguration d’'une nation « démocratique » selon Koribaa, Les Kharidjites, démocrates de I'Islam, et d'un
«Islam tolérant » pour Bekri, LAlgérie aux r1°-111¢ s./ virrt-1x° .

5. Comme le rappellent Bahaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 89, et Talbi, « Tahart», X, p. 107-108.

6. Laroui, L'bistoire du Maghreb, p. 6-14.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET " 49

Lautre tendance dominante consiste a considérer I'évolution régionale sous l'angle exclu-
sif du sunnisme malékite, dont l'expansion saccéléra dans la seconde moitié du v¢/x1¢ siécle.
Pourtant, 'ancienneté et 'abondance relative des sources ibadites — face a la disette des autres
témoignages textuels maghrébins avant le v¢/x1¢, voire le vi¢/x11° si¢cle — permettent de s'in-
terroger sur |'élaboration d'une idéologie 7 concurrente du califat abbasside, incarnée dans des
réalisations politiques dont la plus stable fut I'imamat rustumide. Lére rustumide constitue
le prélude a I'élaboration de ce discours alternatif, qui a connu d'importants prolongements
dans la littérature ibadite aprés la chute de Tahart. Cet événement a cependant largement
contribué a I'idéalisation du stade de « manifestation » (zuhdir) du mouvement et A la sacrali-
sation de ses imams, dont certains furent considérés comme des autorités en matiére de figh.

Nous dresserons d’abord un premier panorama des sources disponibles, afin d'y repérer les
strates de mémoire constitutives de |'histoire de Tahart® Nous nous limiterons ensuite aux
récits relatifs 4 la fondation de la ville et aux origines du royaume rustumide, incarné par son
premier imam: ‘Abd al-Rahman b. Rustum. Tout en repérant les contours d'un imaginaire
urbain forgé au contact de modeéles rivaux, nous nous pencherons sur la cité en tant quiespace
de représentation et de réalisation de I'imamat. C'est ainsi que nous tenterons de comprendre
comment l'usage d'un argumentaire servant alternativement de support a l'aflichage de la
matrice orientale du mouvement, ou 4 la revendication, grice au registre de la $u‘abiyya, d'un
ancrage local, a permis de construire I'image d'un péle adverse et inverse du califat abbasside®.

Strates de mémoire

Avant d’en extraire les éléments qui nous intéressent, il convient de sonder la profondeur
de ce terreau mythique. Sil'on mesure le rayonnement d'une ville au souvenir queelle a laissé
dans les sources, il faut bien reconnaitre que Tahart a joui d'une large renommeée, dans un
périmeétre s'étendant de Cordoue 2 Bagdad, donc bien au-dela des seules frontiéres de la
communauté ibadite, et sur une durée de plusieurs siecles puisque les derniéres formulations
notables de cette mémoire urbaine datent du vir¢/xive siécle.

7. Un « systéme ordonné de symboles culturels » selon la définition de Geertz, « Ideology as a Cultural System ».
8. Cetarticle ne contient que quelques repéres sur I'histoire de la ville et sa consignation écrite, support pour
une étude monographique ultérieure.

9. Je tiens a remercier Dominique Valérian de m'avoir communiqué deux articles encore inédits, le premier
ayant pour titre « Les récits de fondation de villes et la construction de la mémoire urbaine dans le Maghreb
médiéval », le second « Récits de fondation et islamisation de la mémoire urbaine au Maghreb ». Ils s'appuient
sur la littérature sunnite, mais posent la question de la « sunnisation » des récits de fondation (en particulier
pour Fés).

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

Les deux sites et la question de la continuité d'occupation
avec I'Antiquité tardive

Tahart se composait en réalité de deux noyaux urbains situés sur les flancs du Djebel
Guezoul (Gazzil). De fait, on distingue encore de nos jours deux établissements distants
d’environ huit kilométres, la ville moderne de Tiaret a l'est, et le bourg de Tagdemt a l'ouest,
qui tous deux tirent leurs noms de toponymes berbéres trés anciens ™.

Plusieurs sources distinguent clairement « Tahart l'ancienne » (Tahart al-qadima), I'éta-
blissement d'origine préislamique, de « Tahart la neuve » (Tahart al-badita, al-mubaddita ou
al-gadida), la fondation ibadite du 11¢/vin® siécle . D'aprés Yaqit, qui ne fait que répéter les
informations du géographe al-Muhallabi (m. 380/990), la ville ancienne était aussi désignée
sous le nom de Tahart ‘Abd al-Haliq, désignation dont la seule fonction semble étre de marquer
la piété de son fondateur ou de ses habitants, puisque le second élément signifie «le serviteur
du Créateur™». Selon Abu I-Fida' une journée de marche aurait séparé les deux sites — un
intervalle qui semble plus élevé que l'espace situé entre les deux agglomérations actuelles —,
mais Bakri (sappuyant sur al-Warriq) évoque seulement une distance de cinq milles®. Les
sources insistent aussi sur l'altitude de 1'écablissement ancien, qu'ils surnomment volontiers
« Tahart la haute» (Tahart al-“uliyya ou al-u‘la)™*. De fait, la ville actuelle de Tiaret occupe
un site perché a 1131 metres d’altitude. Bakri propose un indice supplémentaire en évoquant
la présence sur ces lieux, 4 une période indéterminée avant I'Islam, du hisn des Barqagana®.
Comme I'a montré Allaoua Amara dans un article récent, ce groupe de population est aussi
signalé 3 Tubna dans le Zab par Ibn Hawqal. Pour cet historien, il sagirait de Berbéres chris-
tianisés durant I'’Antiquité tardive, puis convertis  I'islam aprés la conquéte arabe ™.

Ces références a 'ancienneté de la ville posent la question de la continuité de I'occupation
du site entre I'’Antiquité tardive et |'ére rustumide. Toutefois, on ne sait pas grand-chose de

10. Talbi, « Tahart», X, p.107-108 ; Marcais, Dessus-Lamare, « Recherches d'archéologie musulmane ». Nous
revenons plus bas sur Iétymologie de « Tagdempt». A propos de Tahart, il existe différentes hypothéses
qu'expose, sans trancher dans le vif du sujet, Zerouki, L'imamat de Tabert, p. 27-35. La plus convaincante
semble étre celle qui relie ce nom a l'idée de « campement », de « station » ou de « halte », Il faudrait mener
a ce sujet des recherches plus précises, mais des toponymes apparemment dérivés de la méme racine sont
attestés, pour Meknés qui est aussi appelée « Taqrart» (Al-Idrisi, Kitab nuzhat al-mustaq, p. 244), et pour
I'un des deux quartiers de Tlemcen, fondé par les Almoravides en 474/1081 et dont le nom est transcrit sous
la forme « Takrart» (Bel et Yalaoui, « Tilimsan», X, p. 534-535), « Tagrart» ou bien « Tahart» selon les
éditions (Ibn al-Atir, al-kamil fi - ta’rib, éd. t. 10, p. 580-581, trad. p. 540-541), ce qui souligne bien l'absence
d’unification de l'onomastique berbeére.

11. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141; Yaqut, Kitab mu‘§am al-buldan, II, n° 2426,
p. 8-10 (d’aprés une citation d’al-Muhallabi); Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ih, 1, p. 40; Abu 1-Fida,
Taqwim al-buldan, p. 172-173.

12. Yaqut, Kitab mu‘gam al-buldan, 11, n® 2426, p. 8-10.

13. Abu 1-Fida, Taqwim al-buldan, p. 172-173; Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.

14. Al-Istabri, Kitab al-masalik p. 39; Ibn Rustah, Kitab al-a‘laq al-nafisa, p. 145.

15. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 67, trad. p. 139.

16. Amara, « Lislamisation du Maghreb central (vire-x1° siécle) ».

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET 51

cet établissement antique, ni par les sources, ni par I'archéologie 7. Depuis |’ Atlas archéologique
de I'Algérie de Stéphane Gsell, on suppose que la ville romaine se dressait & 'emplacement de
la moderne Tiaret:

La belle position de ce lieu, au débouché du col de Guertoufa et i l'entrée d'une immense plaine
qu'il domine, 4 la naissance du Nahar Ouassel et prés de I'oued Riou et de la Mina, fut appréciée
par les Romains, qui y fondérent probablement d’abord un des établissements militaires de leur

frontiére, puis un centre de population civile.

De fait, des vestiges étaient encore visibles au x1x° siécle, notamment trois enceintes dont
une « peut-étre d'origine romaine », tandis que les deux autres « dataient probablement d'une
basse époque (domination des princes berbéres antérieurs aux Rostémides™ ?) ». Une mise
au point de la documentation disponible, prenant pour point de départ les descriptions du
x1x°© siécle, serait donc nécessaire. On sait que la région fut occupée sous le régne de Septime
Sévere, vers 200-203, et que 'oppidum de ‘Ayn Sbiba marquait alors la limite méridionale de
la province de Césarienne ™. Il est toutefois difficile de mesurer le degré de contrdle exercé par
Rome sur ce secteur au-dela du 111° siécle, bien que 'on ait découvert plusieurs inscriptions
latines des 1ve-ve siécles *°. La période suivante, jusquau vii© siécle, semble surtout documentée
par la numismatique *, mais la présence de monnaies byzantines 4 Tiaret et aux alentours ne
signifie pas forcément que l'autorité de Constantinople y était reconnue.

La présence de ces monuments funéraires imposants quon appelle les « djedars », situés
pour la plupart prés de Frenda au sud, mais aussi a proximité de Tiaret dans le Djebel Lakhdar
(la « montagne verte »), démontre que cette ancienne marge du limes a sans doute abrité — 2
partir du v€ siécle trés certainement et sans doute jusqu'a la conquéte arabe— un ou plu-
sieurs de ces royaumes « maures>>» qui, tout en étant autonomes vis-a-vis de Rome puis de
Constantinople, présentaient des marques d’acculturation aussi bien sur le plan linguistique
que sur le plan religieux. Lusage du latin dans I'épigraphie funéraire est documenté au moins
jusquau ve siécle. On mesure mal la profondeur de pénétration du christianisme, mais elle est
bien attestée par des inscriptions funéraires, par des symboles religieux comme les chrismes, et

17. Onévoque parfois le nom de Tingartia, mais cela reléve de la pure hypothése selon Laporte, « Les djedars »,
p- 321 et n. 16 p. 325.

18. Toutes les citations sont de Gsell, Atlas archéologique de I’Algérie, feuille 33, n° 14 p. 2.

19. Salama, « Nouveaux témoignages de l'ceuvre des Sévéres ».

20, Sans entrer dans le détail, on pourra se référer aux échantillons contenus dans CIL, vol. 8, n° 9727-9738,
et 3 Cadenat, « Vestiges paléo-chrétiens dans la région de Tiaret ». Je tiens 4 remercier Sabine Lefebvre pour
les informations qu'elle m’a fournies.

21. Gsell, Atlas archéologique de UAlgérie, feuille 33, n° 14 p. 2. Voir aussi la bréve mise au point d’Alan
Rushworth, qui n'apporte rien de trés neuf, mais qui contient des renvois bibliographiques précis : Rushworth,
« From Arzuges to Rustamids », p. 77-86.

22, A leur sujet, voir Courtois, Les Vandales et UAfrique.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

par l'usage, dans certaines tombes, d'une iconographie d'inspiration chrétienne **. Cela explique
la permanence, 3 Tahart et dans sa région, de populations locales de confession chrétienne
jusquau 1v¢/x¢ siecle au moins.

Les sources arabes colportent par ailleurs quelques détails évocateurs du passé de la ville
alere dela Gdkiliyya. Clest ainsi que les spécialistes sappuient depuis le x1x°© siécle sur les
récits de 'odyssée qui aurait mené ‘Ugba b. Nafi‘ jusqu’a I'’Atlantique en 61/681. Au cours de
son raid, le célébre conquérant serait passé par le Zab et par Tahart, ou il aurait affronté une
coalition de « Berbéres » et, selon les textes, de « chrétiens » (nasara) ou de Ram-s — un terme
appliqué en théorie aux Byzantins, mais dont le sens assez fluctuant peut aussi sappliquer
a d’autres populations chrétiennes>*. Se fonder sur pareil récit pour débattre de la présence
d’une garnison byzantine, ou du moins d'un noyau de population chrétienne 3 Tahart, semble
excessif. Outre que la catégorisation de ces populations autochtones est assez instable, le contenu
narratif de ce texte, manifestement légendaire, n'a aucunement pour fonction de décrire le
peuplement des régions en question. Le trajet effectué par ‘Ugba b. Nafi I'institue en figure
tutélaire et mythique des conquétes, sa geste héroique préfigurant l'expansion ultérieure de
I'Islam en Afrique du Nord.

Plusieurs historiens invoquent cependant, pour preuve de la présence byzantine 4 Tahart
avant la conquéte arabe, un autre texte, qu'Ibn Haldan dit avoir emprunté a I'historien kai-
rouanais du v¢/x1¢ siécle Ibn al-Raqiq. Il y est question d'une expédition de I'émir ziride
al-Mansur, qui intervint en 336/947 pour arracher Tahart 4 son ancien gouverneur, FHamid
b. Yasal, passé dans le camp des Omeyyades. Apres la bataille se déroule I'épisode suivants:

Puis il [al-Mansir] partit a la poursuite des Lawita, qui senfuirent vers les sables [du désert].
Il resta quant a lui dans 'oued Mina. Il y avait la trois monts, chacun d’entre eux couronné d'un
haut édifice (qasr) en pierre gravée (manbat). Il vit sur la facade de I'un d’entre eux une grande
inscription en pierre. Il demanda alors quion lui lise la traduction. Voila ce qui était écrit: «Je
suis Sulayman le Stratége (al-sardagas), chargé de commander 4 la population de ce pays. J'ai été
envoyé auprés d’'eux, Dieu a permis la conquéte de leur territoire, et j'ai construit ce bitiment pour

commémorer cet événement »,

Une autre version du méme récit existe dans les ‘Uyan al-abbar de I'historien égyptien du
1x¢/x v siecle ‘Imad al-Din Idris, et Heinz Halm l'estime assez fiable pour conclure a l'exis-
tence de cette inscription *°, Que cette anecdote soit inspirée de l'existence des djedars, dont

23. Cadenat, « Vestiges paléo-chrétiens dans la région de Tiaret»; id., « Notes d'archéologie tiarétienne » ;
Laporte, « Les djedars », p. 324 et 380.

24. Ibnal-Atir, al-Kamil fil- ta’rih, éd.t. 4 p.105; trad. p. 21; Ibn ‘Abd al-Halim, Kitab al-ansab, dans Ya‘la (éd.),
Tres textos drabes, p. 87; Ibn Salih, Fath al-‘arab, p. 38; Ibn Haldan, Ta’rih Ibn Haldan, éd. V1, p. 142.

25. Ibn Haldan, Ta’rib Ibn Haldan, éd.1V, p. 57.Le baron de Slane interpréte plutdt qu’il ne traduit ce passage :
ibid., trad. I, p. 233-234. On lui doit cependant d’avoir rétabli le sens du mot arabe sardagis, déformation du
grec strategos.

26. Halm, « Eine Inschrift » ; Modéran, Les Maures et 'Afrique romaine, p. 672-673, n. 99.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

certains étaient effectivement pourvus d’inscriptions latines, voila qui parait évident. Il n'existe
toutefois aucune inscription semblable, et les sources byzantines ne paraissent pas non plus
corroborer ce récit, qui releve davantage d'un topos assez courant dans la littérature des récits
de conquéte (futahat). La découverte fortuite de cette « écriture » (kitaba) surgie du passé est
chargée de rappeler que I'Islam prend la suite d'un long cycle de civilisations, dont la caducité
et le caractére périssable sont ainsi affirmés.

Laura légendaire qui entoure les origines antiques de Tahart participe indéniablement
au prestige de la ville et de son doublet islamique fondé par ‘Abd al-Rahmin b. Rustum en
144/761*. Pour différencier le site islamique de l'ancien établissement, les sources évoquent le
plus souvent « Tahart la neuve ». Al-Warraq parle également du « camp » (mu‘askar) de ‘Abd
al-Rahman b. Rustum, se référant ainsi i la fonction militaire initiale de 1’établissement 2,
Abu Zakariyya’ se référe au « camp militaire béni» (al-mu‘askar al-mubarak) . La position de
la ville, placée a une altitude bien moindre que « Tahart I'ancienne », au contact de la vallée
du Mina, justifie I'appellation de « Tahart la Basse» (Tahart al-sufla), attestée par plusieurs
sources 3. Enfin, le site est aussi connu par son nom berbére de Tagdempt, qui a survécu dans
la désignation de la bourgade actuelle. On ne connait pas trés bien le sens exact de ce toponyme,
faute sans doute d'une étude linguistique précise. Al-Bakrirapporte que Taqdamt désigne un
tambourin de forme carrée, I'équivalent de l'arabe duff. Dans une interprétation qui reléve
davantage de la légende reconstituée a posteriori que d'une quelconque analyse philologique, il
explique que cette désignation vient du site choisi par ‘Abd al-Rahman b. Rustum pour bitir la
grande mosquée, un espace de forme vaguement carrée et qui présentait la particularité d’étre
dépourvu de végétation (la sard’ fihi), alors que les alentours étaient trés boisés 3", Lappellation
berbére finit par I'emporter sur le souvenir de la ville rustumide, comme le démontre la
description de Hasan al-Wazzan, alias Léon I'Africain, dans la premiére moitié du x¢/xvi®
siecle. Lauteur, par ailleurs connu pour I'imprécision de certaines de ses notices, applique ce
toponyme aux deux sites urbains, qu'il assimile 4 une ville unique construite par les Romains 3,
I1 faut peut-étre voir dans cette représentation du passé une explication étymologique rivale,
faisant de Tagdempt un dérivé berbérisé de I'arabe qadim 3, ce qui va pourtant  I'encontre de
la chronologie de fondation des deux établissements.

27. Ibn ‘Idari est le seul auteur a soutenir qu'Ibn Rustum, aprés avoir « restauré » la ville antique, y resta
jusqu’a sa mort: Ibn “Idari, Kitab al-bayan, I, p. 196.

28. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141. Larabe mu‘askar pourrait transcrire 'idée de
« campement » ou de «lieu de halte » qui transparait, selon certains exégeétes, dans étymologie berbére du
toponyme « Tahart» (voir note 9).

29. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma , éd. p. 88; trad. p. 133.

30. Al-Mas‘adi, Murag al-dahab, IV, p. 27, 202; Al-Muqaddasi, Absan al-tagasim, p. 22-25; Al-Bakri, Kitab
al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.

31. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.

32. Léon I'Africain, De l'Afrique, p. 625-626.

33. Marqais, Dessus-Lamare, « Recherches d’archéologie musulmane », p. 36.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

54 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

L'étude des origines préislamiques ou pré-rustumides de « Tahart l'ancienne » constitue
un enjeu historiographique important pour comprendre l'installation de la dynastie dans
cette région du Maghreb central, décision qui n'est certainement pas le fruit du hasard3*.
Les sources arabes contiennent plusieurs indices sur ce passé obscur: les tractations des nou-
veaux arrivants avec les groupes berbeéres autochtones, le maintien de populations chrétiennes,
l'existence de monuments anciens aisément identifiables aux djeddars, la reprise partielle de

la toponymie locale.

La ville davant la chute (155-296/772-909)

Les premiéres strates de la mémoire urbaine sont toutefois plus tardives. Elles remontent
4 la seconde moitié du 111°/1x° siécle, au plus fort de la puissance des Rustumides au Maghreb
central >, Les géographes du domaine abbasside s'intéressent alors a la mosaique de pouvoirs
rebelles qui se partagent le Maghreb. Le premier, Ibn Hurradadbih énumére — vers 232/845
selon son éditeur — les possessions de I'imam Aflah b. ‘Abd al-Wahhab (208-258/824-875) .
A la génération suivante, al-Ya'qabi traverse les territoires rustumides, offrant au lecteur une
carte assez détaillée de la configuration politique et tribale du Maghreb de son temps. Alors
que son évocation de la prospérité de la ville?” sera amplement reprise par la suite, la des-
cription qu'il nous transmet d'aprés le témoignage oral de I'un des membres de la dynastie
régnante3® ne semble pas avoir connu la méme fortune littéraire. Al-Istahri témoigne lui
aussi de la configuration du Maghreb, juste avant 'apparition de I'Etat fatimide en 296/909.
Il précise qu'il a terminé d’ordonner (tasnif) son ouvrage avant que le mahdi ‘Ubayd Allah ne
sempare de ces régions?°. Dans son évocation concise de Tahart, il peut encore écrire que
les Ibadites y régnent en maitres. Il prend soin de distinguer la kira de Tahart de la ville du
méme nom, qu'il qualifie de « Tahart la haute» (Tahart al-u‘la), désignation réservée au site
perché d'origine antique, appelé aussi Tahart al-qadima (« Tahart I'ancienne ») 4°.

Quant aux soutces produites dans le domaine rustumide avant la conquéte fatimide, nous
nen conservons que trés peu. Le Kitab d’'Ibn Sallam, rassemblé sans doute apreés 274/887, ne
sattarde pas sur la fondation de Tahart, mais mentionne la nisba ethnique al-Farisi immédiate-
ment aprés le nom de l'imam fondateur, preuve de l'importance attachée 4 son origine perse #'. La

34. Laporte, « Les djedars ».

35. Pour un rapide apercu, voir Talbi, « Tahart», X, p. 107-108.

36. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik, éd. p. 87-88, trad. p. 63. Peu de temps aprés, vers 289-290/902-903, Ibn
al-Faqih al-Hamadini recopie intégralement sa notice, sans rien y rajouter : Ibn al-Faqih, Kitab al-buldan, p. 79.
37. Al-Ya‘qubi, Kitab al-buldan, éd. p. 141-143; trad. p. 215-217.

38, Un certain [Aba Muhammad] ‘Abd al-Rahman b. Muhammad b. Maymiin b. ‘Abd al-Wahhab b. ‘Abd
al-Rahman b. Rustum al-Taharti. Entre crochets, la kunya initiale est corrompue dans le manuscrit édité
par Juynboll. Nous en proposons une reconstitution hypothétique, Al-Ya‘qabi, Kitab al-buldan, éd. p. 149;
trad. p. 223.

39. Al-Istahri, Kitab al-masalik p. 39.

40. Margais, Dessus-Lamare, « Recherches d'archéologie musulmane », p. 26.

41. Ibn Sallam, Kitab Ibn Sallam, p. 8.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET = 55

chronique d'Ibn Sagir constitue par contre une source fondamentale pour I'étude des origines,
de la composition et de I'évolution de la ville. Ce récit, rédigé aprés 294/907, sarréte avant la
prise de Tahart par les Fatimides. Lincise d'un hadit favorable au cousin du Prophéte suggere
l'appartenance de l'auteur au parti ‘alide. Il marque en tout cas sa distance a1'égard de I'ibadisme
tout en se montrant profondément attaché a Tahart, son lieu de résidence, et plutdt bienveillant
envers la dynastie locale. Il dresse un portrait admiratif de ‘Abd al-Rahman b. Rustum, contri-
buant 4 forger une image idéale du premier imam. Lafhiliation doctrinale supposée de 'auteur
n'élimine donc pas la possibilité qu'il sagisse d'une ceuvre de commande : bien au contraire, son
appartenance a un courant adverse renforce l'effet d’impartialité de son témoignage, d'ailleurs
précieusement conservé au sein de la communauté ibadite. Dans la seconde moitié du v¢/x1°
siécle, l'auteur ibadite Aba Zakariyya' reprit presque mot 3 mot sa célebre description des deux
ambassades successives des « gens de Basra» auprés d'Ibn Rustum. Cest donc bien la preuve
que I'écrit d'Ibn Sagir a alimenté la construction de la mémoire communautaire.

La ville du 111°/1x¢ siécle est aussi mentionnée dans une série de sources andalouses, qui
sattachent principalement 4 évoquer les bonnes relations unissant les imams et les émirs
omeyyades de Cordoue contre leurs adversaires communs, le califat abbasside et ses repré-
sentants en Ifriqiyya, les Aglabides de Kairouan. Les Rustumides y sont percus comme de
fidéles vassaux, ce qui reléve bien évidemment d'une construction idéologique dictée par les
prétentions du califat sur le Maghreb. Ibn al-Qutiyya, rappelant le séjour de ‘Umar b. Hafsan
de l'autre c6té du Détroit, affirme que le futur révolté avait peur que les dynastes locaux ne
découvrent ses machinations, et il décerne aux Bant Yaqzan le titre de « gouverneurs pour
le compte des Omeyyades » (wuld’ li-Bani Umayya) 4*. Le Muqtabis d'Ibn Hayyan contient, a
partir de I'année 181/797 4, des informations détaillées sur les échanges entre les deux puis-
sances voisines. En 206/822, Cordoue reoit fastueusement — les sources évoquent des dépenses
s'élevant 3 un million de dinars — l'ambassade envoyée par ‘Abd al-Wahhab b. ‘Abd al-Rahman
b. Rustum, marquée aussi par le naufrage de deux des trois fils de I'émir lors du voyage de
retour **, Autre marque d’honneur accordée par les souverains ibériques, ils envoient a leurs
voisins des communiqués de victoire célébrant la défaite des Normands dans l'embouchure du
Guadalquivir en 230/844, message accompagné d'un trophée sanglant, la téte du chef viking,
et d'une cohorte d'esclaves capturés au combat *5, Sous le régne de Muhammad I (238/852-
273/886), l'intérét des Omeyyades pour cette alliance qui leur permet de surveiller la cote
face aux incursions militaires des troupes « noires » (abbassides) ne faiblit pas. Parmi les «rois

42. Ibn al-Qutiyya, Ta'rib iftitah al-Andalus, p. 103,

43. Ilest noté qu’a cette date ‘Abd Allih «le Valencien », 'un des fils de I'émir ‘Abd al-Rahman b. Mu‘awiya,
en révolte contre son frére I'émir Hi§am puis contre son cousin al-Hakam, quitta Tahart, «sur la cote du
Maghreb », ol il était jusque-1a réfugié, pour tenter de semparer du pouvoir en al-Andalus: Ibn Hayyan,
Mugqtabis II-1, p. 19. Lalliance entre Cordoue et Tahart doit donc dater des derniers temps du régne d’al-
Hakam I (180/796-206/822), comme l'atteste 'ambassade de 206/822, six mois avant son décés.

44. Ibn Hayyan, Mugqtabis I1-1, p. 274. On en trouve une version plus succincte (rédigée vers 641/1243) chez
Ibn Sa‘id al-Magribi, Kitab al-mugrib, p. 48.

45. Ibn Hayyan, Mugqtabis I1-1, p. 314.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

berbeéres » qui constituent leurs meilleurs « appuis » (akldf) locaux, Ibn Hayyan cite derechef
les Rustumides %°. Ibn al-Atir (m. 630/1233) rappelle, 4 la suite d'auteurs orientaux plus anciens,
la gratification de cent mille dinars que les Omeyyades auraient envoyée 3 Aflah b. ‘Abd al-
Wahhab pour le féliciter d’avoir réussi A ravager et incendier vers 239/853 une ville nommée

al-‘Abbasiyya, construite « prés de Tahart» par I'émir aglabide Aba 1-“Abbas Muhammad I47.

Dans Vorbite fatimide :
une place frontaliére disputée (296-début du v°/909-x1° siécle)

Aprés l'exécution du dernier imam par les Isma‘lites en 296/909 4%, Tahart conserva une
certaine importance économique et stratégique au sein du domaine fatimide *°. De 304/917 4
389/999, la ville fut au cceur de la confrontation entre 'armée fatimide et les forces pro-omeyyades,
principalement représentées par les Berberes Magrawa. Ibn Hayyan I'évoque a plusieurs reprises
au plus fort des combats, dans les années 930 %°. Tahart constituait en effet un poste avancé face au
Magrib al-Aqsa, une sentinelle de I'empire fatimide face 4 ses adversaires omeyyades. Cela lui valut
d’étre désormais affublée, dans les rapports officiels qui étaient envoyés 2 Cordoue par les auxi-
liaires berbéres du pouvoir omeyyade (Muhammad b. Hazar puis Misa b. Abil-Afiya), de toute
une série de surnoms empruntés a la polémique anti-isma‘lite : « siege des Sifites et nid de leurs
turpitudes » (qa‘idat al-$i‘a wa nuqrat masayiniba), « demeure des associationnistes et refuge des
hérétiques » (dar al-musrikin wa ma'wa al-mulbidin), « demeure des corrompus » (dar al-fasiqin)...

Dans les années 970, le transfert des Fatimides vers le Caire mit les troupes pro-omeyyades
aux prises avec leurs épigones zirides. Tahart, dont Ziri b. Manad avait été nommé gouver-
neur en 349/960-961°%, servit une fois de plus de base avancée pour les opérations militaires
lancées successivement par Buluqin b. Zir1 (361-373/972-984) et al-Mansir (373-386/984-996)
en direction du Maghreb occidental >, Comme le rapporte 'historien oriental Ibn al-Atir,
puis avec plus de détails encore Ibn Haldan, la ville fut successivement confiée en apanage
aux membres les plus prestigieux de la famille, avant de passer entre les mains de la branche
hammadide 2 la suite d'un accord avec I'émir al-Mu‘izz en 408/1018 %3,

46. Ibn Hayyan, Mugqtabis 11-2, p. 130 et 266.

47. Ilnesagirait donc pas dela cité-palais des environs de Kairouan, comme le souligne Talbi, Lémirat aghlabide,
p- 354. Pour les sources, outre Ibn al-Atir, al-kamil fi I- ta’rib, éd. t. 6, p. 519 et trad. p. 213, il faut remonter
4 al-Baladuri (m. 279/892) pour voir apparaitre la premiére mention de cet événement: al-Baladuri, Futih
al-buldan, éd. p. 336 ; trad. p. 371. Al-Baladuri tire ses informations d'un mawla des Aglabides, Ahmad b. Naqid.
48. Neégre, « La fin de I'Etat rustumide ».

49. Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, 1, p. 12, 23-24, 26-28, 35-37, 40, 47-48, 64, 79, 81-82, 90-94,
156, t. I, p. 494.

50. Ibn Hayyan, Mugqtabis V, éd. p. 259-260, 301-303, 330, 369-370, 373-374, 415; trad. p. 196-197, 226-228,
246,248,276-277, 280, 31I.

51. Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, 1, p. 28.

52. Ibn Hayyan, Muqtabis VII, p. 178, 181.

53. Ibn al-Atir, Al-Kamil fi I-ta’rib, éd. VIII, p. 524-525; trad. p. 359-361.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Une série de témoignages — le qadi Nu‘man vers 346/957, puis Ibn Hayyan, Ibn al-Adr
et surtout Ibn Haldan — démontre que la ville connut au moins trois révoltes durant cette
période. La premiére d'entre elles fut certainement animée par la population kharigite locale,
puisqu'elle eut lieu juste apreés la conquéte, en 298-299/910-911 selon Ibn al-Atir 54, La convulsion
suivante, en 323/935, est elle aussi peut-étre d'inspiration anti-fatimide, qu'elle ait été soutenue
par le parti pro-omeyyade ou par l'opposition kharigite. Le facteur fiscal joua toutefois un role
primordial, puisque la population sen prit avant tout 4 I'intendant chargé du préléevement de
I'impét, Aba Malik b. Abi Sabma 55, Les représailles exercées par Mahdiyya sur les notables
furent en tout cas brutales, ce qui explique peut-étre l'apparente discrétion de la ville lors du
soulévement d’Abu Yazid, «’homme 41'4ne % ». Pourtant, en 362/973, la population sen prit de
nouveau au gouverneur local (‘4mil) — un certain Halaf b. Abt Muhammad — ce qui provoqua
une violente réplique des émirs zirides*”. La ville frondeuse se rangea pourtant ensuite aux
cotés d’Abu I-Bahar, l'oncle d’al-Mansir, lorsqu'il voulut faire cavalier seul en 379/989. Apreés
une démonstration de force, al-Mansir accorda l'aman aux habitants %%, qui se laissérent quand
méme tenter par les offres de capitulation de Ziri b. ‘Atiyya en 389/999%.

Au cours de cette époque tourmentée, Ibn Hawqal, dont I'engagement au service des
Isma‘ilites du Caire est bien connu, visita la ville. Son ouvrage, achevé vers 378/988, décrit un
centre commetcial encore florissant. Il précise la situation de dichotomie des deux villes en
distinguant « Tahart l'ancienne » (al-qadima) et « Tahart la neuve » (al-hadita). Il dresse éga-
lement une liste, assez approximative et stéréotypée il est vrai, de ses principales ressources °°.
Sa description sera par la suite amplement recopiée, entre autres par al-Idrisi (vi¢/x11® siecle) ',
par lauteur anonyme du Kitab al-istibsar fi ‘aga’ib al-amsar (vi¢/x11° siécle) %, et par al-Himyari
(vimr®/x1ve siecle) . Vers 375/985, al-Muqaddasi traverse lui aussi une ville prospére et vivante.
Il apporte des détails supplémentaires sur sa topographie, et sattache a réfuter les comparaisons,
trop flatteuses A son gotit, avec d’autres grandes métropoles islamiques °+. Enfin, le principal
géographe de la cour fatimide, al-Muhallabi, mentionne lui aussi la ville dans son Kitab al-
masalik wa -mamalik, dédié au calife al-‘Aziz bi-llah entre 365/975 et 380/990 .

Quant au long passage qual-Bakri consacre & Tahart vers 460/1068, il ne peut étre consi-
déré comme le portrait d'une situation contemporaine, puisqu'il repose en vérité sur l'ouvrage

54. Ibid., p. 53; trad. p. 308.

55. Al-Qadi Nu‘man, Iftitah al-da‘wa, p. 228; Ibn Hayyan, Muqtabis V, éd. p. 301-303; trad. p. 226-228.
56. Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, 1, p. 23-24.

57. Ibn al-Atir, Al-Kamil fi l-ta’rib, éd. VIII, p. 622 ; trad. p. 373; Ibn Haldan, Ta’rib Ibn Haldan, trad. p. 10.
58. Ibn al-Atir, Al-Kamil fi I-ta’rib, éd. IX, p. 68; trad. p. 399.

59. Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, I, p. 90-94.

60. Ibn Hawgqal, Kitab sarat al-ard, éd. p. 86; trad. p. 83.

61. Al-Idrisi, Kitab nuzhat al-mustag, trad. p. 162.

62. Kitab al-istibsar, p. 178 (I'édition est d’ailleurs fautive en ce qui concerne plusieurs toponymes, comme
le montre la comparaison avec le texte de Bakri).

63. Al-Himyari, Kitab al-rawd al-mi‘tar, p. 126-127.

64. Al-Muqaddasi, Absan al-tagasim, p. 22-25.

65. Cité par Yaqut, Kitab mu‘gam al-buldan, I, n°® 2426, p. 10.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

perdu de Muhammad b. Yasuf Aba ‘Abd Allah al-Warraq (m. 363/973) . Cest donc 2 cet
auteur contemporain d’Ibn Hawdqal et de 'Empire fatimide, kairouanais installé 3 Cordoue,
que l'on doit d'importants renseignements topographiques, ainsi quune série de légendes
relatives a la fondation de la ville par Ibn Rustum. Cette matiére littéraire connaitra ensuite
une grande fortune, alimentant les ceuvres de Yaqat (vir®/xie siécle) 7, d'al-Qazwini (dont
la premiére rédaction date de 661/1262-1263) 8, d'Ibn “Idari (viir®/x1ve siecle) °, mais aussi —
plus surprenant — les siyar de I'historien ibadite Dargini (vir®/xiie siécle) 7°.

Leffacement de la ville (v¢/x1°-605/1208-1209)

A partir du v¢/xr siécle, la réalité vivante de la ville semble progressivement céder le pas
a la mémoire d'une métropole disparue. Al-Idrisi en parle au passé et se contente de recopier
Ibn Hawgqal”". Pour sa part, I'andalou Ibn FHazm se penche sur 'antique lignage royal des
Perses, évoquant les Rustumides parmi les nombreuses ramifications nées de cette souche
commune”*, Au début du vi¢/x11° siécle, le grand chroniqueur ibadite Aba Zakariyya' al-
Wargilani (m. aprés 504/1110-1111) s'intéresse non pas a l'entité urbaine telle quelle pouvait
subsister, mais 4 l'objet de mémoire qu'elle représentait pour sa communauté., Rassemblant
probablement un ensemble de traditions plus anciennes, il contribue 4 enrichir le mythe de
fondation de Tahart et l'aura légendaire de son premier imam 73, Quelques décennies plus
tard, le Siyar attribué A al-Wisyani”* ne reprend pas les récits d’Abta Zakariyya': son apport
spécifique se limite donc & quelques traditions complémentaires 75, Un siécle plus tard, Dar§ini
(vire/xirre sigcle) et Sammahi (x¢/x Vi€ siécle) se contentent eux aussi de mettre en regard Aba
Zakariyya' et al-Bakri’®, Quant au sunnite Abu I-Fida’ (m. 732/1331), il rassemble lui aussi des
témoignages bien connus auparavant”’.

66. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.

67. Yaqut, Kitab mu‘gam al-buldan, I1, n° 2426, p. 9-10.

68. Al-Qazwini, Kitab atar al-bilad, p. 113. Cet auteur rajoute une notice, dont je n'ai pas retrouvé l'origine,
sur la bétise (humq) des habitants, due selon lui 4 un usage étroitement littéraliste des textes sacrés comme
source du droit.

69. Ibn ‘Idari, Kitab al-bayan, I, p. 196-199.

70. Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masd’ib, I, p. 41-43.

71. Al-ldrisi, Kitab nuzhat al-mustag, trad. p. 162.

72. Ibn Hazm, Kitab §ambarat ansab al-‘arab, p. 511-512.

73. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 42-43, 49-50,57-60, 85-90; trad. p. 100-101,104-105, 109-111,
130-133.

74. Ilfauticirappeler, sans entrer dans le détail, les réserves émises par Allaoua Amara a1égard del'identification
des textes réunis par ‘Umar b. Lugman Ba ‘Asbana sous le nom de Siyar al-Wisyani: Amara, « Remarques
sur le recueil ibadite-wahbite ». Nous nous contenterons de nous référer a ce corpus, dans l'édition quen a
donnée Bu “‘Asbana, sous son titre générique, cest-a-dire sans préjuger de l'identité de 'auteur.

75. Siyar al-Wisyani, 11, p. 233, 257-259, 296, 328-329, 498, 500, 561, 626.

76. Al-Dargini, Kitab tabaqat al-maia’ip, 1, p. 11-12, 15, 40-44 ; AI‘Sammibi, Kitab al-siyar, p. 42-46 et 52-53.
77. Abu 1-Fida, Taqwim al-buldan, p. 172-173 et 192-193.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Les grandes chroniques des vir®/xim-vir®/xive siécles savérent toutefois précieuses. Celle
d’Ibn al-Atir contient de nombreuses données sur I'histoire de Tahart aprés 296/909 7%, Bien
quoriental, cet historien a recueilli de précieuses informations sur le Maghreb auprés d'Ibn
Saddad al-Sanhagi, officier berbére passé au service de Saladin. La production mérinide, qui
s'intéressait de trés prés A I'histoire des Berbéres, accorde aussi une certaine importance a la
ville, comme on peut le constater chez Ibn ‘Idari”, et dans deux des « trois textes arabes sur
les Berbéres dans I'Occident musulman » édités par Muhammad Ya‘la: le Kitab al-ansab d'Ibn
‘Abd al-Halim et les Mafabir al-barbar, dont I'auteur est anonyme *. Ibn Haldiin constitue aussi
une source irremplacable pour I'histoire de la ville, en particulier sous le régne des Fatimides
et les Zirides. Sa fréquentation du royaume ‘Abd al-Wadide de Tlemcen lui a sans doute
procuré une assez riche documentation sur le sujet. De plus, Tahart présentait I'intérét d’étre
située 2 la confluence de plusieurs groupes tribaux, et d’avoir servi de terrain daffrontement
aux Zanata et aux Sanhaga: 'évolution de la ville et son sort final illustraient bien sa théorie
sur le role de la ‘asabiyya dans l'essor et le déclin de I'Etat en terre d'TIslam ®.

A partir du v¢/x1¢ siecle, les auteurs semblent cesser de s'intéresser au présent de la cité,
pour ne se tourner que vers son passé prestigieux. C'est I'indice probable d'une longue éclipse
commencée A cette période. Quelques notices éparses laissent supposer qu'elle joua encore un
role militaire sous I'émir ziride Badis (386/996-406/1016) %2, mais la vitalité urbaine semble
avoir été considérablement érodée par les affrontements incessants entre les lignages berbéres
qui se disputaient le contréle du Maghreb central. Cible et enjeux des combats, la ville patit
également des conséquences de son infidélité au pouvoir fatimide, puis ziride, qui réaffirmérent
chacun leur autorité de fagon brutale. De sorte que I'impression dominante — que de nouvelles
sources pourraient néanmoins corriger — est que Tahart sombra progressivement dans l'ou-
bli au cours des ve-vi¢/xi®-x1i¢ siecles. Ibn Haldiin attribue toutefois 'abandon définitif du
site aux destructions infligées par Yahya le « majorquin », émir des Bana Géniyya, A la suite
de sa victoire contre le gouverneur almohade de Tlemcen Aba ‘Imrin en 605/1208-1209 %.
Sans nier I'importance de la politique de terre briilée adoptée par cet adversaire acharné des
Almohades, les malheurs de Tahart ne firent trés certainement que couronner un processus
de déclin entamé dés le 1v¢/x1¢ siécle.

78. Ibn al-Atir, al-kamil fi |- ta’rib, éd. IV, p. 105; V, p. 317-318 et 599; VI, p. 519; VIII, p. 49, 53, 179, 422,
524-525, 622; IX, p. 68 et 152; trad. p- 21, 83, 114, 213, 308, 318, 325, 359-361, 373, 399, 403.

79. Ibn ‘Idari, Kitab al-bayan, I, p. 196-199.

80. M. Ya‘la (éd.), p. 48, 50-51, 87 (Kitab al-ansab), p. 130, 135, 171, 185, 188, 222 (Mafabir al-barbar).

81. Il convient de se référer 3 I'édition plutdt qu’a la traduction, trés approximative, des ‘Ibar par le baron de

Slane. Toutefois, on trouve aussi beaucoup d'imperfections dans I'édition que nous avons utilisée, en particulier
la corruption de nombreux anthroponymes: Ibn Haldan, Ta’rih Ibn Haldan, éd. 111, p. 213; IV, p. 18, 21, 44-46,
48, 50-52, 54-57, 178, 190, 244-245, 256; VI, p- 126, 131-132, 136, 142, 147-148, 154, 159-160, 162, 171-172, 174,
176-177, 185, 191, 193, 204-211, 228, 238, 261, 285, 328, 375; VII, p- 19, 23-24, 35-36, 39-42, 45, 54-55, 104-106.
82. Ibnal-Atir, al-kamil fil- ta’rih, éd.IX, p. 152 ; Ibn Haldan, Ta’rih Ibn Haldan, éd. V1, p.238; trad. I, p. 59.
83. Ibn Haldan, Ta’rib Ibn Haldan, éd. VI, p. 375, trad. II, p. 289-290; Bel, Les Benou Ghdnya, p. 148-149.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

Probléeme de délimitation: « Tabart» et les Idrissides

Dans cette longue suite de références 4 l'ancienne capitale ibadite se détache un élément
insolite que les historiens ont jusqu'a présent omis de relever: la référence 3 un territoire ou
3 une cité homonyme, mais qui aurait eu partie liée avec les Idrissides.

Rédigés sans doute entre 290/903 et 300/913, les Atours précieux d'Ibn Rustah mentionnent
les raids maritimes conjugués des « Berbéres» de « Tahart sur la cote» (Tahart ala l-babr),
de « Tahart la haute» (Tahart al-“Uliyya) et d’al-Andalus contre Rome. Lidentification du
second toponyme ne pose pas de probléme, puisqu'il désigne le site perché de Tahart al-qadima
(« Tahart l'ancienne »), bien connu des sources. Par contre, la premiére mention est rattachée
par l'auteur aux territoires (min bilad) d’'Idris b. Idris (m. 213/828) 84,

Les choses se précisent a la lecture d’al-Tabari (m. 310/923). Lhistorien oriental retrace
a sa maniére la fuite vers l'ouest d'Idris, le fils de ‘Abd Allah b. Hasan, aprés la bataille de
Fahh (169/786). Au lieu de situer son point d'arrivée a Volubilis, il prétend que cest 2 Tahart,
«dans les terres occidentales », qu'il trouva refuge parmi les habitants jusqu'a son assassinat
par un sbire des Abbassides. Son fils Idris b. Idris lui succéda alors, fondant une dynastie qui
demeura enracinée dans la région®. De fait, dans ses Prairies d'or dont la premiére version
date de 332/943, al-Mas“adi énumére ainsi les régions qui constituent le domaine d'Idris b.
‘Abd Allah b. al-Hasan b. al-Hasan b. ‘Ali b. Abi Talib: bilad de Tlemcen, de Tahart, de Feés
et du Sis al-Adna. En suivant cet ordre d’énumération la région qui porte le nom de « Tahart»
se retrouve donc placée entre Tlemcen et Fés®°,

Enfin, la Description de ’Afrique de Léon I'Africain, écrite dans la premiére moitié du x*/xv1°
siécle, évoque la ville de « Tagdemt », nom toujours en usage pour désigner en principe « Tahart
la nouvelle ». Curieusement, Tagdemt est placée entre Alger et Médéa, apreés que l'auteur ait
passé en revue la cote depuis Oran, un ordre descriptif qui ne semble pas trés logique si l'on
se réfere A la situation géographique de Tahart. La description reste assez vague : protégée par
une vaste muraille dont on apercoit encore les vestiges et qui délimite une superficie de « dix
milles », la cité conserve de son passé romain « deux grands temples ruinés ». Dévastée par les
guerres des « pontifes hérétiques de Qairaran » (Kairouan) — en 375/985 selon l'auteur —, «il
n'en reste autre chose, sinon quelques masures et fondements ». Malgré leurs efforts pour faire
coincider des observations de terrain®’ avec cette notice, G. Margais et A. Dessus-Lamare
n'ont guére pu établir de rapports étroits entre les deux, ce qui améne  se poser la question de
la fiabilité de cette source. Parmi les erreurs commises par Ibn Wazzan, il associe également
le souvenir de la ville aux Idrissides — plus précisément au « frére du pére d’'Idris » —, suivant

en cela nos trois géographes orientaux .

84. Ibn Rustah, Kitab al-a‘laq al-nafisa, éd. p. 129; trad. p. 145.

85, Al-Tabari, Ta'rib al-rusul wa l-mulak, vol. 30, p. 31.

86. Al- Mas‘adi, Murag al-dabab, p. 195.

87. Résultat d’une prospection réalisée pendantla seconde guerre mondiale en 1941, et restée trés superficielle:
Margais, Dessus-Lamare, « Recherches d’archéologie musulmane ».

88. Léon I'Africain, De ’Afrique, p. 625-626.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Cette série de témoignages qui, sans concorder totalement, rattachent le toponyme « Tahart »
aux Idrissides, prend tout son sens 2 la lecture d'un cinquiéme ouvrage, le Kitab abbar Fabb
d’Ahmad b. Sahl al-Razi, une source zaydite écrite au début du 1v¢/x° siécle. Il y est question
de la bataille de Fahh et de la fuite des fils survivants de ‘Abd Allah b. Hasan, propagateurs

du mouvement zaydite en Orient, mais aussi au Maghreb®:

Idris b. ‘Abd Allah b. I-Hasan se dirigea vers le Maghreb apres la bataille de Fahh, accompagné
par le fils de son fréere Muhammad b. Sulayman b. ‘Abd Allah. Sulayman avait écé tué a Fahh.
Lorsquldris s'installa au Maghreb, il confia 3 Muhammad b. Sulayman le gouvernement de la
région voisine du Maghreb, entre Tahart et Fés (ista‘mala ‘ala adani al-magrib). Et [le lignage de]

Muhammad b. Sulaymain est resté dans cette région jusqu'a aujourd’hui [...].

On comprend alors que le toponyme « Tahart» dans nos sources désigne une région —
‘amal, balad ou iglim, le terme varie —, et non le doublet urbain bien connu. Ainsi, il convient de
traduire le passage d'Ibn Rustah par I'expression «la partie cotiére de la province de Tahart ».
Tahart était située A seulement trois jours de marche de la Méditerranée °° et les Rustumides
disposaient d'un débouché portuaire fortifié 3 Marsa Farah ', De plus, la province de Tahart,
qui correspond 4 une partie conséquente du Maghreb central, comprenait une assez large fagade
cotiére, ce qui explique que les sources andalouses considérent I'alliance avec Tahart comme un
enjeu vital pour le contrdle du « Sahil », la bordure méditerranéenne de I'Afrique du Nord 2.

Cette province de « Tahart» ne se limite pas aux territoires contrdlés par les Rustumides,
ce qui explique que son nom subsiste aprés la chute de la dynastie. Dés la fin du 11/v111® siecle,
la partie occidentale de cet ensemble fut occupée par les Sulaymanides, afhliés aux Idrissides
comme le signalent les Abbar Fabb. De fait, le récit d'al-Ya‘qabi démontre que le domaine
rustumide était entouré au nord et 4 l'ouest d'une ceinture de principautés sulaymanides de
dimensions assez modestes. Cela nous explique pourquoi Mas‘adi assimile ces terres d'obé-
dience ‘alide au domaine idrisside. Tabari, dont les renseignements sur le Maghreb sont loin
d’étre précis, confond pour sa part deux récits de fondation, celui des Idrissides et celui des
Rustumides, erreur que Léon I'Africain semble avoir reproduite.

Récits de fondation

Quelles que soient ses origines préislamiques, Tahart doit avant tout sa renommée 2
son role de capitale des Rustumides, l'un des premiers pouvoirs islamiques autonomes du
Maghreb. Lascendance orientale du lignage fondateur et son appartenance au kharigisme — une
branche del'islam dont la 1égitimité sest construite sur un antagonisme parfois radical avec ses

89. Ibn Sahl al-Razi, Kitab abbar Fabb, p. 324.

90. Al-Ya‘quabi, Kitab al-buldan, éd. p.149; trad. p. 224.
o1. Ibid., éd. p.141-143; trad. p. 215-217.

92. Ibn Hayyan, Mugqtabis I1-1, p. 266.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

adversaires —, expliquent que les récits relatifs 4 la fondation de Tahart entrent en résonance
avec des mythes urbains concurrents, ceux de Bagdad, Kairouan et Fés, dont la genése fut
antérieure ou contemporaine. Repérer les modalités précises de cette circulation, reprise et
adaptation des matériaux constitutifs de la mémoire urbaine savére une tiche délicate, mais
l'on peut souligner a titre d'hypothése que la principale raison d’étre de la geste fondatrice de
Tahart résidait dans cette logique de confrontation avec des modeéles rivaux 3.

Une fondation dans le sillage des révoltes

Il ressort de ce faisceau de récits que Tahart est avant tout le fruit des révoltes kharijites
du 11¢/virr® siecle contre le pouvoir impie des califes omeyyades, puis contre les « imams noirs »,
cest-a-dire les Abbassides. Elle apparait ainsi comme une capitale de la sédition. Comme le
rappelle Ibrahim Bahaz®4, la naissance de Tahart est précédée par une série de défaites qui
mettent fin 4 la domination kharijite sur Kairouan et Tripoli. Ce fut d’abord le premier imam
ibadite du Maghreb, Abu I-Hattab al-Ma‘afiri, qui tomba 4 huit jours de marche de Kairouan
avec, selon la légende, quatorze mille de ses compagnons®. En 155/772, I'élimination, aux
environs de Tripoli, de son successeur Aba Hatim al-Malzuzi, sert de prologue immédiat
au récit de fondation°. Cette série de revers est imputable i l'action du calife al-Mansir, qui
n'est autre que le bitisseur de Bagdad. La fondation de Tahart se veut donc une réponse a
'émergence de la grande capitale, bien que l'aura de celle-ci finisse par déteindre sur sa rivale
occidentale, surnommée «I'Irak du Maghreb®7 »,

Dans la littérature hagiographique ibadite, le sang du martyre (istishad) semble servir de
ciment 2 la cité, dont la construction marque le dépassement des deux premiers « états » qui
avaient jusqu'ici caractérisé la vie de la communauté: I'état de «secret» (kitman) et I'état de
«défense » (difa). La ville est tout d'abord congue comme une « place-forte » (hisn) contre les
Abbassides. Toutefois, elle inaugure surtout la « manifestation » ou «révélation » au grand
jour (zuhdr) du mouvement. La colonne de lumiére miraculeuse qui, s'élangant vers le ciel,
illumine en pleine nuit le champ de bataille ot succombe Aba Hatim, constitue un élément
important du récit%. En effet, tout en annongant le martyre du second imam, elle préfigure
aussi l'avénement d'une ére nouvelle ot les « ténébres » environnantes — celles de I'oppression

93. Les études précédentes ne proposent aucune analyse critique de ces récits de fondation. Gérard Dangel
les utilise dans une perspective purement factuelle, s'attachant surtout & dépeindre, A partir des sources
littéraires, les deux sites successifs : Dangel, L'imamat ibadite de Tabert, p. 37-44. Ulrich Rebstock rappelle
le passé de « Tahart l'ancienne » et se penche sur la construction de Iimamat rustumide: Rebstock, Die
Ibaditen im Magrib, p. 139-153.

94. Bahaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 81-86.

95. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 74-75; trad. p. 122-123. Nous nous appuierons sur cet auteut,
omettant les références & Al-Dargini, Kitab tabaqat al-ma3a’ih, qui le recopie trés largement.

96. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 83-84; trad. p. 128-129.

97. Al-Ya‘qabi, Kitab al-buldan, éd. p. 141-143; trad. p. 215-217.

98. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 83-84; trad. p. 128-129.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

califale, qui condamne la secte des justes a I'isolement et a la clandestinité — seront dissipées
par la lumiere éclatante du zubir, accompli sous la direction du troisitme imam, ‘Abd al-
Rahman b. Rustum.

La fuite vers Vouest

Ce dernier doit d'abord quitter Kairouan, avant que l'armée abbasside ne sen empare.
Ibn ‘Idari et Ibn Haldan racontent son départ de maniére assez lapidaire et prosaique®. Le
premier se contente de préciser qu'il sort «avec ce qui lui restait de gens et de biens» (bi-ma
baffa min ablibi wa malihi), et qu'il est bientdt rejoint par dautres Ibadites™°. Le second dit
simplement qu'il senfuit de Kairouan, réussissant ensuite a rassembler & Tahart une coalition
d’Ibadites et de Berbéres locaux, Lamaya, Lawata et Nafzawa '

Son départ prend au contraire l'aspect d'une odyssée chez Aba Zakariyya, qui cite une
source légérement antérieure, le Kitab al-siyar d’Aba [-Rabi® Sulayman b. Yaglaf al-Mazati
(m. 471/1078-1079) *°2. Poursuivi par les troupes d'Ibn al-A§‘at, Ibn Rustum prend la route de
l'ouest (tawaggaha ila ard al-magrib), avec son fils ‘Abd al-Wahhab et un serviteur unique. La
seule monture qu'ils possédent meurt en chemin et ils doivent 'enterrer en un lieu qui sans
doute portait encore au vi¢/x11°siécle le souvenir de cette épopée fondatrice, puisque l'auteur
se donne la peine d’en rappeler le nom usuel: Qabr al-Faras («la tombe du cheval »). ‘Abd al-
Wahhib et l'esclave se relaient pour porter Ibn Rustum, affaibli par I'dge, jusqu’a ce qu'ils
atteignent une montagne escarpée, Suf Agag, au sud de la future Tahart, ou ils se réfugient.
I1s sont ensuite rejoints par soixante-dix partisans venus de Tripoli. Les assauts d'Ibn al-A§‘at
se brisent sur cette forteresse de la foi. Cette séquence s'inscrit dans la veine martyrologique
des persécutions subies par la communauté des justes. D'ailleurs, le cheval que se partagent le
pere et le fils n'est pas sans rappeler I'unique chameau sur lequel les deux premiers propagateurs
du harigisme, Salma b. Sa‘id et ‘Tkrima, le mawla de ‘Abd Allah b. ‘Abbas, firent le voyage
de Basra vers le Maghreb ™. Mais ici, I'auteur met en scéne les figures du restaurateur de
I'imamat, et de son «calife » ou successeur — qui lui-méme est  l'origine de la transformation
de I'imamat en mulk, cest-3-dire en pouvoir dynastique.

Le motif de la fuite vers l'ouest, traité ici comme un préalable nécessaire 4 la refondation
politique, occupe une place importante dans I'imaginaire politique des sociétés de I'Occident
musulman médiéval. Il entre en effet dans le registre symbolique de plusieurs dynasties, des

99. Ils s'inspirent de la version d’al-Warraq, transmise par Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad.
p. 137-141.

100, Ibn ‘Idari, Kitab al-bayan, I, p. 196.

101, Ibn Haldan, Ta'’rib Ibn Haldan, éd. VI, p. 147-148, trad. I, p. 220.

102. Abua Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 76-77; trad. p. 124.

103. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 42; trad. p. 100.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

63


http://www.tcpdf.org

64 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

Idrissides, fondateurs de Fes, aux Almohades™#, en passant par I'épopée de ‘Abd al-Rahman
al-Dahil vers Cordoue %, Dans ces trois célebres sagas de 'Occident musulman, le « passage
vers l'ouest », tout en étant inspiré du schéme matriciel de 'Hégire — fuite, migration et transfert

fondateurs —, légitime la fondation d'un pouvoir autonome, émancipé de la tutelle orientale *°°.

Eclipse du béros fondateur et théorie de limamat

Chez les auteurs sunnites, ‘Abd al-Rahman b. Rustum occupe généralement le premier
role sur la scéne de la fondation. Dans la géographie d’al-Bakri, il conduit les opérations,
choisit le meilleur site et dirige la premiére priére 3 'emplacement ol va se dresser la grande
mosquée ™. Ibn Haldan, qui évoque 2 trois reprises la naissance de la cité, le met lui aussi
en avant %, Son récit le plus complet concilie cependant cette figure de héros fondateur avec

une geste collective™:

De concert, ils décidérent de batir une ville qui serve de siége A leur émirat. Ils prirent alors
la décision de construire Tahart au pied du Gabal Kazil, qui surmonte les hauts plateaux de
Mindas. IIs en fixérent I'emplacement sur les rives de I'oued Mina, 4 proximité duquel, plus au
sud, se trouvent des sources. Ce cours d'eau passe & Tahart et 2 Bathi avant de se jeter dans le

Chélif. Ce fut ‘Abd al-Rahman b. Rustam qui établit la ville et en traca les limites.

La légende ibadite se distingue par un trait fondamental: I'évacuation du héros fondateur.
Les données sur Ibn Rustum y sont plus abondantes que dans les textes sunnites, mais I'imam
apparait en pointillés. On peut distinguer les quatre séquences suivantes dans sa biographie:
«porteur de science» introduisant la doctrine au Maghreb vers 139-140/756-757; lieutenant
d’Abu I-Hattab 4 Kairouan en 140/757; fuyant vers Tahart apres 155/772 ; inaugurateur du
regne des Rustumides aprés avoir été élu imam vers 161/777. Entre ces séquences discontinues
s'intercalent des phases d’éclipse et une zone d'ombre de cinq ans (155-160/772-777) ot Ibn
Rustum semble seffacer soit derriére l'autorité de I'imam en titre, soit derriére l'exercice du

104. Que l'on se rappelle la rencontre entre Ibn Tumart, traversant le Maghreb au retour de son voyage
vers l'est, qui a fait de lui le « savant de I'Orient et de 'Occident », et son futur « calife » ‘Abd al-Mu'min, en
partance vers ce méme Orient, mais qui suit finalement son maitre dans I'hégire qui les méne jusqu’au fin
fond de I’Atlas.

105. Surlerapprochemententre ‘Abd al-Rahman I et Idris I, voir Martinez-Gros, Identité andalouse, p.177-209.
106. Martinez-Gros, « Le passage vers l'ouest », p. 21-44.

107. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141. Les sources ibadites, suivies par Ibn ‘Idari,
disent que le site définitif de la grande mosquée fut choisi parmi quatre emplacements : Aba Zakariyya, Kitab
siyar al-a’imma , éd. p. 87; trad. p. 131; Ibn ‘Idari, Kitab al-bayan, L. p. 196.

108. Outre le passage ci-dessous, voir Ibn Haldan, Ta’rib Ibn Haldan, éd. IV, p. 244-245 et VI, p. 147-148.
109. [...] wa i’ttamard fi-bing madina yansibana biba kursi li-imaratibim, fa-Sara‘a fi bina madina Tahart
fi safb Gabal Kazal al-siyah ‘ala tulial Mindas, wa ibtattiha ‘ala wadi Mina al-nabi minhi ‘uyian bi-l-qibla wa
tamarru biba wa bi-l-Batha’ ila an tasibba fi wadi Salif. Fa-asasaba ‘Abd al-Rahman b. Rustam wa ibtattahad,
Ibn Haldan, Ta’rib Ibn Haldan, éd. VI, p. 159-160.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET 65

pouvoir collégial. Désireux de combler ces lacunes chronologiques et de démontrer la par-
faite continuité de 'imamat, Mahmud Isma‘l a cru bon d’affirmer qu'Ibn Rustum avait été
investi en tant quimam de la « défense» (difa) avant d'incarner «l'imamat manifeste », ce
que conteste Ibrahim Bahaz ", Toujours est-il que, contrairement a d‘autres figures tutélaires
de I'imaginaire politique maghrébin, Ibn Rustum ne répond guére au profil de l'outsider ba-
tisseur d'Etat. Au contraire, Aba Zakariyya' nous le dépeint, au cours de sa fuite, comme un
homme vieillissant, en proie 4 la crainte, si affaibli que son fils doit le porter sur ses épaules™.
Largumentaire politique des Ibadites ne repose évidemment pas sur les mémes ressorts de
légitimation que celui des auteurs sunnites. D'emblée, il faut noter que la caractéristique
primordiale du gouvernant idéal pour les Ibadites, cest justement son effacement, son renon-
cement aux ambitions du pouvoir.

Voila qui nous explique quAbu Zakariyya et ses successeurs insistent sur le caractere
collectif de la fondation urbaine, 4 I'image d'un gouvernement exercé en commun. D’ailleurs,
cette fondation précede I'élection d'Tbn Rustum en tant que représentant de la communauté " :

Voici comment il fut investi du pouvoir: I'assemblée des musulmans (gama‘a al-muslimin) se
mit d'accord pour choisir un endroit ol serait construite une ville qui servirait d’abri et de for-
teresse (hirzan wa bisnan) 3 I'islam. Ils envoyérent des émissaires dans le pays; ceux-ci, une fois
de retour, désignérent Tahart. La majorité des musulmans (§umbar al-muslimin) se mit d’accord
avec les habitants de Tahart 'ancienne pour que ceux-ci eussent droit 3 une part déterminée des

produits du sol (gallatiha).

On peut penser que les mutations institutionnelles intervenues au sein des communautés
ibadites au cours du v¢/x1°siécle, 4 savoir la naissance de cet organe de gouvernement collégial
qulest la halga, ont dti influencer la description d’Aba Zakariyya et de ses successeurs — Dargini
employant l'expression ahl al-da‘wa («les gens de 'appel »), puis ahl al-hayr wa l-salab («les gens
de bonté et de bien ») ™.

De méme, le choix de 'emplacement de la grande mosquée et du tracé de ville est confié
a la communauté tout entiére, qui ne se préoccupe de se doter d'un gouvernant que dans un
deuxiéme temps. Laccent est mis sur l'effort de concertation et de consultation, ce qui peut
évoquer le gouvernement de “‘Umar b. al-Hattab, le dernier calife reconnu par les Ibadites et
le dernier a avoir fait appel a la $ara. Cette identification n'est pas quune simple supposition,
puisquAbt Zakariya’ souligne bien quavant sa mort, ‘Abd al-Rahman b. Rustum convoque
une $ira de six personnes pour choisir son successeur, a I'exemple de ‘Umar "+, Par ailleurs,

110. Bahaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 91; Isma‘il, Al-hawarig fi I-Magrib, p. 112.

111. Aba Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 76-77; trad. p. 124.

112. Ibid., éd.p.85-87; trad. p.130-131 (l'excellente traduction de Roger Le Tourneau nous dispense la plupart
du temps d’une autre version).

113, Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib, p. 40-41.

114. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd. p. 88; trad. p.133. La comparaison entre ces deux personnages
a déja été esquissée par Adolphe de Calassanti-Motylinski, « ‘Abd al-Rahman b. Rostem », I, p. 88.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

I'insistance des auteurs sur la forme collective du pouvoir peut aussi traduire une structure
sociale tribale ol le chef n'est quun primus inter pares. On peut dailleurs se demander, 2 la
lumiére des textes qui remémorent les accords passés avec les tribus berbéres locales pour le
partage du territoire, si « Tahart'ancienne », voire méme « Tahart la nouvelle », n'appartiennent
pas en quelque mesure a lignée des villes maghrébines de fondation tribale. La cité se veut en
tout cas l'expression de la collectivité, précédant I'imamat. Les délibérations qui débouchent
sur le choix d’Ibn Rustum comme imam sont retransmises par Ibn Sagir, repris tel quel par
les auteurs ibadites ™. Elles esquissent la théorie d'un pouvoir idéal, fruit d'un choix collectif
sans étre attaché A un seul parti, ce qui lui permet d’échapper a l'esprit de corps (‘asabiyya)
qui déchirera ensuite Tahart sous la forme de scissions et luttes de clans.

Dans un épisode devenu célébre, et ot il est question de la premiére ambassade des Ibadites
de Basra aupres de I'imam nouvellement élu, Ibn Sagir évoque la modestie de ce dernier, que
ses visiteurs découvrent affairé aux travaux d’étanchéité du toit-terrasse de sa demeure austére.
I1 s'agit d'une parfaite illustration de la conception ibadite du pouvoir, faite d’ascétisme et de
refus des gloires de ce monde. Toutefois, il s'agit aussi d'un récit qui, par des symboles trans-
parents, propose une mise en scéne de l'alliance entre la cité et son imam. L'image proposée va
bien au-dela du cliché habituel du souverain batisseur, posant la premiére pierre de 1'édifice ou
bien dessinant les limites futures de l'enceinte urbaine. II s'agit ici d'un souverain magon qui,
de ses mains, applique l'argile (tin) que son serviteur (§ulam) a préalablement pétrie ™. La cité
devient ainsi le podle de réalisation de I'imamat, contre-modéle évident du califat abbasside et
de son souverain al-Mansar, le fondateur de Bagdad et le persécuteur de la communauté des
justes au Maghreb et dans 'ensemble du Dar al-Islam.

Rites propitiatoires

La fondation elle-méme est précédée d'une série de rites propitiatoires, 3 propos desquels
al-Warraq et Aba Zakariyya' se rejoignent sans se confondre. Al-Warraq est le seul auteur a
affirmer que les nouveaux arrivants avaient initialement prévu de s'installer dans la ville antique,
« Tahart l'ancienne ». Toutefois, voyant que tous leurs efforts de construction se trouvaient
miraculeusement réduits & néant chaque matin au petit jour, ils reportérent leurs efforts vers
le site de la future « Tahart la nouvelle ». En insistant sur la virginité du lieu choisi pour abriter
la nouvelle capitale, les auteurs gomment tout élément de continuité avec le passé, a I'instar
des récits de fondation de Bagdad, Kairouan ou Fés. Le seul indice relatif 3 une présence in-
digéne plus ancienne sur ce territoire concerne les tractations menées avec les propriétaires du
sol, un groupe de Berbéres Marisa et Sanhaga dont on souligne le dénuement (mustada‘ifin),
mais qui obtiennent pourtant, outre la cession de plusieurs maisons dans la ville, une part

115. Ibn al-Sagir, Abbar al-a’imma al-rustumiyyin, éd. M. Nasir, I. Bahaz, p. 321-327; Abu Zakariyya, Kitab
siyar al-a’imma, éd. p. 85-87; trad. p. 130-131; Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib, p. 41.
116, Ibn al-Sagir, Abbar al-a’imma al-rustumiyyin, éd. M. Nasir, I. Bahaz, p. 321-327; Aba Zakariyya, Kitab
siyar al-a’imma, éd. p. 88; trad. p. 131-132 ; Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib, p. 43-44.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

des impdts (barag) a prélever sur l'activité du futur siiq"”. S'agit-il de la projection sur le passé
d’une situation de monopole plus tardive ? En tout cas, 'accent est mis sur la consultation et
la conciliation comme instruments du bon gouvernement, mais aussi sur la symbiose entre
ibadisme oriental et peuplement berbeére autochtone ™.

Comme dans le cas de Fés, l'arrivée en ces lieux de la colonne des rescapés de la persécution
abbasside offre une sorte de contre-modéle aux récits de la conquéte « arabe », car la terre n'est
pas arrachée A ses propriétaires, mais fructifiée par de nouveaux colons. En défrichant’épaisse
forét qui recouvre cette contrée reculée, ils 'extirpent de son état de nature initial, épisode
dans lequel on peut déceler une figuration symbolique du processus d’islamisation, puisque
la mosquée, construite avec le bois des arbres mais dans un endroit désert de toute végétation
(la 3a‘rd’ fihi), constitue le pivot de la nouvelle communauté. Un événement inattendu précéde
I'élévation de I'édifice. En effet, & peine a-t-on achevé la premiére priere du vendredi que l'on
saisit, sur ce musalla champétre, un lion qui sy était précipité en rugissant. On améne alors
'animal vivant jusqu'a l'aire de priére ot on I'immole. Cette anecdote curieuse est interprétée
comme un rite propitiatoire, puisque ‘Abd al-Rahman b. Rustum déclare 4 son sujet : « Ce pays
ne sera jamais divisé, ni par le sang versé, ni par la guerre ™ ». C'en est fini de l'ensauvagement
du lieu, une ére nouvelle peut commencer 2°.

La version ibadite insiste également sur I'état de nature primitif avant de dérouler la sé-
quence suivante *':

Il n'y avait 1a qu'épaisses foréts et marais*?, peuplés uniquement par les bétes sauvages, les
animaux féroces et les lions. Deux hérauts annonceérent alors [aux bétes sauvages] : « Sortez, car
nous voulons occuper cette terre ». Ils leur laissérent un délai de trois jours. Il nous a été rapporté
que l'on vit alors une béte sauvage emporter ses petits avec elle, dans sa gueule, hors de ce lieu. Or
c’était justement ce qu'ils désiraient des bétes sauvages, et cela ne fit quaugmenter leur projet de
peupler et de développer ce site. Ensuite, ils mirent le feu 4 cette terre, et tous les arbres, grands

et petits, bralérent. (Il ne resta alors plus que les racines des arbres qui avaient brilé, mais il leur

117. Abu Zakariya se contente de parler du versement d'un revenu en nature (galla), Aba Zakariyya, Kitab
siyar al-a’imma, éd. p. 86 ; trad. p. 130.

118. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141. Ibn Haldiin évoque une vieille alliance (half)
avec les Berbéres Lamaya, parmi lesquels Ibn Rustum aurait trouvé refuge : Ibn Haldan, Ta’rib Ibn Haldan,
éd. VI, p. 159-160.

119. La traduction du baron De Slane constitue visiblement un contresens (« Voici une ville ol le sang ne
cessera de couler et o1 l'on fera toujours la guerre »). On comparera au texte arabe (« hada baladu la yufariqubu
safku damm wa 1a barbu abadan ») : Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 68, trad. p. 140.

120. Le lien entre cette anecdote et I'étymologie berbére du nom de la ville serait 4 étudier de plus prés.
Parmi les explications données au toponyme « Tahart » figure un terme berbére qui signifierait « la lionne » :
Brugnatelli, « La morphologie des noms berbéres en w-».

121. Abu Zakariya, Kitab siyar al-a’imma , éd. p. 86; trad. p. 130 (nous avons cette fois-ci préféré retraduire
le texte).

122, Ibn ‘Idari évoque « un marécage entre trois cours d'eau » (§ayda bayna talatat anbar) : Ibn ‘Idari, Kitab
al-bayan, I, p. 196.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

24 qu'ils mélangérent avec du miel, puis

était difficile de les extraire] *3, Ils prirent donc du hays
ils enfouirent cette préparation sous les racines. Quand vint la nuit, les sangliers s’y rendirent
et se mirent A creuser jusqu'a la base des souches, d'ot1 sexhalait I'odeur du hays. Au matin, ils

trouverent sur le sol les racines des arbres toutes arrachées.

Le texte d’Abu Zakariyya’ commence par un emprunt manifeste au mythe de fondation
de Kairouan par ‘Ugba b. Nafi§ car selon l'une des nombreuses versions disponibles, celle de
I'égyptien Ibn ‘Abd al-Hakam, le célebre conquérant aurait lancé aux « habitants de l'oued »
l'ordre de déguerpir. Aussitdt les serpents, scorpions et autres bétes malfaisantes se seraient
enfuis, laissant le terrain libre A l'entreprise humaine™*. Il n'est bien siir pas anodin de voir
surgir I'écho de la grande cité rivale dans cette trame de récit. La suite reléve par contre d'une
mémoire locale, ol la ruse des fondateurs cotoie une étrange cuisine, évocatrice peut-étre des
rites de fertilité qui pouvaient accompagner la fondation d’établissements humains.

Lux ex Oriente:
les généalogies fictives d’Ibn Rustum

La revendication d'un ancrage berbére autochtone et I'éclipse du héros fondateur consti-
tuent donc les marques de fabrique les plus notables d'un récit de fondation passé au crible de
I'idéologie ibadite maghrébine et de sa théorie de I'imamat. La littérature ibadite ne pouvait
toutefois se contenter de distinguer sa capitale des orgueilleuses métropoles de I'Islam sunnite::
il fallait aussi que Tahart les égalit en dignité et en rayonnement.

Clest ainsi quapparait, au sein du corpus ibadite, une tension entre la dimension collective
et locale de l'acte de fondation, et la volonté de réintroduire une figure tutélaire prestigieuse.
Abu Zakariyya' et ses successeurs ont brodé une série de motifs tendant 4 souligner le caractére
providentiel de I’élection d'Ibn Rustum et la noblesse de ses origines. Il s'agissait peut-étre, en
premier lieu, de combler les zones d'ombre qui enveloppaient ce personnage et les conditions
de son accés A I'imamat™®, Les sources démontrent qu'il jouait déja un réle important aux
cotés d’Abu [-Hattab : Ibn Sagir affirme que ce dernier 'avait nommé gadi et nazir™’, tandis
que les sources ibadites disent simplement qu'il fut chargé de suppléer I'imam a Kairouan lors
du départ de celui-ci pour la guerre 28, Al-Raqiq précise qu'il fut nommé « gouverneur » (wali)

123. Ce passage est rajouté par Dargini pour plus de clarté, mais il ne figure pas dans I'édition et la traduction
du texte d’Aba Zakariyya': Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib, p. 40.

124. Un mélange de dattes, de beurre et de fromage de lait caillé (aqt). Roger Le Tourneau parle de «laitues »
au lieu de bays, ce qui doit provenir d'une erreur du texte arabe sur lequel il sest basé.

125. Ya ablu l-wadi, az‘and, fa-inna nazilan, Ibn ‘Abd al-Hakam, Kitab futah Misr, p. 66-67.

126. Voir aussi Talbi, « Rustamides », VIII, p. 657-659.

127. Ibn al-Sagir, Abbar al-a’imma al-rustumiyyin, éd. M. Nasir, I. Bahaz, p. 321-327. Le terme de nazir
s'applique ici a la fonction judiciaire et a I'examen et application du droit islamique.

128, Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma , éd. p. 87; trad. p. 131; Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib, p. 41;
AI‘Sammibi, Kitab al-siyar, p. 44.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

de Kairouan, alors qu'il exercait peut-étre déja la charge de gadi™°. Les renseignements mis
A notre disposition dans les sources ibadites et sunnites peuvent donc nous laisser supposer
que ‘Abd al-Rahman b. Rustum était le descendant d'un mawla persan arrivé au Maghreb
lors des conquétes, et qu'il occupait une charge importante a Kairouan avant d’étre contraint
de se replier vers le Maghreb central. Sa biographie ne nous dit guére plus.

I existe pourtant une autre série de détails censés éclairer son existence avant sa dési-
gnation par Aba I-Hattab. Il convient de souligner qu'Ibn Sagir n'en dit mot, et que le Kitab
d’Ibn Sallam, la source ibadite maghrébine la plus ancienne que nous conservions, reste muet
A ce sujet, alors qu'il s'agit d'un texte au contenu hautement édifiant et apologétique. Aba
Zakariyya’ nous renseigne sur le role important quaurait joué ‘Abd al-Rahman b. Rustum
dans la transmission de I'ibadisme au Maghreb. On apprend qu'il aurait été initié a la doctrine
apres queelle etit étcé diffusée par Salma b. Sa‘d, qui avait fait la route depuis 'Orient avec pour
seul compagnon ‘Tkrima, le mawld d'Ibn ‘Abbas, juché sur le méme chameau tout en repré-
sentant l'autre branche du harigisme, le sufrisme. Désireux de s'instruire, Ibn Rustum serait
partia Basra suivre l'enseignement d’Aba ‘Ubayda Muslim b. Abi Karima al-Tamimi™°. Cette
histoire laisse donc supposer que le point de départ d'Ibn Rustum était bien le Maghreb, ot il
était installé lors des prémices du mouvement. Un peu plus loin, il est dit qu'il devint ensuite
l'un des principaux propagateurs de la doctrine dans son pays d'origine, puisqu'il fit partie des
cinqg « porteurs de science » venus diffuser dans leur terre natale le savoir acquis aupres d'Ibn

B!, Ce mouvement pendulaire entre Orient et Occident, 2

Abi Karima et des savants de Basra
la recherche des sources du “ilm, constitue un classique dans les récits de fondation des cou-
rants de réforme de I'islam au Maghreb. La séquence suivante dévie cependant légérement par

rapport a cette version. Une courte biographie d'Ibn Rustum nous y est proposée **:

‘Abd al-Rahmain fils de Rustum fils de Bahram fils de Kusra le roi des Perses — que Dieu soit
satisfait de lui. I1 était originaire de I'Irak. Son pére Rustum savait déja que sa lignée gouvernerait
le Maghreb. II partit donc de I'Trak accompagné de son fils ‘Abd al-Rahman et de sa femme, afin
de s'installer en terre maghrébine. Arrivé 3 La Mecque, ou 4 proximité, son destin le rattrapa, ses
jours finirent, et il mourut. Son fils ‘Abd al-Rahman et la mére de celui-ci firent 3 La Mecque
la rencontre de pélerins venus du Maghreb. La mére de ‘Abd al-Rahmin épousa un homme de

Kairouan. Celui-ci repartit avec elle, et tous ensemble ils allérent jusqu'a Kairouan. Clest la que

‘Abd al-Rahmain b. Rustum grandit [...].

129. Ill'appelle en effet ‘Abd al-Rahman b. Rustam al-qadi: Al-Raqiq, Ta’rib Ifrigiyya, p. 25-26.

130. Abt Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma, éd.p. 42-43; trad. p.100-101; Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib,
p. 11; Al-Sammabi, Kitab al-siyar, p. 42-43.

131. Aba Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma , éd. p. 57-58; trad. p. 109; Al-Dargini, Kitab tabaqat al-maia’ib,
p. 41; Al-Sammabhi, Kitab al-siyar, p. 44.

132. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma , éd. p. 58-60; trad. p. 110-111 (nous avons retouché la traduction
de R. Le Tourneau). On retrouve ce récit, sans différence notable dans Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ip,
p.1Iet Al‘Sammibi, Kitab al-siyar, p. 42-43.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

La narration rejoint ensuite la premiere séquence que nous avions évoquée, a savoir la dé-
cision du départ pour I'Orient. On percoit toutefois assez aisément le caractére artificiel de ce
raccord. De fait, cette nouvelle séquence apporte deux éléments essentiels : la généalogie royale
d’Ibn Rustum, issu du «roi des rois », et son origine irakienne. Quant au mouvement initial
de quéte du savoir — du Maghreb vers I'Orient — il est dédoublé par un mouvement inverse et
complémentaire, celui quaccompliront les futurs « porteurs de science »: de I'Orient vers ce
nouveau refuge de l'islam quest le Maghreb 3,

La suite du séjour d'Ibn Rustum en Orient est tout aussi intéressante. Cette fois-ci, ce
sont les qualités morales du futur imam qui sont mises en exergue. Dans la «cave» ot Ibn
Abi Karima délivre son enseignement dans le secret le plus absolu, afin d’échapper 2 la sur-
veillance du pouvoir impie, la «beauté» du jeune disciple maghrébin resplendit comme la
promesse de |'¢re de dévoilement (zubiir) qu'il incarne, et qui mettra fin 4 la clandestinité du
kitman. Pourtant, 'heure n'est pas encore venue de ce dévoilement, et le maitre tend un rideau
(sitr) devant Ibn Rustum, de peur que sa beauté lumineuse ne trouble les autres. Peut-étre
faut-il lire cet extrait comme une forme de détournement du rite du higab qui masquait aux
yeux du profane la personne du calife en Orient. Ce voile n'est pas l'attribut de souveraineté
dont usaient les imposteurs abbassides et fatimides, mais un écran qui protége le commun de
«l'ceil du soleil », car clest par cette comparaison quune femme bénit les vertus du jeune ‘Abd
al-Rahman. Dailleurs celui-ci, désigné « imam » par ses compagnons a leur retour au Maghreb,
préfére décliner l'offre et seffacer devant Abu I-Hattab, ce qui constitue une marque évidente
de sa modestie et de son rejet des ambitions mondaines. La commission des sages chargée de
désigner un dirigeant pour la communauté aprés la fondation de Tahart se plait dailleurs a
rappeler ce fait exemplaire 34,

Introducteur de la doctrine au Maghreb, investi une premiere fois de la dignité d’'imam en
raison de sa réputation de vertu, Ibn Rustum était donc le candidat idéal pour prendre la téte
de la communauté. Cependant, un ensemble de prédictions égendaires vient encore renforcer
ses droits a I'imamat ™. Aba Zakariyya’ les cite, Dargini les explicite. Il sagit tout d’abord
d’un propos attribué au calife ‘Umar b. al-Hattab — ce qui lui donne quasiment la qualité de
badit — alors qu'il discutait avec al-Mugira b. Su‘ba, un compagnon du Prophéte qui était de-
venu borgne. Le calife prédit 4 son comparse l'arrivée d'un temps ot1 I'islam deviendra borgne
comme lui, mais il affirme quau bout d'une période de cent soixante ans, Dieu rendra a I'islam
la vue et I'ouie. Or comme le remarque Dar§ini, Tahert fut gouverné par les « Perses » (cest-

133. Les seules études qui prennent en compte cette dimension « semi-légendaire » sont celles de Rebstock,
Die Ibaditen im Magrib, p. 61-62 et de Savage, A Gateway to Hell, p. 46-51. Cette derniére n'analyse pas les
généalogies fictives de ‘Abd al-Rahman b. Rustum, mais elle souligne 'articulation entre caution orientale et
ancrage maghrébin: « [he] came to represent in the later Ibadi tradition the junction through wich the legitimate
authority, stemming from Aba ‘Ubayda, passed into the North African community ».

134. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma , éd. p. 87; trad. p. 131; Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib, p. 41;
Al-Sammibi, Kitab al-siyar, p. 44.

135. Comme le remarque Ibrihim Bahhiz, ces légendes ne figurent pas chez Sammihi: Bahaz, Al-dawla
al-rustumiyya, p. 94.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

a-dire par les Rustumides) a partir de l'année 160/777. La mise en place de I'imamat marque
doncla fin providentielle d'une ére d'incroyance et I'aube d'un temps nouveau *°. Mieux encore,
le Siyar al Wisyani sappuie sur un hadit attribué au Prophéte lui-méme: « Dieu a déposé ses
trésors dans I'échine des Perses ». Il explique ensuite la signification de cette parole’”: « Il est
ici question de la souveraineté (mulk), du savoir (im) et du culte (din), qu'll a offerts a nos
imams perses de Tahart».

Une autre prophétie légendaire ancre dans un passé encore plus lointain 'annonce du
régne des Rustumides. Le livre d’Aba Zakariyya’ débute en effet par I'évocation de la cour
du roi des Perses Chosroés (Kisra) avant la conquéte arabe. Songes et faits extraordinaires,
interprétés par un devin nommé Satih, avertissent le roi de la chute prochaine de son Empire
et de l'avénement de 'islam. Ce theme littéraire classique, emprunté d’ailleurs & Ibn Qutayba
et 4 Gahiz selon les indications d’Aba Zakariyya' lui-méme, est ici détourné en faveur de la
dynastie rustumide. Le roi des rois apprend que sa lignée comptera neuf souverains jusqu'a
l'apparition de l'islam, puis cinq autres apreés la Révélation, et que cette période verra l'ac-
complissement de « grandes choses ». Or Aba Zakariyya' identifie cette chaine de souverains
persans d’aprés 'Hégire au régne des imams de Tahert™®:

Nous espérons bien qu'il sagisse de nos imams, arrivés en terre maghrébine ot ils ont obtenu un

tres haut rang et gouverné pendant plus de cent cinquante ans, comme le rapportent plusieurs récits.

La durée mentionnée par Abu Zakariyya’ coincide en effet a peu prés avec la longévité des
Rustumides (161-296/777-909), bien que les cing rois ne correspondent pas tout 2 fait aux huit
imams répertoriés par les historiens. Lessentiel est toutefois d'inscrire le lignage fondé par ‘Abd
al-Rahman b. Rustum dans la continuité d'un régne des plus glorieux, celui des rois de Perse.

Lorigine persane de la dynastie installée 4 Tahart a, de fait, été afirmée et exploitée dés
le 111°/1x¢ siécle. Les sources, sunnites comme ibadites, ne manquaient pas d’accoler la nisba
alfarisi («le Persan ») aux Rustumides. Ya‘qubi raconte d’ailleurs, 4 la fin du 111¢/1x° siécle, que
la population de la capitale était en majorité constituée d'un « groupe de Persans (qawm min
al-furs) dont on dit qu'ils font partie du lignage (yugal labum bana) de Muhammad b. Aflah
b. ‘Abd al-Wahhab b. ‘Abd al-Rahman b. Rustam al-Farisi® ». Il faut bien siir préciser que
le terme de « Persans» désigne des populations apparemment totalement arabisées, et sans
doute venues d'Irak plutdt que des régions orientales de I'ancien empire perse. On sait que le
Maghreb recut, au cours du 11°/v1i® siécle, d'importants flux humains venus d'Irak : I'exode

136. Abua Zakariyya, Kitab siyar al-a’imma , éd. p. 50; trad. p. 105; Al-Dar§ini, Kitab tabaqat al-masa’ib, p. 12.
137. Siyar al-Wisyani, I, p. 328-329: li-llah bazd’in awdi‘iha fi aslab rigal min al-furs [...], wa dalika buwa
al-mulk wa I-ilm wa I-din al-ladi a‘ta a’'immatana min al-furs bi-Tahart.

138. Wa nargi an yakana hawla’ lI-ladina wasala ard al-Magrib min a’immating wa qad balaga fiha daragata
azimata, walli nayf ‘ala mi'a wa bamsin sana, kama dukira bi-ba‘d al-riwayat: Abu Zakariyya, Kitab siyar
al-a’imma , éd. p. 49; trad. p. 104 ; Al-Dargini, Kitab tabaqat al-ma3a’ib, p. 15.

139. Il s'agit d’Abil-Yagzan Muhammad b. Aflah (260/874-281/894) : Al-Ya‘qubi, Kitab al-buldan, éd. 143;
trad. p. 217.

<

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

des Idrissides et de leur clientéle, tel qu'il est retracé par les Abbar Fabh, en témoigne. Mais
ce texte zaydite ne les identifie pas comme « Persans » et, dans un autre contexte, ces mémes
populations auraient parfaitement pu étre qualifiées d'« Arabes ». On peut penser que le label
« persan », exotique sur le sol occidental, constituait une marque de distinction efficace dansle
cadre de cette compétition a laquelle se livraient certains groupes de populations du Maghreb,
selon al-Ya‘qabi, pour se rattacher a I'Orient — une compétition dont I'enjeu semblait étre la
fabrication de ce que nous pourrions surnommer des «appellations d'origine orientale », cest-
a-dire de fausses généalogies'*°.

Le choix de l'appellation persane par les Rustumides, bien qu'il constitue peut-étre un écho
lointain de la provenance de leur ancétre éponyme, Rustum, sexplique surtout par le prestige
lié aux rois persans dans I'imaginaire politique de I'Islam a I'époque abbasside. De plus, il
s'agit aussi trés certainement d'une reprise des thémes de la $u“abiyya orientale : mérites des
« Persans » face aux « Arabes », dont on retrouve la transcription exacte en prélude du Kitab
al-siyar d’/Abt Zakariyya, dans la partie intitulée fada’il al-furs min al-‘agam'. Lemprunt a la
rhétorique orientale de la « querelle des peuples » trouve sa raison dans la volonté de différen-
cier la dynastie rustumide du lignage des Qurays, dont émanent les califes orientaux. Il s'agit
aussi de bien distinguer I'implantation de I'ibadisme au Maghreb de la conquéte «arabe »,
présentée comme un processus de soumission forcée des Berbeéres. Or le modeéle rustumide
est présenté comme une grefle réussie de I'élément persan sur le fond autochtone des tribus
berberes. Clest pourquoi les « signes d’élection des Berbéres parmi les gentils » (fadd’il al-barbar
min al-‘agam) suivent immédiatement I'éloge des Persans dans le texte d’Abu Zakariyya' et
de ses successeurs'#*, Tahart est en effet vu comme le creuset ot se mélent les deux grands
peuples non-arabes (‘agam) qui constituent I'Islam. Leur statut d’égalité avec les Arabes est
ainsi souligné, conformément aux doctrines kharigites.

Souverains perses régnant sur des populations majoritairement berbéres, les Rustumides
pouvaient ainsi afficher leur vocation a réunir entre leurs mains 'Orient et 'Occident, ambition
sans doute utopique mais dont I"écho revient souvent dans le discours des califats ancrés a
l'ouest. Quant  leur rattachement au lignage des souverains persans de I'ére préislamique, il
n'est pas attesté avant l'ouvrage d’Aba Zakariyya' A I'époque oti celui-ci rédigea son ouvrage, a
la fin du v¢/x1° siécle, donc bien longtemps apreés I'extinction des Rustumides, cette généalogie
mythique semble déja relativement bien diffusée puisquon en retrouve la version la plus précise
dans le célebre traité du cordouan Ibn Hazm (m. 456/1064), au chapitre sur la « généalogie
des Perses». Le savant andalou énumére les vingt-huit générations qui se sont succédé a la
téte de la Perse, jusquau dernier des souverains, Yazdagird et ses deux fils Bahram et Fayruz.
Les Rustumides, selon lui, sont les descendants de Gamasib, le frére du vingt et uniéme roi
persan, Qubad. Il ne donne pas de détails plus précis sur leur propre chaine généalogique,
mais il établit un lien de parenté avec d’autres lignages (buyatat) issus du méme Gamasib,

140, Ibid., éd. p.130-149; trad. p. 200-220.
141. Abu Zakariyya, Kitab siyar al-a’'imma , éd. p. 44-51; trad. p. 101-106.
142, Ibid., éd. p. 52-56; trad. p. 106-109.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET 73

en particulier deux rois du Yémen, Wahraz et Badan, ce dernier s’étant converti a I'islam ™3,
Ce schéma posséde un air de parenté avec celui d’Aba Zakariyya, mais il est beaucoup plus
développé et présente des divergences notables '+,

On trouve d'ailleurs, au gré des sources, d'autres essais d'identification du lignage rustumide.
Al-Bakri, sensiblement 4 la méme époque, écrit — peut-étre en sappuyant une fois de plus sur
al-Warraq — que le grand-pére de ‘Abd al-Rahman b. Rustum, Bahram, était un mawla du
calife ‘Utman'#%, Il nous donne une troisiéme généalogie, qui ne recoupe qu'imparfaitement
les précédentes: Bahram était le fils de Da Sirar b. Sabir b. Biabakan b. Sabar di l-Akeaf, le
roi des Perses'#®, Enfin, d'aprés Ibrahim Bahaz, Mas‘di propose une autre généalogie, cette
fois-ci parfaitement fantaisiste, qui fait descendre Ibn Rustum des « Asban ». Le polygraphe se
demande s'il sagit de la lignée des rois de Perse, les Asbahan — rapprochement opéré i partir
du nom d'Ispahan (Isbahan) —, ou de celle des rois d’al-Andalus, Asban étant effectivement
reconnu comme le pére de 'Hispania dans la littérature arabo-andalouse ™. Cet écheveau de
textes démontre bien I'ampleur des spéculations généalogiques brodées autour des origines
perses des maitres de Tahart'®,

« L'Irak du Maghreb », lémancipation d’'une métropole de U'Islam

Parée d'une telle caution, Tahart ne tarde pas a se libérer de la tutelle orientale, pour
se hisser au niveau des grandes métropoles de I'Islam. Telle est I'idée véhiculée par tout un
faisceau narratif qui célebre l'essor de la capitale ibadite. Selon Ibn Sagir, dont il faut de nou-
veau souligner la proximité avec la vulgate ibadite postérieure, la nouvelle de I'élection d'Ibn
Rustum se répandit « aux quatre coins du monde, en Orient comme en Occident ». Parmi les
Ibadites de Basra, on chuchote qu'«il est apparu au Maghreb un imam qui remplit cette terre
de justice. Il possédera I'Orient et le remplira de justice » Désireux d’aller constater de leurs

143. Ibn Hazm, Kitab §ambarat ansab al-‘arab, p. 511-512.

144. Abu Zakariyya, le fait descendre de Rustum, fils de Bahram, fils de Kisra: Aba Zakariya, Kitab siyar
al-a’imma , éd. p. 58-60; trad. p. 110-111. Bahram peut correspondre au fils de Yazdagird cité par Ibn Hazm,
mais celui-ci ne considére pas Kisra comme le dernier roi des Perses, contrairement i l'auteur ibadite. Sammahi
rajoute un intermédiaire entre Kisra et Bahram, un souverain nommé Sam, peut-étre en référence a Sem,
ancétre éponyme des peuples sémitiques : Al-Sammahi, Kitab al-siyar, p. 42-43.

145. Opinion partagée par Ibn ‘Idari, Kitab al-bayan, I, p. 196.

146. Al-Bakri, Kitab al-masalik, éd. p. 66-69, trad. p. 137-141.

147. Bahaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 93.

148. Brahim Bahaz rejette pourtant toute idée de falsification: Bahaz, Al-dawla al-rustumiyya, p. 95-96.
Certains historiens tentent de reconstituer la vraie généalogie d’Ibn Rustum, quitte a forger d’autres chimeéres,
comme Brahim Zerouki qui 'identifie avec un personnage cité par Tabari et Ibn Haldan, entre autres. Il
s'agit du général qui dirigeait I'armée perse a4 Qadisiya contre les musulmans. Il faut d’abord remarquer que
son nom est transcrit sous la simple forme « Rustum », et non « Ibn Rustum » comme le prétend B. Zerouki.
Alors qu'Ibn Haldan nétablit aucun lien entre le lignage rustumide et ce personnage, B. Zerouki va jusqu’a
imaginer qu’il y a eu deux ‘Abd al-Rahman b. Rustum: le pére qui avait combattu & Qadisiya, et le fils qui
devint I'imam de Tahart. Voir Zerouki, L'imamat de Tahert, p.27-35 et El-Ghali, Les Etats kharijites au Maghreb,
p. 137-141 (ouvrage qui prend au pied de la lettre tous les récits sur la fondation de Tahart).

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

propres yeux cet événement épiphanique, les « fréres » de Basra envoient alors une premiére
ambassade. Celle-ci repart éblouie par les qualités morales de I'imam, qui apparait dés lors
comme le digne successeur des grands maitres orientaux, en particulier Aba Bilal Mirdas.
L'Orient nourricier apporte a la ville la séve qui lui permet de se hisser a la hauteur des plus
grandes. Un court passage contient déja les ingrédients propres & donner 4 Tahart cette image
de centralité qui distingue les grands foyers urbains. Aux flux entrants, constitués par les po-
pulations et les commercants venus du monde entier, répond le bourgeonnement des routes
et des voies commerciales'#® qui s'étendent vers « tous les pays d'Orient comme d'Occident ».
Le théme de I'hospitalité accordée aux étrangers affirme derechef I'idéal d'une cité cosmopo-
lite, nouvelle Terre promise qui vole la vedette 4 Bagdad, ce « carrefour du monde » célébré
par Ya‘qabi. Lors de la seconde visite des gens de Basra, 'imam parfait qui préside cette cité
de Dieu ordonne que la somme rapportée soit intégralement restituée aux émissaires orien-
taux: en effet, Tahart sest désormais totalement émancipée vis-a-vis de I'Orient *°. « Irak du
Maghreb » pour les uns, « Balh du Maghreb » pour les autres, la cité vertueuse ose maintenant
la comparaison avec les plus grands centres de I'Islam : Damas, Cordoue, Kairouan, Fés™'...

Conclusion

Tandis que les prémices de I'histoire urbaine de Kairouan et de Fés ont fait I'objet d’analyses
variées, les récits de fondation de Tahart n'avaient pas été examinés de maniére critique jusqu’a
présent. La ville posséde pourtant une histoire riche, connaissant son heure de gloire au 111¢/
1x°© siécle, ot elle fut alors considérée comme le principal centre urbain du Maghreb central.
Sa prospérité ne commenga a décliner quau cours du v¢/x1° siécle, non pas dans le sillage im-
médiat de la conquéte fatimide comme on le dit toujours, mais au cours des multiples conflits
qui déchirérent la région sous les Zirides, car elle se situait alors dans I'eeil du cyclone, 4 la
charniére entre les deux grandes aires d'influence qui partageaient le Maghreb. Sans méme
encore patler de I'étude archéologique du cadre urbain, I'histoire de la ville jusqu’a sa destruc-
tion supposée par les Banii Giniya en 605/1208-1209 reste 4 écrire: nous n'en avons livré que
les étapes essentielles, rappel nécessaire a la reconstitution cohérente d'une trame de mémoire.

Les strates de cette mémoire remontent aux Rustumides, car le mythe urbain est intimement
lié au processus de légitimation de cette dynastie qui, en affichant ses origines persanes, mit sans
doute en avant son role d’'intermédiaire entre Orient et Occident, sans toutefois posséder des
moyens comparables  son adversaire abbasside. La césure que représente la conquéte fatimide
dans I'histoire des Ibadites explique que Tahart soit ensuite devenu un lieu de mémoire pour la
communauté, d’autant plus idéalisé que le temps du « dévoilement » était maintenant révolu ™,

149. A ce propos, Lewicki, « L'Etat nord-africain de Tahert ».

150. Ibn al-Sagir, Apbar al-a’imma al-rustumiyyin, éd. M. Nasir, . Bahaz p. 321-327.

151, Al-Ya‘qabi, Kitab al-buldan, éd. 141-143; trad. p. 215-217; Al-Muqaddasi, Absan al-tagasim, p. 22-25.
152, Comme le rappelle avec nostalgie le Siyar al-Wisyani par la bouche de I'un de ses personnages: «La
peur régne en tout lieu, 4 l'inverse de Tahart au temps des imams » (al-bawf fi kull balad illa mitl Tahart fi
ayyam al-a’imma) : Siyar al-Wisyani, 11, p. 498.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Le souvenir des origines de la cité senrichit alors de nouveaux récits, et I'ascendance persane des
souverains donna lieu 4 I'élaboration de généalogies fictives. Tout en soulignant la cohérence
idéologique de la matrice 1égendaire élaborée par les auteurs ibadites, nous avons pu constater
que des emprunts réciproques relient ce champ de mémoire a la littérature sunnite, qui re-
cueille elle aussi tout un faisceau de traditions émanant principalement de trois grands centres::
Kairouan, Cordoue et peut-étre Tlemcen dans le cas d'Ibn Haldan. Nous avons essayé aussi de
démontrer que les récits de fondation de Tahart ne pouvaient se comprendre quen résonance
et en opposition avec les mythes urbains des grands centres rivaux. Clest ainsi que le prisme
communautaire ibadite, travaillé par la tension entre modéle oriental et ancrage local, nous offre
finalement un apercu des courants nourriciers qui ont alimenté la mémoire historique et I'ima-

ginaire politique du Maghreb des premiers siécles.

Bibliographie
Instruments de travail

Encyclopédie de I'Islam, 2¢ édition, E J. Brill, Leiden,
1954-2004, 12 volumes :
Bel, Alfred, Yalaoui, Mohamed, « Tilimsan », X,
P- 534-535.

Sources

Abu I-Fida, Taqwim al-buldan, trad. Joseph-Toussaint
Reinaud, Géographie dAboulféda, (Paris, 1848),
réimpr. Francfort-sur-le-Main, Institute for the
History of Arabic-Islamic Science, 1998.

Abu Zakariyyi' al-Wargilani, Kitab siyar al-a'imma wa
abbariha, éd. ‘Abd al-Rahmian Ayyub, Tunis,
al-dar al-tanisiyya li-I-nasr, 1985. Trad. Roger
Le Tourneau, « La 'Chronique’ dAbti Zakariyyd
al-Wargalani (m. 471 H. / 1078 J.C.) », Revue
africaine, 104 (1960), p. 99-176, 322-390; 105
(1961), p. 117-176 et Hady Roger Idris, Revue
africaine, 105 (1961), p. 323-374 et 106 (1962),

p. 119-162.

Al-Bakri, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, (éd. et trad.
Mc Guckin de Slane, Description de lAfrique
septentrionale par Abou Obeid el-Bekri), réimpr.
Paris, Maisonneuve, 1965.

Al-Baladuri, Futih al-buldan, éd. Radwan Muhammad
Radwan, Beyrouth, Dar al-kutub al-ilmiyya,

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet

Calassanti-Motylinski, Adolphe de, « ‘Abd al-Rahman
b. Rostem », L, p. 88.
Talbi, Mohamed, « Tahart», X, p. 107-108.
Talbi, Mohamed, « Rustamides », VIIL, p. 657-
659.

199. Trad. Philip Khuri Hitti, The Origins of the
Islamic State, Gorgias Press, 2002.

Corpus Inscriptionum Latinarum, vol. 8, Inscriptiones
Africee latine, Berlin, 1881 (abrégé CIL).

Al-Dargini, Kitab tabaqat al-masa’ib bi-l-Magrib,
2¢ éd. revue et corrigée, Ibrahim Tallay, s.n., s.d.,
2 vol.

Al-Himyari, Kitab al-rawd al-mi‘tar fi babar al-aqtar,
éd.Thsan ‘Abbas, Beyrouth, Maktaba Lubnan,
1975.

Ibn ‘Abd al-Hakam, Kitab futab Misr wa Ifrigiyya wa
l-Andalus, éd. et trad. partielles Albert Gateau,
Congquéte de I'Afrique du Nord et de IEspagne,
2¢éd., Alger, Editions Carbonel, 1947.

Ibn al-Atir, Kitab al-kamil fi |- tarib, éd. s.n. Dar Sadir,
Beyrouth, 1399/1979, 10 vol. Trad. partielle
Emile Fagnan, Annales du Maghreb et de
IEspagne, Alger, Typographie Adolphe Jourdan,
1898.

Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

75


http://www.tcpdf.org

76 TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

Ibn al-Fagqih, Kitab al-buldan, éd. Michael Jan de Goeje,
Leyde, E.J. Brill, 1967.

Ibn Haldan, Tarib Ibn Haldan, éd. Halil Sahida et
Sahil Zakkar, Dar al-fikr, Beyrouth, 1421/2000,
7 vol.

Ibn Hayyan, Kitab al-Muqtabis II-1, trad. Federico
Corriente et Mahmid ‘Ali Makki, Crénica
de los emires Al-Hakam I y ‘Abdarrabman 11
entre los anos 796 y 847, Saragosse, Instituto de
Estudios Islimicos y del Oriente Préximo, 2001.

—, Kitab al-Mugqtabis IT-2, éd. Mahmad ‘Ali Makki,
Beyrouth, Dar al-kitab al-arabi, 1970.

—, Kitab al-Mugqtabis V, éd. Pedro Chalmeta, Federico
Corriente et Muhammad Subh, Madrid,

1979. Trad. Maria Jestis Viguera et Federico
Corriente, Crénica del Califa ‘Abdarrabman
IIT an-Nasir entre los afios 912 y 942
(al-Mugqtabis V), Saragosse, Anubar Ediciones
— Instituto Hispano‘Arabe de Cultura,

coll. « Textos Medievales » (64), 1981.

—, Kitab al-Mugqtabis VII, éd. ‘Abd al-Rahman ‘Ali
al-Haggt, Beyrouth, Dar at-tagafa, Al-maktaba
al-andalusiyya, 1983.

Ibn Hawqal, Kitab sarat al-ard, éd. J. H. Kramers,
Bibliotheca Geographorum Arabicorum, Leyde,
E.J. Brill, 1938. Trad. J. H. Kramers et Gaston
Wiet, Configuration de la terre, Paris-Beyrouth,
1964, 2 vol.

Ibn Hazm, Kitab gamhbarat ansab al-arab, éd. Evariste
Lévi-Provengal, (Le Caire, Dar al-ma‘arif, 1948),
réimpr. Beyrouth, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
1418/1998.

Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa l-mamalik, éd.
et trad. Michael Jan de Goeje, Leyde, E.J. Brill,
2¢éd. 1967.

Ibn Idari al-Marrakusi, Kitab al-bayan al-mugrib fi
ibtisar abbar mulak al-Andalus wa [-Magrib,
éd. Reinhardt Dozy, revue par Georges
Séraphin Colin et Evariste Lévi-Provengal,
Histoire de IAfrique du Nord et de 'Espagne
musulmane intitulée Kitab al-bayan al-mugrib,
(Leyde, E. J. Brill, 1948), réimpr. Dar
al-‘arabiyya li-l-kitab, Beyrouth, 1983.

Ibn al-Qutiyya, Tarih iftitab al-Andalus, éd. Ibrahim
al-Abyari, Le Caire, Dar al-Kitab al-Misti,
Beyrouth, Dar al-Kitab al-Lubnani, 1982.

Ibn Rustah, Kitab al-a‘laq al-nafisa, éd. Michael Jan de
Goeje, Bibliotheca Geographorum Arabicorum,
Leyde, E J. Brill, 1967, p. 129. Trad. Gaston Wiet,
Les atours précieux, (Le Caire, 1955), réimpr.
Publications of the Institute for the History
of Arabic-Islamic Science, Islamic Geography,
vol. 297, Francfort-sur-le-Main, 2008.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet

Ibn al-Sagir, Abbar al-a’imma al-rustumiyyin, éd. et trad.
Adolphe de Calassanti Motylinski, « Chronique
d’Ibn Saghir sur les imams Rostémides de
Tahert », Recueil de mémoires et de textes publiés
en Phonneur du x1v® Congres des Orientalistes
(Algert, 1905), Paris, Leroux, vol. 3, p. 3-132.
Nouvelle éd. Muhammad Nasir, [brahim
Bahaz, Beyrouth, Dar al-garb al-islami, 1986.

Ibn Sahl al-Razi, Kitab abbar Fabb wa babar Yabya
b. ‘Abd Allah (wa abihi Idris b. ‘Abd Allah).
The battle of Fakhkb, its aftermath, and the
spread of the Zaydite movement in Yemen, North
Africa and northwest Iran, éd. Maher Jarrar, Dar
al-Garb al-Islami, Zaydite Sources Series 1,
Beyrouth, 1995.

Ibn Sa‘id al-Magribi, Kitab al-mugrib fi bula al-Magrib,
éd. Sawqi Dayf, Le Caire, Dar al-ma‘arif, 1993.

Ibn Salih, Fath al-‘arab li-l-Magrib, trad. Evariste Levi-
Provengal, « Arabica occidentalia I. Un nouveau
récit de la conquéte de IAfrique du Nord par
les Arabes », Arabica, 1 (1954), p. 35-42.

Ibn Sallam, Kitab Ibn Sallam: Eine Ibaditisch-
Maghribinische Geschichte des Islams aus dem
3/9 Jabrundert, éd. Werner Schwartz et Sayb
Salim b. Ya“‘qab, Wiesbaden, 1986.

Al-Idrisi, Kitab nuzhat al-mustaq fi ibtiraq al-afaq,
éd. Istituto Universitario Orientale di Napoli e
Istituto per il Medio e Estremo Oriente, Opus
geographicum, Naples-Rome, 1975. Trad. du
Chevalier Jaubert, revue par Annliese Nef, La
premiére géographie de I'Occident, Paris, Garnier
Flammarion, 1999.

Al-Istahri, Kitab al-masalik wa l-mamalik,
éd. Michael Jan de Goeje, Leyde, E.J. Brill, 1967.

Kitab al-istibsar fi ‘aga’ib al-amsar,

(éd. A. Saad Zaghloul, Alexandrie, Imprimerie
de I'Université d'Alexandrie, 1958), réimpr.
Francfort-sur-le-Main, Institute for the
Historiy of Arabic-Islamic Science, 1997.

Léon 'Africain, De IAfrique, contenant la description de
ce pays, par Léon IAfricain et la navigation des
anciens capitaines portugais aux Indes orientales
et Occidentales, trad. Jean Temporal, Paris, 1830.

Al-Magqqari, Kitab nafh al-tib min gusn al-Andalus
al-ratib, éd. Ibrahim Sams al-Din, Beyrouth,
Dar al-kutub al-‘ilmiyya, 1418/1998.

Al-Mas‘adi, Murag al-dahab wa ma‘adin al-gawhar,
éd. Chatles Barbier de Meynard et Abel
Pavet de Courteille, revue et corrigée par
Chatles Pellat, Beyrouth, Editions de
I'Université libanaise de Beyrouth — Librairie
orientale, 1966-1979, 7 vol.

Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Muhammad Ya‘la (éd.), Tres textos drabes sobre
berebéres en el Occidente isldmico, CSIC-AECI,
Fuentes arbico-hispanas 20, Madrid, 1996.

Al-Mugqaddasi, Absan al-taqasim fi ma‘rifat al-aqalim,
éd. et trad. Charles Pellat, Description de

I'Occident musulman au 1v¢/x° siécle, Alger, 1960.

Al-Qadi Nu‘man, Iftitah al-da‘wa, trad. Hamid Haji,
Founding the Fatimid State: The Rise of an Early
Islamic Empire, 1B. Tauris, Londres-NY, The
Institute of Ismaili Studies Ismaili Texts and
Translations Series 6, 2006.

Al-Qazwini, Kitab atar al-bilad, (éd. Ferdinand
Wiistenfeld, Zakarija Ben Mubhammad Ben
Mabmud el-Cazwini’s Kosmographie: aus
der Handschriften der Bibliotheken zu Berlin,
Gotha, Dresden und Hamburg, Géttingen,
Dieterichsche Buchhandlung, 1848-1849),
réimpr. Publications of the Institute for
the History of Arabic-Islamic Science, 1994.

Etudes

Amara, Allaoua, « Lislamisation du Maghreb central
(vir® -x1° siécle) », dans Dominique Valérian
(éd.), Islamisation et arabisation de 'Occident
musulman médiéval (vir-xir® s.), publication du
séminaire « Islam médiéval d'Occident » (Paris,
2006-2007), Paris, Presses de I'Université
Paris I-Sorbonne, 2011 (sous presse).

—, « Remarques sur le recueil ibadite-wahbite Siyar
al-masa’ih: retour sur son attribution »,
Al-Andalus-Magreb 15 (2008), p. 31-40.

Bahaz, Ibrahim, Al-dawla al-rustumiyya, 160-296/777-
909. Dirdsa fi l-awda® al-igtisadiyya wa l-bayat
al-fikriyya, 2¢ éd. revue et corrigée, Ghardaia,
al-matba‘a al-arabiyya, 1994.

Bekri, Cheikh, LAlgérie aux r1°-111° s./vir-1x° s.
Quelques aspects méconnus du royaume
rostémide: lexemple d'un Islam tolérant, Paris,
Publisud, 2004.

Bel, Alfred, Les Benou Ghanya, derniers représentants de
I'Empire almoravide, et leur lutte contre I'Empire
almohade, Paris, Ernest Leroux, 1903.

Brugnatelli, Vermondo, « La morphologie des noms
berberes en w-. Considérations diachroniques »,
dans Mohamed El Medlaoui, Said Gafaiti,
Fouad Saa (éd.), Actes du premier congres
chamito-sémitique de Fés (12-13 mars 1997),
Publications de la faculté des Lettres et des
Sciences humaines, Sais-Fés 1998, p. 51-67.

CYRILLE AILLET

Al-Ragqiq, Tarib Ifrigiyya wa I-Magrib, trad. partielle
Hady Roger Idris, L'Occident musulman a
lavénement des Abbassides dapres le chroniqueur
ziride al-Raqiq, Paris, Geuthner, 1973.

Al‘SammibL Kitab al-siyar, éd. partielle Muhammad
Hasan, Tunis, Kulliyyat al-‘ulim al-insaniyya
wa l-igtima‘iyya, 1995.

Siyar al-Wisyani, éd. ‘Umar b. Lugman Ba ‘Asbana,
Mascate, Wizarat al-turat wa l-taqafa,
1430/20009, 3 vol.

Al-Tabari, Tarib al-rusul wa l-mulik, trad.

C.E. Bosworth, The History of al-Tabari, vol. 30,
The “Abbasid Caliphate in Equilibrium, State
University of New York Press, Albany, 1989.

Al-Ya‘qabi, Kitab al-buldan, éd.T. G.]. Juynboll, Leyde,
1861. Trad. Gaston Wiet, Les pays, Le Caire,
1937.

Yaqut al-Rami, Kitab mu‘gam al-buldan, éd. ‘Abd
al-‘Aziz al-Gundj, Beyrouth, Dar al-kutub
al-ilmiyya, 1990, 2 vol.

Cadenat, Pierre, « Vestiges paléo-chrétiens dans

la région de Tiaret », Libyca, 5, 1957, p. 77-103.
—, « Notes d'archéologie tiarétienne », Antiquités
africaines, 24 (1988), p. 43-66.

Courtois, Charles, Les Vandales et [Afrique, Alger,
Publications du gouvernement général de
I'Algérie, 1955.

Dangel, Gérard, Limamat ibadite de Tahert (761-909).
Contribution a Ubistoire de I'Afrique du Nord
durant le Haut Moyen Age, thése de doctorat de
troisiéme cycle d’histoire sous la direction de
Freddy Thiriet, Strasbourg, 1977.

El-Ghali, Abdelkader, Les Etats kbaridjites au
Maghreb. 11-1v¢ 5./ virr-x° s., Tunis, Centre de
publication universitaire, 2003.

Geertz, Clifford, «Ideology as a Cultural System »,
dans Id., The Interpretation of Cultures, New
York, 1973 (en ligne sur http://hypergeertz.jku.
at/Geertz Texts/Ideology_Cultural.htm).

Gsell, Stéphane, Atlas archéologique de I'Algérie, Paris,
Fontemoing et Cie, Alger, Adolphe Jourdan,
1911,

Halm, Heinz, « Eine Inschrift des Magister Militum
Solomon in Arabischer Uberlieferung »,
Historia, 36, 1987, p. 250-256

Idris, Hady Roger, La Berbérie orientale sous les Zirides,
x¢-x11° siecles, Paris, Adrien Maisonneuve, 1962,
2 vol.

77

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78

TAHART ET LES ORIGINES DE L IMAMAT RUSTUMIDE

Isma‘il, Mahmad, Al-bawarig fi I-Magrib, Beyrouth,
Dar al-‘awda, Le Caire, Maktaba Madbali, 1976.

Koribaa, Nabhani, Les Kharidjites, démocrates de 'Islam,
Paris, Publisud, 1991.

Laporte, Jean-Pierre, « Les djedars, monuments
funéraires berbéres de la région de Frenda et
de Tiaret », dans Claude Briand-Ponsart (éd.),
Identités et culture dans [Algérie antique. Actes du
colloque, université de Rouen, 16 et 17 mai 2003,
Rouen, Publications des universités de Rouen
et du Havre, 377, 2007, p. 321-406.

Laroui, Abdallah, L'histoire du Maghreb. Un essai de
synthése, Paris, Maspero, 1970, 2 vol.

Lewicki, Tadeusz, « UEtat nord-africain de Tahert et
ses relations avec le Soudan occidental A la
fin du vim® et au 1x¢ siécle », Cabiers d’études
africaines, 1962, vol. 2, n° 8, p. 513-535.

—, «Les ibadites dans I'Arabie du Sud au Moyen Age »,
Folia Orientalia 1 (1959), fasc. 1, p. 3-17.

Margais, Georges, Dessus-Lamare, A, « Recherches
darchéologie musulmane. Tthert-Tagdemt
(aotit-septembre 1941) », Revue africaine (1946),
p. 24-57.

Martinez-Gros, Gabriel, Identité andalouse, Arles,
Actes Sud-Sindbad, 1997.

—, « Le passage vers louest. Remarques sur les récits
fondateurs des dynasties omeyyades de
Cordoue et idrisside de Fés », Al-Masaq, 1995,
p. 21-44.

Modéran, Yves, Les Maures et [Afrique romaine (1v*-
vIre siecle), Rome, Ecole francaise de Rome,
2003.

Moussa Fekhar, Brahim ben, Les communautés ibadites
en Afrique du Nord (Libye, Tunisie et Algérie)
depuis les Fatimides, thése doctorale d’histoire
sous la direction de Claude Cahen, université
de la Sorbonne, 1971, 2 vol.

Negre, André, « La fin de I'Etat rustumide », Revue
d’histoire et de civilisation du Maghreb,
6-7 (1969), p. 10-21.

Rebstock, Ulrich, Die Ibaditen im Magrib (2-8, 4-10 Jh):
die geschischte einer berberwegung im gewand des
Islam, Berlin, Klaus Schwart, 1983.

Rushworth, Alan H., « From Arzuges to Rustamids.
State formation and regional identity in the
pre-Sahara zone », dans Andrew H. Merrills,
Vandals, Romans and Berbers. New Perspectives
on Late Antique North Africa, Aldershot-
Burlington, Ashgate, 2004, p. 77-98.

Salama, Pierre, « Nouveaux témoignages de lceuvre des
Séveéres dans la Maurétanie césarienne », Libyca,
1, 1953, p. 231-26L

Savage, Elizabeth, A Gateway to Hell, A Gateway to
Paradise. The North African Response to the
Arab Conquest, Princeton, The Darwin Press,
Studies in Late Antiquity and Early Islam 7,
1997.

Schwartz Werner, Die Anfinge der Ibaditen in
Nordafrika: der Beit einer islamischen Minderbeit
zur Ausbreitung des Islam, Wiesbaden, Otto
Harrassowitz, 1983.

Talbi, Mohamed, Lémirat aghlabide (184-296/800-909).
Histoire politique, Paris, Adrien Maisonneuve-
Tunis, Publications de la Faculté des Lettres,
1966.

Zerouki, Brahim, Limamat de Tabert, Paris,
L'Harmattan, 1987.

Anlsl 45 (2011), p. 47-78 Cyrille Aillet
Tahart et les origines de I'imamat rustumide. Matrice orientale et ancrage local.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

