MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 45 (2011), p. 23-46
Christophe Picard

Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD

Espaces maritimes et polycentrisme
dans I'Islam abbasside

'UNITE de I'Islam, A partir de La Mecque et Medine, fut la source d'une conception

centripéte de la représentation de l'espace constituant le dar al-Islam. Avec 'avénement

des Abbassides, 'espace musulman médiéval, tel que les sources arabes l'ont décrit, fut
essentiellement mesuré A partir de la capitale abbasside: Bagdad représentait, aux premiers
siecles du califat abbasside (749-945), le stéréotype de la centralité musulmane, le point nodal
a partir duquel toute la société islamique aurait été construite et mesurée’. Ce recentrage, déja
amorcé sous les Omeyyades, lorsque Mu‘awiya choisit Damas pour capitale?, coincida avec
les débuts de la littérature de I'adab qui imposa le point de vue abbasside de la représentation
de 'espace islamique. L'éclatement politique de ce dernier, a partir du x° siécle, n'a pas changé
fondamentalement cette conception d'un domaine mesuré a partir de la capitale, sinon que
I'Islam ne formait plus une, mais un ensemble de régions autonomes, au centre desquelles
chaque souverain en sa résidence gouvernait tout le territoire qu'il considérait comme étant
soumis a son autorité,

A partir du 1x€ siécle, sous l'autorité des califes abbassides, la représentation de l'espace
habité, recouvrant l'cecouméne dans son ensemble, rendit compte d'une évolution mentale
considérable de la part des Arabo-musulmans, dans la mesure ot avant 'Hégire, ['horizon
politique des Arabes de La Mecque était circonscrit a l'espace arabique, comprenant la « Mer
des Arabes », et aux territoires que les marchands du Higaz parcouraient, jusquen Haute

1. Micheau, Guichard, « Les sources pour les mégapoles orientales ».
2. Borrut, Entre mémoire et oubli, p. 337-387.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45 — 20II
Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

Mésopotamie, en Egypte ou en Ethiopie3. Ce changement — on pourrait presque patler de
révolution des esprits —, se manifeste clairement dans la chronique d’al-Tabari, achevée en 915,
lorsqu'il fait état des sentiments quaurait exprimés le calife ‘Umar b. al-Hattab au sujet des
territoires situés au-dela des limites des régions qui étaient familiéres aux Arabes. Les anec-
dotes qui rapportent |'interdiction faite & Mu‘awiya, alors gouverneur de Palestine, d’aventurer
les Arabes sur la Méditerranée, puis 3 ‘Amr b. al-‘As de dépasser Tripoli de Libye pour aller
attaquer |'Ifrigiya byzantine, permettent de déterminer les limites de l'univers pour lesquelles
des Arabes, au début des conquétes, ressentaient une empathie et au-dela desquelles le grand
calife, méfiant devant I'inconnu, ne voulait pas envoyer ses soldats *.

Apres la conquéte, A partir du 1x€ siécle, la représentation du monde, dont rend compte
plus particuliérement la géographie arabe de Bagdad, fait apparaitre une profonde évolution
liée A la portée universelle du message coranique. Dés ce moment, les musulmans entrepri-
rent l'enregistrement et le recensement de l'ensemble des espaces de l'eecoumene, incluant
ceux qui se trouvaient au-dela des limites de l'espace soumis a I'Islam. Dans ce cadre dilaté,
non seulement les espaces maritimes trouvérent leur place, mais ils devinrent des territoires
majeurs de l'univers islamique. L'habitude prise par les auteurs arabes de Bagdad de définir
les espaces de I'cecouméne, en les caractérisant par la civilisation et la culture des populations
qui y vivaient, sappliqua tout aussi bien aux espaces maritimes, et surtout a I'océan Indien, la
«mer des Arabes», et 4 la Méditerranée, la « mer des Byzantins ». C'est 1A un aspect de I'his-
toire de la représentation de l'espace islamique, au Moyen Age, qui n'a pas été suffisamment
pris en considération.

A I'époque de la conquéte arabe, au premier siécle de I'hégire, l'objectif consistait 4 atteindre
les limites de I'cecoumeéne. Cela supposait 'absence de frontiéres et permettait aux premiéres
générations de croyants de se représenter I'Islam comme un seul bloc qui ne cessait de gran-
dir, commandé depuis Médine sous les califes rasidan et depuis Damas sous les Omeyyades.
L'échec de l'assaut contre Constantinople en 95-97/715-717, puis l'arrét des conquétes, au
moment ol les Abbassides semparaient du pouvoir (132/749), entraina un changement dans
la représentation de la Terre, marquée par l'omniprésence des thémes eschatologiques, en
particulier dans l'entourage souverain.

La situation créée par I'échec de la conquéte de la totalité de la terre habitée, incita les musul-
mans, au moins A partir du 1x° siécle,  représenter le dar al-Islam comme un espace hiérarchisé
qui devait laisser apparaitre la domination du centre, le siége du califat, sur les périphéries. A
I'échelle de la planéte, la géographie islamique, née 3 Bagdad au 1x¢ siecle, proposa une représen-
tation de la Terre selon les préceptes de la géographie ptolémienne, ot ]'Islam figurait au cceur de
l'espace habité, essentiellement a 'intérieur des troisiéme, quatriéme et cinquiéme climats. Les
territoires non islamisés, les terres non habitées et, pour finir, ceinturant toute la terre, l'océan
Environnant se trouvaient ainsi rejetés vers les bordures. A l'intérieur de l'aire islamique, sous

3. De Prémare, Fondations, p. 35-84.
4. Picard, « Le calife ‘Umar interdit la Méditerranée aux Arabes » et Kennedy, « Caliphs and their chroniclers
in the Middle abbassid period ».

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD

I'influence religieuse et politique de I'Islam, le Proche et Moyen-Orient, autour d’al-Sawad,
recouvrant plus ou moins I'Irak actuel et une partie deI'Iran occidental, constituérent ce centre,
tandis que I'Orient et, plus encore, 'Occident couvraient les marges du domaine islamique. En
sens contraire, tous les chemins partant des périphéries menaient, comme il se doit, 2 Bagdad®.

Dans la mouvance du péle central et unique de I'Islam, les espaces périphériques de 'Islam
participaient a la représentation de I'empire et de la légitimité princiére, et rendaient compte
de la puissance impériale. De méme, I'Islam ne pouvait se passer des voisins infidéles dont
l'existence était nécessaire a la justification du jihad du calife, I'un des fondements essentiels
de sa légitimité. Entre le dar al-Islam et le dar al-barb ou le dar al-kufr, la frontiére devint le
lieu crucial oti le souverain de guerre déléguait son autorité ou bien ot il apparaissait comme
calife ghazi, combattant I'infidéle. Ce discours qui apparait dans les chroniques abbassides,
date plus ou moins de I'époque de Hariin al-Ragid ®. La représentation complexe de plusieurs
espaces emboités, comprenait les terres habitées, mais également les mers qui entouraient et
pénétraient le dar al-Islam, et sur lesquelles circulaient les navires de marchands et de guerre.

Tout a la fois poles, espaces du jihad, routes commerciales, les deux mers, I'une «arabe »,
l'autre « romaine », participérent pleinement a la construction du polycentrisme multiple de
l'espace califal, aux deux premiers siécles du califat abbasside.

Pouvoir et polycentrisme en Islam médiéval,
entre espace terrestre et espace maritime

Les mers furent bien intégrées dans les ceuvres arabes de I'époque abbasside 4 un espace
islamique polycentré, mais systématiquement dominé par Bagdad: chaque géographe ou
encyclopédiste consacra un «chapitre » aux mers de I'Islam et 4 leur fréquentation par les
musulmans. La multiplicité des mers, déja signifiée par leur dénombrement variable, de deux
a sept, dans le Coran, entraina l'apparition d'une autre hiérarchie, liée aux mentalités des gens
d’al-Sawad, en faveur de la « mer des Arabes », cest-a-dire la partie de 'océan Indien bordant
les terres arabes, et aux dépens de la Méditerranée, la mer hostile des Romains. Cette hiérar-
chisation fut établie A partir d'une multiplicité d'arguments démontrant la supériorité d'un
océan islamisé, et 'infériorité d'une mer restée partiellement infidéle. Cette identification de la
mer 3 une civilisation, utilisée comme outil de la démonstration de la supériorité de I'Islam, est
déja une preuve que les mers représentaient des espaces importants aux yeux des musulmans,
que l'image renvoyée fit bénéfique A I'Islam ou synonyme de danger, se matérialisant sous la
forme de flottes ennemies qui menacaient sans cesse les cotes islamiques.

5. Méme si Bagdad ne fut pas I'unique capitale, l'ensemble des auteurs arabes la considérérent comme la
seule et véritable capitale de I'Islam abbasside. Observations faites pour l'essentiel 4 partir de deux ouvrages
fondamentaux sur la connaissance de l'espace islamique médiéval : Tibbets, « The Beginnings of a Cartographic
Tradition », p. 90-107 et ibid., « The Balkhi school of Geographers», p.108-129; Miquel, La géographie
humaine, vol. 1.

6. Bosworth, « The city of Tarsus », Bonner, Aristocratic violence and holy war, Kennedy, « Caliphs and their
chroniclers ».

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

Pourtant, I'historiographie contemporaine a présenté le plus souvent la mer comme un
espace négligeable de I'Islam, les rares exceptions servant plutdt a illustrer le caractére excep-
tionnel de la vocation maritime des musulmans: sur la Méditerranée en particulier, le moment
de la suprématie islamique — 1x°-x° siécles — est expliqué par le contexte de crise profonde,
économique et politique, frappant alors la région, avec la disparition de pouvoirs forts sur son
pourtour, et qui eut pour symbole, la domination de la piraterie sarrasine. Au contraire, le
recul de la puissance navale islamique et ses effets néfastes, ont été liés a I'essor de |'économie
latine, et 4 la capacité de cités-Etats portuaires de 'Europe occidentale a établir les bases du-
rables, militaires mais surtout économiques, d'une domination maritime de la Méditerranée”.

Certes, l'océan Indien fut présenté de tout temps comme l'espace naval islamique par ex-
cellence, mais justement parce qu'il n‘aurait pas connu, dans sa partie occidentale, controlée
par I'Islam, de concurrence sérieuse, permettant aux marchands musulmans d’atteindre les
autres régions asiatiques, jusquen Chine au 1x° siécle, doublant ainsi la route terrestre. Larrivée
des Portugais, A partir de 1598, mit fin & ce « commerce tranquille ». On sest peu ou pas posé
la question de l'absence presque totale de mentions d’'opérations navales relevant du pouvoir
sultanien, sur I'océan Indien, alors que les traces d'une « piraterie », notamment omanaise,
indienne, malaisienne, sont bien attestées®. En fin de compte clest le cadre du « merveilleux »,
attaché aux Mille et Une Nuits et 4 Sindbad le Marin, qui fut longtemps mis en exergue pour
souligner, une fois encore, le détachement des musulmans des réalités maritimes. Pourtant,
pour ces deux mers, les travaux n'ont pas manqué qui mettent en évidence un tout autre visage
de la navigation musulmane et distinguent ce qui relevait du discours de la littérature arabe,
d’une part, de ce qui renvoyait a la réalité de la navigation musulmane des premiers siécles,
d’autre part.

De prime abord, ce partage des fonctions attribuées aux mers s'impose a la lecture des
géographies ou des livres des merveilles arabo-musulmans, par le biais de la représentation
d’un affrontement séculaire entre musulmans et chrétiens, grecs ou latins, en Méditerranée,
et la mention des voyages au long cours, exclusivement effectués par les marchands de I'océan
Indien, qui ne couraient dautre risque que celui d’affronter le vaste océan. La lecture des chro-
nographies abbassides, depuis la fin du 1x° siécle fait pourtant émerger un tableau plus complexe
de la mise en valeur des mers. Elle remet en question I'idée que les auteurs arabo-musulmans
seraient a l'origine de cette conception d'un « partage des tiches»: les mers apparaissent en
effet dans ces ouvrages comme des espaces constitutifs majeurs de l'espace islamique, auxquels
des fonctions multiples, bénéfiques ou non, furent attribuées.

Comme dans toute figuration d'un espace gouverné, le domaine maritime de I'Islam était,
par nature, périphérique, mais il n’était pas pour autant marginal. A partir du moment ot la
mer entrait dans le cadre de la représentation de I'Islam, il convient d’évoquer un polycentrisme
del'espace impérial qui incluait les mers, sans toutefois nier la domination écrasante de Bagdad

7. Sur cette tradition d'un monde monocentré sur la « petite Europe », voir le point de vue éclairant de
l'ouvrage Histoire du monde au xv* siécle.
8. Dridi, La rive orientale de la péninsule Arabique.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD

et d'al-Sawad?: comme pour les espaces terrestres, cest la nature des liens unissant les espaces
maritimes A Bagdad et sa région qui définit les fonctions des mers au sein du domaine impé-
rial et détermine, pour certaines fonctions activités qui leur sont attribuées, un réle de pole.

De la nécessité de représenter les mers
comme des poles de l'espace islamique

Méme si elle fut rarement primordiale, la place occupée par les mers dans I'histoire de plu-
sieurs des sociétés et des pouvoirs islamiques, dés les débuts de I'Islam, fut loin d’étre négligeable.
Certains événements marquants de la conquéte, comme les si¢ges de Constantinople, en parti-
culier en 161/678 et 95-97/715-717, ou les phases d'occupation de Chypre donnérent I'occasion aux
historiens des débuts de I'Islam, particuliérement al-Tabari et al-Baladuri'®, de faire allusion a
I'émergence précoce d'une force navale, apte a repousser les Byzantins et 3 atteindre des parties
vitales de leur empire™. Par la suite, en fonction de la politique menée par les souverainetés mu-
sulmanes, les historiens arabes distinguérent plusieurs moments ot l'utilisation du potentiel
naval fut au cceur de la stratégie de pouvoirs dynastiques™, généralement dans le cadre de la
guerre contre les Byzantins et les Latins; elle pouvait aussi relever de la rivalité entre pouvoirs
islamiques. Les exemples ne manquent pas en Méditerranée, avec les Fatimides, puis les califes
omeyyades et almohades, ou sur les facades maritimes du Yémen, avec les Rasulides, ou bien
les tribus de la région d'Oman, d'un destin partagé entre des pouvoirs régionaux et I'essor de la
puissance navale, combinant commerce et force militaire : la constitution d'une force navale, liée
ala nécessité de lutter contre les chrétiens ou des rivaux musulmans, devenait un instrument de
prestige et, en conséquence, de démonstration de la souveraineté, projetée sur I'espace maritime .
Certains souverains firent méme de la relation forte entre dynastie et espace maritime, un des
fondements de leur puissance et de la richesse de I'empire, tel le souverain almohade Aba Ya‘qub
Yusuf (1163-1184), qui déclarait 3 propos de la charge d’'amiral :

La mer est une inconnue qui exige toute la Vigilance. Derriére cette mer il y a tant de nations
et de pays qui tirent d’énormes profits des activités maritimes [...] Il y a tant d'enjeux dans ce
domaine que la mer est vitale pour votre région [...] Sachez que la mer est un atout pour vous.
Elle est source de vie, elle vous procure la nourriture quotidienne et le commerce maritime draine

tant de bénéfices '+,

9. Schaeder, « Sawad ».

10. Al-Baladuri, futab al-buldan, éd. p. 152 et 154, trad. p. 235 et 237; al-Tabari, Ta'rih al-rusul wa- I-mulik,
éd. 11, p. 2820-2827, trad., xv, p. 26-31L.

11. Fahmy, Muslim Naval organisation et Muslim Sea Power.

12. Par exemple, Picard, « La politique navale des premiers califes almohades ».

13. Guichard, « Omeyyades et Fatimides au Maghreb » ; Vallet, Yémen rasilide; Dridi, La rive orientale de
la péninsule Arabique.

14. Al-Balawi, Lettres almohades, man. n° 6148; Arbach, Le domaine maritime en Occident musulman,

p- 441-442.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

Néanmoins, comme dans toute représentation de l'espace impérial, le monde maritime
apparait A chaque fois comme un prolongement de la puissance terrestre, et donc comme une
frontiére ou une zone annexe de l'espace de la souveraineté, méme sila notion de territorialité
maritime n'existait pas encore. Rien de semblable donc, 3 I'Europe de la fin du Moyen-Age
quand, par exemple, fut signé le traité de Tordesillas en 1494, entre Portugais et Castillans, qui
se partagérent aussi bien les mers que les terres du globe en deux parties. C'est une des raisons
pour lesquelles les mers qui bordaient l'espace musulman ou qui s’y trouvaient enclavées, firent
systématiquement partie des espaces nommés et décrits dans les ouvrages géographiques ou
les encyclopédies de I'époque de la puissance abbasside : déja, sur la mosaique représentant le
monde, placée au-dessus du mihrab de la mosquée des Omeyyades, 4 Damas, datant peut-étre
del’époque de sa construction, la mer figurait en bonne place, comme sur I'ensemble des mappe-
mondes que chaque dynastie califale ne manquait jamais de commander ™. Les géographies sont
toutefois plus précises. La mer y apparait le plus souvent comme un prolongement sans hommes
de l'espace impérial, mais les rivages et leurs habitats ont été soigneusement répertoriés®.

La représentation de l'espace de pouvoir (mamlakat al-Islam) était au cceur des préoccupa-
tions des auteurs arabes qui étaient souvent, eux-mémes, membres de la chancellerie abbasside,
al'instar d’Ibn Hurradadbih ou d’al-Ya‘qabi, et était utilisée comme instrument de la démons-
tration de sa légitimité. Elle privilégia la polycentrie politique, d'une part par la domination
de la capitale sur l'ensemble de l'empire, mais aussi en faisant apparaitre l'interdépendance
entre al-Sawad et les régions périphériques, en particulier maritimes. Les cartes, aussi bien
que les textes qui les décrivent, ont ainsi imposé une hiérarchisation de l'espace, structuré par
les axes de circulation menant 4 la capitale, ou qui en partaient.

Quelle place accorder aux espaces maritimes, au sein de cette hiérarchie ? Ibn Haldan
apporte une réponse assez satisfaisante: si la capitale (hadira) et, par extension, l'espace de
l'autorité du souverain (madina) demeurent pour lui le centre intangible de tout espace gou-
verné’®, environné par la frontiére et 'espace de la badiya, la place qu'il accorda a la mer, en
I'occurrence la Méditerranée, au moment ot il décrivait la charge du commandement de la
flotte, illustre parfaitement son rdle dans l'espace de la mamlakat al-islam :

A l'époque de 'Empire islamique, les musulmans avaient le contréle de tout le pourtour de la
mer byzantine (mer des Rim) [...] Leurs flottes allaient et venaient 4 leur guise [...] Les flottes

sacharnaient sur elles (flottes chrétiennes) comme le lion sur sa proie, s'imposaient sur la majeure

15. Touati, Larmoire a sagesse, p. 161-203. La méme remarque vaut pour la représentation du souverain
omeyyade, dans le bain de Qusayr ‘Amra en Jordanie, datant probablement du début du viri® siécle : Fowden,
Qusayr ‘Amra.

16. Siles études ponctuelles ne manquent pas a ce sujet, la mer en tant que partie de la mamlakat al-islam,
n'a pas fait l'objet d'une étude systématique comme espace intégré a l'aire islamique. Voir Martinez-Gros « La
division du monde selon Idrisi»; Picard, Locéan Atlantique musulman ; pour l'océan Indien, Vallet, Yémen
rastilide. Sur la vision de la mer dans le monde médiéval d’Occident, voir Zumthor, La Mesure du monde.
17. Voir la démonstration appliquée 4 al-Andalus par Tixier, Géographie et géographes dal-Andalus.

18. Miquel, Géographie humaine, 1, p. 267-330; Martinez-Gros, Ibn Khaldun, Les sept vies, p. 47-89°

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD

partie de la surface de cette mer par leur supériorité numérique et par leur armement, et la sillon-
naient en tous sens, en temps de paix comme en temps de guerre, Les chrétiens ne pouvaient pas
y faire courir le moindre esquif [...] La puissance maritime des musulmans continua a décroitre,

en raison de la faiblesse de I'Etat et de 'oubli ol étaient tombés les usages de la mer ™.

La maitrise des mers dépendait donc de l'aptitude du pouvoir & mobiliser les capacités des
marins d'Islam, en vue de combattre les chrétiens. Ce raisonnement plein de raison, nous fait
découvrir 4 quel point la mer fut un facteur déterminant de I'évolution de certaines régions,
aux yeux des lettrés arabes du Moyen Age. Ibn Haldin accorda certes une place particuliére
a la mer Méditerranée; néanmoins il ne fut pas le premier 2 faire de la mer une des compo-
santes importantes de I'Islam. Linvestissement maritime commenca avec la conquéte, sous
I'impulsion de Mu‘awiya, et si les califes abbassides changérent de stratégie, la fortification
des cotes constitua une autre forme de la prise en compte stratégique de la Méditerranée, qui
demeurait un espace lié au domaine musulman dans l'esprit des administrateurs de Bagdad.
Dés lors, les mers ne pouvaient manquer d’attirer 'attention des scribes arabes des premiers
siecles de 1'Islam.

Coté océan Indien, Eric Vallet a montré la place remarquable de la mer d’Aden et de la
mer Rouge, dans l'essor et I'organisation du sultanat rasulide au x111° et x1V° siécle; il a aussi
démontré'importance quaccordait la dynastie 4 la documentation attachée a I'activité maritime
dans la région: que ce soient des lettres de marchands ou bien des listes fiscales retrouvées
dans des ouvrages dédiés aux sultans, ces documents font apparaitre la place essentielle que
les autorités accordaient 4 la mer, comme source de leur bonne fortune, rappelant l'opinion du
calife Aba Ya‘qub Yasuf?°. A contrario, les souverains Mamelouks firent du rejet de 'espace
méditerranéen — mais pas de la mer Rouge ! — laissé aux chrétiens, un des terreaux de leur
propagande mais aussi de leur politique®. Dans tous les cas, les lettrés de Bagdad avaient
imposé I'habitude de classer l'espace maritime parmi les enjeux de la stratégie des souverains
de I'Islam, méme si la mer ne fut pas, loin sen faut, une préoccupation majeure de beaucoup
de ses gouvernants.

Si l'on considére l'espace maritime comme un pdle, non pas parce qu'il serait devenu
l'espace nodal d'un des pouvoirs islamiques, mais parce qu'il occupait une place importante
dans l'espace de la souveraineté islamique, dans le cadre de la guerre mais aussi du commerce,
alors il est possible de parler, A certains titres, d'un polycentrisme partagé entre territoires
terrestre et maritime au sein de l'espace sultanien. Trois exemples peuvent illustrer ces liens
particuliers entre mer et pouvoir, au 1x°© siécle, époque pourtant réputée pour avoir été celle
pendant laquelle les autorités musulmanes s'étaient tenues éloignées des mers.

19. Ibn Haldan, Le livre des exemples. Muqaddima, p. 565-568.

20. Picard, Locéan Atlantique musulman; Vallet, Yémen rasilide.

21. Aspect peu développé dans Ayalon, Le phénoméne mamelouk, p.109-124 et Fuess, Auswirkungen
mamlukischer Seepolitik.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

Mer et pouvoir :
une polarité au service du souverain et de 'espace impérial

L'océan Indien, mer des Arabes

La différence de traitement entre les deux espaces maritimes majeurs de I'Islam, océan Indien
et Méditerranée, est une preuve en soi de l’importance attribuée aux mers dans la représentation
de la civilisation islamique. La fréquence des interprétations des mentions de la mer dans le
Coran, comme celle des anecdotes faisant intervenir Dieu pour faire de 'une, la mer des Arabes,
la mer des croyants par excellence, et de l'autre la mer infidéle des Romains, qui apparaissent
dans la plupart des ouvrages descriptifs arabes de la période abbasside, prouve combien les
espaces maritimes étaient considérés comme des espaces de civilisation. Ainsi, I'influence de la
littérature del'adab a conduit la presque totalité des géographes, des Iraniens pour la plupart, a
discriminer la Méditerranée, en insistant sur ses défauts, pesés  'aune des qualités de la zone
de l'océan Indien. Ibn al-Faqih al-Hamadani, qui, vers 290/903, rédigea sa géographie, dont il
ne reste quun résumé du x1° siécle, représente bien ce courant, issu des milieux persans:

La figure du monde d'ici-bas se divise en cinq: c'est comme la téte de l'oiseau, les deux ailes, la
poitrine, la queue. La téte du monde cest la Chine... Laile droite, cest 'Inde et, au-dela de I'Inde,
la mer aprés laquelle il n'y a personne; laile gauche, cest al-Hazar **; la poitrine du monde, cest
La Mecque, le Hedjaz, la Syrie, I'Trak et I'Egypte; la queue va de Dat al-umam au Maghreb, et la

plus mauvaise partie de l'oiseau, cest la queue >,

En réalité, cette distribution des rdles dévolus aux deux mers qui pénétraient jusquau coeur
de I'Islam nous montre 4 quel point elles étaient considérées comme des espaces intégrés au
domaine musulman.

Locéan Indien fut le premier espace maritime décrit par la littérature arabe: la Relation de
la Chine et de I'Inde, et le Kitab al-masalik wa-l-mamalik d'Tbn Hurradadbih, ont été écrits entre
le milieu et la fin du 1x° si¢cle >+, Ibn Hurradadbih s'est trés largement inspiré des propos de la
Relation pour décrire l'océan, 4 une période o1 le merveilleux n'avait pas encore pris le pas sur
le « réalisme » des marchands, auteurs présumés de la premieére description, renvoyant I'image
d’esprits pragmatiques, selon André Miquel, n'intégrant que les données « objectives », seules
susceptibles de révéler les caractéristiques de la navigations. La Relation est constituée de
traditions (abbar), probablement orales pour beaucoup, récupérées au sein du milieu portuaire,
probablement 4 Siraf et/ou 4 Basra, par un ou plusieurs auteurs ayant une bonne expérience

22. Le pays des Khazars, 3 'ouest de la Caspienne et au nord du Caucase.

23. Al-Fagih al-Hamadani, Mubtasar, éd. p. 3-4, trad. p. 5-6. Tibbets, « The Beginnings ot a Cartografic
Tradition », p. 90-107.

24. Kitab “‘Aja’ib al-Hind.

25. Miquel, Géographie humaine, I, p. 107-121.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD

du monde maritime. Plus que de la mer, il y est question d’itinéraires, d’escales, ou d'aiguades,
mais aussi des ports oll une administration supervisait le commerce, en Inde et jusque dans la
zone de Canton. Derriére cette description apparait I'image d'un océan qui, 4 partir des cotes
arabiques et surtout persanes, était devenu une voie privilégiée de diffusion de I'Islam, ayant
comme agents les milieux marchands; eux-mémes pouvaient étre des ‘ulama’>®.

La Relation de la Chine et de I'Inde, composée durant la deuxiéme moitié du 1x° siécle, met
en lumiére le gotit des Irakiens et des Persans pour l'océan Indien et son univers maritime,
pendant la période ol les marins partaient de Basra et Ubulla, ports de I'embouchure du Tigre
et de I'Euphrate, ou bien de Siraf, sur le golfe Persique, ou encore depuis les ports de la cote
orientale de I'’Arabie, pour rejoindre I'Inde, le Sud-Est asiatique et les rivages de la région de
Canton . La zone cétiére, désormais controlée par I'Islam, était restée active apres la conquéte
musulmane, semble-t-il. Cette voie du commerce permettait d’acheminer vers I'Irak et les
régions de I’Arabie, les produits les plus recherchés, I'Orient étant considérée comme la zone
qui produisait les plus beaux objets de la Terre, particuliérement appréciés des gens de Bagdad
qui avaient les moyens de se les offrir. Les Mille Nuits, les Merveilles de I'Inde au siécle suivant,
et toute une série d'ceuvres classées dans le genre des « merveilles » (‘aja’ib) perpétuérent une
autre forme de représentation de l'espace maritime connaissant un grand succes littéraire,
au moins jusquau X11° siécle; cette tradition littéraire projetait ainsi les limites de la culture
arabo-persane au-deld méme des zones de navigation de 'océan Indien?®,

Lensemble des écrits arabes des deux premiers siecles du califat abbasside, faisait égale-
ment grand cas des vertus prétées A la « mer des Arabes», Dans les passages du polygraphe
al-Mas‘adi, dédiés a la mer, elle sert systématiquement de référence fondamentale pour les
observations faites sur les autres mers:

Tous les marins qui fréquentent ces parages [tirent parti de] vents dont ils connaissent parfaite-
ment les époques. Cette science est chez eux le fruit de 'habitude et d'une longue expérience, et ls
se la transmettent par [l'enseignement] oral et la pratique. Ils se guident d’aprés certains indices
et signes particuliers pour reconnaitre I'époque de l'agitation, les temps de calme et d'excitation.
Ce que nous disons ici & propos de l'océan Indien est également [vrai] des marins byzantins ou
musulmans qui parcourent la Méditerranée, et des [navigateurs] qui traversent la mer Caspienne

[pour se rendre] de Khazarie au Jurjan, au Tabaristan et au Daylam *°.

Al-Mas‘adi avait lui-méme consulté 'ensemble des écrits antérieurs disponibles sur les
mers, 3 commencer par la littérature antique, accessible en arabe A son époque, mais seulement
pour des domaines comme l'astronomie ou la géodésie; l'expérience maritime et la culture

26. En considérant que le cas d’al-Andalus fut loin d%tre isolé: Constable, « Muslim Merchants ».

27. Relation de la Chine et de I'Inde.

28, La 1001° nuit sera un ajout tardif : Khoury, « Mille et une Nuits ». Toutes ces remarques et les références
données viennent essentiellement de Miquel, Géographie humaine, 1, p. 116-132.

29. Al-Mas‘adi, Murdj al-dahab, éd. 1, p. 243-244, trad. p. 98.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

des milieux de navigateurs et de marchands, appartenant a la civilisation perse, mais égale-
ment A celle de I'’Arabie, s'inscrivaient dans le temps de l'auteur et découlaient de ses propres
observations et des témoignages recueillis par lui ou un pair. De méme, en rappelant que les
neuf dixiémes des descriptions de merveilles se situaient aux marges de I'Orient et 4 I'endroit
ot 'océan devenait inaccessible aux navigateurs, André Miquel souligne combien ces histoires
extraordinaires, et les espaces sur lesquels elles étaient situées, étaient devenus familiers aux
gens de I'Orient musulman, comme purent I'étre les foréts des contes et légendes du nord de
I'Europe, aux Scandinaves ou aux Allemands3°. Les Mille et Une Nuits en sont la preuve ma-
nifeste, oli le merveilleux est étroitement lié 4 la vie maritime, quotidienne, sur l'océan Indien:

Je [Sindbad le Marin] résolus de faire profiter le peu d'argent qui me restait, et, dés que jeus
pris cette résolution, je ne tardai guére i I'exécuter. Je me rendis a Basra, oli je membarquai avec
plusieurs marchands sur un vaisseau que nous avions équipé a frais communs. Nous mimes a la
voile, et primes la route des Indes orientales par le golfe Persique [...] Un jour que nous étions
a la voile, le calme nous prit vis-3-vis une petite ile presque a fleur d'eau, qui ressemblait & une
prairie par sa verdure [...] On sapercut du tremblement de I'ile dans le vaisseau, d’ott 'on nous
cria de nous rembarquer promptement; que nous allions tous périr; ce que nous prenions pour

une ile était le dos d’'une baleine 3'.

Plus tot, 4 la fin du 1x€ siécle, Ibn Hurradadbih, qui occupait une des plus hautes charges
au sein de 'administration califale comme vizir du barid (la « poste »), intégra 'océan Indien
au sein de l'espace islamique, dominé par les Abbassides, désignant ainsi la Mer arabe comme
une voie de circulation maritime de premier plan. Ces mentions, largement reprises par la
suite, contribuérent A diffuser I'image d'une mer de commerce, ayant permis aux musulmans
de s'implanter en Inde, sur la rive occidentale, et de faire connaitre I'Islam jusque sur les rives
de I'Empire du Milieu, dont les marchands seraint venus 2 leur tour jusqu'a Siraf. Si les té-
moignages des marins ou des marchands rendent compte de la place de cet espace maritime
dans la représentation du domaine islamique, I'implication de l'autorité califale napparait
que de maniére fugace: une seule expédition navale est mentionnée par les chroniques, pour
le 1x¢ siecle, lancée sur ordre du calife contre des pirates qui perturbaient le trafic du golfe
arabo-persique et de la mer d'Oman; il fallut attendre I'émirat bouyyide (945-1055) pour que
l'océan soit véritablement investi par le sultan 32, On peut noter que jusqu'a ce moment, l'océan
Indien, navigable, n'avait jamais été décrite comme une frontiére de I'empire abbasside. Depuis
I'époque de “Umar b. al-Hattab (634-644), seule la mention de revenus, tirés de la taxation

30. Miquel, Géographie humaine.

31. Mille et Une Nuits, I, p. 230.

32. Surlesrelations entre le pouvoir califal et les communautés de marins, dans la zone du détroit d’Ormuz et
delamer d’'Oman, voir Dridi, La rive orientale de la péninsule Arabique. Si plusieurs colloques et travaux récents
comme Parkin, Barnes (éd.), Ships and the Development of Maritime Technology in the Indian Ocean, permettent
de faire progresser nos connaissances sur l'océan Indien aux quatre premiers siécles deI'Islam, Ihistoire navale
de cette période n'a pas encore été révisée depuis l'ouvrage de Hourani, Arab Seafaring in the Indian Ocean.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD 33

des cargaisons des navires de mer, faisait apparaitre un lien d'intérét entre l'autorité califale
et la navigation commerciale. Comme ont voulu le faire apparaitre les géographes musulmans,
une relation étroite unissait les Abbassides a 'océan Indien; toutefois, elle relevait de la re-
présentation de l'autorité, non pas a partir d'une légitimation militaire, mais commerciale.

La marginalisation de la Méditerranée

Que ce soit la description de l'océan par les marchands, dans la Relation de la Chine et de
I'Inde, vers le milieu du 1x° siécle ou, un siécle plus tard, celle des Merveilles, émanant des mi-
lieux de marins, l'océan Indien tenait une place particuliére dans le monde de I'Islam et servait
également de référence dans la mesure ot on la comparait aux autres espaces maritimes, sur-
tout la Méditerranée. Déja, la terminologie la plus courante donnait le ton : la mer des Arabes
désignait ['océan Indien et, plus spécialement, la zone correspondant aux « eaux territoriales »
de I'Empire, sil'on peut dire. Le nom le plus courant pour désigner la Méditerranée était celui
de mer des Byzantins (babr al-Rami), et fut en usage jusqu'a I'époque ottomane, marquant
une opposition de civilisations . En général, les auteurs arabes sappuyaient sur des jugements,
aI'égard des deux mers, rendus par des personnages éminents, dont l'avis était indiscutable.
Ainsi, al-Tabari attribua-t-il au calife ‘Umar b. al-Hattab, sur la foi de traditions antérieures,
le fait d’avoir rejeté la Méditerranée hors du domaine de I'Islam:

‘Umar écrivit A Muawiya « Nous avons entendu dire que la mer de Syrie (babr al-Sam) 34 surpasse
tout sur terre en matiére de longueur, cherchant 'approbation divine chaque jour et chaque nuit
pour noyer et submerger la Terre. Comment pourrais-je, dés lors, faire transporter des troupes
sur cette créature peu commode et infidéle ? Par Dieu, un seul musulman m'est plus cher que tous
les biens des Byzantins [...] Non, par Celui qui envoya Muhammad avec la vérité, je ne laisserai

jamais aucun musulman saventurer sur elle (Méditerranée) ! »*

Ce genre d'anecdote doit étre replacé dans le contexte littéraire de I'époque abbasside, quand
il convenait d'opposer une mer qui incarnait les valeurs de I'Islam, 4 celle qui avait gardé son
caractére hostile, 1ié 4 la présence des Romains. Ainsi, le méme auteur rappelle-t-il A plusieurs
occasions la familiarité de ‘Umar et de ses compagnons avec I'océan Indien, le calife nayant pas
hésité a lancer une expédition vers I’Ethiopie ou 4 faire traverser le golfe Persique  ses troupes.
Cette opposition entre les deux mers apparait chez les géographes tout au long du x° siécle, méme
chez ceux qui, comme le Palestinien al-Muqaddasi, avaient navigué sur la Méditerranée:

33. Dunlop, « Babr al-Ram ».

34. Undesnoms donnés ala Méditerranée par les Arabes. Le terme le plus courant dans les sources médiévales
est celui de al-babr al-Rami, la mer des Byzantins, ou al-babr al-garbi, la Mer occidentale.

35. Al-Tabari, Ta’rib, éd. 1, p. 2820-2822, trad. XV p. 26-27. Sur l'interprétation i donner de cette attitude
prétée 3 ‘Umar, Picard, « Le calife ‘Umar interdit la Méditerranée aux Arabes ».

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

Dieu, lorsqu'il créa la mer du Sam, lui fit cette révélation: « je tai créée, et vais te remettre A
mes serviteurs qui, souhaitant quelque grice de moi, diront: Gloire a Dieu! ou Dieu est saint!
ou Dieu est Grand!, ou il n'y a d’autre divinité que Dieu! Comment les traiteras-tu?» — «Eh
bien, Seigneur, répondit la mer, je les noierai!» — «Loin de moi! En vérité je te maudis! Je te
rendrai moins belle et moins poissonneuse !” Puis Dieu fit la méme révélation a la mer d'Irak, qui
dit: « Seigneur, je les porterai sur mon dos...» —« Va! Je te bénis! Je te rendrai plus belle et plus

poissonneuse!”. Voild qui prouve qu'il n'existe que deux mers 36,

Lensemble de ces témoignages avait pour objet de démontrer la supériorité de la mer des
Arabes, autre creuset de la civilisation musulmane, sur la mer des Byzantins, berceau du chris-
tianisme. Dans un cadre élargi, ces portraits permettaient ainsi d’associer I'océan a I'ensemble
plus vaste que formait I'Orient musulman, composé de [’Arabie, de la Syrie, de I'Irak, de 'Tran
occidental, incluant les lieux saints et les capitales califales. La mer des Arabes constituait
un espace ou s'était construite I'identité perse et arabe avant et depuis l'avénement de I'Islam,
raison pour laquelle les musulmans s'identifiaient volontiers 4 elle. A ce titre elle représentait
un autre pdle majeur de la civilisation arabo-musulmane.

Dans le méme temps, la mer Méditerranée, située dans la région occidentale des terres
habitées, les moins nobles, et devenue frontiére entre I'Islam et la chrétienté apreés l'arrét des
conquétes arabes, était caractérisée par son caractére infidéle, rendant impossible une iden-
tification 2 la civilisation musulmane; elle restait donc une mer marginale, d’autant plus que
les zones islamiques échappaient a l'autorité de Bagdad. Les deux apparaissent dotées d'une
forte personnalité, dévoilant des sensibilités trés différentes de I'une 4 'autre, selon les valeurs
qui leur furent prétées. N'est-ce pas la le signe qu'elles représentaient un espace identitaire
important au sein de l'espace islamique ? Toutefois, les deux mers ne firent pas toujours l'ob-
jet d'une opposition systématique. Certaines activités comme le commerce reliaient les deux
espaces maritimes au centre de |'Empire, Bagdad.

Les mers, des voies du commerce ?

Sil'on parcourt les géographies de I'immense aire abbasside, on constate i quel point la mer
représenta une voie importante du commerce. Si ce fait parait bien attesté pour 'océan Indien,
il demeure 4 peu preés ignoré pour la Méditerranée, tout au moins avant la deuxiéme moitié
du x¢ siécle, au moment ol apparurent les signes d'un développement économique général.
La lecture des géographies, décrivant I'empire au 1x° siécle, laisse pourtant de sérieux indices
d’un commerce persistant, utilisant les routes de la mer des Byzantins, plus réputée pour les
faits de guerre et de piraterie. De méme, des géographes occidentaux, en particulier al-Bakri
(m. 487/1094), auteur d'une description détaillée du Maghreb, fournissent des informations
qui recoupent celles des géographies du 1x¢ siécle, et confirment le mouvement régulier d'un
commerce maritime, au moins a partir de la deuxiéme moitié de ce siécle. Ibn Hurradadbih,

36. Al-Mugqaddasi, éd. p. 15-16, trad. p. 43-44.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD

qui composa la version définitive de sa géographie avant 272/885, et al-Ya‘qabi, autre membre
important de la chancellerie abbasside, auteur d'un Livre des pays (Kitab al-buldan) rédigé en
278/891, figurent parmi les représentants les plus éminents de la premiére génération de la
géographie administrative, apparue 3 un moment décisif de I'écriture de I'histoire abbasside 3.
Les deux géographes orientaux ont décrit I'Occident musulman en fonction de deux critéres
essentiels : les itinéraires, dont certains sont strictement maritimes, et la liste des tribus établies
le long des rivages de la Méditerranée.

Al-Ya‘qabi consacra plusieurs paragraphes aI'énumération des itinéraires cotiers, terrestres
aussi bien que maritimes. Il disposait pour certaines zones, la Syrie, I'Egypte, la Libye et
I'Ifriqiya, de listes obtenues probablement grice a ses fonctions dans les bureaux du diwan
califal. Pour le Bilad al-Sam, il cite les ports du sultan, district par district. Pour 'Egypte et
le Maghreb il livre une liste, au fil de l'eau, d’est en ouest. Tripoli marquait la limite entre la
province d'Egypte et celle d'Ifrigiya, depuis le début du vir1® siécle. Clest également en Libye
mais plus a l'est, 2 Barqa, que sarrétait la route du barid abbasside 3,

En Ifriqiya et au Maghreb central, sur le littoral controlé respectivement par les Aghlabides
et les Rustamides de Tahert, seuls les deux ports munis d'un arsenal, Sousse et Tunis, sont men-
tionnés comme tels; s'y ajoute Nawatiya, sur le cap Bon, 4 la fois siege du gouverneur de la région
et port d'embarquement pour la Sicile. Poursuivant vers 'Occident, cing ports sont cités comme
étapes le long de la c6te du Maghreb central et al-Ya‘qabi, peut-étre comme enquéteur au service
des Abbassides, porta un regard trés intéressé sur le domaine des émirs ibadites de Tahert dont
il mentionne les ports méditerranéens, Siq Ibrahim et Marsa Farah *. En revanche, il ne men-
tionne aucun port des émirats du Maghreb occidental: les Salihides de Nakar, les Idrissides de
Fez etles Omeyyades de Cordoue, 3 moins qu'il ait volontairement omis de les nommer.

Ibn Hurradadbih n'a pas dressé de liste spécifique des habitats cotiers, mais il égrena le
nom des différents lieux habités d'est en ouest, sans distinguer les sites cotiers de ceux de I'in-
térieur des terres. Il en ressort, outre le nombre important de localités maritimes, le sentiment
d’une occupation presque continue des régions du littoral au 1x¢ siécle. Grice aux mentions
des tribus de la zone cotiére, les deux descriptions font apparaitre un peuplement relativement
dense, proche de la mer, certaines ayant été peut-étre intégrées au gund +°.

Lensemble des ports répertoriés constituait un itinéraire qui permettait probablement de
faire escale chaque soir, tout le long des rivages musulmans, du détroit de Gibraltar 3 I'Ana-
tolie, des le 1x° siécle, aussi bien pour la course que pour le commerce. En effet, al-Ya‘qubi cite
trente ports de la Syrie au Maghreb central, mentionnés comme tels, nombre qui ne représente
quune partie des mouillages aménagés 4 cette époque, les cotes de I'Ifrigiya et du Maghreb
nayant été décrits de fagon exhaustive, ni par l'un ni par l'autre #,

37. Borrut, Entre mémoire et oubli, p. 80-88.

38. Sur le barid, Silverstein, Postal System.

39. Al-Ya‘qubi, éd. p. 353, trad. p. 216. Le deuxiéme port est connu, dans les sources occidentales, sous le
nom de Marsa ‘Ayn Farrgj: al-Bakri, éd. p. 81, trad. p. 164.

40. Pour 'Egypte, Bouderbala, Jund Misr.

41. Picard, La mer et les musulmans d’Occident.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

La description des ports maritimes de 'Egypte, d’al-‘Aris 4 Alexandrie, associe la mention
du havre pour les navires de commerce aux activités « industrielles » de ces cités:

La ville de Tinnis, entourée par la mer et par un lac alimenté par le Nil, ville ancienne, ot I'on
fabrique des tissus de valeur, épais ou fins, du genre des tissus de Dabiq, des tissus rayés, veloutés
et garnis de franges, des étoffes 2 ramages, en un mot, toutes sortes de tissus. C'est également un

port 4 I'usage de marins provenant de Syrie et du Maghreb %2,

Damiette, Rosette et Alexandrie étaient reconnus comme des centres de production et
comme des ports commerciaux actifs, alors qu'il n'est guére question d’activités militaires,
mentionnées par d’autres auteurs; si al-Farama n'est pas nommé comme port par al-Ya‘qabi,
Ibn Hurradadbih indique son réle d'escale commerciale, fréquentée par les marchands juifs
radhanites arrivant de 'Occident ou qui sen revenaient de I'océan Indien 43, Al-Ya‘qubi a donc
eu A sa disposition une liste qui mentionnait exclusivement les ports de commerce de la cote du
Delta et des branches du Nil. Au contraire, en Syrie et en Ifrigiya, seuls les ports « militaires »
munis d’arsenaux, plus particuli¢rement liés au jihad, sont listés, mais nous savons que l'activité
commerciale était toujours présente, en particulier dans les ports munis d’un arsenal 4, Plus
globalement, plusieurs fatwas produites au 1x° siécle, en Ifriqiya, confirment I'importance du
commerce maritime, au moins aussi grande que celle de la guerre de course 4%,

Les deux auteurs orientaux semblent avoir puisé, A plusieurs reprises, 2 la méme source.
Clest en particulier vrai pour une des voies navigables directes, reliant Tunis 3 al-Andalus:

On sembarque 4 Tunis suivant l'itinéraire, qui est au bord de la mer, et aprés une traversée de
dix jours, en longeant la céte, sans prendre le large, on arrive en face de la péninsule d’al-Andalus,
en un point nommé Tanas (Ténés) qui se trouve A quatre jours de marche de Tahart. On peut
aussi continuer [a longer la cote] jusqu'a la principauté de Tahart de fagon a se trouver en face
d’al-Andalus. On traverse le bras de mer en un jour et une nuit, et 'on aborde au pays de Tudmir
[...] On quitte la région pour se rendre  la ville dont les Omeyyades se sont rendus maitres, ville

ui se nomme Cordoue. Le trajet s'accomplit en six jours 4°.
q

Ibn Hurradadbih expose le méme trajet de maniére beaucoup plus laconique : « Entre Tunis
et al-Andalus s'étend la mer des six parasanges; apreés il y a cing jours de marche pour atteindre
Cordoue# », Méme si les distances données par ce dernier posent probléme, les deux informations
sont trés proches, signe que ce trajet était fréquemment utilisé. Les informations d’al-Ya‘qabi

42, Al-Ya‘quabi, éd. p. 337-338, trad. p. 194.

43. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, éd. p. 20 et 22, trad. p. 21 et 23,

44. Borrut, « Architecture des espaces portuaires », p. 21-46 et « Lespace maritime syrien »; Picard, « Les
arsenaux musulmans ».

45. Khalilieh, Admiralty and Maritime Laws; Idris, « Commerce maritime ».

46. Al-Ya‘quabi, éd. p. 353-354, trad. p. 217-218.

47. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, éd. p. 6, trad. p. 7.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD

permettent de corroborer les indications du géographe d’al-Andalus, al-Bakri, sur les traversées

saisonniéres des marins venus de la péninsule Ibérique, en particulier pour rejoindre Ténés 45,
On peut aussi rapprocher les propos d’al-Ya‘qabi de ceux du chroniqueur andalou Ibn Hayyan

(m. 468/1076) qui évoque de maniére indirecte l'activité des ports de I'émirat de Tahart, & propos

de la fitna opposant I'émir omeyyade al-FHakam (1180/796-206/822) 4 ses oncles qui refusérent

de reconnaitre sa légitimité : « en I'année 181/797-798 ‘Abd Allah fils de I'émir ‘Abd al-Rahman

b. Mu‘wiya, connu sous le nom d’al-Balansi, fit irruption en al-Andalus, venant de Tahart, sur
la cote d’Afrique » #°. Il précise ailleurs que cest I'émir ibadite qui avait mis ces bateaux et leurs

équipages a leur disposition. Les deux oncles révoltés, ‘Abd Allah et Sulayman, tentérent i cette

occasion de semparer des Baléares, avant de débarquer sur la cote de Valence, grice aux équipages

berbéres qui, une fois établis en al-Andalus, furent considérés par Pierre Guichard comme le fer
delance dela « piraterie » andalouse. Ce sont ces mémes marins qui traversaient réguliérement la

mer d’Alboran, I'hiver, pour aller commercer au Maghreb, plus spécialement a Ténes *°. Al-Bakri

date de l'année 262/875-876, la fondation de Ténés «la neuve », bitie par ces mémes marins, deve-
nus commergants. Or, sil'on en croit le géographe d’al-Andalus, ce trafic maritime existait déja

depuis longtemps, signe que le commerce, révélé par al-Ya'qabi et Ibn Hurradadbih pour I'Egypte,
fut actif au moins une bonne partie du 1x° siécle, sur la mer d’Alborin*",

Pour sa part, Ibn Hurradadbih apporte un autre éclairage sur la navigation en Méditerranée,
a la méme époque, en mentionnant les itinéraires des fameux marchands juifs radhanites
(maslakan tujjar al-yabad al-radaniyya) 5>, Lorigine du terme al-radaniyya, qui a fait couler tant
d’encre, demeura longtemps mystérieuse et, si l'on excepte 'approche de Claude Cahen, I'étude
de leurs itinéraires proprement dits, tout comme leur activité de marchands a généralement été
isolée du contexte méditerranéen du 1x° siecle: méme Maurice Lombard, qui voyait dans les
trajets des marchands juifs, dont celui des radhanites n‘aurait été quune branche, un véritable
commerce « monde », situait celui-ci plutdt au x© siécle, et il n'a pas évalué le trajet décrit par
Ibn Hurradadbih 4 I'aune des renseignements des géographes abbassides. Ces itinéraires ont
finalement peu attiré l'attention, du fait que 'environnement historiographique de la période
pendant laquelle ils étaient actifs, conduisait a considérer, depuis I'analyse de Henri Pirenne,
la Méditerranée comme une mer morte, en matiére de commerce 53,

Pour donner un sens 4 la mention de ces itinéraires, il convient de prendre en considération
'ensemble des routes de commerce, maritimes et terrestres, répertoriées par le chef du barid
abbasside et par les autres géographes, pour le 1x¢ siecle. Outre les espaces maritimes sur lesquels
voguaient les marchands juifs, le géographe mentionne celles que parcouraient des « Russes »

48. De Epalza, « Costas alicantinas » ; Lirola Delgado, El poder naval, p. 92-158.

49. Ibn Hayyan, Mugqtabis II, éd. 89v., trad. p. 19.

50. Guichard, « Les débuts de la piraterie andalouse » ; Picard, « Retour sur la piraterie sarrasine ».

51. Al-Bakri, éd. p. 61, trad. p. 128-129.

52, Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, éd. p. 20, trad. p. 21; derniére analyse en date, avec
une bibliographie exhaustive, celle trés précise et dont la proposition de l'origine des radhanites semble assez
solide, de Gil, Jews in islamic countries, p. 615-637.

53. Cahen, «Y a-t-il eu des Rahdanites ?» ; Lombard, L'Islam dans sa premiére grandeur, p. 204-211.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

38 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

(al-ras), viala mer Caspienne (babr jurjan) et celles sur lesquelles naviguaient des marchands juifs,
perses, arabes, chinois, situées sur 'océan Indien. On peut considérer, malgré toute I'imprécision
que laisse apparaitre ces listes, qu'Ibn Hurradadbih, comme al-Ya‘qabi, cherchaient a attirer
l'attention du lecteur, peut-étre le calife lui-méme en premier lieu, sur I'importance des voies
maritimes des trois mers majeures et, plus largement, sur 'ampleur spatiale du commerce ayant
'empire abbasside pour centre. Le réseau radhanite reliait donc 'Occident latin aux capitales de
I'Occident musulman — al-Andalus, Maghreb — et surtout, via Antioche et 'Euphrate, 3 Bagdad,
le meilleur marché d’esclaves ainsi que le confirme l'auteur qui vivait 4 Bagdad::

On fait venir par la mer occidentale (al-babr al-gharbi) les esclaves slaves, grecs francs et lombards;
les servantes grecques et espagnoles; les peaux de castor et autres fourrures; parmi les aromates,
la résine de styrax; parmi les drogues, le mastic. Du fond de cette mer, aux abords du pays de

Firanja, on retire le bussadh, appelé vulgairement marjan (corail) >4,

Al-Farama, port du Sinai, leur servait d’escale entre la Méditerranée et I'Egypte ou la mer
Rouge, permettant de rallier I'océan Indien; ce circuit fonctionnait dans les deux sens.

Bagdad était 4 la fois le point de départ et celui d'arrivée le plus important, par le sud via le
Tigre et le port d"Ubulla, pour rejoindre l'océan Indien, jusquau Sind, I'Inde et la Chine, par
le nord, vial’'Euphrate jusqu'en Syrie et, de 13, vers la Méditerranée. Litinéraire des marchands
russes, décliné juste aprés, reliait les zones baltiques — étaient-ils des Varégues ?—, 4 la Russie
et 3 la mer Noire d'ot1 ils se rendaient, comme les radhanites, 3 Constantinople, l'autre grande
capitale impériale, ou bien, par le pays des Khazars, ils naviguaient sur la mer Caspienne et,
ensuite, ils accompagnaient les caravanes jusqu'a Bagdad. Ces mémes « Russes » passaient par
al-Andalus et le Maghreb pour rejoindre la Syrie puis I'Irak. Certains d'entre eux repartaient
par les routes terrestres et maritimes de la soie, vers la Chine *. Ces itinéraires formaient donc
un ensemble de voies ramifiées qui arrivaient ou partaient du centre de I'Islam — par conséquent
du centre du monde —, et qui touchaient les terres extrémes a l'est et  l'ouest.

La mention d’acteurs non musulmans, comme les juifs ridiniyya, de méme que les Chinois
et les Russes, qui apportaient 3 Constantinople et surtout 3 Bagdad, les produits précieux
recherchés par les puissants de ce temps, relevait de cette maniére de dévoiler le rayonnement
de 'empire et de sa capitale qui attirait marchands et produits, les plus rares et les plus chers,
importés des contrées les plus éloignées.

Les géographes de Bagdad rendent finalement compte de l'existence d’une activité éco-
nomique sur met, voie privilégiée du commerce, méme en Méditerranée au 1x° siécle. Il est
important de noter que l'activité des ports mentionnés était sous le contréle d’équipages qui,
comme les soldats des frontiéres terrestres, jouissaient d'une grande autonomie en matiére de
défense et d'organisation de la course ou du commerce maritime; cela explique en effet que
les chroniqueurs du califat abbasside n'aient pas mentionné ces expéditions et l'activité navale

54. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, éd. p. 14, trad. p. 15.
55. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, éd. p. 22-24, trad. p. 23-25.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD 39

en général, puisquelles ne mettaient pas en scéne le souverain. En revanche les listes de ports
fournies par les géographes comme l'organisation administrative des cotes et de l'activité por-
tuaire, décrite dans les ouvrages administratifs 5, donnent une idée des liens qui rattachaient
cette navigation au califat abbasside. Les listes de ports «civils » et de leurs activités doivent
étre mises en relation avec les profits que les pouvoirs, califaux ou régionaux, tiraient de la
taxation des activités sur mer, queelle soit de I'ordre du prélévement violent>” ou du commerce.

I ne s'agit donc pas de statuer sur une impossible évaluation de la conjoncture du 1x° siécle, et
encore moins sur la densité du trafic maritime, mais de constater que les itinéraires de marchands
juifsradhanites, sur terre et sur mer, ne représentaient pas un réseau isolé, ou une activité qui aurait
été totalement déconnectée dela réalité économique du moment, dansle cadre d'une conjoncture
plate, sur une mer infestée de pirates. On peut seulement constater que des marchands emprun-
taient, en Méditerranée comme sur l'océan Indien, des routes navigables, sans que l'on sache qui
armaient les navires, permettant ainsi de rejoindre les places de commerce les plus intéressantes.
Lexistence d’itinéraires dédiés i la circulation des bateaux de marchands, renforce le sentiment
queladescription du commerce des produits précieux et, pluslargement, delarichesse des régions
gouvernées par les Abbassides, était avant tout un outil de propagande extrémementimportanten
faveur delalégitimité califale. Cette maniére de révéler la puissance califale rappelle d ailleurs un
usage répandu dans les palaisimpériaux, depuis l'antiquité jusqu'al’époque sassanide et byzantine.

La seule mer qui n'était pas navigable, selon Ibn Hurradadbih, étaitI'océan Atlantique*® ! En
effet, silon prend en compte 'ensemble des données fournies par al-Ya‘qabi et Ibn Hurradadbih,
on constate que les lettrés de Bagdad considéraient l'océan Indien et méme la Méditerranée,
comme des voies primordiales de navigation et de commerce. A ce titre elles étaient des espaces
majeurs de 'empire musulman. Lessor et la représentation des routes marchandes, en parti-
culier maritimes, dévoilaient 'ambition universelle de Bagdad et la réalité de la politique qui
la portait, tout autant que 1'évolution de la production du savoir ou de la défense de I'empire.

Un troisiéme aspect dévoile le caractére central des mers dans le systéme de représentation
de l'empire : mais cette fois-ci, cest la guerre, conduite par le calife, qui en est question et elle
concerne la Méditerranée seule.

Le polycentrisme méditerranéen
comme espace de guerre des Omeyyades et des Abbassides

Une fois la Perse sassanide disparue, aprés la victoire de Nihawand en 21/642 et la mort du
souverain sassanide Yazdagird III en 32/651, méme sila conquéte se poursuivit vers I'Orient, cest
I'Empire byzantin qui apparut désormais comme l'ennemi principal de 'Empire islamique .

56. Qudima Ibn Ja‘far, Kitab al-baraj, éd. p. 255, trad. p. 195-196.

57. Abulafia, « The Pisan Bacini».

58. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa-l-mamalik, éd. p. 14, trad. p. 15.
59. Donner, Islamic Conquests, p. 231 et sq.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

Le Basileus et, un moment plus bref, 'empereur carolingien, paraissaient en effet les seuls
souverains ennemis, dignes du rang des califes.

Les objectifs majeurs des Omeyyades se concentrérent sur Constantinople, tandis que se
poursuivait la conquéte des terres entourant la Méditerranée, jusquen Espagne wisigothique.
Dans le méme temps, depuis les arsenaux syriens et égyptiens, puis celui de Tunis, mis en
service en 79/698-699, les escadres sous pavillon islamique lancaient des assauts répétés contre
les grandes iles, afin de controler les routes maritimes. Sil'effondrement omeyyade au Grand
Zab en 132/749, marqua un tournant dans la politique califale a I'égard de la Méditerranée,
cet espace ne fut par pour autant abandonné. Les nombreux travaux sur la fronti¢re byzan-
tine ont tous montré au contraire que le front principal du jihad mené par le calife restait la
frontiére entre la Syrie et 'Anatolie. Selon Hugh Kennedy et Michaél Bonner, la conduite du
jihad par les califes abbassides, se concentra exclusivement sur le front du Bilad al-Sim et, plus
particuliérement, dans les marches du Taurus, face a I’Anatolie. De fait, la Marche syrienne
incarnait A elle seule le jihad califal. Les souverains qui conduisirent les armées en Cappadoce,
depuis le régne d’al-Mahdi (158/775-169/785) jusqu'a celui d’al-Mu‘tasim (218/833-227/842),
ou bien ceux qui donnérent des ordres pour fortifier les cotes, en particulier al-Mutawakkil
(227/842-2232/867), n'eurent comme horizon du jihad, que ’Anatolie et comme front maritime,
que le sabil syrien.

De la méme fagon, a la faveur de la venue de combattants pieux du Hurasin, dans les
villes frontalieres comme Tarse de Cilicie et al-Massisa, et dans les ports comme Beyrouth
ou Tripoli, selon les sources abbassides, la pratique du ribat se développa ala fin du vir© siécle
dans la méme zone, sadaptant aux nouvelles conditions de la guerre. C'est, en conséquence,
dans cette région que furent rédigés les premiers ouvrages du jihad, qui connurent un succes
précoce, autour de la Méditerranée, jusquen al-Andalus®. Cette pratique alliant ascése et
participation 4 la défense du Dar al-Islam, gagna simultanément les autres régions du pourtour
méditerranéen, I'Egypte, particuliérement 4 Alexandrie, 1'Ifrigiya, probablement sous I'im-
pulsion directe du gouverneur Hartama b. ‘Ayan nommé en 795 par le calife Haran al-Rasid.
Un peu plus tard, coincidant avec l'attaque viking de 844, la pratique du ribat se développa
également au Maghreb et en al-Andalus®.

Ces formes de piété active, liées au jihad califal, accompagnérent le changement de stra-
tégie des Abbassides, liée & l'arrét des conquétes et 2 la stabilisation relative des frontiéres.
La Méditerranée devint une vaste zone de marche faisant face aux chrétiens: la défense du
territoire devint la pierre de touche de cette nouvelle guerre, impliquant la mise en place d'un
programme défensif qui se déploya tout autour de la Méditerranée, n'excluant pas, sur terre et
sur mer, des razzias en territoire ennemi, que les sources omettent de mentionner sauf lorsque,
exceptionnellement, le souverain, ses héritiers ou son gouverneur en prenaient la téte. Les
mentions d’arsenaux, dépendant du sultan, par les géographes arabes comme al-Ya‘qabi, les
paragraphes consacrés a l'entretien des flottes dans les ouvrages d'administrateurs du califat,

60. Bosworth, « The city of Tarsus » ; De La Puente, « El jihad en el califato omeya ».
61. Picard, Borrut, « Rdbata, Ribdt, Rabita ».

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD 41

comme celui de Qudama b. Jafar au début du x° siécle %, ainsi que les faits de guerre colportés
par les chroniques, suflisent 3 démontrer que le califat abbasside nabandonna pas la souverai-
neté sur la mer, qu'elle déléguait aux gouverneurs de frontiére maritime (sahil), prolongement
de la frontiére terrestre, mais olt aucun calife ne se rendit jamais ®.

Cette mise en scéne d'une mer de guerre, liée 4 une stratégie de défense de la frontiére,
devenue la zone cruciale du jihad sous diverses formes, s'étendit aux régions qui ne dépen-
daient pas des Abbassides, le Maghreb central et occidental, al-Andalus : du moins les textes
dédiés aux émirats de 'Occident méditerranéen, avaient-ils adopté le méme vocabulaire et une
maniére trés similaire de décrire la guerre, en particulier en al-Andalus, gommant presque
les spécificités régionales, comme les attaques vikings et leurs conséquences, pour ressembler
autant que possible au modele califal, le seul 4 étre considéré comme légitime.

Ainsi, ce programme défensif, qui est exposé par les sources, faisait de la zone méditer-
ranéenne le pole majeur de la guerre contre l'infidéle, saccompagnant de tout un arsenal de
propagande adapté au type de combat contre les chrétiens. Selon les données fournies par les
chroniques d’al-Tabari, d’al-Baladuri et d'al-Ya‘qabi, l'espace de guerre des califes se limita 4 la
marche anatolienne, et accapara l'attention des souverains abbassides durant une période d'envi-
ron un siécle, au moment ot les califes prenaient eux-mémes les décisions en matiére de défense,
du régne d’'al-Mansur (136/754-158/775) 4 celui d’al-Mutawakkil (227/842-232/867). Limportance
accordée a la zone du Taurus par les califes de Bagdad, se justifiait par le fait que la conquéte de
I'’Anatolie et de Constantinople demeurait les objectifs officiels des expéditions califales. Ainsi,
la frontiére syrienne retint plus particuli¢rement l'attention des chroniqueurs dans la mesure ot
cest dans ces marches que l'on trouve mentionnée la présence des califes ou de leurs héritiers qui
meneérent la guerre. Cela ne signifie pas que la conception stratégique, mise en application dans le
Taurus et sur le littoral syrien, se soit limitée a cette région : cest 'ensemble du bassin méditerra-
néen qui fut transformé en frontiére et défendu sur le modéle anatolien, du moins selon les textes.

Méme si les mentions concernant l'administration de la frontiére maritime (sahil) étaient
rares, al-Ya‘qubi, lorsqu'il énumere les ports des districts syriens de Homs, Damas, du Jourdain
et de Palestine, dévoile 'armature de la défense navale, apparemment solide, héritage des
Omeyyades, repris par les Abbassides puis, & son époque, par les Tulunides °#. Ainsi, dans le

district de Damas:

Le jund de Damas comprend comme cantons maritimes (kuwar ‘ala l-sabil) le canton (kdra)
de ‘Arqa [...] la ville de Tripoli (Atrabulus), habitée par les descendants des Persans qu'y installa
Mu‘awiya b. Abi Sufyan; cette ville posséde un port extraordinaire qui peut abriter jusqu’a mille

navires ; Jubayl (Byblos), Sidon et Beyrouth %.

62. Qudama Ibn Ja‘far, Kitab al-bardj, éd. p. 255, trad. p. 195.

63. Pour al-Andalus, Picard, La mer et les musulmans d’Occident, p. 31-42.

64. Fahmy, Muslim Sea Power.

65. Al-Ya‘qubi, éd. p. 327, trad. p. 178. Sur les districts militaires de la cOte, et la mention des localités, voir
Le Strange, Palestine under the Muslims, p. 14-51 et index alphabétique des localités.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

La liste laissée par al-Ya‘qubi, comme les mentions provenant de sources régionales, géné-
ralement plus tardives, laissent apparaitre un dispositif similaire, pour l'ensemble du littoral
controlé par les Abbassides ou par les Aghlabides en Ifrigiya (184/800-296-909) ou les Tulunides
(254/868-292/905) en Egypte et en Syrie. En revanche, la mer n’étant plus un lieu de la repré-
sentation de la souveraineté, comme il 'avait été sous les Omeyyades, au temps de la conquéte,
il n’était pas utile de mentionner, sauf cas exceptionnel, les activités militaires sur l'eau.

Ainsi, toute l'organisation militaire, issue de la réorganisation opérée par les Abbassides,
fut d'abord mise en place dans les marches o1 se rendirent plusieurs califes, avant de se dé-
ployer sur le pourtour méditerranéen, donnant I'impression d'une défense de grande ampleur.
Désormais la mer Méditerranée et ses rivages, sous controle abbasside, constituérent une zone
de référence, dans le prolongement des marches du Taurus, face aux Byzantins, en matiére de
jihad. On en trouve la trace dans I'ensemble des chroniques ou des traités juridiques consacrés
a la guerre pieuse, par I'emploi des mémes termes et par une description trés similaire de la
tactique défensive pronée par I'ensemble des souverains musulmans, comme les Omeyyades
de Cordoue. Sous 'influence des Abbassides, la Méditerranée était donc restée le lieu de
guerre par excellence, mais la stratégie et les formes du jihad avaient évolué, i la suite de la
stabilisation des fronts. A ce titre elle fut décrite comme un des poles majeurs de 'Empire.

Conclusion

L'Empire abbasside semble avoir été pensé comme un espace monocentrique, dominé par
Bagdad. En conséquence, vouloir parler de la mer et, plus encore, de la Méditerranée comme
d’un espace central du califat, peut paraitre paradoxal. Pourtant, chacune i leur maniére, les
deux mers majeures de I'Islam sont décrites, 4 plusieurs titres, par les lettrés de 'entourage
abbasside, comme des parties essentielles, constitutives de 'empire abbasside. La lecture des
sources chronographiques et descriptives de Bagdad, aux 1x° et x° si¢cles, montre que désormais,
le siege du califat ne pouvait étre présenté que comme le point nodal d'un espace complexe ot
les provinces et mémes les régions qui navaient pu étre conquises par 'Islam, constituaient
des dépendances d’al-Sawad, 2 la fois marginales par rapport au centre et indispensables a
l'afhirmation de la puissance impériale islamique, instituant un polycentrisme hiérarchisé par
lequel les périphéries participaient 4 I'affirmation de la gloire califale.

Ne pouvant plus prétendre a I'universalisme, comme leurs prédécesseurs omeyyades, les
Abbasides, par le biais des lettrés qui les servaient, imposérent une nouvelle hiérarchie spatiale,
en faveur de Bagdad, mais qui procédait du rapport entre les régions et le centre, les premiéres
jouant un role essentiel au service de la manifestation du pouvoir impérial. Méme les mers et
les océans trouverent leur place au sein de cette hiérarchie et furent donc décrits en fonction
de ce qulelles pouvaient apporter a la démonstration de la puissance des califes irakiens.

A ce titre, il parait donc opportun d’évoquer un polycentrisme des espaces islamiques, et
plus particuliérement des aires maritimes, apparaissant dans les sources arabes comme une
nouvelle maniére de représenter I'Islam, adaptée i la situation de I'empire abbasside. Les mers,
par leurs qualités ou leurs défauts, déclinés par les auteurs arabes, appartenaient a des aires

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CHRISTOPHE PICARD 43

culturelles bien différenciées. Toutefois, les deux mers principales étaient également considérées
comme des voies naturelles de circulation, empruntées par les marchands qui acheminaient
vers Bagdad et les centres de I'Islam, les richesses que le souverain pouvait s'offrir, autre signe
de son universalisme puisque ces routes touchaient les limites des terres et des mers. En re-
vanche, seule la Méditerranée est apparue comme l'espace de guerre par excellence, investie
par le calife face 4 son ennemi principal, l'empereur byzantin, et dont les régles fixées par les
fuqahd’ et les épistoliers de la dynastie, s'imposérent comme un modeéle universel a I'échelle
de I'Islam. La mer des Arabes, dans le sillage de I'époque pré-islamique, demeura la mer du
commerce, par excellence.

Les mers de l'espace abbasside non seulement furent loin d’étre des espaces négligés, mais
elles trouvérent, dans les ouvrages arabes des deux premiers siécles abbassides, une dimension
nouvelle dans I'histoire de la représentation de la Terre.

Bibliographie
Instruments de travail

Encyclopédie de I'Islam, 2¢ édition, E.J. Brill, Leiden, Schaeder, Hans Heinrich, « Sawad », 1x, p. 90-91.
1954-2004, 12 volumes :
Dunlop, M. D., « Babr al-Ram », 1, p. 963-965.

Sources

Al-Baladuri, Kitab futib al-buldan, éd. Michael Ibn Haldan, Ta’rib al-‘allama Tbn Haldan,

Johan De Goeje, Brill, Leyde, 1863-1866; Dair al-Kitab al-Lubnani, Beyrouth, 1983;
trad. Philip Hitti et Francis Clark Murgotten, trad. Abdesselam Cheddadi, Ibn Khaldan,
The origins of the Islamic State, AMS Press, Le livre des exemples. 1. Autobiographie,
New York, 1968 (1916). Muqaddima, Gallimard, Paris, 2002.

Al-Bakri, Kitab al-masalik wa l-mamalik, Ibn Hayyan, Kitab al-Muqtabis fi ta’rib rijal al-Andalus :
éd. et trad. M® Gukin De Slane, Description de Mugtabis II. Anales de los Emires de Cérdoba
Afrique septentrionale par Abou Obeid el-Bekri, Albagem I (180-206H/796-822 J.-C.) y
Maisonneuve, Paris, 1965. Abderraman 11 (206-232/822-847), éd. Joaquin

Al-Balawi, al-“Ata’ al-jazil fi fanni al-tarsil, Lettres Vallvé Bermejo, Madrid, 1999 ; trad. espagnole
almobades (ms. n° 6148 de la bibliotheéque Mahmud Makki et Federico Corriente, Crénica
royale de Rabat), éd. et trad. Jamal Arbach, de los emires Alhakam Iy Abdarrabman II
Le domaine maritime en Occident musulman a entre los afios 796 y 847, Instituto de estudios
lépoque almobade (x11°-x111° siécles), Thése de islamicos y del Proximo oriente, Saragosse,
doctorat, université Toulouse Le Mirail, 1995. 2001.

Al-Faqih al-Hamadani, Mubtasar kitab al-buldan, éd. Ibn Hurradadbih, Kitab al-masalik wa l-mamalik (885 ?),
Michael Johan De Goeje, Brill, Leyde, 1885; Brill, Leyde, 1889 (B.G.A., VI); éd. et trad. de
trad. Henri Massé, Ifao, Le Caire, 1973. la partie occidentale, Mohammed Hadj-Sadok,

Description du Maghreb et de 'Europe au 111/
1x° siecle, Alger, 1949.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

Al-Mas‘adi, Muraj al-dabab, éd. et trad.
Charles Barbier de Meynard et Abel Pavet
de Courteille, Imprimerie nationale, Paris,
1861-1877; trad. Charles Pellat, Les prairies d'or,
Société Asiatique, Paris, 1962-1965.

Mille et Une Nuits (Les), trad. Antoine Galland,
Garnier-Flammarion, Paris, 1965.

Kitab ‘aja’ib al-Hind, éd. Pieter Antonie Van der Lith et
trad. Marcel Devic, Livre des Merveilles de I'Inde,
Brill, Leyde, 1883-1886.

Al-Mugqaddasi, Absan al-tagasim fi ma‘rifat al-aqalim,
éd. Michael Johan De Goeje, Brill, Leyde, 1906,
trad. André Miquel, La meilleure répartition
pour la connaissance des provinces, Ifead, Damas,
1963.

Etudes

Abulafia, David, « The Pisan Bacini and the Medieval
Mediterranean Economy : a Historian's view
point», Papers in Italian Archeology, 5,1985,

p. 287-302.

Arbach, Jamal, Le domaine maritime en Occident musulman
a lépoque almohade (x11°-x111° siécles), Theése de
doctorat, université Toulouse Le Mirail, 1995.

Ayalon, David, Le phénoméne mamelouk dans I'Orient
islamique, PUF, Paris, 1996.

Bonner, Michael, Aristocratic violence and holy
war: studies in the Jibad and the Arab-
Byzantine frontier, American Oriental Society,
New Haven (Connecticut), 1996 (American
Oriental Series, 81).

Borrut, Antoine, « L'espace maritime syrien au cours
des premiers siécles de I'Islam (vii®-x© siecle):
le cas de la région entre Acre et Tripoli»,
Tempora. Annales d’histoire et darchéologie, 10-11,
1999-2000, p. I-33.

—, « Architecture des espaces portuaires et réseaux
défensifs du littoral syro-palestinien dans les
sources arabes (7°-11° s.), Archéologie islamique,
11, 2001, p. 21-46.

—, Entre mémoire et oubli: la Syrie sous les derniers
omeyyades et les premiers Abbassides (v. 692-809),
thése de doctorat, université Paris 1, 2007.

Bosworth, Clifford E., « The city of Tarsus and the
Arab-Byzantine frontiers in early and middle
‘Abbasid times », Oriens, 33,1992, p. 268-286.

Bouderbala, Sobhi, Jund Misr: étude de ladministration
militaire dans I'Egypte des débuts de 'Islam
(21/642-218/833), thése de doctorat, université
Paris 1, 2008.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

Qudama Ibn Ja‘far, Kitab al-baraj wa sina‘at al-kitaba,
éd. et trad. partielle Michael Johan De Goeje,
Brill, Leyde, 1967 (1889).

Relation de la Chine et de I'Inde, éd. et trad. ]. Sauvaget,
Les Belles-Lettres, Paris, 1948.

Al-Tabari, Tarib al-rusul wa l-mulik, éd. et trad.
partielle, 15 vol., édition Michael Johan
De Goeje, Brill, Leyde, 1879-1901;
trad. Hugh Kennedy et alii, The history of
al-Tabari, 38 vol., State University of New York
Press, Albany, 1985-2007.

Al-Ya‘qubi, Kitab al-buldan, éd. M. J. De Goeje, Leyde,
Brill, 1892 ; réed. 1967 ; trad. Gaston Wiet, le
livre des pays, Le Caire, 1937.

Cahen, Claude, «Y a-t-il eu des Rahdanites ? »,

Revue des études juives, 111, 3-4, 1964, p. 499-505.

Constable, Olivia Remie, « Muslim Merchants in
Andalusi International Trade », dans Salma
Khadra Jayyusi (éd.), The Legacy of Islam, Brill,
Leyde-New York, 1992, p. 759-773.

De Epalza, Mikel, « Costas alicantinas y costas
magrebies: el espacio maritimo musulmén
segtin los textos drabes », Sharq al-Andalus, 3,
1986, p. 25-31 et 4, 1987, p. 45-48.

De La Puente, Cristina, « El Jibad en el califato omeya
de al-Andalus y su culminacién bajo Hishim
II », dans Fernidndez Manuel Valdés (éd.),

Almanzor y los terrores del milenio. Actas II
Curso sobre Peninsula Ibérica y el Mediterrdneo
durante los siglos x1 y x11, 8 vol., Fundacion
Santa maria la Real, Aguilar de Campo, 1999.

De Prémare, Alfred-Louis, Les fondations de I'Islam
entre écriture et histoire, Seuil, Paris, 2002.

Dridi, Moez, La rive orientale de la péninsule Arabique
aux premiers siécles de UIslam: entre systéme
tribal et dynamisme commercial, These de
doctorat, université Paris 1, 2009.

Fahmy, Ali Mohamed, Muslim Naval organisation in
the Eastern Mediterranean from the Seventh to
the Tenth Century, National Publication and
Print House, Le Caire, 1966, rééd. de Muslim
Sea Power in the Eastern Mediterranean from the
Seventh to the Tenth Century, Le Caire, 1950.

Fowden, Garth, Qusayr “Amra. Art and the Umayyad
Elite in Late Antique Syria, University of
California Press, Berkeley, 2004.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Fuess, Albrecht, Verbranntes Ufer: Auswirkungen
mamlukischer Seepolitik auf Beirut und die syro-
palistinensische Kiiste (1250-1517), Brill, Leyde-
New York, 2001.

Gil, Moshe, Jews in islamic countries in the Middle Ages,
Brill, Leyde-Boston, 2004.

Guichard, Pierre, « Les débuts de la piraterie andalouse
en Méditerranée occidentale (798-813) »,
ROMM 35,1983, p. 55-76.

—, « Omeyyades et Fatimides au Maghreb.
Problématique d'un conflit politico-idéologique
(vers 929-vers 980) », dans Marianne Barrucand
(éd.), LEgypte fatimide. Son art et son histoire
(Actes du colloque de mai 1998 de Paris), Presses
universitaires de Paris-Sorbonne, Paris, 1999,
p- 55-67.

Histoire du monde au xv* siécle, Patrick Boucheron
(dir.), Fayard, Paris, 2009.

Hourani, Georges Fadlo, Arab Seafaring in the Indian
Ocean in Ancient and Early Medieval Times,
Princeton University Press, Princeton, 1995.

Idris, Hadi Roger, « Commerce maritime et girdd en
Berbérie orientale : daprés un recueil inédit de
fatwas médiévales », JESHO, 4, 1961, p. 223-239.

Kennedy, Hugh, « Caliphs and their chroniclers in
the Middle abbassid period (3th/9th century) »,
dans Chase Robinson (éd.), Texts, Documents
and Arterfacts. Islamic Studies in Honor of
D.S. Richards, , Brill, Leyde, 2003, p. 17-35.

Khalilieh, Hasan Salih, Admiralty and Maritime
Laws in the Mediterranean Sea (ca. 800-1500).
The Kitab Akriyat al-sufun vis-a-vis the Nomos
Rhodion Nautikos, Brill, Leyde-Boston, 2006.

Le Strange, Guy, Palestine under the Muslims.

A Description of Syria and the Holy Land from

A.D. 650 to 1500, Khayats, Beyrouth, 1965 (1890).

Khoury, Rayf George, « Lapport spécialement
important de la papyrologie et de la codification
des plus anciennes versions des Mille et Une
Nuits et dautres livres des deux premiers
siécles islamiques », dans Petra M. Sijpesteijn
et Lennart Sundelin (éd.), Papyrology and the
History of Early Egypt, Brill, Leyde-Boston,
2004, p. 63-95.

Lirola Delgado, Jorge, El poder naval de al-Andalus en
la época del califato omeya, Instituto de Estudios
Almerienses, Grenade, 1993.

Lombard, Maurice, L'lslam dans sa premiére grandeur,
Flammarion, Paris, 1969.

Martinez-Gros, Gabriel, « La division du monde
selon Idrisi», dans Michel Balard et Alain
Ducellier (éd.), Le partage du monde: échanges

et colonisation dans la Méditerranée médiévale,

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

CHRISTOPHE PICARD

Publications de la Sorbonne, Paris, 1998, p. 315-
334.

—, Ibn Khaldun, Les sept vies de I'Islam, Paris, Sindbad,
2006.

Micheau, Francoise et Guichard Pierre,

«Les sources pour les mégapoles orientales »,
dans Mégapoles méditerranéennes. Géographie
urbaine rétrospective (Actes du colloque organisé
par UEcole frangaise de Rome et la MMSH,
Rome 8-11 mai 1996), Maisonneuve-et-Larose,
Paris, 2000, p. 685-704.

Miquel, André, La géographie humaine du monde
musulman jusquau miliew du x1° siécle, 4 vol.,
Mouton, Paris, 1973-1980.

Parkin, David et Barnes, Ruth (éd.), Ships and
the Development of Maritime Technology in
the Indian Ocean, Routledge Curzon, Londres,
2002,

Picard, Christophe, Locéan Atlantique musulman de
la conquéte arabe & époque almohade. Navigation
et mise en valeur des cotes dal-Andalus et du
Maghreb occidental (Portugal, Espagne, Maroc),
Maisonneuve-et-Larose, Paris, 1997.

—, La mer et les musulmans d'Occident au Moyen Age
(virr-xarr© siecle), PUFE, Paris, 1997.

— et Borrut Antoine, « Rdbata, Ribdt, Rabita: une
institution A reconsidérer », dans Philippe
Sénac et Nicolas Prouteau (éd.) Chrétiens et
musulmans en Méditerranée médiévale (virr‘-
x11re siécle). Echanges et contacts (colloque de
Beyrouth, mai 2002), CESCM, Poitiers, 2003,
p- 33-65.

—, « Les arsenaux musulmans de la Méditerranée et de
locéan Atlantique (vir®-xv® siécle) », Chemins
doutre-mer. Etudes sur la Méditerranée médiévale
offertes & Michel Balard, 11, Publications de
la Sorbonne, Paris, 2004, p. 691-710.

—, «La politique navale des premiers califes
almohades », dans Patrice Cressier,

Maribel Fierro et Luis Molina (éd.),
Los Almobades : Problemas y Perspectivas, 11,
CSIC, Madrid, 2006, p. 567-584.

—, «Retour sur la piraterie sarrasine d’al-Andalus
contre le monde latin (Italie et Provence)
au 1x°€ et x° siecle », dans Franco Cardini et
Maria Louisa Ceccarelli Lemut (éd.), Quel
marche la terra inghirlanda. In ricordo di Marco
Tangheroni, Pacini, Pise, 2007, p. 576-596.

—, « Babriyyam, émirs et califes : lorigine des équipages
des flottes musulmanes en Méditerranée
occidentale », Medieval Encounters, 13, 2007,

p. 413-451.

https://www.ifao.egnet.net

45


http://www.tcpdf.org

46 ESPACES MARITIMES ET POLYCENTRISME DANS L'ISLAM ABBASSIDE

—, «Le calife ‘Umar interdit la Méditerranée aux

Arabes: peur de la mer ou raison d’Brat?»,
dans Julie Claustre, Oliver Matteoni,

Nicolas Offenstadt (éd.), Un Moyen-Age pour
aujourd hui. Mélanges offerts a Claude Gauvard,
PUE Paris, 2010, p. 247-257.

Silverstein, Adam J., Postal Systems in pre-modern

Islamic World, Cambridge University Press,
Cambridge, 2007.

Tibbets, G. R., « The Beginnings of a Cartographic

Tradition » et « The Balkhi school of
Geographers », dans John Brian Harley

et David Woodward (éd.), The History of
Cartography, 11: Cartography in the Traditional
Islamic and South Asian Societies, University
of Chicago Press, Chicago, 1992, p. 90-107 et
p. 108-129.

Anlsl 45 (2011), p. 23-46 Christophe Picard
Espaces maritimes et polycentrisme dans I'lslam abbasside.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Tixier, Emmanuelle, Géographie et géographes dal-
Andalus, thése de doctorat, université de Rouen,
2003.

Touati, Houari, Larmoire a sagesse, bibliothéques et
collections en Islam, Aubier, Paris, 2003.

Vallet, Eric, Pouvoir, commerce et marchands dans
le Yémen rasalide, Publications de la Sorbonne,
Paris, 2010.

Zumthor, Paul, La Mesure du monde, Seuil, Paris, 1993.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

