MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 45 (2011), p. 213-242
Mathieu Tillier

Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation
judiciaire (750-833).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER

Les « premiers » cadis de Fustat

et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833)

'EVOLUTION des pratiques judiciaires dans le monde islamique médiéval est liée & 'action du
cadi dans deux domaines, artificiellement distingués ici par commodité. Le premier
est théorique et reléve des transformations internes permanentes qui affectent la doc-

trine dont se réclame le cadi: elle est le fruit du va-et-vient entre théorie et pratique qui est le
propre du droit. Le second est plus étroitement lié 4 la pratique judiciaire. Siles traités juridiques
réglementent la procédure, nombre d'aspects de la justice dépendent en effet des pouvoirs
discrétionnaires des cadis — organisation du tribunal, gestion du personnel, etc. — et relévent
d’une pratique administrative partiellement distincte de la théorie juridique. Les principales
études consacrées aux institutions judiciaires dans I'Islam médiéval, soucieuses de définir la
judicature et sa relation avec le figh’, laissent généralement dans I'ombre I'évolution de ces pra-
tiques. Nous souhaiterions lever ici un coin du voile sur leur histoire en nous interrogeant sur
leur diffusion au sein du dar al-islam. Certaines de ces pratiques furent-elles liées 4 une province
ou 4 une ville ? Des régions jouérent-elles un role prépondérant dans l'innovation judiciaire ?
Peut-on mettre en évidence des interactions entre centres judiciaires régionaux, susceptibles
d’éclairer I'invention et la diffusion de nouvelles pratiques ?

1. Les recherches présentées dans cet article ont été menées a bien grice aux actions Marie Curie de 'Union
Européenne. Je remercie Christopher Melchert, Annliese Nef et Sylvie Denoix pour leurs commentaires et
suggestions sur une version précédente de cet article.

Voir en particulier les travaux de Tyan, Histoire de l'organisation judiciaire ; Hallaq, The Origins and Evolution
of Islamic Law.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45 — 20II
Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier

Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

214 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

L’Egypte du premier 4ge abbasside (132-218/750-833) offre 4 I'historien un point de vue privi-
1égié sur ces questions. Les Apbar qudat Misr d’al-Kindi (m. 350/961) sont en effet profondément
marqués par le genre des awd’il en plein essor 4 la méme époque > Lauteur manque rarement de
signaler que tel cadi fut le « premier » 4 introduire une pratique a Fustat. Une série de réformes
de l'appareil judiciaire, au tournant du 111°/1x° siécle, modifia A terme le visage de la judicature
égyptienne: I'organisation de l'audience, la gestion des archives, mais aussi les normes relatives
a la recevabilité des preuves connurent de profonds bouleversements. Nous verrons que ces
changements furent indissociables des interactions entre I'Egypte et les provinces voisines,
tout particuliérement I'Iraq, siége du califat. Bien des innovations résultérent du rayonnement
institutionnel du centre impérial. Pourtant, la dynamique de I'innovation judiciaire ne saurait
se réduire 3 une influence du centre sur la périphérie. Il apparaitra que, de maniére paradoxale,
la centralisation fut elle-méme le moteur de créations régionales originales.

L'interaction régionale sous les premiers Abbassides

Lancien milieu judiciaire égyptien:
un attachement critique a lécole médinoise

Depuis I'époque umayyade, la judicature égyptienne était placée sous l'autorité du gouver-
neur provincial. Quelques califes — Sulayman b. ‘Abd al-Malik, ‘Umar II, Hi§am — désignérent
directement un cadi de Fustat mais, le plus souvent, les nominations émanaient du gouverneur
d’Egypte3. Les cadis désignés étaient tous des Egyptiens — d’abord des musulmans définiti-
vement installés en Egypte aprés la conquéte, puis des hommes qui y étaient nés et y avaient
passé leur vie. Au cours des trois décennies qui suivirent leur prise de pouvoir (132-164/750-780),
les Abbassides ou leurs gouverneurs continuérent  recruter localement le représentant de la
justice . Depuis 69/688-689 et le gouvernorat de ‘Abd al-"Aziz b. Marwan, la judicature était
exclusivement confiée 4 des Arabes du sud (Yaman), majoritaires a Fustat qu'ils dominaient
politiquement comme culturellement®.

Ni al-Kindi ni, plus tard, Ibn Hagar al-‘Asqalani (m. 852/1449), ne rattachent les cadis de
cette période 4 une quelconque école. Selon Joseph Schach, I'Egypte ne vit pas se développer
d’«ancienne » école juridique régionale au 11°/virr® siecle®. Il n'est pourtant pas certain que

2. Voir l'introduction du dossier, supra.

3. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 333, 337, 340. Voir Tyan, Organisation judiciaire, p. 123 ; Khoury, ‘Abd Allah
Ibn Labi‘a, p. 15; Johansen, « Wahrheit », p. 985, 992.

4. Tillier, « Introduction », dans Histoire des cadis égyptiens, a paraitre.

5. Vadet, « Lacculturation” des sud-arabiques », p. 8; Kennedy, « Central Government », p. 32; id., « Egypt
as a Province », p. 64 ; Tsafrir, The History, p. 95. La seule exception est ‘Abd al-Rahman b. Halid b. Tabit (en
poste pendant quelques jours en 89/708), appartenant A une tribu qaysite ; mais il demeura si peu de temps
en fonction qu’al-Kindi ne signale méme pas sa judicature. Voir Ibn Hagar, Raf" al-isr, p. 216.

6. Schacht, Origins, p. 9; id., Introduction, p. 35; Tsafrir, The History, p. 95.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 215

la majorité des cadis et des savants égyptiens aient été «indépendants»?. Sans étre tenus
par une doctrine juridique structurée, les cadis de Fustat appartenaient 3 un milieu savant
autochtone qui avait connu une évolution spécifique.

Jean-Claude Vadet a été le premier & mettre en avant quelques caractéristiques d'une
« école » égyptienne de hadit — appellation reprise plus tard par Raif Georges Khoury —, dont
les plus grands représentants furent ‘Abd Allah b. Lahi‘a (m. 174/790) et son disciple ‘Abd
Allah b. Wahb (m. 198/813) 8, Cette école, qui se développa surtout dans les milieux yamanites
de Fustat, affichait un fort chauvinisme sudarabique et revendiquait une ancienne sagesse
ignorée des Arabes du nord?®. Gautier Juynboll doute pour sa part de I'ancienneté d’une telle
école égyptienne: pour lui, la circulation du hadit en Egypte ne se développa quavec Ibn
Lahi‘a et la plupart des transmetteurs égyptiens dont ce dernier se réclame pourraient étre
fictionnels™. Méme en acceptant cette vision sceptique, il est possible de supposer la forma-
tion d'une « école » de hadit égyptienne dés la fin de I'époque umayyade (deuxiéme quart du
viir® siécle), probablement autour du savant Yazid b. Abi Habib (m. 128/745) et de ses disciples
(dont Ibn Lahi‘)™.

En matiére de droit, Schacht considére que la plupart des Egyptiens suivaient I'ancienne
école médinoise, dont ils constituaient une branche™. Pour peu que les opinions des anciens
juristes égyptiens soient connues, cette affirmation semble fondée, mais 4 quelques nuances
pres. Si des savants médinois étaient installés A Fustat dés I'époque umayyade®, un milieu
juridique égyptien spécifique semble avoir existé 4 la fin du 1°/début du vir® siécle: le calife
‘Abd al-Malik, en désaccord avec ses sujets syriens A propos de la pension (nafaqa) de la femme
répudiée, se serait enquis de I'opinion des Egyptiens et de leurs principaux cheikhs'#. Sur le
plan judiciaire, la procédure suivie 4 Fustat au milieu du viri® si¢cle semble avoir correspondu a

7. Leur «indépendance » vient avant tout du fait que la plupart n'ont été revendiqués par aucune école
juridique classique. Monique Bernards et John Nawas ont montré qu'une majorité de savants antérieurs al'an
250 H. ne firent pas 'objet d'une telle intégration rétroactive dans un madhab spécifique. Bernards et Nawas,
«The Geographic Distribution», p. 170, 172. Sur I'«indépendance » d'un juriste comme al-Layt b. Sa‘d, voir
Khoury, « Al-Layth Ibn Sa‘d », p. 202 ; voir aussi id., ‘Abd Allah Ibn Lahi‘a, p. 176-77.

8. Vadet, « L“acculturation” des sud-arabiques », p. 10; Khoury, ‘Abd Allah Ibn Lahi‘a, p. 87 sq.

9. Vadet, « L“acculturation” des sud-arabiques », p. 10-11. Ce chauvinisme était lié aux violentes tensions
qui opposérent les Yamanites et les Qaysites en Egypte 2 la fin de époque umayyade. Voir Kennedy, «Egypt
as a Province», p. 75. Voir également Khoury, ‘Abd Allah Ibn Lahi‘a, p.295-6. En Syrie, la ville de Hims
cultivait également le souvenir de la grandeur passée de ses tribus sudarabiques. Voir Madelung, « Apocalyptic
Prophecies », p. 141-43.

10. Juynboll, Muslim Tradition, p. 44. Lauteur en veut pour preuve la nature lacunaire et contradictoire
des informations connues a leur sujet. Khoury a répertorié un grand nombre de ces transmetteurs dans son
‘Abd Allah Ibn Lahi‘a, p. 90-117.

11. Voir Khoury, ‘Abd Allah Ibn Lahi‘a, p. 114-15. Cf. ‘Umar b. Muhammad al-Kindi, Fada’il Misr, p.20;
Juynboll, Muslim Tradition, p. 22-23. Sur Yazid b. Abi Habib, voir aussi al-Zirikli, al-A‘lam, VIII, p. 183-84.
Voir également l'article de J. Brockopp dans le présent dossier.

12. Schacht, Origins, p. 9; id. Introduction, p. 35.

13. Al-Kindi, Akbbar qudat Misr, p. 406

14. Ibid., p. 322.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

216 © LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

la pratique de Médine. Dans le Muwatta’, Malik b. Anas (m. 179/795) préconise quen I'absence
de preuve testimoniale compléte (bayyina, ou double témoignage honorable), le cadi rende son
jugement sur la base d'un témoignage isolé accompagné du serment du demandeur (procédure
dite « al-yamin ma‘a I-5ahid ») ®. Sa doctrine était conforme a la pratique des cadis de Médine,
qui acceptaient cette procédure depuis la fin des années 40/660'°. En Iraq, la pratique de faire
jurer le demandeur en cas de preuve incompléte avait parfois été suivie jusquau milieu du 11¢/
vir© siecle. La procédure fut abrogée 3 Basra vers 140/757-8 par le cadi Sawwar b. ‘Abd Allah,
qui désapprouvait la doctrine médinoise notamment défendue par Rabi‘a al-Ray". A Kifa,
la tradition soutient que le cadi Surayh, dans la seconde moitié du 1°°/v1r€ siécle, y aurait écé
favorable ; Christopher Melchert considére néanmoins que cette opinion lui fut rétroactivement
attribuée par des juristes basriens soucieux de justifier leur propre pratique®. En tout état de
cause, les cadis kiifiotes al-Sa‘bi (m. v. 103-4/721-3) et Ibn Subruma (m. v. 144/761-2) refusaient
la procédure du serment accompagnant un témoignage isolé ™. A Fustat, en revanche, cette
procédure continua A étre suivie bien au-deld de I'avénement des Abbassides. Le cadi Tawba
b. Namir (en poste de 115/733 4 120/738) l'employait en cas d’affaires mineures?° et, dans la
seconde moitié du 11°/viri© siécle, elle était encore mise en ceuvre par ‘Abd Allah b. Lahia®".
En matiére de pratique judiciaire, Fustat regardait donc vers Médine > et se distinguait, au
début de I'époque abbasside, des principales cités iraqgiennes >3,

Sur le plan doctrinal, le constat est plus nuancé. Dans la seconde moitié du viii© siecle, al-
Laytb. Sa'd (m. 175/791) apparait comme le plus éminent faqih issu de l'ancien milieu juridique
égyptien. Il domina pendant des années la vie religieuse de Fustat et fut, par ses fatwda-s, une ré-
férence incontournable de la province >+, Il entretint une correspondance avec son contemporain

15. Melchert, « The History of the Judicial Oath», p. 312. Sur cette procédure, voir également Schacht, Origins,
p- 187; Masud, «Procedural Law», p. 389-416.

16. Waki‘, Apbar al-qudat, I, p. 113, 118, 140. La procédure nest plus mentionnée i propos de Médine aprés
les années 90/710, mais clest probablement faute de renseignements suffisants aprés cette date sur les cadis
de cette ville. Elle est en revanche encore attestée 3 La Mecque dans la premiére moitié du 111¢/1x° siecle.
Waki, Abbar al-qudat, I, p. 268.

17. Waki, Apbar al-qudat, I, p. 68, 87.

18. Melchert, «The History of the Judicial Oath», p. 314.

19. WakiS, Apbar al-qudat, 11, p. 427; 111, p. 87; al-Tahawi, Ibtilaf al-fuqahd’, p. 193. Plus tard, les hanafites
rejetérent définitivement cette procédure qu'ils considéraient comme une bida introduite par Mu‘awiya.
Voir Masud, «Procedural Law», p. 403.

20. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 344-45.

21. Waki, Abbar al-qudat, 111, p. 236 ; al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 345.

22, Celaapparait en particulier chez Waki‘ (Abbar al-qudat, I, p. 118), o1 la pratique médinoise est rapportée
d’aprés des autorités égyptiennes (en particulier Ibn Lahi‘a). Masud avance que la diffusion de cette procédure
alextérieur de Médine, au 1°¥ siécle, ne permet pas de patler de « pratique médinoise » (Masud, «Procedural
Law», p. 410). Cette remarque n'affecte pas nos conclusions: si l'on se place au début de ’époque abbasside,
la procédure du yamin ma‘a I-3ahid nest plus attestée quau Hedjaz et & Fustat.

23. Au début du 1v¢/x® siécle, le cadi de Fustat Aba ‘Ubayd aurait encore accepté, en théorie, la procédure
du témoignage isolé accompagné du serment du demandeur, mais il ne l'aurait pas mise en pratique. Ibn
al-Mulaqqin, Nuzhat al-nuzzar, p. 139.

24. Voir Zaman, Religion and Politics, p. 150-51. Cf. Ibn Hagar, Kitab al-rabma al-gaytiyya, p. 7.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 217

médinois Malik b. Anas, fondateur éponyme de I'école malikite 5. Une de ses lettres, préservée
par Yahya b. Ma‘in (m. 233/848) et al-Fasawi (m. 277/890) 2°, offre un éclairage sur sa pensée et
sa relation 4 l'ancienne école médinoise. « La prose d’al-Layt a, de par son style et sa teneur, un
caractére d’authenticité hautement probable », écrivait Robert Brunschvig en 1950 ?7. Le mode
d’argumentation employé dans la lettre plaide tout particuliérement en faveur de sa composi-
tion ancienne. Dix sujets juridiques y sont abordés sans presque aucun recours au hadit; le seul
dit prophétique, cité pour défendre 'autorité d'un Compagnon (Mu‘ad b. Gabal), est introduit
sans isndd *%, Une seconde référence a l'exemple de Muhammad apparait  la fin de la lettre, &
propos du partage du butin, mais pas sous forme de hadit*°. Le recours 2 une telle « tradition
vivante », qui s'incarne avant tout dans l'exemple des Compagnons, des Successeurs et de califes
umayyades 3, est caractéristique de méthodes archaiques, employées dans la seconde moitié du
vir© siecle et rapidement rendues obsolétes par la formalisation croissante du recours au hadit ',
Sur le fond, al-Layt b. Sa‘d proclame son attachement de principe au savoir des Médinois
(‘ulama’ abl al-Madina) et la plupart des maitres qu'il cite sont médinois 3. Il refuse pourtant de
suivre aveuglémentleur doctrine, comme Malikl'y a enjoint dans unelettre précédente . En effet,
écrit-il, non seulement les Médinois ne sont pas toujours d’accord entre eux, mais leur pratique
est parfois contredite par celle des autres provinces et par I'opinion générale des musulmans. Or
la pratique des provinces découle de I'enseignement des Compagnons qui les ont conquises 3+,

25. Al-Laytb. Sa‘d avaitla réputation d’étre au moins aussi savant que Malik. Ibn Hallikan, Wafayat al-a“yan,
1V, p. 127; Ibn Hagar, Kitab al-rabma al-gaytiyya, p. 6 ; Khoury, « Al-Layth Ibn Sa‘d », p. 194.

26. Yahya b. Ma‘in, Ta’rib, IV, p. 487-97; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, I, p. 687-95. La lettre est
également reproduite, plusieurs siécles aprés, par Ibn Qayyim al-Gawziyya, I'lam al-muwaqqi‘in, 111, p. 69-73.
La lettre est éditée par ces trois auteurs avec des variantes parfois importantes. Voir notamment Rapoport,
« Matrimonial Gifts », p. 7 n. 23.

27. Brunschvig, « Polémiques », p. 380. Sur cette lettre, voir également Khoury, « Al-Layth Ibn Sa‘d », p. 194-96.
28. Yahya b. Ma“in, Ta'rib, IV, p. 493; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, 1, p. 693.

29. Yahya b. Ma“in, Ta'rih, IV, p. 496; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, 1, p. 694.

30. Al-Laytb. Sa‘d cite non seulement la pratique de ‘Umar II, mais aussi celle de ‘Abd al-Malik b. Marwan,
ce qui nest pas sans évoquer les critiques d’Ibn al-Muqaffa® (m. v. 140/757) a l'encontre de la « tradition
vivante ». Yahya b. Ma‘in, Ta’rib, IV, p. 491, 493, 495; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, I, p. 692, 693,
694. Cf. Ibn al-Muqafta‘, Risala fi -sababa, p. 43.

31. Voir Schacht, Origins, p. 3, 13, 20, 70-71, 80; Melchert, «Traditionist-Jurisprudents», p. 389 sq, 399 sq.
Concernant le partage du butin, de telles références a l'exemple prophétique — non formalisées sous forme
de tradition comprenant isnad et matn — apparaissent également dans la pensée juridique du Syrien al-
Awzac (m.157/773-47?). Aux yeux de 'Iraqien Abi Yiisuf, le recours 4 la tradition prophétique de maniére
si informelle apparaissait comme un manque de rigueur. Voir Schacht, Origins, p. 74 ; Bonner, Aristocratic
Violence, p. 116, 118.

32. Il cite tout particuli¢rement les savants médinois suivants (dans lordre de leur apparition): Sa‘id b. al-
Musayyab (m. 94/713), Ibn Sihab [al-Zuhri] (m. 124/742), Rabi‘a b. Abi ‘Abd al-Rahmin al-Ra’y (m. 136/753),
Yahya b. Sa‘id al-Ansari (m. v.143/760), ‘Ubayd Allah b. “Umar (m. 147/764), Katir b. Farqad (m.? [sur ce savant,
voir Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib, VIIL, p. 379]), Abi Bakr b. Muhammad b. ‘Amr b. Hazm (m. 120/738 [sur ce
cadi de Médine, voir Waki‘, Abbar al-qudat, I, p. 135 sq]). Des savants dautres régions — Syrie, Iraq (en particulier
‘Abd Allah b. Mas‘ad — sont également évoqués afin de démontrer 'incohérence de certaines positions médinoises.
33. Yahya b. Ma‘in, Ta’rib, IV, p. 488; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rip, I, p. 688.

34. Yahya b. Ma“in, Ta’rib, IV, p. 487-90; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, I, p. 689-90.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

218 " LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

Il donne ainsi l'exemple de dix questions de droit pour lesquelles la pratique ou la doctrine mé-
dinoise contredit ce qui est unanimement accepté ailleurs 3%, Finalement, tout en se réclamant
de la tradition médinoise 3, al-Layt b. Sa‘d s'en distancie partiellement : il n'adhére quau corps

de doctrine faisant I'objet d'un consensus total chez les savants de Médine 3’ et 4 condition que

cette doctrine ne soit pas contredite par la pratique unanime des autres provinces, reflet de la

tradition héritée des Compagnons. Qu'Ibn Hallikan ait pu croire qual-Layt b. Sa‘d fat hanafite

montre combien son désaccord avecles Médinois, sur certains points, put étre important %, Sans

prétendre a la supériorité d'une « école » égyptienne®, il réclamait la capacité des Egyptiens A

suivre au cas par cas des traditions non médinoises, notamment des traditions locales 4°.

La politique judiciaire des premiers Abbassides et le rayonnement égyptien

Des savants égyptiens en Iraq
La prise du pouvoir par les Abbassides ne provoqua pas de changement immédiat sur le
plan judiciaire. Pendant plusieurs années apres la « révolution », le nouveau régime, occupé par
son maintien au pouvoir, ne chercha pas 4 mettre 4 bas I'ancien systéme. D'une maniére géné-
rale la transition entre les Umayyades et les Abbassides est marquée par une forte continuité
institutionnelle #'. En Iraq comme en Egypte, al-Saffah et al-Manstr maintinrent le mode

35. Voir l'analyse de Brunschvig, « Polémiques », p. 385-86. Al-Layt b. Sa‘d différencie la pratique (notamment
judiciaire, & propos du jugement sur la base d'un témoignage isolé et du serment du demandeur; Yahya b.
Ma‘in, Ta’rib, IV, p. 491; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, I, p. 691), la doctrine générale des Médinois
(« qawl-bum/kum », « taqalan », « balaga-na ‘an-kum asya’ min al-futya » ; voir par exemple Yahya b. Ma‘in, Ta'rib,
IV, p. 492-94; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, 1, p. 692, 693) et celle de Malik en particulier (« balaga-
ni anna-ka taqal » ; Yahya b. Ma‘in, Ta’rib, IV, p. 495-96 ; al-Fasawi, Kitab al-ma‘rifa wa-l-ta’rib, I, p. 694).
36. Al-Layt semble accepter le concept de « ‘amal », ou « [bonne] pratique » dans laquelle s'incarne la sunna.
La racine “.m.l revient six fois dans sa lettre avec cette connotation.

37. Malik considérait lui-méme qu'il existait plusieurs types de ‘amal — certaines pratiques de Médine faisant
lI'objet d’'un consensus total chez les Médinois, d’autres faisant l'objet de controverses — et donc que tout ‘amal
n'avait pas la méme autorité. Dutton, The Origins of Islamic Law, p. 40.

38. Ibn Hallikan, Wafayat al-ayan, IV, p. 127; voir Khoury, « Al-Layth Ibn Sa‘d », p. 202. Ses divergences
par rapport a Malik conduisirent ‘Umar b. Muhammad al-Kindji, 4 1a fin du 1ve/x¢ siécle, 4 considérer al-Layt
comme le fondateur d'un « madhab qui lui était propre » (la-hu madhab infarada bi-hi). ‘Umar b. Muhammad
al-Kindi, Fada’il Misr, p. 40. D’aprés Ibn Hagar, qui rapporte qu'al-Layt b. Sa“d fut le disciple du Médinois
Yahya b. Sa‘id al-Ansari, ce dernier aurait un jour déclaré d al-Layt: « Ne fais pas telle chose, car tu es un Imam
et l'on te regarde!». Cette anecdote, qui entend démontrer la supériorité d’al-Layt, érigé au rang d'Imam de
maniére précoce, montre combien dans l'esprit des auteurs postérieurs al-Layt b. Sa‘d pouvait se distinguer
de ses maitres médinois. Ibn Hagar, Kitab al-rabma al-aytiyya, p. 5.

39. Khoury va jusqu’a présenter al-Layt b. Sa‘d comme le « chef de Iécole juridique la plus marquante de
I'Egypte ». Khoury, « Lapport», p.76. Maribel Fierro souligne l'influence qu'al-Layt et d’autres juristes
égyptiens du 11°/ vi1® siécle purent avoir sur les proto-malikites d’al-Andalus, comme Yahya b. Yahya al-Layti.
Fierro, « Proto-Malikis », p. 64.

40. Voir notamment les pratiques locales qu'il défend en matiére de saddq (douaire) dans Rapoport,
« Matrimonial Gifts », p. 7.

41. Bligh-Abramski, «Evolution versus Revolution», p. 226 sq.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 219

traditionnel de désignation des cadis : les gouverneurs continuaient a recruter des membres de
I'élite locale, dont certains avaient déja exercé 2 I'époque umayyade #. La politique judiciaire
des premiers Abbassides transparait surtout dans leurs capitales, al-Hasimiyya et, surtout,
Madinat al-Salim/Bagdad, ville nouvellement fondée et donc vierge de tradition juridique
antérieure ¥, Originaires de Syrie, les Abbassides dirigeaient 'empire depuis I'Iraq, province
avec laquelle ils étaient peu familiers au début. Ils ne pouvaient sans se discréditer promouvoir
la doctrine de juristes syriens comme al-Awza, trop associés A I'ancien pouvoir umayyade 4+,
Ils se méhaient vraisemblablement des savants locaux, dont la Syrie umayyade avait entaché
la réputation ** et dont on pouvait craindre une trop forte inclination pour les ‘Alides 4.
Soucieux d’asseoir leur légitimité et de parfaire 'image de souverains restaurateurs de la jus-
tice, ils attirérent dans un premier temps des savants d’autres provinces et leur confiérent des
fonctions judiciaires. Al-Saffah et al-Manstr sadressérent tout particulierement aux fuqaha’
de Médine, parmi lesquels ils recrutérent une série de cadis; I'influence de I'école médinoise
était encore sensible du coté est de Badgad 4 la fin du vinr© siécle, sous le régne d’al-Rasid +7.
Cette politique favorisa le rayonnement du milieu juridique égyptien qui, bien que proche
de l’école médinoise, offrait une alternative potentielle. Al-Layt b. Sa‘d bénéficia du patronage
des califes al-Mansiir, al-Mahdi et al-Rasid, auxquels il fut probablement redevable de son im-
mense fortune *®, Il vint 3 Bagdad, peut-étre a plusieurs reprises, et jouit d'une grande influence
a la cour d'al-Mahdi. I aurait, dit-on, enseigné le hadit A la porte de ce dernier calife. Il se
rendit plus tard célébre pour avoir sorti Hartn al-Rasid d'imbroglios juridiques avec sa femme
Zubayda *°. Muhammad Qasim Zaman explique son autorité sur les affaires religieuses de la
province égyptienne par la faveur dont il bénéficiait a la cour califale *°. De fait, le maintien en
poste des cadis de Fustat dépendait en partie de l'opinion qual-Layt b. Sa‘d avait d'eux. Vers
167/783, il écrivit A al-Mahdi pour se plaindre d'Isma‘il b. Alisa‘, ce qui contribua sans doute
a sa rapide révocation®. Avec deux savants de renom, il intervint par ailleurs — avec succes

42, Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 98-99; en Egypte, ce fut le cas de Hayr b. Nu‘aym, cadi de 120/738 4 127/745,
puis de 133/751 4 135/753. Voir al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 348, 355.

43. Tsafrir, The History, p. 40.

44. Voir Judd, « Al-Awza‘T and Sufyan al-Thawri», p. 22.

45. Ibn al-Mugqaffa, Risala fi l-sababa, p. 39.

46. Voir Zaman, Religion and Politics, p. 78-79. D’autres, tel Sufyan al-Tawri (m. 161/778?), demeuraient
fidéles aux Umayyades et fuirent toute collaboration avec les Abbassides. Voir Judd, « Al-Awza‘T and Sufyan
al-Thawri», p. 23.

47. Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 148-50.

48. Khoury, « Al-Layth Ibn Sa‘d », p. 191. Al-Layt b. Sa‘d était d’ailleurs réputé pour sa générosité. Voir Ibn
Hagar, Kitab al-rabma al-gaytiyya, p. 5-6.

49. Ibn Hagar, Kitab al-rabma al-gaytiyya, p. 7; Khoury, « Al-Layth Ibn Sa‘d », p. 191-92.

50. Zaman, Religion and Politics, p. 150-51.

51. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 371-73; Ibn al-Mulaqqin, Nuzhat al-nuzzar, p. 116 ; Ibn Hagar, Kitab al-
rabma al-gaytiyya, p. 8. Selon un autre récit, cest une lettre écrite conjointement par le gouverneur d’Egypte
et le sahib al-barid qui provoqua la révocation d'Isma‘il b. Alisa® (al-Kindi, Apbar qudat Misr, p. 373). Voir
également Khoury, « Al-Layth Ibn Sa‘d », p. 192.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

220 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

— auprés du gouverneur Daad b. Yazid pour sauver de l'opprobre publique le cadi al-Hazmi,
qui s'était attiré les foudres du chef de la poste et du renseignement (sahib al-barid) égyptien 2.
Diautres juristes égyptiens furent attirés a la cour. Le plus célébre est sans doute Gawt
b. Sulayman al-Hadrami (m. 168/785), qui exerca a deux reprises la judicature de Fustat.
Appartenant aux notables (wugih) de Fustat qui dominaient la judicature depuis plus d'un siécle,
il fut désigné cadi en 135/753 par le gouverneur Aba ‘Awn. Il quitta une premiére fois 'Egypte en
137/755, pendant environ huit mois, pour suivre '’Abbasside Salih b. ‘Ali en Syrie; nommé a la téte
d’une expédition contre Byzance, ce dernier emmena 4 nouveau Gawg b. Sulayman avec lui en
140/757 %, Revenu aux affaires judiciaires quelques mois plus tard, Gawt fut révoqué en 144/761
car il était soupconné d'entretenir une correspondance avec l'ibadite Aba l-Hattab 5 et d‘avoir ca-
ché chezluiun agitateur hasanide. Emprisonné, puis relaché, il partit pour la cour califale 55, Non
seulement al-Mansar lui aurait pardonné sa conduite, mais il l'aurait également retenu a la cour.
Clest dans ce contexte que Gawtb. Sulayman aurait arbitré un litige entre le calife et sa femme.

Un cas de « forum shopping » ?

Al-Mansir était en conflit avec sa femme Umm Misa 4 propos de leur contrat de mariage
(kitab al-sadaq), qui incluait certaines clauses (Surat) que le calife contestait®®, Ibn Hagar al-
‘Asqalani affirme quune des clauses en question stipulait qual-Mansiar naurait le droit de
prendre ni concubine ni autre épouse*”. La Himyarite Umm Misa naccepta de soumettre leur
affaire qu'a Gawt b. Sulayman — officiellement car il était comme elle d'origine sudarabique
(Hadramawt) —, et le calife 'institua comme arbitre (hakam) de leur litige ®. Cette histoire,
relatée A travers le topos du calife respectueux des procédures judiciaires et de1'égalité entre plai-
deurs®?, en dit peut-étre plus long sur la place des juristes égyptiens a la cour califale. Lorigine tri-
bale de Gawt explique-t-elle 4 elle seule le choix ' Umm Miisa ? Ou faut-il soupgonner, derriére
l'argument officiel, son désir de sen remettre 3 une tendance juridique qui lui serait favorable ?

Linsertion d'une clause prohibant la prise d une concubine ou d'une autre épouse posait un
probléme : celui de sa valeur juridique. Selon le droit hanafite, héritier des principaux courants
iraqiens, une clause stipulant la stricte monogamie de I'époux ne pouvait étre contraignante °:

52. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 384. Sur l'influence d’al-Layt b. Sa‘d sur la politique intérieure égyptienne,
voir également Ibn Hagar, Kitab al-rabma al-gaytiyya, p. 7.

53. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 357-58.

54. Abi l-Hattab ‘Abd al-A‘la b. al-Samh al-Maafiri al-Himyari, Imam d’un grand Etat ibadite sétendant
sur le Maghreb oriental et la Tripolitaine, fondé en 140/757-8 et détruit par les Abbassides en 144/761. A.
de Motvlinski et T. Lewicki, « Aba I-Khattab ‘Abd al-A‘la b. al-Samh », EI%, I, p. 133. Cf. Ibn ‘Asakir, Ta’rib
Madinat Dima3q, XLVIII, p. 98.

55. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 362.

56. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 375.

57. Ibn Hagar, Raf" al-isr, p. 303.

58. Al-Kindi, Apbar qudat Misr, p. 374-76.

59. Voir Tillier, « La société abbasside au miroir du tribunal », p. 160-62.

60. Al‘Saybini, Kitab al-bugga ‘ala abl al-Madina, 111, p. 211-14 ; al-Asyuti, Gawahir al-‘uqad, 11, p. 23; Ibn
Qudama, al-Mugni, IX, p. 484. Cf. Linant de Bellefonds, Traité, II, p. 92.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 221

dans le cas qui nous occupe, I'appel 4 un juriste ou un cadi iragien elit donc certainement favo-
risé le calife. Les juristes médinois considéraient pour leur part que le respect de telles clauses
n'était pas obligatoire 4 moins, afirme Malik, quelles soient accompagnées d'un serment de
répudiation et d’affranchissement®. D'apreés al-Kindji, les clauses (Surat) du contrat étaient
«mu'akkada », peut-étre « renforcées » par un tel serment. Les effets d'une clause comparable
— stipulant que la prise d'une seconde femme entrainera sa répudiation immédiate (ou la ré-
pudiation de la premiére) ® — faisaient par ailleurs l'objet de divergences: selon les Iraqiens
Abu Hanifa et al—Saybéni, sile type de répudiation n'est pas précisé, le mari peut ensuite pré-
tendre qu'il s'agit d'une répudiation simple, révocable. La clause ne profite donc pas a1'épouse,
puisqu'elle n'obtient pas sa liberté et doit finalement partager son mari avec une autre femme.
Les Médinois, en revanche, considérent quune telle clause fait obligatoirement référence a
une répudiation définitive, la seule susceptible de dissuader le mari de prendre une seconde
épouse, et donc la seule qui puisse servir les intéréts de la premiére 3. On peut supposer quen
la matiére, les Egyptiens suivaient I'opinion médinoise. De fait, Gawt b. Sulaymin jugea que le
calife devait respecter les conditions auxquelles il avait souscrit dans son contrat de mariage °+.
Pour contraindre al-Mansar 4 la garder comme seule épouse, Umm Musi avait besoin d'un
juriste non iraqien, si possible un Médinois. A I'époque ot Gawg b. Sulayman vint ala cour, vers
145/762, le califat était encore proche de juristes médinois : pourquoi ne sadressa-t-on pas a un
cadi comme Yahya b. Sa‘id al-Ansari? Est-ce parce quaucun Médinois ne se trouvait alors 2 la
cour % 2 Ou peut-on croire que le figh médinois n‘aurait pas été aussi favorable 3 Umm Miisa que
les hypothéses précédentesle laissentimaginer ? Peut-on supposer quelle avaitintérét d sadresser a
un Egyptien plutdt qu'a un Médinois ? Enl'absence de détails concernantle contrat de mariage, les
hypothéses qui suivent sont hautement spéculatives. Elles méritent néanmoins d’étre examinées.
Les termes employés par al-Kindi, qui évoque un « kitab sadaqi-ha » pour désigner le contrat

de mariage entre al-Mansar et Umm Musa, laissent entendre que le litige pourrait avoir été en
partie lié au douaire (saddq) mentionné dans le contrat. Or un moyen de pression pour quun
mari respecte une clause de non mariage secondaire consistait 4 jouer sur les deux parties du
douaire. Le saddq, obligatoirement versé par I'époux et principal objet du contrat de mariage,
pouvait étre divisé en deux parts, l'une payable au moment du mariage (mu‘aggal) et l'autre diffé-
rée (muwaggal ou muabbar) °°. La femme (ou sa famille) pouvait négocier I'inclusion d'une clause

61. Malik b. Anas, al-Muwatta’, I1, p. 36 ; cf. al-Marwazi, Ibtilaf al-‘ulama’, 1, p. 176-77.

62. Voir des exemples de contrats comportant de telles clauses, au 111°/1x° siécle, dans APEL, I, p. 68 (n° 38),
7273, 87 (n° 41).

63. Al-Saybani, Kitab al-hugga, II1, p. 298. Voir également Sahnan, al-Mudawwana al-kubra, V, p. 21. Cf. Linant
de Bellefonds, Traité, I1, p. 92-93.

64. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 375-76.

65. La date de mort du Médinois Yahya b. Sa‘id al-Ansari, cadi d’al-Hasimiyya puis, peut-étre, de Bagdad,
oscille entre 142 et 146 H. La date la plus couramment retenue est celle 143/760-1, ce qui suggére qu'il venait
peut-étre de mourir 4 1époque ot Gawt b. Sulayman fut attiré A la cour. Sur Yahyi b. Sa‘id, voir Tillier, Les
cadis d’Iraq, p. 710 et index.

66. Voir Santillana, Istituzioni, I, p. 220; Milliot, Introduction, p. 304-305.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

222 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

de non mariage secondaire contre le report d'une grande partie du sadaq®’. Ce report, qui
favorisait dans I'immeédiat le mari, permettait a la femme de faire pression sur son époux si
ce dernier décidait d’enfreindre la clause. En effet, selon I'opinion attribuée a des Successeurs
comme Iyas b. Mu‘awiya ou Qatada, si une partie du sadagq était différée (muw'aggal) 2 une date
indéterminée, la femme pouvait non seulement la réclamer en cas de divorce ou de mort de son
mari, mais également si ce dernier, enfreignant les clauses du contrat de mariage, quittait leur
ville de résidence ou prenait une autre épouse *®. Yossef Rapoport suppose que, dans I’Egypte
des trois premiers siécles de I'hégire, différer une grande part du sadaq représentait un moyen
de pression répandu pour que le mari respecte une clause de non mariage secondaire ®, Selon
Ibn Hagar, al-Mansur entendait bien prendre d’autres épouses et concubines 7°. On peut donc
émettre I'hypothése quUmm Misa tentait de I'en empécher en le menagant d'exiger une
somme fabuleuse en compensation, tandis qual-Mansir entendait faire annuler cette clause si
pénalisante. Dans ce scénario, I'appel a un juriste médinois etit défavorisé Umm Masa : Malik
interdisait en effet 3 la femme d’exiger une compensation financiére”’. Un autre type de clause
pouvait consister 4 doubler le montant original du sadaq stipulé dans le contrat sile mari prenait
une autre épouse. La encore, la position médinoise n'était pas favorable 8 Umm Miisa, puisque
Malik considérait une telle clause comme nulle (batil) : le sadaq restait égal au montant stipulé
dans le contrat quoi qu'il arrive 7>, Ce scénario suggére qu Umm Musa pourrait avoir choisi de
confier l'affaire 3 Gawt b. Sulaymin en raison des pratiques égyptiennes relatives au sadiaq 7.

67. Sahnun, al-Mudawwana al-kubra, IV, p.198; al—Saybini, Kitab al-mabarig fi l-biyal, p. 54. Ce dernier
auteur, hanafite, montre que le report d'une partie du douaire est la seule solution pour garantir le respect
d’une telle clause sile mari refuse de préter un serment de répudiation et d’affranchissement. Voir Rapoport,
« Matrimonial Gifts », p. 13.

68. Ibn Qudama, al-Mugni, X, p. 115.

69. Rapoport, « Matrimonial Gifts », p. 14-16.

7o0. Ibn Hagar, Raf" al-isr, p. 303.

71. Rapoport, «kMatrimonial Gifts», p. 14. Par ailleurs, selon le droit médinois, le sadaq n'était pas valide sila
date de paiement de sa partie différée nétait pas mentionnée dans le contrat. En supposant qu’une telle date
n'ait pas figuré dans le contrat d’'Umm Misi, un cadi médinois etit donc pu invalider le sadaq. Les Egyptiens
défendaient en revanche la pratique du sadaq différé a une date indéterminée. Voir Ibid., p. 33.

72. Al-Tahawi et al—éaggi@, Mubtasar ibtilaf al-‘ulama’, 11, p. 269 ; al-Marwazi, Ibtilaf al-‘ulama’, p. 178. Si
les clauses du contrat nétaient pas respectées, certains juristes (notamment hanafites) considéraient que le
douaire « de parité » (mahr al-mitl) était dtt 4 la femme, sans considération du douaire stipulé dans le contrat
(mabr musamma) : si ce dernier était inférieur 2 la « valeur » socioéconomique de I'épouse, le mari devait donc
la différence en compensation de la rupture des clauses. Les malikites, en revanche, refusaient un tel retour
au mabr al-mitl et s'en tenaient au mahr musamma méme en cas de rupture des clauses du contrat. Al-Tahawi
et al-Gassis, Mubtasar ibtilaf al-‘ulama’, 11, p. 270.

73. Cette pratique n’était peut-étre pas conforme a la doctrine égyptienne dominante: selon al-Layt b. Sa‘d,
les Egyptiens considéraient en effet que la partie différée du sadaq ne pouvait d'ordinaire étre réclamée qu’au
terme du mariage (par le divorce ou la mort de Iépoux). Yahya b. Ma‘in, Ta’rib, IV, p. 492; al-Tahawi et
al-Gassas, Mubtasar ibtilaf al-‘ulama’, I1, p. 287. Voir l'analyse de Rapoport, «Matrimonial Gifts», p. 7. Mais
Gawt b. Sulayman était plus réputé pour sa « pratique judiciaire » (ma‘ani l-qada’ wa-siyasati-ha) que pour
ses compétences juridiques. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 357.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 223

I1 est manifeste que I'appel 4 un ancien cadi égyptien ne tient pas seulement au hasard de
sa présence 2 la cour : Umm Masa, qui jusqu'a sa mort manipula les juristes de son entourage
pour empécher al-Mansiir de prendre une autre épouse ou une concubine 74, avait intérét a ce
que leur litige ne soit pas tranché par un des juristes iragiens qui commengaient a se répandre
ala cour 7%, Elle pouvait espérer une sentence plus favorable de la part d'un juriste médinois, ou
d’un Egyptien proche de I'école médinoise. Peut-étre, au sein d'une large mouvance « médinoise »,
Gawtb. Sulayman fut-il choisi parce que sur l'affaire en question, la pratique égyptienne était
encore plus favorable 3 Umm Masa que la doctrine médinoise. Cette hypothése séduisante
reste néanmoins difficile 3 prouver en I'état actuel des sources7°.

Malgré la perte de son procés, al-Mansir aurait tenté de retenir Gawg b. Sulayman en Iraq et
lui aurait proposé la judicature de Kafa. Gawt se serait récrié qu'il n’était pas de cette province
et qu'il ne connaissait rien a ses habitants — laissant ainsi entendre que le droit qu'il connaissait
était inadapté aux populations iragiennes”’. Selon al-Kindi, al-Mansur aurait insisté et Gawg
aurait accepté  condition que son mandat prenne fin le jour ot les plaideurs déserteraient son
audience 7%, Al-Kindi suppose qu'il exerca effectivement la judicature kifiote pendant un temps.
Il est pourtant probable que ce ne fut pas le cas. Non seulement Waki® ne mentionne pas Gawt b.
Sulayman parmi les cadis de Kafa, mais une variante de lecture chez Ibn ‘Asikir suggére qual-
Mansur renonga finalement a le désigner sur cette ville 7. Lhistoire est néanmoins révélatrice
des faveurs dont le milieu égyptien jouit un temps a la cour d’al-Mansar #. Seule la résistance
de populations iragiennes attachées i leurs traditions juridiques locales, et 'opinion qu'en avait
le prétendant cadi — 4 savoir que, s'il ne venait pas de ce milieu juridique, sa nomination ne serait
pas adéquate —, dissuadérent sans doute le calife de nommer un cadi égyptien 3 Kafa ®.

Pendant les années qui suivirent la révolution abbasside, le califat demeura en marge de
I'innovation juridique et judiciaire. Comme sous les Umayyades, la dynamique juridique était
encore régionale et les premiers califes abbassides élaborerent leur « centralité » par assimi-
lation de modeéles provinciaux. Attirés par 1'école médinoise, ils se tournérent surtout vers
des savants originaires du Hedjaz. Linfluence de la branche égyptienne de cette école, semi-
autonome, semble avoir été importante 2 la cour. Il est peu probable, en revanche, quelle ait

74. Ibn Hagar, Raf" al-isr, p. 303.

75. Voir Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 148, 710.

76. Si cette hypothése s'avérait exacte, ce cas montrerait que '« école » égyptienne, loin d'’étre une pile copie
du droit médinois, offrait une alternative juridique qui fut peut-étre un temps envisagée a la cour califale.
77. Cf. les déboires d’'un juriste médinois nommé cadi en Iraq & la méme époque, dans Tillier, Les cadis
d’Iraq, p. 151.

78. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 376.

79. Quand al-Kindi fait dire 3 Gawt « Dispense-moi!» (a‘fini), Ibn ‘Asikir lit « Il me dispensa» (a‘fani).
Ibn “Asakir, Ta’rih Madinat Dimasq, XLVIIIL, p. 101.

80. Les faveurs dont Gawt b. Sulaymin jouissait 4 la cour califale transparaissent encore dans une possible
erreur d’'Ibn Hagar, qui affirme qu'il fut « nommé trois fois cadi de Misr de la part d’al-Mansir et d’al-Mahdi »
(Ibn Hagar, Raf* al-isr, p. 300). Selon al-Kindj, il dut en réalité sa premiére nomination au gouverneur Aba
‘Awn et non a al-Mansar. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 356.

81. Voir Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 163.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

224 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

dépassé le cadre limité de l'arbitrage privé (tabkim) pour pénétrer le domaine étatique. En
Iraq comme en Egypte, les musulmans demeuraient non seulement attachés 4 leurs traditions
spécifiques, mais également aux notables locaux qui, en assumant la judicature, savaient mieux
que quiconque les incarner.

Lautorité califale et le modéle capitale > province

Un effet boomerang

Le localisme qui caractérise le début de I'époque abbasside n'empécha pourtant pas une
évolution du systéme judiciaire égyptien. Lattraction de juristes provinciaux a la cour fut en
effet le moteur d'une dynamique 4 double sens: non seulement ces savants influencérent la
politique du califat mais, en retour, ils découvrirent en Iraq des pratiques qui leur étaient
inconnues et qu'ils introduisirent dans leurs provinces d'origine. Ce fut tout particuliérement
le cas de Gawg b. Sulayman, dont nous venons d’examiner le réle a la cour d’al-Mansar. Il est
notamment connu pour avoir initié en Egypte la pratique d'enquéter en secret sur les témoins.
A I'époque, la faculté de témoigner était encore ouverte 3 tout individu considéré comme hono-
rable, une telle honorabilité reposant sur la réputation publique du témoin: s'il était inconnu,
on interrogeait simplement ses voisins sur son compte. Mais les apparences étaient parfois
trompeuses et les faux témoignages se multipliaient, car les gens n'osaient pas dénoncer les
turpitudes de leurs voisins dans le cadre d'une enquéte officielle. Gawt fut le premier 4 instaurer
des enquétes secrétes sur les témoins : interroger les gens sans que le principal intéressé puisse
découvrir qui 'avait dénoncé devait les encourager A parler et permettait de vérifier plus en
profondeur la moralité des témoins ®2,

La date exacte de cette réforme est incertaine. Le récit d’al-Kindi, qui ne suit pas une
trame chronologique stricte & propos de ce cadi, est quelque peu confus. Il lui préte ainsi trois
judicatures, alors que Gaw'g ne fut nommé que deux fois — il sabsenta simplement pendant
son premier mandat et désigna un vicaire qu'il maintint en place a son retour ®. La relation
de sa «troisiéme » judicature (en réalité la seconde) est par ailleurs en majorité consacrée 2
son séjour auprés d'al-Mansir, bien des années auparavant®t. De telles anachronies narra-
tives laissent planer le doute sur d’autres événements. Selon le récit d’al-Kindji, la réforme des
enquétes aurait pris place sous la « seconde » judicature de Gawg, cest-a-dire aprés son retour
d’expédition contre Byzance, au début des années 140/757. Lhistoire mouvementée de Gawt
b. Sulayman laisse soupgonner qu'il s'inspira, pour sa réforme, d'une technique qu'il avait
observée dans une province extérieure. Ses séjours en Syrie furent probablement trop brefs:

82. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 361. Le détail de la procédure secréte est inconnu pour 'Egypte. Les
recommandations du hanafite iragien al-Hassaf (m. 261/874), au siécle suivant, puis de son commentateur
al-Gassas (m. 370/980) permettent néanmoins de comprendre Uesprit et la finalité de telles enquétes secrétes.
Voir al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 292-93.

83. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 360.

84. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 374-76.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 225

lors du premier, il n'alla pas plus loin que la Palestine ® et le second fut une campagne militaire
contre Byzance, peu propice a I'observation des méthodes judiciaires civiles locales. Les sources
ne permettent pas de savoir, par ailleurs, si des enquétes secrétes étaient alors pratiquées en
Syrie. Il est beaucoup plus probable que ce soit en Iraq qu'il put observer cette pratique. Les
enquétes secrétes sur les témoins y étaient menées depuis la fin de I'époque umayyade: un
cadi de Kafa, ‘Abd Allih b. Subruma, en aurait été l'inventeur *. C'est donc plus probable-
ment lors de son dernier mandat, entre 167/783 et 168/785, que cette réforme fut menée a bien.

D’autres aspects de la pratique judiciaire de Gawt b. Sulayman furent manifestement in-
fluencés par son séjour en Iraq. Depuis la premiére moitié du virr® siécle, les cadis égyptiens
considéraient que le droit de préemption ($uf‘a) revenait aux copropriétaires (Sarik-s), mais
non aux voisins ¥, Ils se conformaient en cela  la doctrine médinoise *® et se distinguaient des
Iraqiens qui accordaient un droit de préemption en vertu du voisinage *. Gawt b. Sulayman
s'écarta pour sa part de la norme qui prévalait jusqu’a lui en Egypte: il attribuait un droit
de préemption aux voisins, sattirant de séveres critiques de la part d’al-Layt b. Sa‘d °°. Il est
possible, compte tenu du flou chronologique de sa biographie, qu'il ait adopté cette position
aprés son retour de Bagdad ou de Kafa et qu'il I'ait empruntée aux Iragiens.

Que Gawt b. Sulayman se soit consciemment inspiré de pratiques iragiennes est impossible
a prouver. Un faisceau de présomptions pointe néanmoins dans cette direction. Il semble ainsi
que la venue 2 la cour de savants provinciaux qui repartirent ensuite dans leurs provinces fut le
moteur d’échanges a4 double sens: de tels savants contribuérent non seulement 4 I'élaboration
d’une centralité « melting-pot », d'inspirations diverses, mais diffusérent également dans leurs
provinces des pratiques qui leur étaient jusque-la étrangéres. La confrontation entre tendances
conservatrices et innovatrices, en laissant son empreinte dans I'historiographie, sert de révé-
lateur a des dynamiques qui seraient autrement passées inapergues.

Laffirmation du centralisme califien

La diffusion de nouvelles pratiques judiciaires & Fustat devint rapidement la conséquence
d’une politique plus volontariste, visant  accroitre le poids de l'autorité califale dans la province.
La centralisation des désignations fut une premiére étape. En 155/771-772, al-Manstur nomma

85. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 358.

86. Waki¢, Abbar al-qudat, 111, p. 116, 120. Linstauration d'enquétes secrétes est également attribuée —
probablement rétroactivement — au Kafiote Surayh, dans la seconde moitié du 1/ v siécle. Waki‘, Abbar
al-qudat, 11, p. 369.

87. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 334-35, 350-51. Cette norme aurait été imposée en Egypte par le calife
‘Umar IIb. ‘Abd al-“Aziz, qui voulait ainsi modifier la pratique des cadis antérieurs. Selon l'interprétation de
Kubiak, cette instruction de ‘Umar IT entendait diminuer le caractére tribal de chaque quartier, en permettant
a un individu d’acquérir une propriété fonciére dans la hitta d'une autre tribu. Kubiak, Al-Fustat, p. 146.
88. Voir Malik, al-Muwatta’, I1, p. 252 sq.

89. Voir al-Saybani, Kitab al-hugga, 111, p. 67.

90. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 357. On peut se demander si de telles innovations ne sont pas responsables
de la mauvaise réputation de Gawt en tant que juriste (voir supra, note 73).

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

226 ' LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

lui-méme le cadi ‘Abd Allah b. Lahi‘a®, retirant durablement cette prérogative au gouverneur
d’'Egypte . Le calife nentendait pas instaurer une simple autorité nominale sur la judicature.
Al-Mansar restaura la pratique d’envoyer des instructions écrites aux cadis, déja mise en ceuvre
par plusieurs Umayyades 3. Le contenu de telles lettres laisse penser qual-Mansir entendait
intervenir dans les débats juridiques de son époque et imposer sa voix, notamment en matiére
de droit des successions °4. Certains califes plus tardifs, comme al-Amin, perpétuerent 'usage
d’envoyer des instructions aux cadis de Fustat®®. Ibn Lahi‘a fut de surcroit le premier cadi de
Fustat 4 guetter l'apparition de la lune de ramadin 9%, ce qui n'est peut-étre pas fortuit. Jusque-
13, la lune était observée par de simples particuliers qui venaient en témoigner devant le cadi et
dont la parole était sujette au doute s'ils n'étaient pas connus comme honorables 7. La fixation
du calendrier par un représentant direct d'al-Mansar contribua peut-étre au renforcement de
l'autorité du calife dans la province. Dans une logique similaire, le calife fitimide sappropria
la maitrise du calendrier, deux siécles plus tard, en déchargeant le cadi de cette tiche et en
imposant le comput %,

Cette centralisation neut pas de répercussion immédiate sur le recrutement des cadis: Ibn
Lahi‘ et plusieurs de ses successeurs furent encore des notables locaux, sélectionnés parmi
les tribus yamanites et appartenant si possible 3 Hadramawt. Mais dés le début des années
780, le calife entreprit de désigner des cadis étrangers a la province. En 164/780, al-Mahdi
nomma le Kifiote Isma‘il b. Alisa“ al-Kindi%. Aprés le retour temporaire d’Egyptiens i la téte
de la judicature, de 167/783 4 169/786, celle-ci passa aux mains d’al-Hazmi (170-174/786-790),

100

un Médinois'°°, puis aprés un nouvel interrégne égyptien a celles du Kiafiote Muhammad

b. Masraq al-Kindi (177-185/793-801) ", Ces cadis venus de l'extérieur étaient encore choisis
parmi des tribus yamanites (Kinda ou Ansar), dans l'espoir probable qu'ils seraient ainsi

o1. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 368. Cf. al-Qalqasandi, Subb al-a‘$a, I, p. 418.

92. Jusqu'ala quatriéme fitna — déclenchée par la guerre civile entre al-Amin et al-Ma’'miin —, tous les cadis
de Fustat furent désignés par le calife, 4 la seule exception d'al-Mufaddal b. Fadala qui, en 174/790, commenca
par étre nommé par un gouverneur avant d'étre confirmé par le calife. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 385.
93. Sil'on en croit al-Kindi, al-Mansar aurait commencé 4 envoyer des lettres aux cadis avant méme la
centralisation des désignations. Malheureusement, le contenu de la lettre qu'il envoya au cadi Abt Huzayma
ne nous est pas parvenu, ce qui ne permet que de spéculer sur sa teneur exacte. Voir al-Kindi, Abbar qudat
Misr, p. 366.

94. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 370. Voir Tillier, Histoire des cadis égyptiens, a paraitre.

95. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 398.

96. Al-Qalqasandi, Subb al-a3a, I, p. 418; Ibn al-Mulaqqin, Nuzhat al-nuzzar, p. 116.

97. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 370.

98. Ibn Hagar, Raf* al-isr (éd. Guest), p. 584 (trad. Tillier, Vies des cadis de Misr, p. 179). Voir Smet, « Comment
déterminer », p. 71-76.

99. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 371.

100. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 383. Sur son origine médinoise, voir al-Sahawi, al-Tubfa al-latifa, I11,
p- 89. Il fut ensuite cadi de ‘Askar al-Mahdji, & Bagdad, sous le régne d’al-Rasid. Waki®, Abbar al-qudat, 111,
p. 267; al-Hatib, Ta’rib Madinat al-Salam, XII, p. 155.

101, Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 388.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 227

mieux acceptés par la population égyptienne . Mais rapidement, le califat abandonna cette
précaution — a I'évidence peu utile, un cadi exogéne étant suspect quelle que fiit son afhiliation
tribale — pour nommer des cadis qaysites comme les Qurasites al-“Umari et al-Bakri'.
Certains de ces cadis — Isma‘l b. Alisa Muhammad b. Masriiq — appartenaient au cercle
des « proto-hanafites », disciples d’Aba Hanifa ou de ses principaux éleves, et leur envoi en
Egypte a été interprété comme la mise en ceuvre d'une politique visant a répandre I'école hanafite
dans l'empire abbasside °4, Isma‘il b. Alisa“ fut néanmoins envoyé a Fustat avant que le califat
adopte une politique pro-hanafite de grande ampleur. Par ailleurs, plusieurs cadis mandatés
par le pouvoir central nadhéraient pas au courant proto-hanafite, mais a I'école médinoise
puis malikite, tels ‘Abd al-Malik b. Muhammad al-Hazmi (sous al-Hadi) et ‘Abd al-Rahman
b. ‘Abd Allah al-“Umari (sous al-Rasid), ou encore Hariin b. ‘Abd Allah al-Zuhri (sous al-
Ma'miin): la doctrine juridique de ces cadis était plus acceptable aux yeux de la population
égyptienne ', La désignation du cadi par le calife avait une signification autant politique que

106

judiciaire : en chargeant Isma‘il b. Alisa“ de la priere du vendredi’®®, al-Mahdil'érigea en porte-

parole officiel du califat. Il apparait que le califat se souciait moins de répandre le hanafisme
en Egypte que d’y affermir son autorité en affaiblissant le milieu des notables locaux, 4 qui le
contréle de l'appareil judiciaire et de la vie religieuse échappait de plus en plus™”.

Centralisation et innovation judiciaire : le modéle iraqien

Lenvoi a Fustat de cadis étrangers A la province égyptienne entraina une série de trans-

formations des pratiques judiciaires. Isma‘il b. Alisa“ (164-167/780-783) '°® était originaire de

Kiifa; al-Kindi considére qu'il fut le premier cadi d’Egypte « professant la doctrine (madhab)
d’Abu Hanifa ». Reconnu comme un cadi honnéte et un juriste compétent, il fut néanmoins
rejeté par les Egyptiens en raison de sa pratique judiciaire. Il fut accusé de deux choses en
particulier. En premier lieu, il aurait toléré certaines insultes A caractére sexuel, ne considérant
pas l'accusation d’homosexualité passive comme gadf (accusation calomnieuse de fornication).
Loin d’étre favorable a l'application d'une peine légale (hadd), il aurait recommandé que la
victime de telles insultes réponde par les mémes paroles, sattirant ainsi les foudres d’al-Layt
b. Sa‘d™°. En second lieu, Isma‘il b. Alisa® aurait préconisé «l'abrogation des fondations

102. Voir Tsafrir, The History, p. 96.

103. Voir Tillier, Histoire des cadis égyptiens, i paraitre.

104. Tsafrir, The History, p. 95.

105. Al-Hazmiacceptait ainsila valeur probante d'un témoignage isolé accompagné du serment du demandeur
(al-yamin ma‘a 1-3abid). Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 384. Sur cette procédure, voir supra.

106. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 372.

107. La quatriéme fitna, A la suite de la guerre entre al-Amin et al-Ma'man, permit aux notables locaux de
reprendre épisodiquement le contréle de la judicature égyptienne. Il semble néanmoins que Hugh Kennedy va
trop loin lorsqu'il affirme que la plupart des cadis furent de « respectables autochtones » jusqua la restauration
de l'autorité abbasside par ‘Abd Allah b. Tahir en 211/826. Kennedy, «Egypt as a Province», p. 66.

108. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 371 sq. Voir également Tyan, Histoire de l'organisation judiciaire, p. 156.
109. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 371-72.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

228 " LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

pieuses (ahbas) », ce qui lui valut d’étre accusé — toujours par al-Layt b. Sa'd — de manipuler
la sunna du Prophéte et d’avoir «inventé de nouvelles régles (abdata abkaman) que nous ne
connaissons pas » ''°,

Sur ces deux points, Isma‘il b. Alisa“ se conformait 4 I'enseignement d’Aba Hanifa, mé-
connu a Fustat: alors que nombre de savants égyptiens, en raison de leurs liens traditionnels
avec |'école médinoise, avaient étudié auprés de Malik et avaient contribué a le faire connaitre
en Egypte, nul Egyptien n’était parti étudier auprés d’Aba Hanifa™. Le droit hanafite se
distingue des autres madhab-s par son traitement de ['homosexualité. Alors que les autres
écoles font tomber la sodomie sous le coup du hadd (lapidation pour rapport actif; fustiga-
tion et bannissement pour rapport passif), une partie de I'école hanafite laisse le chitiment a
la discrétion du cadi (tazir, en principe inférieur au hadd) ™. Une telle réticence 2 assimiler
'’homosexualité au zina (fornication) se répercute sur le traitement réservé a l'insulte: alors
que, pour Malik b. Anas, traiter quelquun d’homosexuel (lit7) rend passible du hadd pour
accusation calomnieuse de fornication (gadf) "3, Aba Hanifa considére que I'auteur d’'une telle
insulte ne doit pas étre inquiété tant que son insulte demeure sufisamment vague "4, Les ha-
bitants de Fustat furent d’autant plus choqués par cette position qual-Layt b. Sa‘d, a I'instar
de Malik, était particuliérement intransigeant vis-a-vis de la sodomie™ — et donc, en retour,
vis-a-vis de l'accusation calomnieuse de sodomie.

Les habitants de Fustat, soucieux de préserver la moralité publique, craignaient encore plus
pour leurs intéréts matériels. Opposé a la prolifération des waqf-s, Aba Hanifa afirmait qu'ils
étaient révocables par le fondateur et que seul un waqf établi au moment de la mort du fondateur
était valide®, Afin d'empécher le contournement de la loi sur les successions par la fondation
de biens de mainmorte, il en limitait la valeur au tiers de la fortune du fondateur. Il considérait
en outre que seuls les descendants procréés au moment de la mort du fondateur pouvaient étre
bénéficiaires des revenus d'un waqf abli; i leur mort, ces revenus devaient revenir aux indigents ',
ce qui empéchait I'immobilisation de profiter A plus de deux ou trois générations. Lapplication

110. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 372, 373. Cf. al-Qalqasandi, Subb al-a‘3a, I, p. 418.

111. Tsafrir, The History, p. 96.

112. Cette opinion est attribuée 3 Aba Hanifa; 4 l'instar d’al-Batti, d'al-Hasan b. Hayy et d’al-Safii, Aba
Yasuf et al-Saybani auraient en revanche été partisans d’assimiler la sodomie au zind. Al-Tahawi, Ihtilaf
al-fuqahd’, p. 158; voir également Peters, « Zina», EI?, XI, p. 509; Lange, Justice, p. 199 sq.

113. Sahnan, al-Mudawwana al-kubra, V1, p. 214. Cf. Ibn Farhan, Tabsirat al-bukkam, 11, p. 201-202.

114. Al-Tahawi, Ibtilaf al-fuqahd’, p.169; al-Sarahsi, al-Mabsat, IX, p. 102. Le traitement de l'accusation
calomnieuse de sodomie faisait l'objet de controverses en Iraq méme a I'époque des anciennes écoles. Voir
Ibn Abi Sayba, al-Musannaf, IX, p. 333-34; Ibn Hazm, al-Muballa, XI, p. 284.

115. Selon l'opinion commune a ces deux juristes, quiconque sen rendait coupable devait étre lapidé, méme
s'il nétait pas mubsan. Al-Tahawi, Ibtilaf al-fuqgaha’, p. 158. Ceci montre qu'ils considéraient la sodomie comme
plus grave encore que la fornication (zind), qui nentrainait la condamnation & mort que des personnes mubsandt,
clest-a-dire mariées ou ayant été mariées. Sur le statut de mubsan, voir J. Burton, « Muhsan », EI?, VIL, p. 474.
116. R.Peters, « Wakf », EI?, X1, p. 62; al-Hassaf, Abkam al-awqaf, p. 94.

117. Al-Hassaf, Abkam al-awqdf, p. 94. Sur lopinion d’Aba Hanifa relative aux waqf-s, voir aussi Hennigan,
The Birth of a Legal Institution, p. XIX.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 229

d'une telle régle 3 Fustat mettait en péril la prospérité économique de nombreux habitants qui ris-
quaient de voir soudain disparaitre des revenus qu'ils percevaient depuis plusieurs générations ™.

Ces innovations, liées 2 une doctrine juridique plus qu'a une province, provoquérent le rejet
d'Tsma‘il b. Alisa® par la population égyptienne. A la suite des plaintes écrites d’al-Layt b. Sa‘d,
le calife al-Mahdi le révoqua en 167/783 et abandonna pendant dix ans toute idée de renvoyer
un cadi hanafite & Fustat. Le processus de centralisation ne pouvait encore passer outre les
attentes juridiques locales et, afin de se réconcilier avec les Egyptiens, al-Mahdi leur donna
successivement pour cadis deux savants originaires de la province — Gawt b. Sulayman puis
al-Mufaddal b. Fadala —, laissant méme le gouverneur désigner le deuxiéme en son nom ™.
En 170/786, al-Hadi décida d’envoyer A nouveau un cadi venu de l'extérieur; il se garda bien,
cependant, de nommer un hanafite. Il choisit ‘Abd al-Malik b. Muhammad al-Hazmi, un
juriste médinois qui, conformément aux attentes des Egyptiens, mit en ceuvre la procédure
du « yamin ma‘a [-5ahid » et prit grand soin des fondations pieuses'>°.

Lenvoi 4 Fustat, en 177/793, d'un nouveau cadi hanafite, rouvrit la porte aux innovations
judiciaires. Originaire de Kafa, Muhammad b. Masriiq al-Kindi modifia plusieurs aspects de la
procédure, en sabstenant toutefois de heurter les Egyptiens par I'application d'un droit hanafite
trop en décalage avec les pratiques locales, comme l'avait fait son prédécesseur. Il réforma tout
d’abord la conservation des archives judiciaires par 'adoption du gimatr — sorte de caisse 2 ar-
chives susceptible d’étre scellée et mise en dépdt —, qui vint remplacer des méthodes d’archivage
plus anciennes ™', Inconnu jusqu’alors en Egyptem, le gimatr ne I'était pas en Iraq, ot il était
utilisé — tant 3 Kafa qu'a Basra — au moins depuis le début des années 150/767 %3, et on ne peut
guere douter que Muhammad b. Masriiq apporta avec lui cette technique d’archivage iraqienne.

Muhammad b. Masrugq est également connu pour avoir été le premier cadi de Fustat a
traiter les litiges entre chrétiens dans la grande mosquée ™+, Jusque-13, justice leur était rendue

118. La position hanafite relative aux waqf-s fut une des principales raisons de la résistance a ce madhab
dans plusieurs provinces. A la méme époque, la question fut soulevée 2 Basra en des termes comparables.
Voir Tilliet, Les cadis d’Iraq, p. 174.

119. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 377.

120, Al-Kindi, Abbar qudat Misr, 383, 384.

121. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 392. Cf. Tillier, « Le statut et la conservation », p. 268; Tyan, Histoire
de lorganisation judiciaire, p. 253.

122. Ce qui semble relativiser l'idée, avancée par Maurice Gaudefroy-Demombyne, qu'une telle boite était,
«sans doute, un héritage de la justice byzantine » (Gaudefroy-Demombynes, « Notes sur I'histoire », p. 135).
Bien qu'il vienne a l'origine du grec kauntpia, le terme gimatr semble étre passé par le judéo-araméen de
Babylone gamtra et le syriaque qamtriya ou qamtrin. Voir Payne Smith, Thesaurus Syriacus, II, p. 3647;
Margoliouth, Supplement, I, p. 305 ; Sokoloff, A Syriac Lexicon, p. 1377 ; id., A Dictionary of Jewish Babylonian
Aramaic, p. 1024. Le mot qamtrin/qamtiryan est attesté en syriaque dans une vie de saint dont le principal
manuscrit fut copié en 741 apr. J.-C. (Petrus der Iberer, p. 39, L. 11). Sur la date du manuscrit, voir Horn et
Phenix, John Rufus, p. LXXIL.

123. Waki’, Apbar al-qudat, 11, p. 109; II1, p. 151 (pour la date de cet épisode, impliquant le cadi de Kiifa
Sarik b. ‘Abd Allih, voir Tillier, Les cadis d’Irag, p. 503).

124. Al-Qalqa$andi, Subb al-a‘$a, I, p. 419.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

230 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

au domicile des cadis ou a la porte de la mosquée, mais non a l'intérieur %, Il n'est pas impos-
sible que cette pratique soit elle aussi d'origine iragienne. Dans le Musannaf d'Tbn Abi Sayba
(m. 235/849), qui garde le souvenir d'anciennes controverses quant 4 I'entrée de non musulmans
dans la mosquée, deux positions se dégagent. La premiére (quatre traditions), rapportée i travers
des isnad-s basriens, ne voyait pas de mal A ce que les chrétiens et les juifs soient acceptés dans
la mosquée™®. Selon la seconde (deux traditions), transmise par des Médinois, mais aussi un
Kiafiote, un Hurasanien et un traditionniste de Waisit, leur présence dans la mosquée n’était
pas souhaitable, tout particuliérement dans un contexte judiciaire *7; le calife ‘Umar b. ‘Abd
al-‘Aziz — importante autorité de la tradition médinoise®, mais aussi égyptienne — serait
l'auteur d’instructions écrites prohibant quun cadi siége dans une mosquée ou les chrétiens
et les juifs seraient susceptibles de venir le trouver 29, Selon le hanafite al-Gassas (m. 370/980),
Malik refusait l'entrée d'un dimmi dans toute mosquée, 3 moins cependant qu'il vienne y trou-
ver un juge (bakim) dans le cadre dun procés avec un musulman *°. Dans ses Abbar al-qudat,
Waki rapporte plusieurs cas out des dimmi-s en appellent 4 un cadi iragien, sans quaucune
polémique concernant leur venue a la mosquée ne transparaisse *". Dans la seconde moitié du
11°/v1ir® siecle, les Basriens (et peut-étre d’autres Iragiens®*) semblaient accepter la venue de
dimmi-s 4 I'intérieur de la mosquée, notamment pour y trouver le cadi. Ailleurs, la question
semblait plus controversée. On peut donc émettre I'hypothése que Muhammad b. Masrag,
conformément 3 un modéle iraqien, introduisit cette pratique dans une Fustat jusque-1a réti-
cente a l'accueil des juifs et des chrétiens dans le lieu de culte des musulmans ™.

125. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 351, 390-91.

126. Les principaux rapporteurs des traditions favorables A cette position sont les Basriens: Ibn ‘Ulayya
(m. v.193/808-809; voir Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib, I, p. 241), Muhammad b. Ga‘far Gundar (m. 193/809;
voir al-Zirikli, al-A‘lam, VI, p. 69), Su‘ba [b. al-Haggag] (m. v. 160/776 ; voir G.H.A. Juynboll, « Shu‘ba b.
al-Hadjdjadj », EI?, IX, p. 491), Yanus [b. ‘Ubayd] (voir Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib, XI, p. 389), al-Hasan
[al-Basri] (m. v. 110/728; voir H. Ritter, « Hasan al-Basri», EI?, III, p. 247). Ibn Abi Sayba, al-Musannaf, I11,
p. 619-20.

127. Principaux rapporteurs: Hasim b. al-Qasim (hurasinien, m.v. 207/822-23; voir Ibn Hagar, Tahdib
al-tabdib, X1, p. 18) ; ‘Abbad b. al-‘Awwam (wasiti, m. 185/801; voir al-Zirikli, al-Alam, I11, p. 257) ; Husayn
[b. ‘Abd al-Rahman al-Sulami] (kifiote, m. 136/753-54; voir Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib, 11, p. 328-29);
Muhammad b. Talha (médinois, voir Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib, IX, p. 210) . Ibn Abi Sayba, al-Musannaf,
II1, p. 620.

128. Borrut, « Entre tradition et histoire », p. 363.

129. Ibn Abi éayba, al-Musannaf, I11, p. 620.

130. Al-Gassis, Abkam al-Qur'an, 11, p. 88.

131. Waki, Abbar al-qudat, I1, p. 65,271, 389, 415, 416 ; I11, p. 69, 88. Voir aussi Tillier, « La société abbasside
au miroir du tribunal », p. 166-67. Sur la venue des dimmi-s devant le cadi, voir également Ibn Abi Sayba,
al-Musannaf, V1L, p. 475-76 ; Simonsohn, Overlapping Jurisdictions, p. 175 sq.

132. Le Kafiote Ibn Abi Sayba semble lui-méme favorable i leur venue dans la mosquée: non seulement il
expose d’abord les traditions favorables, mais celles-ci sont plus nombreuses que les traditions défavorables.
Deux des traditions favorables remontent par ailleurs au Prophéte, alors qu'aucune tradition défavorable
nest prophétique. Ibn Abi Sayba, al-Musannaf, I11, p. 619-20.

133. Nous ne sommes pas parvenus a trouver la position des proto-hanafites sur cette question dans la
littérature pré-classique. A Iépoque classique, ils étaient favorables A l'entrée des juifs et des chrétiens dans

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 231

Une troisiéme mesure, moins claire, est associée chez al-Kindi a l'orgueil ou I'inflexibilité
(tagabbur) de ce cadi qui aurait « tenu a distance les plaideurs » (ba‘ada l-husam) 3+, Il est possible,
compte tenu de son impopularité, qual-Kindiveuille simplement signifier que les gens désertérent
sonaudience. Le verbe « ba‘ada » implique néanmoins que le cadi futacteur de cette mise d distance et
non point victime, ce quisuggére qu'il voulut peut-étre réformer l'organisation spatiale de'audience.

Dans le souvenir des auteurs égyptiens, la principale réforme de l'audience fut accomplie
par un autre cadi, Haran b. ‘Abd Allah al-Zuhti (217-226/832-840). Celui-ci siégeait 3 diffé-
rents endroits de la mosquée selon les saisons — dans la salle de priére, adossé au mur de gibla
en hiver; dans la cour, adossé au mur occidental en été — et, surtout, il réorganisa l'audience
de facon 2 éloigner de lui les gens en priére, le personnel judiciaire et la foule des plaideurs .
On ne peut manquer de rapprocher cette mesure de la recommandation un peu plus tardive
du hanafite al-Hassaf: au milieu du 111°/1x¢ siécle, celui-ci préconisait que, dans la mosquée,
la foule des plaideurs se tienne 4 une certaine distance du cadi afin qu'elle ne puisse entendre
ses échanges avec les parties en litige *°. Haran b. ‘Abd Allah n'était pas hanafite — d'origine
médinoise ou mecquoise, il adhérait a la doctrine malikite 7 —, mais sa carriére l'avait conduit
a s'installer durablement en Iraq™® avant de venir a Fustat. Il avait exercé un temps la judica-
ture de ‘Askar al-Mahdi, 4 Bagdad, tout comme celles de Raqqa et d'al-Masisa en Syrie °. Il
arriva donc imprégné de pratiques iragiennes qu'il appliqua sans tarder au terrain égyptien.

Le dernier quart du virr® et le premier quart du 1x° sié¢cle connurent une vague d'innovations

140

judiciaires d'origine essentiellement iragienne'#°. Ces changements dans la pratique des cadis

relevaient moins d'une politique d uniformisation doctrinale (par expansion du hanafisme) que
d’une affirmation toujours plus poussée de l'autorité centrale. Afin d’accroitre son emprise sur
I'institution judiciaire, le califat délaissait de plus en plus'ancienne élite de Fustat — qui avaitlong-
temps monopolisé la judicature — au profit de candidats orientaux (iragiens ou higaziens) mieux
connus du pouvoir central. Ils apportérent en Egypte des solutions juridiques et des pratiques
inédites qui contribuérent, pour une part non négligeable, a leur impopularité. Ces réformes rap-
pelaient que les anciennes élites locales, désormais remplacées par des « étrangers » '+, n'étaient

la mosquée. Voir al-Tahawi et al-Gassas, Mubtasar ibtilaf al-‘ulama’, 1, p. 174 ; al-Gassas, Abkam al-Qur'an,
I11, p. 88; al-Quduri, al-Tagrid, 11, p. 772-74 (je dois cette derniére référence 3 Ch. Melchert, «Whether to
Keep Women and Unbelievers out of the Mosque: A Survey of Medieval Islamic Law», article non publié;
je remercie l'auteur de men avoir aimablement communiqué une copie.). Sur cette question cf. al-Muzani,
Mubtasar, p. 19; Ibn Hazm, al-Muballa, IV, p. 243 ; Ibn Hagar, Fath al-bari, I1, p. 218.

134. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 388.

135. Ibid., p. 443-44.

136. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 86. Voir Tillier, « Un espace », p. 511.

137. Al-Qadi ‘lyad, Tartib al-madarik, I1, p. 515; Ibn Hagar, Raf* al-isr, p. 448.

138, Il était «installé » (nazil) & Bagdad. Voir al-Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik, IL, p. 515.

139. Al-Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik, I, p. 515; Ibn Hagar, Raf* al-isr, p. 449. Sur sa carriére, voir également
al-Hatib, Ta’ribh Madinat al-Salam, XVI, p. 19.

140, D’autres innovations d'origine orientale affectérent plus généralement les pratiques administratives
égyptiennes au début de I'époque abbasside. Voir Khan, Arabic Documents, p. 46, 87.

141. Voir Tsafrir, The History, p. 96. Sur la notion d’« étranger », voir infra, note 143.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

232 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

plus que I'ombre d’elles-mémes. Qu'importe donc si Muhammad b. Masruq tint a distance les
plaideurs pour préserver le secret des débats: dans le regard des contemporains, sa tentative
de réforme ne pouvait étre interprétée que comme le signe d'un orgueil démesuré. Malgré leur
impopularité, beaucoup de ces mesures prirent racine 3 Fustat et furent maintenues par les cadis
suivants. Les innovateurs, que l'on accusa peut-étre, A leur époque, d'«innovation blimable »
(bid‘a), se muérent au final, chez al-Kindi et ses successeurs, en simple « premiers » (awwalin).

Les limites du modéle central et la dynamique locale de I’'innovation

Linfluence iragienne sur la judicature égyptienne fut néanmoins limitée. Les cadis envoyés
parle califat devaient composer avecles attentes locales ; aprésles maladresses d Isma‘ilb. Alisa,
ils évitérent d'introduire des réformes percues comme trop spécifiques 3 un madhab, s'inspirant
plutdt de pratiques iraqiennes susceptibles d'étre adoptées sans trop de remous'#*. Pourtant,
I'inconfort méme dans lequel se trouvaient ces cadis d'origine extérieure favorisa le développe-
ment d'un second type d'innovations, plus originales et cette fois-ci détachées du modele iragien.
Confrontés a un milieu égyptien quileur était ouvertement hostile, les cadis durent inventer de
nouvelles pratiques qui, 2 leur tour, finirent par se répandre dans le reste de 'empire.

La liberté du cadi étranger

Le remplacement de cadis égyptiens par des savants originaires d’autres provinces du dar
al-islam provoqua une évolution en profondeur de leur rapport aux pouvoirs locaux. Nommés
par un calife distant, ils n'étaient plus soumis a l'autorité théorique du gouverneur; « étran-
gers»'®, ils nappartenaient pas aux réseaux de notabilités égyptiennes sur lesquels reposait
l'exercice local du pouvoir, et échappaient plus que leurs prédécesseurs aux pressions sociales
pesant sur l'administration judiciaire.

142. Ilest possible que certaines de ces réformes aient été téléguidées par le califat, mais il nen existe aucune
preuve textuelle. Un cadi comme Haran al-Zuhri, proche d’al-Ma'min et premier instrument de la mibna,
aprés une importante crise de lautorité judiciaire & Fustat (voir Tillier, «Qadi-s and the Political», p. 49),
pourrait ainsi avoir recu pour mission de réorganiser I'audience judiciaire de Fustat. De méme, l'ouverture
de la mosquée aux chrétiens en litige pourrait étre I'expression de 'émergence d'une justice califale se voulant
accessible a tous les habitants de l'empire.

143. La notion d’«étranger » pourrait ici paraitre contestable dans la mesure ol nulle frontiére ne vient
séparer I'Egypte du reste du dar al-islam et ot I'« étranger » ne constitue pas une catégorie juridique.
Nous rendons par « étranger » le terme garib (pl. guraba’), utilisé par al-Kindi pour désigner des cadis non
égyptiens (al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 433). Ce terme, qui correspond mieux a 'anglais « stranger » (par
opposition au « foreigner »), était appliqué a tout individu quittant son lieu de résidence originelle pour
s'installer ailleurs, de facon temporaire ou permanente. Comme le montre F. Rosenthal, I« étranger » avait
pour principale caractéristique d'’étre coupé de ses réseaux sociaux habituels. Une telle catégorie d’étrangers
semble particuli¢rement pertinente pour I'Egypte des premiers siécles de I'Islam. Ibn Yanus (m. 347/958)
composa un Livre des étrangers qui vinrent en Egypte (Kitab al-guraba’), dont les citations recueillies dans
la littérature postérieure ont été réunies par ‘Abd al-Fattah Fathi ‘Abd al-Fattah. Voir Rosenthal, « The
Stranger », p. 41, 42, 65, 73; Ibn Yanus, Tarib, vol. 2.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 233

Lespace de liberté créé par ces nouvelles conditions apparait en négatif dans les relations
houleuses qui opposerent les cadis aux autres autorités de la province. Isma‘il b. Alisa‘, nous
l'avons vu, fut peut-étre révoqué apres la plainte écrite d’al-Layt b. Sa‘d au calife. Al-Kindi
propose néanmoins une explication concurrente : le cadi aurait été victime d'un complot ourdi
conjointement par le gouverneur (Ibrahim b. Silih), le chef de la poste (Sirag b. Halid) et le
chef de la police (sabib al-surta; ‘Assima b. ‘Amr al-Ma‘firi, membre d'une grande famille
locale™). Comme le cadi refusait de se laisser influencer dans ses jugements par les deux
premiers, le troisiéme l'attira dans un hammam et lui fit manger un poisson avarié. Les
conjurés écrivirent ensuite & al-Mahdi pour I'informer que le cadi était devenu hémiplégique
et le calife le révoqua’#*. Si, pour al-Layt b. Sa‘d, le probléme d'Isma‘il b. Alisa“ était juridique,
pour les autorités locales il était plus profond: le cadi était, littéralement, incontrélable et
mettait en péril I'équilibre traditionnel des pouvoirs provinciaux. Quelques années plus tard,
‘Abd al-Malik b. Muhammad al-Hazmi eut 4 son tour maille 4 partir avec le sahib al-barid qui
tentait 3 nouveau d’intervenir dans un proces. Le chef de la poste écrivit & Haran al-Rasid
que la population se plaignait du cadi et ce dernier fut exposé 4 la foule avant d’étre poussé a
la démission™#®, Encore vers 217/832, le malikite Haran al-Zuhri se disputa avec le chef de la
poste qui voulait imposer une surveillance de son audience ™.

L'indépendance de Muhammad b. Masriq vis-a-vis du pouvoir provincial est encore plus
manifeste. Dés son arrivée 3 Fustat en 177/793, il refusa de rendre visite au gouverneur, comme
c'était jusqualors la coutume™#®, De telles visites, reliquat de I'époque ot le cadi était subor-
donné A Iémir, marquaient symboliquement sa soumission a l'ordre de la cour', Ce n’était
quun début: tout au long de son mandat, Muhammad b. Masragq se fit remarquer pour son
intransigeance et son soutien aux plaideurs qui se plaignaient des fonctionnaires (‘ummal) 's°;
un sahib al-surta dut méme prendre la fuite pour échapper a sa vindicte ", Instrument de l'unité
voulue par le pouvoir central, il surveilla les Egyptiens dont le chauvinisme tribal (ta‘assub)
était jugé dangereux et fit chitier les leaders de mouvements considérés comme potentiellement
séditieux >, Mais son esprit d'indépendance ne sarrétait pas devant le califat et il osa égale-
ment sen prendre au mandataire (wakil) et client (mawla) de Zubayda, la femme d’al-Rasid 3.

Laliberté dont jouissaient ces cadis étrangers, mandatés par le califat mais trop éloignés de
Bagdad pour faire I'objet d'une surveillance étroite, leur laissait les coudées franches pour faire
évoluer la judicature : n'étant plus révocables par le gouverneur, ils pouvaient tenter des réformes

144. Sur ce personnage, voir al-Kindi, Wulat, p. 121-25, 128-29, 132, 135.
145. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 373.

146, Ibid., p. 384.

147. Ibid., p. 444-45.

148. Ibid., p. 388.

149. Voir Tillier, Les cadis d’Iraq, p. 477-78.

150. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 388.

151, Ibid., p. 392.

152, Ibid., p. 391

153. Ibid., p. 392. Ceci lui valut d’ailleurs sa révocation.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

234 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

peu appréciées par les forces conservatrices locales (les notables) sans risque majeur de sanction
politique: les notables devaient désormais se plaindre au calife, pour peu qu'il accepte de les
écouter. Or il était d’autant plus nécessaire de réformer les pratiques administratives que la
nouvelle liberté du cadi découlait de son exclusion des réseaux de pouvoir locaux. Les anciens
cadis «autochtones », connaissant bien Fustit et sa population, pouvaient se reposer sur le
réseau de notabilités auquel ils étaient eux-mémes intégrés. Les nouveaux cadis arrivaient en
Egypte sans savoir en qui avoir confiance ni sur qui se reposer *4: il leur fallait compenser ce
handicap par l'invention de nouvelles régles de fonctionnement de I'appareil judiciaire.

L’Egypte, berceau de Vinnovation judiciaire

La capacité d’intervention des cadis dans le contexte égyptien nécessita la mise en ceuvre
de procédures qui ne venaient vraisemblablement ni d’instructions califales, ni d'une tradi-
tion juridique extérieure. Uinnovation la plus spectaculaire, A ce titre, est la restriction du
témoignage A un corps de témoins professionnels a4 Fustat au début du 111°/1x° siecle s, La
professionnalisation du témoignage est parfois supposée s'étre produite simultanément en
Egypte et dans d’autres provinces du califat'*°. Pourtant, comme le remarque Claude Cahen,
une province aussi centrale que 1'Iraq ne conserve pas trace de témoins professionnels avant
le 1v¢/x® siécle™”, ce qui suggere que cest en Egypte que cette pratique administrative se dé-
veloppa et qu'elle ne gagna I'Iraq qu'un siécle plus tard %,

L'histoire de cette professionnalisation, dont les étapes sont bien connues pour Fustat,
montre que le premier élan vint de l'extérieur. Mais trés rapidement, une nouvelle institution
se développa de maniére autonome et totalement originale. Il faut sans doute considérer Gawt
b. Sulayman comme l'initiateur indirect de la réforme du témoignage. En introduisant, depuis
cet Iraq qu'il avait visité, la mode d'enquéter en secret sur les témoins'™®, il mit en branle un
mouvement qui ne devait plus sarréter. Vers 174/790, al-Mufaddal b. Fadala — cette fois-ci
un Egyptien — introduisit 4 Fustat la fonction de « maitre des questions » (sahib [al-Jmasd’il),

154. Ainsi, 4 son arrivée en Egypte en 185/801, le cadi al-‘Umari demanda 4 plusieurs juristes réputés de lui
indiquer « des groupes d’habitants du pays » sur lesquels il pourrait se reposer (Ibn Hagar, Raf* al-isr, p. 221).
Ibrahim b. al-Garrah suivit le conseil de son fils, qui lui recommandait de confier les enquétes sur les témoins
3 «un homme du cru» (al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 428). Avant méme son arrivée 2 Fustat en 246/860,
I'Iragien Bakkar b. Qutayba se renseigna sur les personnes de confiance qui pourraient 'aider 4 compenser
son ignorance du terrain local. Ibn Hagar, Raf* al-isr (éd. Guest), p. 506 (trad. Tilliet, Vies des cadis, p. 56).
155. Voir Tyan, Histoire de l'organisation judiciaire, p. 238-42.

156. Johansen, « Wahrheit », p. 1006 ; Hallaq, The Origins, p. 88.

157. Baber Johansen suggére que la professionnalisation commenca en Iraq dans la seconde moitié du
vir® siécle. Néanmoins, les exemples qu'il cite pour Kiifa et Basra montrent simplement le souci croissant
de déterminer la fiabilité des témoins ainsi que la mise en place denquétes sur leur compte, ce qui est une
étape se situant bien en amont de la professionnalisation. Johansen, « Wahrheit », p. 1006.

158. Cahen, « A propos des shubid », p. 76. Voir également Tillier, « Les réseaux judiciaires », p. 102-103.
159. Voir supra.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 235

un enquéteur chargé de vérifier I'honorabilité des témoins'°; comme l'enquéte secréte sur les
témoins, apparue un peu plus tot, il est possible que 'institution du sahib al-masd’il vienne
aussi de Kifa, ot elle existait déja 4 I"époque du cadi Ibn Subruma®'. Al-Mufaddal établit
par ailleurs un groupe de dix témoins chargés d’assister avec lui aux audiences. Il ne sagissait
pas encore de limiter l'accés au témoignage, mais d’avoir 4 sa disposition un corps d’hommes
honorables sur qui il pouvait compter, notamment pour témoigner de ses propres jugements.
Linnovation fut néanmoins assez dérangeante pour susciter I'inquiétude de la population®,
Le pas décisif fut franchi par le hanafite Muhammad b. Masruq al-Kindi qui, vers 177/793,
rejeta le témoignage du tout-venant pour nagréer que celui d’une élite sélectionnée et limitée
en nombre ', Quelques années plus tard, le malikite al-“Umari confirma la constitution d'un
groupe resserré de témoins et acheva la réforme en enregistrant (dawwana) leurs noms par
écrit, cest-a-dire en établissant une liste officielle exclusive®*; un chef (ra’is) fut placé a leur
téte'®, « Cest ainsi que l'on procéde jusqu’a nos jours », commente al-Kindi'®.

Comme le montre l'appartenance doctrinale divergente des deux derniers acteurs de la
réforme, la professionnalisation du témoignage n'était pas une affaire de madhab, mais bien
une question de pratique judiciaire. Au demeurant, la limitation du nombre de témoins était
contraire, dans son principe, au hanafisme dont se réclamait Ibn Masraq: aux yeux d’Aba
Hanifa, comme pour al-Hassaf un siécle plus tard, tout bon musulman avait le droit de déposer
en justice'®”, Cest que les enjeux de la réforme étaient ailleurs. Baber Johansen a bien montré
la portée politique d'une telle professionnalisation qui, en limitant le nombre de témoins,
permettait de contréler la reconnaissance sociale liée 2 'honorabilité ainsi que l'accés 2 la pa-
168

role publique

. Faut-il cependant considérer cette réforme comme une part intégrante de la
centralisation voulue par les Abbassides, visant 4 faire du cadi et de son équipe judiciaire les
représentants du seul califat'® ? Une telle interprétation pourrait convaincre si des équipes de
témoins professionnels étaient systématiquement amenées par chaque nouveau cadi. Or, il ne

160. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 385.

161. Waki, Apbar al-qudat, 111, p. 106.

162. Al-Kindi, Apbar qudat Misr, p. 386. Voir Tyan, Histoire de l'organisation judiciaire, p. 239-40.

163. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 389. Cf. al-Qalqasandi, Subb al-a‘$a, I, p. 419.

164. Al-Qalqasandi affirme que cest le cadi précédent, Ishaq b. al-Furat, qui fut le premier 2 enregistrer les
témoins dans un diwan (al-Qalqasandi, Subb al-a34, I, p. 419). Il confond néanmoins Ishaq b. al-Furat avec
al-“‘Umari. Il pense ainsi qu’'Ishaq b. al-Furat fut nommé par al-Rasid, alors qu'il fut nommé vicaire par un
autre cadi de Fustat, Muhammad b. Masraq. Voir al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 392. Voir également Ibn
al-Mulaqqin, Nuzhat al-nuzzar, p. 119. Cf. Tyan, Histoire de l'organisation judiciaire, p. 244.

165. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 3906. On peut s'interroger sur le caractére strictement exclusif de ce
groupe de témoins. Al-Kindi relate en effet une affaire au cours de laquelle témoignérent des hommes qui
nappartenaient manifestement pas a ce groupe a lorigine. Il semble par ailleurs faire une différence entre un
groupe de Subid et d'autres individus se distinguant néanmoins « par leur capacité a témoigner » (mawsamin
bi-lI-3abada). Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 407, 422.

166. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 394.

167. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 289 sq.

168. Johansen, « Wahrheit», p. 1011.

169. Ibid., p. 1005, 1012,

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

236 © LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

semble pas que ce soit le cas. Muhammad b. Masriiq recruta ses témoins « parmi les habitants
[de Fustat] » (min abli-ha) 7° et quelques années plus tard, les plus célebres des trente témoins
entourant Lahi‘ b. ‘Isa étaient tous des Egyptiens”". Il est vrai qual-‘Umari recruta une
centaine de témoins parmi des mawali « médinois », avant de les remplacer par une trentaine
de « Persans venus se rassembler autour de lui» 72 La nisba d’Aba I-Aswad al-Basri, témoin
de Lahia b. ‘Is3, indique également une origine iragienne'73. Rien n'indique néanmoins que
ces témoins furent amenés par des cadis venus de l'extérieur; bien au contraire, le recours
d’un cadi autochtone, Lahi‘a b. ‘Ts3, i des témoins d’origine iraqienne, laisse penser qu'il ny
a pas de lien entre la provenance des cadis et le recours 2 des témoins d'origine extérieure. 11
faut plutdt croire que la société de Fustat évolua profondément au début du 1x° siécle: des
Orientaux, qui s'installaient en nombre en Egypte, vinrent peu i peu concurrencer 'ancienne
élite égyptienne 7+, Le phénomene saccentua apres la quatriéme fitna et le rétablissement de
l'ordre en Egypte par les troupes de ‘Abd Allah b. Tahir 7.

Le recours 4 des témoins «installés » (nazil-s) a Fustat ne fit donc que suivre 1'évolution
du peuplement de la ville et le remplacement d'une élite par une autre. La constitution d'un
groupe de témoins instrumentaires visait moins I'imposition d'une domination étrangére que
le contrdle d’une élite locale en pleine évolution. Les cadis qui, de plus en plus souvent, décou-
vraient le pays a leur entrée en fonction, connaissaient mal les réseaux locaux; le moyen le plus
simple de compenser ce handicap était de créer chacun leur propre réseau, en recrutant parmi
les habitants de Fustat ceux qui leur semblaient les plus fiables et sans toujours tenir compte
des préséances et des hiérarchies en place. Un tel réseau, réduit, était aisément susceptible
d’étre repris par tout nouveau venu. Il limitait en outre le risque de pressions externes: au lieu
de s'intégrer dans les réseaux sociaux existants, lesquels auraient pu prendre le contréle de la
judicature, le cadi pouvait désormais créer, recréer a son gré et administrer ses propres réseaux.

Les notabilités traditionnelles furent les premiéres a souflrir de ce systéme, non point parce
quelles se voyaient parfois préférer des individus non égyptiens, mais parce que l'institution

170. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 389.

171. Ibid., p. 422. Il s'agit notamment de Sa‘id b. Talid (m. v. 219/834; voir Ibn Yanus, Ta’rih, I, p. 209; al-
Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik (éd. al-Sahrawi), IV, p. 25-26 ; al-Mizzi, Tahdib al-kamal, X1, p. 29; al-Dahabj,
Ta’rib al-islam, XV, p. 172; Ibn Hagar, Tahdib al-tahdib, IV, p. 63), de Mu‘awiya al-Aswani (m. 218/833-34;
voir al-Dahabi, Ta’rih al-islam, XV, p. 407) et de Sulayman b. Burd (m. v. 212/828 ; voir al-Qadi ‘Iyad, Tartib
al-madarik (éd. Mahmud), I, p. 460; al-Sam“ani, al-Ansab, I, p. 235; al-Dahabi, Ta’rib al-islam, XV, p. 180).
172. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 396, 402.

173. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 422. Al-Kindi cite également al-Hasib b. Nasih (m. v. 208/823-24; Ibn
Hagar, Tahdib al-tahdib, I11, p. 123), un Basrien installé & Fustat. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 429.

174. Le cadi al-Bakri, qui était d'origine médinoise et avait probablement vécu a Fustat, faisait lui-méme
partie de cette vague de nouveaux arrivants. Selon al-Kindi, il vint en Egypte avant d’étre nommé cadi et
commenca par s'adonner 3 l'agriculture. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 416. Voir également Ibid., p. 422. Cf.
Staffa, Conquest and Fusion, p. 46.

175. Guest, « Relations Between Persia and Egypt », p. 168-69; Kennedy, « Egypt as a Province », p. 85. Sur
les changements militaires affectant la société égyptienne au début du 111¢/1x° siécle, voir également Mikhail,
« Notes on the Ahl al-Diwan », p. 283-84.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 237

de tels groupes de témoins brouillait les frontiéres sociales. Lancienne élite, qui fournissait
autrefois cadis et témoins occasionnels, assistait impuissante au recrutement comme témoins
instrumentaires d’hommes de condition inférieure'7®. Son seul moyen de résistance fut le
recours a la rumeur publique, en discréditant cadis et témoins par des satires poétiques dont
al-Kindi préserve la mémoire”7. Mais une fois lancé, le phénoméne ne pouvait plus étre arrété :
bientdt un parvenu comme Ibn ‘Abd al-Hakam, un simple mawla a l'origine'7%, aurait assez
de pouvoir en tant que sahib al-masd’il pour décréter que l'acces au témoignage dépendait de
la religiosité et non de la condition sociale .

Une telle innovation, si mal vue par les wugih traditionnels, fut probablement favorisée
par les changements sociaux qui affectérent Fustat au début du 1x° siécle. Mais, surtout, elle
fut rendue possible par le fait méme que les cadis étaient de plus en plus envoyés depuis une
autre province: comme ils nappartenaient pas aux réseaux locaux traditionnels, ils n‘avaient
non seulement aucun intérét 2 les préserver, mais de surcroit ces réseaux n‘avaient aucune prise
effective sur eux. En déconnectant le cadi de l'aristocratie égyptienne, le califat fit mieux que
renforcer son autorité sur la province : il fournit 'impulsion qui permit a 'institution judiciaire
égyptienne de se rendre maitresse de son évolution interne '*°,

Conclusion : 'alchimie de I'innovation

Lexemple de la judicature égyptienne dévoile des dynamiques plus complexes que ne serait
un phénoméne a sens unique opposant un centre (producteur d’innovation) et une périphérie
(réceptrice de cette innovation). L'étude de cette province laisse entrevoir certaines des inte-
ractions constantes dans lesquelles la « périphérie» peut, a I'occasion, se muer en centre de
l'innovation.

Sur le plan judiciaire, il fallut plusieurs décennies, aprés 'avénement des Abbassides, pour
que I'Traq safirme comme centre de référence. Jusqu'a al-Mahdi au moins, la centralité abbas-
side se construisit par assimilation de tendances juridiques extérieures: les premiers califes
abbassides regardaient surtout du c6té du figh médinois et attirérent, entre autres, des juristes
égyptiens qui adhéraient  une tradition juridique proche (mais néanmoins distincte) de
celle du Hedjaz. Cette assimilation de tendances venues d’autres provinces se répercuta, par
contrecoup, sur la province égyptienne: les savants égyptiens appelés a la cour pour y diffuser

176. Voir notamment al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 436, 472.

177. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 386, 423.

178. Sur ce grand savant égyptien et chef de 'école malikite de Fustat (m. 214/829), voir Brockopp, Early
Maliki Law, p. 1-65; al-Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik (éd. Mahmaud), II, p. 523-28. Voir également Rosenthal,
«Ibn ‘Abd al-Hakam », EI?, 111, p. 674.

179. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 436.

180. Une autre innovation est peut-étre purement locale : al-‘Umari fut le premier a faire construire un tabat
pour conserver les biens des orphelins, les biens en déshérence et les dépots. Nous ne sommes parvenu a
identifier aucune influence extérieure possible sur cette initiative. Voir al-Kindi, Apbar qudat Misr, p. 405.
Sur ce tabat, voir Tyan, Histoire de lorganisation judiciaire, p. 363, 407.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

238 " LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

leur savoir s'inspirérent a leur tour, une fois revenus a Fustat, de ce qu'ils avaient observé en
Iraq. La centralité iragienne fut ainsi paradoxalement le fruit de sa curiosité pour les pratiques
extérieures.

Le pouvoir abbasside ne tarda pas, néanmoins, 2 promouvoir activement le modeéle iragien.
La centralisation de la judicature, sous al-Mansar, marquait la volonté d’ériger I'institution
judiciaire en représentante directe du califat. A partir d'al-Mahdi, l'envoi répété de cadis iragiens
de souche, ou durablement installés en Iraq, provoqua une série d’innovations judiciaires sur
le modeéle iragien. Certaines, comme la réforme des waqf-s ou du droit du gadf, firent long feu
car elles remettaient trop en cause les usages égyptiens. D'autres, qui touchaient plus au fonc-
tionnement de la judicature et aux procédures, eurent a terme plus de succes: la conservation
des archives, la réception des dimmi-s, I'éloignement des plaideurs et le lieu de I'audience 4 la
mosquée furent ainsi affectés durablement par le modéle iragien.

La politique de centralisation abbasside produisit pourtant, de maniére imprévue, les
conditions nécessaires 4 une reprise en main locale de I'innovation. Les cadis envoyés par le
califat ne pouvaient plus compter, comme leurs prédécesseurs autochtones, sur leur connais-
sance du terrain égyptien et des réseaux sociaux locaux. Ils profitérent dés lors de la liberté
nouvelle dont ils bénéficiaient vis-a-vis des autorités égyptiennes pour construire leurs propres
réseaux, en créant un groupe de témoins professionnels. Cette institution, destinée 3 un avenir
si radieux, fut  l'origine une invention locale censée compenser les effets de la centralisation.
La dynamique de I'innovation apparait ici sous son jour le plus paradoxal : non seulement la
« centralité » ne découlerait que de 'assimilation menée A son terme d'un certain « provin-
cialisme », mais elle constituerait également le terreau d’innovations «locales » susceptibles
d’alimenter A leur tour la centralité.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Bibliographie
Instruments de travail

Encyclopaedia of Islam, 2nd edition, E.]. Brill, Leyde,
1954-2004, 12 vol.:
Burton, J., « Muhsan », VII, p. 474.

Juynboll, G.H.A., « Shu‘ba b. al-Hadjdjadj », IX, p. 491.

Motvlinski, A. de et Lewicki, T., « Aba I-Khattab ‘Abd
al-A1a b. al-Samh », I, p. 133.

Peters, R.,« Zina », XI, p. 509.

Ritter, H., « Hasan al-Basti», IIL, p. 247

Rosenthal, F, «Ibn ‘Abd al-Hakam », IIL, p. 674.

Margoliouth, Jessie Payne, Supplement to the Thesaurus
Syriacus of R. Payne Smith, S.I.P.,, Clarendon
Press, Oxford, 1927, 2 vol.

Payne Smith, Robert, Thesaurus Syriacus, e
Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1901,
2 vol.

Sources

APEL = Grohmannn A., Arabic Papyri in the Egyptian
Library, vol. I, Protocols and Legal Texts,
Egyptian Library Press, Le Caire, 1934, 277 p.

al-Asyati, Gawahir al-‘uqid wa-mu‘in al-qudat wa-l-
muwaqqi‘in wa-l-subad, éd. Mas‘ad ‘Abd
al-Hamid Muhammad al-Sa“dani, Dar
al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrout, 1996, 2 vol.

al-Dahabi, Tarib al-islam, éd. “‘Umar ‘Abd al-Salim
Tadmuri, Dar al-kitab al-‘arabi, Beyrouth, 1987,
52 vol.

al-Fasawi, Kitab al-Ma‘rifa wa-l-tarib, éd. Akram Diyd
al-‘Umari, Muassasat al-risila, s.l., 1981, 3 vol.

al-Gassas, Abkam al-Quran, Dir al-awqaf al-islamiyya,
Le Caire, 1335 H., 3 vol.

al-Hassaf (avec le commentaire d'al-Gassas), Kitab
Adab al-qadi, éd. Farhat Ziyada, The American
University in Cairo Press, Le Caire, 1978, 825 p.

al-Hassaf, Abkam al-awqaf, éd. Muhammad ‘Abd
al-Salim Sihin, Dir al-kutub al-‘{lmiyya,
Beyrouth, 1999, 319 p.

al-Hatib, Tarib Madinat al-Salam, éd. Bagsar ‘Awwad
Ma‘raf, Dar al-garb al-islami, Beyrouth, 2001,
17 vol.

Tbn Abi Sayba, al-Musannaf, éd. Hamad b. ‘Abd
Allah al-Gum‘a et Muhammad b. Ibrihim
al-Lahidan, Maktabat al-ru$d, Riyad, 2004,

16 vol.

MATHIEU TILLIER

Sokoloff, Michael, A Dictionary of Jewish Babylonian
Avramaic of the Talmudic and Geonic Periods,
Bar Ilan University Press-The John Hopkins
University Press, Ramat-Gan—Baltimore, 2002,
1582 p.

—, A Syriac Lexicon. A Translation from the Latin,
Correction, Expansion, and Update of C.
Brockelmann’s Lexicon Syriacum, Eisenbrauns-
Gorgias Press, Winona Lake-Piscataway, 2009,
1688 p.

al-Zirikli, Hayr al-Din, al-A‘lam. Qamas taragim
li-ashar al-rigal wa-l-nisa’ min al-‘arab wa-l-
musta‘ribin wa-l-mustasrigin, Dar al-ilm li-1-
malayin, 12° édition, Beyrouth, 1997, 8 vol.

Ibn ‘Asakir, Tarih Madinat Dimasq, éd. ‘Umar b.
Garima al-‘Amrawi, Dar al-fikr, Beyrouth, 1995,
80 vol.

Ibn Farhan, Tabsirat al-hukkam, Dar al-kutub
al-‘ilmiyya, Beyrouth, 2001, 2 vol.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Tahdib al-tahdib, Dir al-fikr,
Beyrouth, 1984, 14 vol.

—, Raf al-isr “an qudat Misr, éd. ‘Ali Muhammad
‘Umar, Maktabat al-Hangi, Le Caire, 1998,
550 p.

—, Kitab al-rabma al-gaytiyya bi-l-targama al-laytiyya
fi manaqib sayyidi-na wa-mawla-na al-Imam
al-Layt b. Sa‘d, al-Matba‘a al-miriyya, Le Caire,
1301 H., 88 p.

—, Fath al-bari bi-3arh Sahib al-Bubari, éd. Aba
Qutayba Nazar Muhammad al-Faryabi, Dar
Tiba, Riyad, 2005, 17 vol.

Ibn Hallikan, Wafayat al-a“yan, éd. Thsan ‘Abbas, Dar
Sadir, Beyrouth, 1994, 8 vol.

Ibn Hazm, al-Muballa, Idarat al-tiba‘a al-muniriyya,
Le Caire, 1352 H., 11 vol.

Ibn al-Mulaqqin, Nuzhat al-nuzzar fi qudat al-amsar,
éd. Madiha Muhammad al-Sarqawi, Maktabat
al-taqafa al-diniyya, Le Caire, 1996, 239 p.

Ibn al-Mugqaffa“, Risala fi l-sababa, dans Charles
Pellat, Ibn al-Muqaffa“ (mort vers 140/757)
«conseilleur » du calife, Maisonneuve et Larose,
Paris, 1976, 110 p.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

239


http://www.tcpdf.org

240 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

Ibn Qayyim al‘Gawziyya, Ilam al-muwaqqi‘in “an rabb
al-‘alamin, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth,
1991, 5 vol.

Ibn Qudama, al-Mugni, éd. ‘Abd Allah b. ‘Abd
al-Mubhsin al-Turki et ‘Abd al-Fattah
Muhammad al-Hulw, Hagr, Le Caire, 1986-90,
15 vol.

Ibn Yanus, Ta’rib Ibn Yanus al-Misri, éd. ‘Abd
al-Fattah Fathi ‘Abd al-Fattah, Dar al-kutub
al-‘ilmiyya, Beyrouth, 2000, 2 vol.

al-Kindi, Abbar qudat Misr, dans Kitab al-wulat
wa-kitab al-qudat, éd. Rhuvon Guest, Brill,
Leyde, 1912, p. 299-476.

—, Ta’rib Misr wa-wulati-ha, dans Kitab al-wulat
wa-kitab al-qudat, éd. Rhuvon Guest, Brill,
Leyde, 1912, p. 3-298.

Malik b. Anas, al-Muwatta’ (recension de Yahya b.
Yabya al-Layti), éd. Bagsar ‘Awwad Ma‘raf, Dar
al-garb al-islami, Beyrouth, 1997, 2 vol.

al-Marwazi, Ibtilaf al-‘ulama’, éd. Subhi al-Samarrai,
‘Alam al-kutub, Beyrouth, 1985, 290 p.

al-Mizzi, Tahdib al-kamal fi asma’ al-rigal, éd. Bassar
‘Awwad Ma‘raf, Mu'assasat al-risila, Beyrouth,
1980, 35 vol.

al-Muzani, Mubtasar al-Muzant, Dar al-ma‘rifa,
Beyrouth, s.d., 583 p.

Petrus der Iberer. Ein Charakterbild zur Kirchen und
Sittengeschichte des Fiinften Jahrbunderts,
éd. Richard Raabe, J.C. Hinrichs'sche
Buchhandlung, Leipzig, 1895, 132 + 146 p.

al-Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik wa-taqrib al-masalik
li-ma‘rifat a‘lam madhab Malik, éd. Ahmad
Bakir Mahmid, Dar maktabat al-hayat-Dar
maktabat al-fikr, Beyrouth-Tripoli (Libye), 1967,
4 vol; ou éd. ‘Abd al-Qadir al-Sahrawi, Rabat,
1982, 8 vol.

Références

Bernards, Monique, et Nawas, John, « The Geographic
Distribution of Muslim Jurists during the First
Four Centuries AH », Islamic Law and Society
10, 2003, p. 168-181.

Bligh-Abramski, Irit, « Evolution Versus Revolution :
Umayyad Elements in the ‘Abbasid Regime

133/750-320/932 », Der Islam 65,1988, p. 226-243.

Bonner, Michael, Aristocratic Violence and Holy War.
Studies in the Jibad and the Arab-Byzantine
Frontier, American Oriental Society, New
Haven, 1996, 221 p.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier

al-Qalqasandi, Subb al-a‘sa fi sina‘at al-kitaba, Dar
al-kutub al-misriyya, Le Caire, 1913-1922, 14 vol.
al-Qudari, al-Tagrid, éd. Muhammad Ahmad Sirag et
‘Ali Gum®G Muhammad, Dar al-salam,
Le Caire, 2004, 12 vol.
al-Sahawi, al-Tubfa al-latifa fi tarib al-Madina al-sarifa,
éd. As‘ad Tarabzani al-Husayni, s.1., 1979, 3 vol.
Sahnin, al-Mudawwana al-kubra, Dar Sadir, Beyrouth,
s.d., 6 vol.
al-Sam‘ani, al-Ansab, éd. ‘Abd Allah ‘Umar al-Baradji,
Dar al-fikr, Beyrouth, 1998, 5 vol.
al-Sarabsi, al-Mabsat, Dar al-ma‘rifa, Beyrouth, 1406
H., 30 vol.
al‘SaybinI, Kitab al-bugga “ala abl al-Madina, éd. Abu
1-WafZ' al-Afgani, ‘Alam al-kutub, Beyrouth,
1969, 4 vol.
—, Kitab al-mabarig fi I-biyal, éd. Joseph Schacht,
J.C. Hinrichs'sche Buchhandlung, Leipzig, 1930,
140 p.
al-Tahawi, Ibtilaf al-fuqaba’, éd. Muhammad Sagir
Hasan al-Ma‘stimi, Matba“at ma‘had al-abhat
al-islamiyya, Islamabad, 1971, 214 + 50 p.
al-Tahawi et al-Gassas, Mubtasar ibtilaf al-“ulama’,
éd. ‘Abd Allah Nadir Ahmad, Dar al-basa'ir
al-islamiyya, Beyrouth, 1995, 5 vol.
‘Umar b. Muhammad al-Kindi, Fada’il Misr, éd.
Ibrahim Ahmad al-‘Adawi et ‘Ali Muhammad
‘Umar, Maktabat Wahba-Dar al-fikr, Le Caire-
Beyrouth, 1971, 90 p.
Waki®, Apbar al-qudat, éd. ‘Abd al-‘Aziz Mustafa
al-Maragi, Matba‘at al-sa‘ada, Le Caire, 1947-
1950, 3 vol.
Yahya b. Ma‘in, Ta’rib Ibn Ma‘in (riwayat al-Diri),
éd. Ahmad Muhammad Nir Sayf, Markaz
al-baht al-ilmi wa-ihy3' al-turat al-islami,
La Mecque, 1979, 4 vol.

Borrut, Antoine, « Entre tradition et histoire : genése et
diffusion de I'image de ‘Umar Il », Mélanges de
I'Université Saint-Joseph 58, 2005, p. 329-378.

Brockopp, Jonathan E., Early Maliki Law. Ibn ‘Abd
al-Hakam and his Major Compendium of

Jurisprudence, Brill, Leyde, 2000, 312 p.

Brunschvig, Robert, « Polémiques médiévales autour
du rite de Milik », al-Andalus 15, 1950, p. 377-
435.

Cahen, Claude, « A propos des shubid », StudIsl 31,
1970, p. 71-79.

Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 45 (2011), p. 213-242
Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).
© IFAO 2026

Dutton, Yasin, The Origins of Islamic Law. The Quran,
the Muwatta’ and Madinan ‘Amal, Curzon,
Londres, 1999, 264 p.

Fierro, Maribel, « Proto-Malikis, Malikis, and
Reformed Malikis in al-Andalus », dans Peri
Bearman, Rudolph Peters et Frank E. Vogel
(éd.), The Islamic School of Law. Evolution,
Devolution, and Progress, Harvard University
Press, Cambridge, 2005, p. 57-76.

Gaudefroy-Demombynes, Maurice, « Notes sur
I'Histoire de l'organisation judiciaire en pays
d'Islam », REI 13, 1939, p. 110-147.

Guest, Rhuvon, «Relations Between Persia and Egypt
under Islam up to the Fitimid Period», dans
T.W. Arnold et R.A. Nicholson, A Volume of
Oriental Studies presented to Edward G. Browne,
Cambridge University Press, Londres, 1922,

p- 163-174.

Hallaq, Wael B., The Origins and Evolution of Islamic
Law, Cambridge University Press, Cambridge,
2005, 234 p.

Hennigan, Peter, The Birth of a Legal Institution.

The Formation of the Wagqf in Third-Century
A.H. Hanafi Legal Discourse, Brill, Leyde-
Boston, 2004, 238 p.

Horn, Cornelia B., et Phenix, Robert R., Jobn Rufus:
The Lives of Peter the Iberian, Theodosius of
Jerusalem, and the Monk Romanus, Brill, Leyde-
Boston, 2008, 370 p.

Johansen, Baber, « Wahrheit und Geltungsanspruch:
zur Begriindung und Begrenzung der Autoritit
des Qadi-Urteils im islamischen Recht», dans
Ovidio Capitani et al., La Giustizia nellalto
medioevo (secoli IX-XTI), Spoleto, 1997, p. 975-
1074.

Judd, Steven C., « Al-Awza‘1 and Sufyan al-Thawri:
the Umayyad Madhhab ?», dans Peri Bearman,
Rudolph Peters et Frank E. Vogel (éd.),

The Islamic School of Law. Evolution, Devolution,
and Progress, Harvard University Press,
Cambridge, 2005, p. 10-25.

Juynboll, Gauthier H.A., Muslim Tradition. Studies
in Chronology, Provenance and Authorship of
Early Hadith, Cambridge University Press,
Cambridge, 1983, 273 p.

Kennedy, Hugh, «Central Government and Provincial
Elites in the Early ‘Abbasid Caliphate»,
BSOAS 44, 1981, p. 26-38.

—, «Egypt as a Province of the Islamic Caliphate», dans
Catl E. Petry, The Cambridge History of Egypt,
Cambridge University Press, Cambridge, 1998,
p. 62-85.

Mathieu Tillier

Anlsl en ligne

MATHIEU TILLIER

Khan, Geoftrey, Arabic Documents from Early Islamic
Khurasan, Nour Foundation-Azimuth Editions,
Londres, 2007, 183 p.

Khoury, Raif Georges, « Al-Layth Ibn Sa‘d (94/713-
175/791), grand maitre et mécéne de l'Egypte,
vu A travers quelques documents islamiques
anciens », JNES 40, 1981, p. 189-202.

—, “Abd Allah Ibn Labi‘a (97-174/715-790): Juge
et grand maitre de [école égyptienne, Otto
Harrassowitz, Wiesbaden, 1986, 359 p.

—, « Lapport spécialement important de la papyrologie
dans la transmission et la codification des
plus anciennes versions des Mille et une nuits
et dautres livres des deux premiers siécles
islamiques », dans Petra Sijpesteijn et Lennart
Sundelin, Papyrology and the History of Early
Islamic Egypt, Brill, Leyde, 2004, p. 63-95.

Kubiak, Wladyslaw, Al-Fustat. Its Foundation and
Early Urban Development, Wydawnictwa
Uniwersytetu Warszawskiego, Varsovie, 1982,
224 p.

Lange, Christian, Justice, Punishment and the Medieval
Mouslim Imagination, Cambridge University
Press, Cambridge (UK), 2008, 290 p.

Linant de Bellefonds, Yvon, Traité de droit musulman
comparé, Mouton, Paris, 1965, 3 vol.

Madelung, Wilfred, «Apocalyptic Prophecies in Hims
in the Umayyad Age», Journal of Semitic Studies
31, 1986, p. 141-185.

Masud, Muhammad Khalid, «Procedural Law
Between Traditionists, Jurists and Judges:
the Problem of yamin ma“ al-shabids,
Al-Qantara 20, 1999, p. 389-416.

Melchert, Christopher, «Traditionist-Jurisprudents and
the Framing of Islamic Laws, Islamic Law and
Society 8, 2001, p. 383-406.

—, «The History of the Judicial Oath in Islamic Law»,
dans Marie-France Auzépy et Guillaume Saint-
Guillain (éd.), Oralité et lien social au Moyen
Age (Occident, Byzance, Islam): parole donnée, foi
jurée, serment, Paris, 2008, p. 309-326.

Mikhail, Maged S.A., «<Notes on the Ahl al-Diwan:
The Arab-Egyptian Army of the Seventh
through the Ninth Centuries C.E.», Journal of
the American Oriental Society 128, 2008, p. 273-
284.

Milliot, Louis, Introduction a létude du droit musulman,
Sirey, Paris, 1953, 822 p.

Rapoport, Yossef, «Matrimonial Gifts in Early Islamic
Egypt», Islamic Law and Society 7, 2000, p. 1-36.

Rosenthal, Franz, «The Stranger in Medieval Islam»,
Arabica 44,1997, p. 35-75.

https://www.ifao.egnet.net

241


http://www.tcpdf.org

242 LES « PREMIERS » CADIS DE FUSTAT

Santillana, David, Istituzioni di diritto musulmano
malichita, Istituto per I'Oriente, Rome, 1938,
2 vol.
Schacht, Joseph, The Origins of Mubammadan
Jurisprudence, Clarendon Press, Oxford, 1950,
351 p.
—, Introduction au droit musulman, traduit de l'anglais
par Paul Kempf et Abdel Magid Turki,
Maisonneuve et Larose, Paris, 1983
(1" édition 1964), 252 p.
Simonsohn, Uriel 1., Overlapping Jurisdictions :
Confessional Boundaries and Judicial Choice
among Christians and Jews under Early Muslim
Rule, Ph.D Thesis, Princeton, 2008, 345 p.
Smet, Daniel De, « Comment déterminer le début
et la fin du jetine de Ramadan 2 Un point de
discorde entre sunnites et ismaéliens en Egypte
fatimide », dans Urbain Vermeulen et Daniel
De Smet (éd.), Egypt and Syria in the Fatimid,
Ayyubid and Mamluk Eras, Peeters, Leuven,
1995, p. 71-84.
Staffa, Susan Jane, Conquest and Fusion. The Social
Evolution of Cairo, A.D. 642-1850, Brill, Leyde,
1977, 449 .
Tillier, Mathieu, Vies des cadis de Misr (237/851-
366/976). Extrait du Raf* al-isr ‘an qudat Misr
d'Ibn Hagar al-‘Asqalani, Ifao, Cabier des
Annales Islamologiques 24, Le Caire, 2002, 212 p.
—, « Un espace judiciaire entre public et privé.
Audiences de cadis 4 [époque “abbaside »,
Anlsl 38,2004, p. 491-512.

—, «La société abbasside au miroir du tribunal. Egalité
juridique et hiérarchie sociale », Anlsl 42,2008,
p. 157-186.

Anlsl 45 (2011), p. 213-242 Mathieu Tillier

—, «Le statut et la conservation des archives judiciaires
dans 'Orient abbasside (11¢/vim®-1v¢/x¢ siécle) :
un réexamen », dans Lautorité de lécrit au
Moyen Age (Orient-Occident), Publications de
la Sorbonne, Paris, 2009, p. 263-276.

—, «Qadis and the Political Use of the Mazalim
Jurisdiction under the “Abbasids », dans
Christian Lange et Maribel Fierro (éd.), Public
Violence in Islamic Societies : Power, Discipline,
and the Construction of the Public Sphere,
7th-19th Centuries CE, Edinburgh University
Press, Edinburgh, 2009, p. 42-66.

—, Les cadis d'Traq et UEtat abbasside (132/750-334/945),
Presses de 'Ifpo, Damas, 2009, 869 p.

—, « Les réseaux judiciaires en Iraq 4 Iépoque
abbasside », dans D. Coulon et al. (éd.), Espaces
et réseaux en Méditerranée, vit-xvie siecle, 11,
Bouchéne, Paris, 2010, p. 91-107.

—, Histoire des cadis égyptiens, Ifao, Le Caire, 4 paraitre.

Tsafrir, Nurit, The History of an Islamic School of
Law. The Early Spread of Hanafism, Harvard
University Press, Cambridge, 2004, 199 p.

Tyan, Emile, Histoire de lorganisation judiciaire en pays
d’Islam, 2° édition, Brill, Leyde, 1960, 673 p.

Vadet, Jean-Claude, « L*acculturation” des sud-
arabiques de Fustit au lendemain de la
conquéte arabe », BEO 22, 1969, p. 7-14.

Zaman, Muhammad Qasim, Religion and Politics under
the Early ‘Abbasids : the Emergence of the Proto-

Sunni Elite, Brill, Leyde, 1997, 232 p.

Les « premiers » cadis de Fustat et les dynamiques régionales de I'innovation judiciaire (750-833).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

