MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 45 (2011), p. 1-20
Annliese Nef, Mathieu Tillier

Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER

Introduction

Les voies de 'innovation dans un empire islamique polycentrique

ES variations de la conception impériale dans l'espace et le temps' permettent amplement
de définir le dar al-islam — ou peut-étre vaudrait-il mieux dire la mamlakat al-islam® —
comme un empire. Pour reprendre une définition simple et englobante: «les empires

sont des unités politiques de grande taille, expansionnistes ou qui maintiennent la mémoire
d’une autorité exercée sur de vastes espaces, des entités politiques qui maintiennent distinc-
tion et hiérarchie au fur et 2 mesure qulelles intégrent de nouveaux peuples » 3, Les terres sous
domination islamique au Moyen Age relevent sans aucun doute de cette définition large qui ne
préjuge pas, néanmoins, de la forme particuliére que prend chaque empire. Cette définition a
le mérite de sopposer a la réduction que constitue le fait de penser I'empire, au niveau macros-
copique, comme un ensemble centralisé autour d'une capitale rayonnante dont les provinces
suivraient les impulsions. Lempire islamique lui-méme n’échappe pas toujours i cette analyse
simplificatrice que les sources des premiers siécles de I'Islam peuvent favoriser *.

1. Voir notamment Burbank et Cooper, Empires in World History. La réflexion sur les différentes formes
que peut revétir un empire a progressé au cours des derniéres années mais, le plus souvent, elle ne prend
pas en compte le monde islamique pré-ottoman car ce dernier est rarement considéré comme un empire
par les non-islamisants. Or, Burbank et Cooper considérent, i juste titre, lempire islamique comme un des
prétendants a la succession de l'empire romain, méme s'il ne s'agit pas du seul héritage revendiqué par le
califat abbasside. Ils lui consacrent une partie de leur chapitre 3.

2. Nous utilisons icilexpression dar al-islam de maniére générique mais une histoire du terme plus attentive
serait nécessaire; mamlakat al-islam (« terres ol sexerce le gouvernement de I'Islam ») est une expression
que l'on retrouve chez les géographes arabo-musulmans surtout entre le x° et le x1° siécle. Voir Miquel, La
géographie bumaine du monde musulman, p. 271-274.

3. Burbank et Cooper, Empires in World History, p. 8.

4. Cette conception a été critiquée notamment dans Bulliet, Islam. The view from the edge.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45 — 20II
Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier

Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

Cette conception impériale vaut pour tout l'arc temporel ici envisagé. Deux périodes
majeures sont en effet traditionnellement distinguées dans I'histoire de I'Islam médiéval (vir®-
xvesiécle). La premiére, du vii® au x° siécle, ressortit 2 une histoire au cours de laquelle une
ville (Damas, puis Bagdad) peut étre identifiée comme la capitale impériale ; l'unité politique de
I'Islam est alors considérée comme la situation normale. Apres le début du x© siecle et l'apparition
de plusieurs califats concurrents correspondant a des espaces politiques identifiés et durables
dans le temps (califats fatimide et umayyade d'al-Andalus), une seconde période commence, qui
voit plusieurs villes ou régions prétendre 4 la représentation de la centralité islamique.

Cette dichotomie schématique n'exclut pas, toutefois, l'existence 2 divers niveaux de
« centres » multiples dés la haute époque. A linverse, la fin de l'unité politique du monde isla-
mique nempéche pas le maintien au-dela du x° si¢cle d'une koiné culturelle et linguistique. La
mémoire d'une unité passée et l'aspiration, au moins proclamée, 3 une unité A retrouver, qui
expliquent quun certain nombre de dynamiques continuent de relier des centres devenus, pour
une part dentre eux, indépendants et relevant dentités politiques distinctes. Les processus
que ce dossier met en lumiére continuent de se développer a I'échelle du dar al-islam, au-dela
des divisions politiques, y compris entre espaces et pdles concurrents. La permanence d'un
imaginaire impérial, sans cesse revisité, explique en partie ces phénoménes,

La notion de «polycentrisme » est utilisée ici précisément afin de mettre en avant une
conception non centralisée de l'empire. Un « centre », 2 la différence d'une « capitale », désigne
tout pole territorial — que sa polarité revéte une réalité politique, religieuse, culturelle, éco-
nomique ou autre, aucun de ces domaines n'étant exclusif des autres. Lexistence d'un centre
— qu'il s'agisse d'une ville ou d'une région — se manifeste par son rayonnement, dont découle
son attractivité, Un tel rayonnement peut étre lié a la présence d'institutions politiques et
religieuses, 2 la capacité du centre considéré i former des savants, 4 produire du savoir ou des
biens, etc. De tels poles se caractérisent, en fin de compte, par une force de gravité qui leur
permet de se distinguer les uns des autres, sur un ou plusieurs plans, et de revendiquer des
spécificités culturelles, religieuses, économiques ou politiques. La notion de centre n'est donc
pas ici & entendre comme un contrepoint 2 celle de périphérie, mais dans le sens de péle.

Ainsi, si tout empire intégre, en les distinguant, des populations et des régions trés différentes,
I'histoire del'Islam par delal'empire repose sur des dynamiques, voire des tensions, entre centres
(urbains ou régionaux) et plus largement sur une dialectique opposant unité/centralité et diversité.
Clestal’étude de ces dynamiques qu'est consacré ce dossier. Il ne s'agit donc pas de refaire ici ce
quatrés bien faitune historiographie qui, privilégiantles monographies régionales > — dynastiques

5. Cette histoire sest appuyée sur des sources de natures différentes et des approches variées: les progrés de
l'archéologie ont permis de mettre en valeur les transformations de la culture matérielle et délargir les recherches
au-dela des capitales régionales; les ouvrages géographiques et les chroniques apparaissent comme les véhicules
de véritables conceptions régionales du monde islamique, souvent portées par des dynasties; 'histoire du savoir,
eten particulier delencadrementjuridique, mais aussi doctrinal et théologique, possible avant tout au niveau des
capitales régionales, ou plutdt de leurs élites et donc de leurs réseaux régionaux, sécrit a partir des ouvrages de
tabaqat et des traités rédigés et enseignés dans les différents centres du savoir. Enfin, un dernier volet, en partielié au
premier, est celui deéconomie : certaines sources exceptionnelles, dont la monnaie, permettent en effet de dégager

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER

ou attentives aux spécificités culturelles régionales —, sest de plus en plus ouverte 4 une logique
territoriale et historique ®, ainsi qu'a une réflexion sur les variations locales de l'arabisation et de
I'islamisation”. Il s'agit d’identifier des centres et de comprendre les relations qui les unissent.
Un centre se caractérise par son rayonnement et son insertion dans une relation dynamique avec
d’autres centres. La capacité dinnover — et A diffuser une innovation a1'échelle régionale — est une
des manifestations les plus visibles de ce rayonnement : c'est pourquoila structure polycentrique
de l'empire islamique, puis de I'Islam, sera ici examinée principalement A travers le prisme de
I'innovation. Celle-ci sera entendue de maniére large et traitée exclusivement sous un angle non
technique : en prenant en compte le savoir, le politique (conception du politique, institutions) et
les représentations, leur économie et les échanges auxquels ils donnent naissance®. En effet, si
l'on porte sans trop de réticence au crédit du monde de I'Islam médiéval un certain nombre d’in-
novations techniques (y compris dansles domaines du commerce et del'agriculture), on présente
souvent ce monde comme peu réceptif, voire rétif aux innovations dans les domaines abordés ici.
Sil'innovation ne fut quexceptionnellement célébrée en tant que telle dans le monde médiéval,
lavaleur positive accordée aux novateurs au sein de ['Islam n'est presque jamais prise en compte.

Penser les dynamiques de I'innovation entre des pdles de natures et de tailles variées dans
un cadre impérial permet de dépasser, nous semble-t-il, deux positions relativement aporé-
tiques: celle qui consiste 4 aborder le monde de I'Islam de maniére exclusivement régionale,
comme s'il était compartimenté, et celle qui revient A juxtaposer variété et « facteurs d'unité »
(la langue, la religion, etc.), méme sil'effet de ces derniers, convoqués un peu paresseusement,
est unanimement relativisé, Dérouler les deux fils du polycentrisme et de I'innovation permet
ainsi non seulement de mettre en évidence la variété interne du dar al-islam — qui n'est plus
contestée par personne désormais — et la conscience queen avaient ses habitants, mais aussi
d’insister 4 la fois sur les dynamiques de I'innovation et sur la valorisation de cette derniere
au sein de I'Islam. De maniére plus générale, et sans quun discours accompagne toujours ces
réalités, l'existence de multiples grands poles urbains au sein du monde islamique favorisa des
évolutions qui n'étaient pas nécessairement convergentes ni synchrones dans ses différentes
régions, mais aussi, tout simplement, I'innovation. Un tel questionnement vise a prolonger
la nécessaire entreprise de déconstruction de l'essentialisme qui caractérise encore trop souvent
I'approche de I'Islam médiéval.

a la fois des entités spatiales, de circulation monétaire par exemple, qui ne correspondent pas exactement a des

régions administratives, et des sous-régions économiques au sein d'ensembles plus vastes, dontla complémentarité

est parfois expressément pensée dans les sources écrites médiévales (cf. Vallet, « La vigne et le palmier »).

6. Robinson, Empire and Elites after the Muslim conquest.

7. Voir par exemple, parmi les publications récentes: de La Vaissiére (éd.), Islamisation de IAsie centrale;
Gilotte, Aux marges d'al-Andalus.

8. Mémesielle s'intéresse avant tout a l'innovation technique, les axes retenus par Liliane Hilaire-Pérez dans
son introduction & Hilaire-Pérez et Garcon, Les chemins de la nouveauté, p. 9-38, nous paraissent également
pertinents dans le cadre de ce projet: « Ces questions nous ont conduit 4 définir trois angles de recherche:
d’une part, 'histoire des référents, des légitimations et des choix qui donnent sens et crédit aux inventions,
d’autre part, les jeux de l'individuel et du collectif dans les cheminements de I'innovation, enfin la part des
circulations et des échanges, l'économie des savoirs, dans les processus de la conception technique » (p. 11).

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

Polycentrisme et empire : au-dela de la dialectique unité/division

Evoquant rapidement les grands empires qui se sont succédés dans I'histoire, Jane Burbank
et Frederick Cooper, en arrivant aux «empires qui tentérent d’'occuper la place laissée par
Rome », évoquent dans une formule que la traduction alourdirait: «resilient Byzantium, dy-
namic but fissionable Islamic caliphates, and the short-lived Carolingians » et avancent que les
difficultés rencontrées par ces ensembles politiques tenaient aux «limites du monothéisme
militant comme instrument de la puissance d'un Etat». Ils ajoutent: « La tendance a convertir
ou tuer les impies et & répandre la vraie foi mobilisa les combattants de la Chrétienté et de
I'Islam, mais provoqua aussi des divisions au sein des empires lorsque I'on en vint 4 déterminer
qui incarnait le vrai en religion et qui appuyait sa prétention au pouvoir sur la désignation
divine » °. Bien qu'elle soit établie entre des empires qui ont sans doute moins a voir qu'il n'y
parait, cette comparaison constitue un bon point de départ car elle fait le lien entre revendica-
tions religieuses monothéistes et impossible réalisation d'une unité minée par les divisions™.
Or, cette idée, que I'ouvrage propose de dépasser partiellement est, de maniere plus ou moins
explicite, souvent 4 l'arri¢re-plan des analyses sur I'empire islamique.

Qulelles sappuient ou non sur des conceptions médiévales, quelques grandes tendances
explicatives au sujet de l'empire islamique en découlent.

La tension entre l'aspiration A un idéal d'unité et la réalité des divisions politiques a long-
temps été vue comme un des moteurs de I'histoire de I'Islam médiéval. Selon une idée ré-
currente, l'aspiration 3 une unité originelle serait une constante de la pensée musulmane. La
construction d'un empire islamique serait une tentative pour maintenir et étendre cette unité
dont les fondements religieux seraient essentiels. Alors qu'ils partageaient des préoccupations
somme toute assez proches de celles de I’Eglise et de 'empire dans le monde latin ou de I'empire
byzantin™ — et en cela Jane Burbank et Frederick Cooper ont vu juste — les Arabo-musulmans
sont décrits comme obsédés par cette unité, pourtant peu durable d'un point de vue historique,
puisque la premiére fitna (« division », « guerre civile »), notion essentielle de la conception du
monde islamique selon cette lecture, intervient dés 35/656 **. La précocité de cette guerre civile,
qui vit saffronter les plus grands représentants de la premiére génération de musulmans et fut
interprétée a posteriori comme une rupture fatidique de I'unité premiére de la cité islamique,

9. Burbank et Cooper, Empires in World History, p. 4.

10. Soulignons toutefois que le chapitre 3 de Burbank et Cooper, Empires in World History, conclut a la
primauté du pragmatisme impérial sur le dogme religieux: l'unité est maintenue et la rigueur religieuse
s'accommode d’'une diversité interne qu'il était supposément nécessaire de combattre.

11. On verra sur ce point la conclusion de Hurlet et Tolan & Les Empires, p. 239-250.

12. Comme toutes les notions considérées comme centrales, celle de fitna a une histoire et son usage tend a
se banaliser avec le temps. De la fitna de 656-661 (sur laquelle on verra l'ouvrage désormais classique : Djait,
La grande discorde) aux émeutes urbaines, en passant par les grandes oppositions qui scandent la période
umayyade (cf. A. Borrut, Entre mémoire et pouvoir), cette notion n'a cessé d’‘évoluer et mériterait une étude
systématique. Une rencontre organisée en 2009 a I'université de Nanterre par G. Martinez-Gros et E. Tixier
du Mesnil sur la notion de fitna dans I'Occident islamique, a paraitre dans la revue Médiévales, 60, 2011 a
commencé d'aborder la question.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER 5

pourrait d'ailleurs expliquer une véritable exaltation de la nécessité d'un retour a I'unité chez
certains auteurs médiévaux. Aspiration 3 une unité primordiale et désir d'un retour aux ori-
gines sopposeraient ainsi 4 une valorisation de I'innovation et du changement, qui expliquerait
la condamnation musulmane de la bid‘a («innovation ») 3, sceur de I'hétérodoxie et meére de
la fitna. Cette aspiration a I'unité et ce peu de golit pour le nouveau expliqueraient également
l'absence de curiosité pour l'au-deld du monde islamique attribuée a I'Islam ™.

Or, la dialectique unité/morcélement du dar al-islam, bien que reflétant des événements
historiques réels, n'en constitue pas moins un schéma historiographique en partie trompeur, qui
nlest pas seulement le produit des historiens contemporains mais provient, en ligne directe, d'une
conception de I'histoire véhiculée par certains penseurs médiévaux. Lidéal d'une unité originelle
fut inventé rétrospectivement par des auteurs identifiant l'unicité de Dieu afhrmée par I'islam
al'unité nécessaire de Son royaume. La perte de l'unité, postulée de maniére rétroactive, fut ex-
pliquée de différentes maniéres, y compris au Moyen Age :'interprétation peut étre religieuse ™,
comme on vient de le voir, mais aussi politique'® ou géographico-politique'”. Cette approche
consistant A opposer systématiquement unité et morcellement a servi de clé d'interprétation
historique et politique & certains historiens spécialistes de 1'Islam médiéval, probablement aussi
en écho a des interprétations avancées au sujet de I'évolution de l'empire romain. Leur vision
d’un « échec» de l'empire, d'une division et d'une fragmentation dommageables 4 la puissance
politique de I'Islam, rappelle en effet des propos dépassés sur la fin de 'empire romain. Cette
projection est en partie justifiée par la prétention de l'empire islamique 4 la succession de ce der-
nier. Se greffe toutefois A cette projection une interprétation qui justifie le « déclin » de I'Islam
par sa fascination pour I'époque des origines et par sa difficulté supposée & admettre l'altérité.
Bien que critiquée depuis longtemps, cette conception quelque peu linéaire et téléologique de
I'histoire, qui sappuie sur une définition monolithique de «la pensée islamique », a la vie dure.

Deux notions ont, de ce point de vue, fait l'objet d’analyses renouvelées qui invitent a re-
penser plus avant I'histoire de l'empire islamique. Celle d'umma, tout d'abord, omniprésente et
souvent traduite de maniére trop univoque par « communauté des croyants », dans le sens de
« communauté des musulmans », alors méme que l'on a montré que pour une période haute au
moins, les choses étaient plus complexes™®. Lhistoire des premiers siécles de 'empire islamique

13. Sur cette notion et ses connotations, voir infra.

14. Pour une vision classique et dépassée de cette question, cf. Lewis, Comment UIslam a découvert UEurope.
15. Bien entendu, les catégories employées ici au sens large ne sont pas exclusives les unes des autres:: il s'agit
d’explications qui insistent particuliérement sur telle ou telle dimension.

16. Un des exemples les plus célebres est celui d’Ibn Haldan: voir Martinez-Gros, Ibn Khaldan.

17. A. Miquel et E. Tixier du Mesnil ont montré respectivement au niveau de l'empire islamique et d’al-
Andalus, que les géographes tendaient a célébrer une unité qui est souvent contradictoire avec le degré de
morcellement politique percu ou réel: 'inventaire, la fiche descriptive en sont les meilleurs instruments, ils
permettent de recoudre les déchirures de l'empire. Cf. Miquel, La géographie humaine et Tixier du Mesnil,
Géographie et géographes.

18. Selon Fred Donner, la « umma » primitive apparait avant tout comme une communauté de « Croyants »
monothéistes, etil propose que le terme mu’minin (« croyants ») prévalut sur celui de muslimin (« musulmans »)
jusqu la fin du vir® siécle dans les textes officiels. Donner, « From Believers to Muslims » ; id., Mubammad

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

a également fait l'objet d’une réflexion nouvelle autour de questions essentielles: A partir de
quand un tel empire existe-t-il" ? Quelles sont les marques de l'unification, administrative >°
et juridique en particulier, qui accompagnent sa mise en place ? Quels en sont les acteurs (ad-
ministratifs, fiscaux, militaires) ? Comment se construit et se diffuse I'image de la centralité
politique, en particulier les représentations de la personne du calife *, mais aussi I'imaginaire
impérial ** 2 Comment, plus largement, I'information circule-t-elle sur de longues distances ?
On manque, pour retracer I'émergence de 'empire, de sources d’époque umayyade, méme si
de nouvelles approches textuelles sont mises en ceuvre **, Le moment crucial de la construction
impériale est ainsi (dé)placé au tournant du viir® siécle (‘Abd al-Malik #), voire du 1x° siécle
(avec Harun al-Rasid). Toutefois, dans le méme temps, une documentation papyrologique tou-
jours plus abondante suggere que la conquéte musulmane eut des effets, en particulier fiscaux,
plus précoces que postulé jusqu'ici*%, tandis quune épigraphie dont la datation est également
haute suggeére la diffusion d'un sentiment d'appartenance 4 une méme entité politique.

Il convient de garder présent a l'esprit que la trés grande majorité des constructions politiques
islamiques qui se déclarérent indépendantes au cours de la deuxiéme moitié du Moyen Age se
réappropriérent des références universalisantes qui appartenaient au langage politique impérial
islamique — ainsi en alla-t-il des Umayyades d’al-Andalus ou des Fatimides d’E‘gypte. En outre, les
approches qui se concentrent sur la dialectique unité/division font f1 d'instruments d unification,
ni religieux ni politiques, qui s'inscrivent dans la durée et reposent sur des circulations internes a

and the Believers. Prémare, Les fondations de I'Islam, p. 91-99, a également proposé une lecture renouvelée du
terme mu’minan dans la Charte de Yathrib. Notons par ailleurs que la notion d’umma se décline au pluriel
en umam ou « peuples », « nations », au sens médiéval de ces termes, dés le Moyen Age.

19. On ne peut ici faire le point sur des débats vigoureux et la bibliographie abondante a laquelle elle a
donné naissance, nous nous contentons de renvoyer a un article qui faisait le point a la date de sa publication:
Hoyland, « New Documentary Texts and the Early Islamic State ».

20. Ladécouverte oulédition de nombreux documents des premiers siécles de I'Islam dessinent un nouveau
tableau: sans effacer les différences régionales de ce point de vue, elles mettent en lumiére l'existence de
rythmes communs qui marquent les efforts de centralisation umayyades puis abbassides. Cf. Sijpesteijn et
al. (éd.), From al-Andalus to Khurasan et Khan, Arabic Documents.

2I. Sur la représentation du calife 3 proprement parler, on verra Jamil, « Caliph and Qutb», p.11-58 et
Treadwell, « The ‘Orans’ Drachms of Bichr ibn Marwan », p. 223-270. Une série détudes récentes visent 2
mieux encadrer I'évolution de l'institution califale et des représentations qui lui sont liées. Cf., par exemple,
Marsham, Rituals of Islamic Monarchy.

22. Cette derniére expression est empruntée a Burbank et Cooper, Empires in World History, « Introduction ».
23. Borrut, Entre mémoire et pouvoir. Pour une institution aussi importante que celle du barid, attribuée par
les auteurs abbassides 4 Haran al-Rasid, alors que les indices de son existence a époque umayyade, dans
la continuité des époques antérieures, sont nombreux, voir Silverstein, Postal Systems, p. 54-57.

24. Ainsi Chase Robinson oppose-t-il le «laissez-faire/patrimonialism » des Sufyanides aux innovations
impériales de ‘Abd al-Malik, dans Robinson, ‘Abd al-Malik, respectivement p. 63 et p. 66-80. Linterprétation
de l'auteur ne manque pas d'intérét pour notre propos puisqu’il suggére que ce calife put accomplir ce saut
parce que ni lui, ni ses proches, n'avaient connu la période muhammadienne (p. 66). Donner, Mubammad
and the Believers reprend cette chronologie.

25, Ce grice 4 I'important travail effectué depuis une décennie autour des papyrus de la premiére époque
islamique. Voir notamment Sijpesteijn, « The Arab Conquest of Egypt», p. 444-445.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER

l'empire *°, mais ne sont pas antithétiques d une connaissance et d'une appréciation des spécificités
régionales largement répandues *’. En somme, tout dépend des sources que 'on privilégie.

La lenteur de la construction impériale islamique, sa composition interne comme son
histoire, expliquent que l'on puisse décliner et analyser des types de dynamiques différentes
pour chaque entité concernée. Les logiques 4 'ceuvre varient selon que l'on se penche sur un
polycentrisme régional dans le cadre d'une rivalité politique (A. Pelaez A propos de Malaga et
Grenade 4 I'époque nasride); sur les liens qui se lient au niveau régional entre deux centres
relevant d’entités politiques distinctes (A. Nef sur la Sicile byzantine et I'Ifriqiya aghlabide) ;
sur les relations entre le centre califal et une ville de fondation islamique, capitale d'un en-
semble territorial (M. Tillier sur les relations entre Bagdad et Fustat); sur les dynamiques
entre Orient et Occident de I'Islam (M. Wilk sur les relations entre 'Orient et al-Andalus
d’un point de vue juridique) ou entre deux régions éloignées du monde islamique, dont I'une
est associée 2 la centralité de 'empire *%.

Au-dela de la question de la structuration et de la représentation du dar al-islam, il convient
donc de remettre en avant les dynamiques qui s’y donnent 2 lire. Or celles-ci apparaissent

notamment 2 travers le prisme de I'innovation.

Une innovation bannie ou une variante
de la rhétorique médiévale de I'innovation ?

Le terme d'« innovation », qui désignait 2 'origine le simple fait d’innover ou son résultat, la
chose nouvelle introduite >, a acquis une connotation treés positive dans nos sociétés contem-
poraines. La promotion constante de nouveaux produits sur le marché y apparait comme le fer
de lance d'une économie dominée par le culte de la croissance. Lacception contemporaine de
I'innovation participe i ce titre d 'une vision orientée de I'histoire, marquée par le progrés de I'hu-
manité (entendu de maniére exclusivement technologique) , symbolisé par celui de la recherche.

A l'inverse, on a longtemps considéré I'islam comme hostile 4 I'idée méme d’innovation:
le passage du temps aboutissant 4 un inexorable éloignement de I'époque idéale de la cité du
Prophéte, le sens de I'histoire est celui d'un long déclin moral ot chaque innovation constituerait
une rupture de plus vis-a-vis du modéle prophétique. C'est 1a le sens généralement reconnu au
mot « bid‘a », innovation « blimable » qui soppose, sémantiquement, a la notion de « sunna», la
« tradition » reconnue ou la bonne pratique que les musulmans associaient au Prophéte avant
méme la promotion du hadit en réceptacle privilégié de la sunna3°. Pour peu qu'elle soit percue
comme contraire 4 un principe enraciné dans 'image de la cité islamique idéale, I'innovation

26. Touati, Islam et voyage au Moyen Age et Dejugnat, Le Voyage d’Occident et d’Orient des lettrés d'al-Andalus.
27. Elles sont décrites, voire exaltées dans les ouvrages de géographie et chantées par les savants qui vantent
les mérites de leur région d'origine: ainsi, par exemple, de la célebre Risala fi fadl al-Andalus d’Ibn Hazm.
28. Voir Pefia (éd.), Iraq y al-Andalus.

29. Trésor de la langue frangaise, http://atilf.atilf.fr/tlf.htm, consulté le 10 juin 2010, s.v. « innovation ».

30. Voir Robson, « Bid‘a», EI% I, p. 1199 ; Goldziher, Le dogme et la loi de lislam, p. 215. Sur le sens du mot
sunna aux premiers temps de l'islam, voir Bravmann, The Spiritual Background of Early Islam, p. 123 sq.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

apparait donc comme négative: la « création» (ibdat, ibtira“) d'une pratique ne saurait se
justifier si elle ne découle pas de la tradition. Comme le précise un hadit prophétique, « toute
nouveauté (mubdatat) est une innovation (bid‘a) ; toute innovation est une erreur (daldla) et
toute erreur conduit en enfer3' ». En ce sens, le bon innovateur est en réalité le « rénovateur »
(mugaddid) qui, une fois par siécle, apporte un nouveau souflle a I'islam non par l'originalité
de sa pensée, mais par sa compréhension exceptionnelle des principes fondateurs de la religion
et par sa revivification de la sunna 2.

Cette vision 4 l'origine négative de I'innovation fut, en réalité, rapidement tempérée par les
juristes musulmans. A c6té de la bid‘a mauvaise — parce qu'elle entrait en contradiction avec
le Coran, la sunna du Prophéte, I'exemple des Compagnons et Successeurs ou le consensus
(igma) —, apparut I'idée quune nouveauté qui ne tomberait pas dans un tel travers ne pouvait
faire l'objet d'un rejet automatique 3. Dés le 11°/vir© siécle, les juristes distinguérent ainsi
plusieurs catégories de bid“a-s, d'aucunes étant considérées comme « bonnes » (hasana), voire
«louables » (mahmiida)3*+. Bonne ou mauvaise, l'innovation tombait toujours sous le coup
d’une classification morale: en ce qulelle affectait des rituels (‘tbadat) ou des pratiques sociales
(mu‘amalat) soumis A une norme religieuse révélée, il importait surtout de déterminer ce qui,
en dehors d'une sunna de plus en plus codifiée, pouvait sans risque étre pratiqué.

Les musulmans n'envisageaient cependant pas l'innovation que sous son aspect moral ou
religieux. Dans le domaine littéraire, le badi‘ (sur la méme racine que « bid‘a ») désigna, a partir
du 111°/1x° siecle, I'« originalité », la « création » du poéte ou du littérateur 4 la virtuosité admi-
rée ¥, Plutdt quune rupture négative, I'innovation pouvait aussi apparaitre comme la simple
apparition, sur la ligne plane du temps, d'une pratique inédite — sans que cette pratique soit
autrement qualifiée. Une telle innovation était observée a travers son inventeur, qualifié d’awwal
(pl. awd’il), « premier » A avoir fait quelque chose. Cette terminologie déplacait I'innovation
du domaine moral ou religieux vers celui d'une histoire neutre, vue comme une construction
progressive de pratiques. Linnovation n'y marquait plus un éloignement inexorable vis-a-vis
d’un passé idéal, mais une étape vers les pratiques contemporaines d'un auteur. La quéte
des «premiers», inventeurs de nouvelles pratiques, participait dune histoire ot il sagissait
d’expliquer un point d’arrivée (le temps présent) par les étapes qui en jalonnérent la formation;
de justifier en quelque sorte une innovation, sur le modéle de nombreuses sociétés3°.

Ces deux domaines — moralo-religieux d'un coté, « historique » de l'autre — n'étaient pas
exclusifs, et une innovation moralement qualifiée de bid‘a pouvait apparaitre, dans un autre

31. Cité par Fierro, « The Treatises Against Innovations », p. 205.

32. Ella Landau-Tasseron propose que le terme mugaddid désignait 4 l'origine un authentique innovateur
(et pas un simple revificateur) et qu'il fut notamment utilisé pour légitimer les innovations apportées par
al-Safi‘i. Landau-Tasseron, « The “Cyclical Reform”», p. 112. Sur la notion de mugaddid et sa relation 2 la
sunna, voir ibid., p. 83, 107-108.

33. Fierro, « The Treatises Against Innovations », p. 206.

34. Rispler, « Toward a New Understanding of the Term bid‘a », p. 325.

35. Khalafallah, « Badi‘», EI%, I, p. 857.

36. On retrouve en particulier cette pratique dans la Gréce ancienne.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER 9

contexte, comme une simple « premiére fois » 7. Inversement, la quéte des awa’il pouvait sappa-
rentet, parfois, 4 la recherche des racines « historiques » d'une sunna religieusement sanctionnée

par ailleurs 3, Il n'en demeure pas moins que l'appellation neutre d'awd’il permettait de réunir

des « premiéres fois » aux connotations diverses .

Le genre des awd’il se développa 4 la fin du 111¢/1x° et au 1v¢/x€ siécle *°. Il répertorie,
souvent sous forme de listes succinctes, les personnages légendaires ou historiques dont les
inventions acquirent une place importante — que cette place soit reconnue ou au contraire
contestée — dans les pratiques islamiques. Gauthier Juynboll est un des premiers historiens a
avoir attiré l'attention sur ce genre a part. Les informations qu'il recense pour la période post-
prophétique, remarque-t-il, entrent rarement en contradiction — quand contradictions il y a,
celles-ci ne sont en général quapparentes. Le matériau brut de ces textes, exposé de maniere
lapidaire, pourrait constituer une source d'information essentielle sur les premiers temps de
I'Islam et Juynboll fonde ainsi sur la littérature des awd’il son analyse des gass (pl. qussas) au
premier siécle de 'hégire#. Albrecht Noth est pour sa part plus dubitatif quant a la valeur
des awd’il, soulignant  juste titre combien |'invention littéraire d'un « premier » put servir a
exalter un lignage, a promouvoir une position juridique, ou encore a légitimer une pratique ou
une institution en la rattachant 4 une personnalité prestigieuse des débuts de I'Islam #*, Si la
réticence de Noth a considérer les awa’il comme des informations objectives se justifie pour
les premiéres décennies de 1'Islam, leur prise en considération pourrait étre moins sujette a
caution pour des époques plus tardives.

L'étude des innovations institutionnelles aurait probablement encore beaucoup a tirer de
ce genre souvent négligé par les historiens. Les awd’il font en effet la part belle aux affaires du
pouvoir et de |'Etat, comme en témoigne, notamment, le chapitre qual-Qalgasandi (m. 821/1418)
consacre tardivement i ce genre **: parmi les principaux thémes des awd’il que l'auteur retient

37. Clest ainsi que les disciples d’al-Safii le qualifiérent de « premier & compiler des livres d’usal al-figh »,
par opposition aux hanbalites qui le considéraient coupable d'innovations blimables. Voir Landau-Tasseron,
« The “Cyclical Reform”», p. 109-110.

38. Voir par exemple la section consacrée aux awd’il par Ibn Qutayba, al-Ma‘arif, p. 551-58 : 'auteur cherche
dans Iépoque antéislamique l'origine de normes développées par lislam, comme l'interdiction du vin ou
l'amputation de la main du voleur.

39. Ainsi le Musannaf d'Ibn Abi Sayba entreméle, dans sa section consacrée aux awd’il, les innovations
«impies » des Umayyades et les premiéres manifestations de traditions entérinées par la sunna.

40. Sur 'histoire de ce genre, voir Rosenthal, « Awa'il», EI?, I, p. 758. Suivant l'opinion d’al-Qalgasandi,
Rosenthal pense que les Awa’il d’Abt Hilal al-‘Askari (m. v. 395/1005) constituent le premier ouvrage autonome
ressortissant i ce genre. D’autres ouvrages anciens d’awa’il ont néanmoins paru depuis l'article de Rosenthal.
Citons notamment: (1) Abit Bakr Ahmad b. Abi ‘Asim al-Nabil (m. 287/900), al-Awd’il (ce livre en grande
partie constitué de badit-s est principalement centré sur les premiers temps de I'Islam, sur la Création, sur
I'histoire des « origines » bibliques, etc.); (2) Abi ‘Urwa al-Husayn b. Abi Ma‘Sar Muhammad b. Mawdad
al-Harrani (m. 318/930-31), Kitab al-awd’il; (3) Sulayman b. Ahmad al-Tabarani (m. 360/970-71), al-Awd’il.
L'histoire du genre et de ses premiers développements attend encore une étude a part entiére.

41. Juynboll, Muslim Tradition, p. 10-11.

42. Noth et Conrad, The Early Arabic Historical Tradition, p.106-107.

43. Al-Qalqa$andi, Subb al-a‘$a, I, p. 412-436.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I0 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

apparaissent les rois et les émirs, les vizirs, les prédicateurs, les secrétaires de chancellerie, les
finances publiques, etc. *4. La recension des « premiers » est loin d’étre réservée au genre spéci-
fique des awd’il. Certains ouvrages historiques sont plus sensibles que d’autres 4 I'influence de
cette littérature; la contribution de Mathieu Tillier propose d’explorer plus particuliérement
quelques aspects de I'innovation judiciaire dans 'Egypte abbasside 4 partir des Abbar qudat
Misr d’al-Kindi (m. 350/961), & mi-chemin entre la chronique et le dictionnaire biographique,
qui retracent minutieusement 'apparition de diverses pratiques au tribunal de Fustat.

Polycentrisme et innovation dans le dar al-islam médiéval

Le volume ici présenté ne prétend ni épuiser I'ensemble des questions qui se posent ni, encore
moins, y répondre, mais il se propose d'ouvrir quelques pistes de réflexion a partir de travaux
en cours. Les textes rassemblés, consacrés aux dynamiques qui relient le polycentrisme impé-
rial islamique et les processus d'innovation, alors que la chronologie avait été volontairement
laissée aussi ouverte que possible (vii-xv® siécles), traitent surtout des vir®-x1¢ si¢cles. Hormis
la contribution de Sobhi Bouderbala, qui traite d'un genre littéraire sur la longue durée, seuls
les articles de Cécile Bresc et d’Antonio Peldez abordent la fin de la période, probablement
parce que le polycentrisme, comme 'innovation, vont plus de soi pour cette derniére et que
ces thémes avaient peut-étre plus besoin d’étre mis en lumiére pour la haute époque.

Polycentrisme, légitimité et innovation

La question du polycentrisme est étroitement liée & I'histoire des représentations et a la
facon dont un centre politique, méme de taille modeste, tente de modeler son image ou sa
position au sein d'un empire, et dont l'autorité qui sy exerce cherche 4 imposer sa légitimité
vis-a-vis de sa population ou de pouvoirs concurrents. Une telle affirmation de la centralité, qui
confine parfois 4 la manipulation de la réalité historique, vaut tant pour le pouvoir impérial
(califal pour les premiers siécles de I'Islam), pour lequel la promotion de centres secondaires
peut participer A |'établissement de sa légitimité — par exemple la promotion d'une école
juridique médinoise par les premiers califes abbassides —, que pour des pouvoirs provinciaux
sappropriant et recyclant des modeéles typiques de la centralité impériale au service de l'afhr-
mation de leur propre légitimité. Les acteurs de ce processus ne se contentent jamais d’imiter
sans innover le ou les centre(s) qui leur servent de référence, impériaux ou régionaux qu'ils
soient. Plus un centre est autonome et plus, paradoxalement, son besoin de légitimation est

grand puisquen théorie la légitimation ne peut étre que califale +5.

44. Sur les différents thémes traités par la littérature d’awd’il, voir Noth et Conrad, The Early Arabic Historical
Tradition, p. 104-105.

45. Le cas des royaumes de taifas de la péninsule Ibérique est exemplaire de ce point de vue: cf. Clément,
Pouvoir et légitimité en Espagne musulmane.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER

Plusieurs articles de ce dossier montrent comment la quéte de légitimité contribue a la
formation d'un monde musulman polycentrique et 4 I'innovation politique et institutionnelle.
Etudiant l'exemple de Tahart, Cyrille Aillet souligne ainsi comment I'histoire de la ville fut écrite
de maniére 4 I'ériger en centre urbain majeur du monde musulman, 4 égalité avec les grandes
métropoles sunnites orientales que sont Bagdad ou Balh. Au-dela des faits historiques, son étude
montre que Tahart, capitale de la communauté ibadite sous les Rustumides, demeura longtemps
un centre essentiel du dar al-islam dans |'imaginaire arabo-musulman, notamment grice  l'adop-
tion par |'historiographie urbaine d’anciens mythes de fondation. Pour Tahart, comme peut-étre
pour d’autres villes, I'érection mythologique d’'une ville en grand centre semble inexorablement
découler des efforts de légitimation d'une dynastie locale. Mateusz Wilk, de son coté, sattache
3 démontrer comment l'adoption du malikisme participa 2 la construction d’une centralité
andalousienne, en dotant la dynastie umayyade d'Occident d'une légitimité juridique orientale.

Christophe Picard, pour sa part, semploie 4 nuancer le modéle de la centralité bagdadienne,
al'époque abbasside, en prenant en compte la centralité d’étendues maritimes généralement
regardées comme marginales. Au sein d'un espace hiérarchisé, ces espaces secondaires n'en
jouent pas moins un rdle essentiel dans l'affirmation du pouvoir impérial. Ils polarisent un
certain nombre d'activités étroitement liées  la souveraineté et A sa légitimation : opérations
militaires et grand commerce, congu comme un instrument de la prospérité que tout calife doit
assurer a ses sujets. Locéan Indien constituait ainsi un centre majeur dans la représentation
du dar al-islam par les géographes. De son coté, la Méditerranée, au-dela d'une historiographie
musulmane qui tend 4 la marginaliser, apparaissait comme une constellation de petits centres
vitaux pour le commerce, tandis que sur le plan militaire, un large réseau de ribat-s faisait de
cette « mer du milieu» un péle essentiel de la lutte contre les chrétiens.

Antonio Pelaez Rovira illustre comment, au sein de 'émirat nasride, alors que le reste de
la péninsule Ibérique était passé sous le contrdle des dynasties chrétiennes environnantes, la
ville de Malaga tenta  plusieurs reprises au cours du xv® siécle dasseoir la légitimité d'un
souverain nasride rival de celui de Grenade. Pour ce faire, ce concurrent sappuyait comme le
Nasride de la capitale émirale sur une ville (ou parfois plusieurs), sur la bay‘a de ses élites, sur
la légitimation par le combat et... sur des alliés extérieurs, le plus souvent chrétiens. Ainsi, la
ville littorale reprenait en innovant le modéle original d'un royaume musulman isolé dans un
cadre toujours plus chrétien et dont la légitimité sappuyait 4 la fois sur l'islam, sur des centres
extérieurs musulmans plus ou moins lointains et sur des souverains chrétiens qui n’hésitaient
pas a reconnaitre et soutenir les autorités en place ou leurs compétiteurs.

Enfin, Annliese Nef analyse la décision qui préside 4 la conquéte de la Sicile en 827, et montre
comment une décision autonome, prise sans consultation aucune du centre califal, nécessite
une légitimation d’autant plus articulée. Elle passe ici par une consultation large des juristes,
par une argumentation novatrice et par l'invention d'une nouvelle figure: celle du gadi-amir,
incarnée par Asad b. al-Furit. Le recours 2 ces instruments variés refléte en partie le manque
de légitimité de la dynastie ifriqiyenne des Aghlabides 4 cette date, mais aussi I'inventivité
locale dans la déclinaison des thémes liés a la souveraineté qui en découle.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

Polycentrisme, écoles juridiques et innovation

Le polycentrisme du monde musulman médiéval se lit également dans le processus d’isla-
misation et d’intégration des différentes régions qui en viennent a former le dar al-islam, tout
en les maintenant distinctes. De ce point de vue, |'évolution du droit musulman est fonda-
mentale: elle est un facteur d’homogénéisation des pratiques sociales et, dans le méme temps,
elle reflete les spécificités locales. LA encore, nombre de régions sont le lieu d'innovations
et contribuent a I'élaboration de ce que l'on désigne commodément par l'expression «droit
musulman » ; au sein de ces régions, les villes ol se concentrent enseignement et institutions
judiciaires jouent un réle particulier.

Le théme du droit est abordé dans ce volume 4 travers I'histoire des écoles juridiques et des
institutions judiciaires, notamment aux premiers siécles de I'Islam. La fin du viir© et le début
du 1x°© siécle de I'ére chrétienne correspondent en effet A un tournant majeur dans I'histoire
du droit musulman. Clest i cette époque que commencérent A émerger les écoles juridiques
(madhab-s) qui fagonnérent durablement le visage classique de I'Islam sunnite. La structure
du systéme qui fut peu & peu remplacé par ces nouvelles écoles est, encore aujourd hui, difficile
A cerner avec précision. Le modéle régional développé par Joseph Schacht, qui distingue les
anciennes écoles juridiques selon des critéres géographiques #°, a été remis en cause depuis une
dizaine d'années par plusieurs chercheurs qui mettent l'accent soit sur 'hétérogénéité interne
de ces «écoles », soit sur le caractére transrégional de certains proto-madhab-s#7. Cette ten-
dance — dont Nimrod Hurvitz et Wael Hallaq sont les principaux représentants — conteste la
théorie de Schacht et souligne I'absence de doctrine commune 4 I'intérieur de régions comme
I'Traq et le Hedjaz, ol de simples « cercles » de juristes existaient de maniére concurrente. Ce
courant « révisionniste » a apporté une pierre importante a notre connaissance dela question,
en insistant sur ['absence de véritable unité juridique régionale.

Comme l'a récemment souligné David Powers, les travaux d'un des plus ardents critiques du
modele schachtien, Wael Hallaq, contribuent surtout 4 nuancer un modeéle malgré tout cohé-
rent*%, I] faut peut-étre penser que le modele schachtien et les contre-arguments avancés par la
tendance révisionniste, loin d’étre aussi en contradiction qu'il apparait de prime abord, refletent
des aspects complémentaires de la méme réalité historique. Ils ne feraient, en d’autres termes,
qu'illustrer la complexité des dynamiques en ceuvre dans la formation du droit. Une « école »
régionale n'implique en effet pas nécessairement une «doctrine commune » a cette région:
'« unité » relative d'une telle école peut découler de pratiques communes, d'un sentiment d’ap-
partenance 2 une méme entité, et/ou d'une classification établie de I'extérieur. Ainsi, quand le
calife umayyade demande la réunion des juristes des «ahl Misr», un « groupe » d'Egyptiens

46. Schacht, The Origins, p. 7-9; id., Introduction, p. 35.

47. Hurvitz, « Schools of Law and Historical Context», p. 44-46; Hallag, « From Regional to Personal
Schools of Law ? » ; Judd, « Al-Awza‘T and Sufyan al-Thawri», p. 11-14.

48. Powers, « Wael B. Hallaq on the Origins of Islamic Law », p. 156-157.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER 13

est identifié qui semble se distinguer d’autres entités « régionales » #°, sans quune telle identi-
fication préjuge de l'existence d'une doctrine commune et singuliére. Lexistence d'une « école »
peut résulter de la simple subjectivité de regards extérieurs; malgré le caractére artificiel de
sa création, elle n'en est pas pour autant factice dés lors que la reconnaissance de sa spécificité
participe 4 la dynamique historique.

Lhistoire juridique de I'Egypte — parent pauvre des études sur le droit musulman ancien — oc-
cupe une place importante dans ce volume, et cest 3 la reconstitution de certaines caractéristiques
de son « école » que sattélent plusieurs contributions. Jonathan Brockopp met en évidence l'exis-
tence d'une ancienne communauté de savants égyptiens, dont les racines plongent probablement
dans l'effervescence intellectuelle d’Alexandrie aux lendemains de la conquéte islamique. Il sou-
ligne également l'originalité du droit égyptien au tournant du v et du 1x° siécle, dont la produc-
tion livresque fixée est la plus ancienne connue jusqu'a ce jour. Alexandrie, puis Fustat, apparais-
sent comme des centres majeurs d’élaboration du droit musulman, malgré une occultation de leur
role par les sources tardives. Ce n'est donc pas un hasard si 'Egypte fut le berceau d’innovations
littéraires majeures dans le domaine juridique, tout particuli¢rement au 111¢/1x° siécle, et eut une
influence capitale sur le développement des écoles malikite et $afi‘ite. Focalisé sur le premier 4ge
abbasside, l'article de Mathieu Tillier souligne l'originalité du milieu juridique égyptien qui, dans
la seconde moitié du 11°/v111® siecle, est engagé dans une relation dialectique avec'école médinoise.
Loin d’apparaitre comme un simple satellite de cette école, ce milieu défendait des traditions
qui lui étaient propres qui purent attirer un temps les plus hautes instances du califat. Mateusz
Wilk insiste enfin sur I'importance de ce milieu égyptien — 4 coté dautres influences, notamment
syriennes — pour la formation et les premiers développements du malikisme en al-Andalus.

Les dynamiques et les acteurs de l'innovation

Lanalyse des processus évoqués exige la mise en lumieére des rythmes, des canaux et des
acteurs de cette innovation polycentrée. Ceci est dautant plus vrai lorsque I'on traite d’idées et
de pratiques, plutdt que de productions et de techniques pour lesquelles la circulation d'objets,
relevée par l'enquéte archéologique, facilite I'analyse. S'il est difficile de suivre avec précision
le chemin d'une innovation pour les époques hautes, il demeure toutefois possible d’émettre
un certain nombre d’hypotheéses.

Linnovation était-elle le fruit d'une intense circulation entre centres, circulation sous-évaluée
en raison de la nature des sources conservées ? Cette hypothése suppose non seulement une
pluralité de centres, mais également une structuration locale du savoir, de 'administration et
du pouvoir politique. Cette structuration locale évoluait a travers le temps, tout comme les ins-
titutions qui l'encadraient. En outre, la proximité géographique ne facilitait pas toujours la
diffusion d'une innovation : cette derniére devait en effet correspondre 3 une demande, ou tout

49. Al-Kindi, Akbbar qudat Misr, p. 322.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

du moins dépendait d'une capacité locale de réception et dadoption de I'innovation *°. Cette
demande ou cet accueil pouvait étre politique, économique, mais aussi souvent, apparaitre
dans le milieu des élites du savoir, aucun de ces domaines n’étant exclusif des autres. Il est
probable que de ce point de vue, tous les types d'innovations ne fonctionnaient pas de la méme
maniére: 'introduction d’une nouvelle monnaie, d'une nouvelle culture ou d’une technique
inconnue dans la région d'arrivée supposait une diffusion plus large au sein de la société que
I’évolution d'une méthode de commentaire textuel ou l'adoption d'un rituel de cour inédit.
Les spécificités des sociétés locales expliquent également que des rythmes différents puissent
étre relevés pour le développement d'une méme pratique.

Identifier des innovations et retracer leur diffusion est peut-étre une des tiches les plus in-
grates de I'historien qui, tributaire des sources disponibles 4 son époque, est contraint d'effectuer
un travail d'interprétation susceptible, dans certains cas, de glisser vers la spéculation. Apres
tout, I'apparition d'un méme phénomeéne dans deux régions distinctes n'implique pas nécessai-
rement un contact entre ces régions, et peut simplement relever d'une évolution historique paral-
lele. I est également possible que les historiens du passé aient eu tendance  lire des phénomeénes
différents A travers un méme filtre — composé de canevas historiographiques et de topoi similaires

—, leur donnant un lustre artificiellement identique 4 nos yeux. Il n'en demeure pas moins que,
dans certains cas, des faisceaux d’'indices semblent sufisamment probants pour que |'historien
se risque 4 une telle démarche, quitte 4 ce que ses hypothéses soient plus tard remises en question.

Plusieurs articles de ce dossier viennent souligner la complexité des dynamiques a I'ceuvre
dans la diffusion des innovations. Dans le domaine numismatique, Cécile Bresc met en évidence
les mécanismes présidant 4 la diffusion, en Orient, d'un type monétaire apparu dans I'Occident
musulman des Almohades. Les échanges sont ici le principal facteur de sa diffusion, la bonne
réputation de la monnaie almohade (bon aloi) expliquant tant son adoption par divers pouvoirs
(Ayyoubides, Seljoukides de Rum, Ghurides) que sa popularité au sein des populations. A ce mé-
canisme économique vient parfois se surimposer une dynamique symbolique : une fois que Saladin
eut adopté une monnaie de type «carré dans le cercle », 'exemplarité de ce sultan — champion
incontesté du sunnisme — encouragea les Ghurides a'adopter a leur tour. Mateusz Wilk souligne
quant 2 lui les ambiguités de I'émergence du malikisme en al-Andalus dans la seconde moitié du
virr®siecle :'adoption de ce « madhab » par les Umayyades estloin de correspondre ala transmission
uniforme de la doctrine de Malik b. Anas depuis Médine. La naissance du malikisme occidental
résulte plutdt d’interactions entre savants se réclamant de courants distincts — syriens, médinois,
égyptiens —, rivalisant les uns avec les autres avant que leurs doctrines ne finissent par fusionner.

Les institutions ont une part non négligeable dans de telles dynamiques d’innovation.
Christopher Melchert souligne que le développement des madrasa-s,  partir du v¢/x1° siécle,

50. P. Cressier a ainsi montré que tant l'introduction des gandt dans le Maghreb extréme que celle des
moulins A eau en al-Andalus sexpliquaient par le déplacement d’individus orientaux ou des contacts avec
I'Orient plutdt que par des circulations internes i I'Occident islamique. Cf. Cressier, « El resbalén de Sitan ».
Le méme auteur a souligné les difficultés qu'il y a souvent a retracer les voies de I'innovation technique:
Cressier, « Quelques observations ».

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER

modifia notablement la relation entre centre et périphérie dans le domaine du savoir juridique.
A travers la comparaison des carriéres de deux éminents juristes $fi‘ites, il montre comment
l'obtention d'une chaire au sein d'une madrasa assurait au professeur un rayonnement intellectuel
durable et bien supérieur a celui d'un simple enseignant de mosquée. En attirant de tout le dar
al-islam des étudiants qui, bien souvent, repartaient plus tard dans leurs provinces d'origine,
certaines madrasa-s contribuérent 4 une refonte de la tradition juridique en éclipsant peu a
peu Bagdad au profit de juristes provinciaux. Pour sa part, Mathieu Tillier met en évidence
la dialectique centre-province qui sous-tend I'évolution de I'institution judiciaire égyptienne.
Alors qu'a leur arrivée au pouvoir, les Abbassides tendirent a faconner la judicature iragienne
par assimilation de courants provinciaux — I’Egypte jouant une part mineure, mais non né-
gligeable —, la centralisation de l'appareil judiciaire impérial entreprise par al-Mansar accrut
considérablement l'influence de modéles iragiens sur le tribunal de Fustat. La dynamique
de 'innovation se révéle néanmoins plus complexe que le simple rayonnement institutionnel
du centre sur une province. En modifiant le recrutement des agents judiciaires, devenus en
partie des représentants de l'empire, et donc leurs interactions avec la société égyptienne, la
centralisation bagdadienne nécessita une adaptation des structures judiciaires et permit ainsi,
a terme, le retour d'une innovation égyptienne.

Les interactions entre centres ne sauraient pourtant tout expliquer. Sobhi Bouderbala le
montre bien en retracant les caractéristiques d'un genre historiographique spécifique a I'Egypte,
celui des Hitat. Les développements de cette littérature nostalgique, ot la ville est décrite a
travers un va-et-vient permanent entre le passé et 'observation du présent, se comprennent par
la filiation intellectuelle que les lettrés égyptiens revendiquaient de maniére particuliérement
prononcée. Il en va ainsi comme si la longévité de la capitale régionale — Fustat, puis Le Caire

— avait su faire naitre, auprés d'auteurs tels Ibn ‘Abd al-Hakam, Ibn Dugmagq et al-Magqrizi,
un sentiment d’appartenance propice a I'invention d'un genre inconnu ailleurs.

Perspectives

A lissue de cette réflexion préliminaire, abordée de maniére relativement pragmatique a
partir de terrains d'enquéte propres aux contributeurs, plusieurs questions semblent devoir
étre approfondies dans l'avenir. Elles nécessiteraient une analyse plus théorique et une enquéte
systématique; elles bénéficieraient en outre souvent d'une approche comparatiste, permettant
de relativiser les « spécificités » de I'Islam:

1. Une histoire plus systématique de conceptions médiévales trop souvent considérées
comme allant de soi et comme peu évolutives semble nécessaire: ainsi de la pensée de l'unité
du dar al-islam en relation avec les spécificités régionales ou de la notion de fitna.

2. La conception et la valeur de 'innovation en Islam mériteraient de faire I'objet d'une
enquéte approfondie A partir de sources de natures diverses et d’époques variées : il est probable
quun tableau historique plus nuancé que celui souvent dressé apparaitrait. Il conviendrait
notamment de s'interroger sur 1'idée recue selon laquelle toute innovation islamique serait

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16 LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

le produit de pratiques informelles, l'informalisme étant censé caractériser I'Islam par rapport
a1'Occident latin patrie de la commune, des corporations®, etc.

3. Les dynamiques de la diversité régionale, deés la haute époque, restent encore en partie
inexplorées. Cette diversité, souvent dissimulée par des auteurs en quéte d’'unité, ne pourra
étre mise au jour qu'a travers un profond travail d’archéologie textuelle. De tels travaux per-
mettront certainement d’affiner notre compréhension d'un empire qui, au-dela de facteurs
d’unité, n'en demeurait pas moins multipolaire.

4. Le role des individus dans les dynamiques centre-périphérie reste largement a étudier.
Il serait notamment utile de mieux cerner le role d’éventuels agents de I'administration impé-
riale, ou califale apres le x© siécle, dans certaines innovations se développant dans des centres
régionaux. Une prosopographie ciblée, 4 partir des nombreuses données déja exploitées, devrait
pouvoir donner des fruits rapidement.

51. Pour deux étapes chronologiques de cette conception a partir d'interrogations distinctes: Udovitch,
« Formalism and Informalism » et Greif, Institutions and the Path to the Modern Economy.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Bibliographie
Instruments de travail

Encyclopaedia of Islam, 2nd edition, E.J. Brill, Leyde,
1954-2004, 12 volumes.
Khalafallah, M., « Badi‘», L, p. 857.
Robson, J.,, « Bid‘a», I, p. 1199.
Rosenthal, E, « Awail », I, p- 758.

Sources

Abi Bakr Ahmad b. Abi ‘Asim al-Nabil, al-Awa'il,
éd. Muhammad al-Sa‘id b. Bayiini Zaglal,
Dair al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1987.
Sa‘id al-Andalusi, Tabagat al-umam, éd. L. Cheikho et
trad. R. Blachére, Institute for the History of
Islamic Science, Francfort-sur-le-Main, 1999.
Al-Harrani, Kitab al-awa’il, éd. Mi$“al Bani 1-Gabrin
al-Matiri, Dar Ibn Hazm, Beyrouth, 2003.
Ibn Abi Sayba, al-Musannaf, éd. Hamad b. ‘Abd
Allih al-Gum‘a et Muhammad b, Ibrahim
al-Lahidan, Maktabat al-rusd, Riyad, 2004,
16 volumes.
Ibn Hazm, Risala fi fadl al-Andalus, dans al-Maqqati,
Nafh al-tib min gusn al-Andalus al-ratib,
éd. I. “Abbas, Dar sadir, Beyrouth, 1968, vol. 3,

Etudes

Borrut, Antoine, Entre mémoire et pouvoir. Lespace
syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers
Abbassides (v. 72-193/692-809), Brill, Leyde, 2010.

Bravmann, Meir M., The Spiritual Background of Early
Islam, Brill, Leyde, 1972.

Bulliet, Richard W,, Islam. The View from the Edge,
Columbia University Press, New York, 1994.

Burbank, Jane et Cooper, Frederick, Empires in World
History. Power and the Politics of Difference,
Princeton University Press, Princeton et
Oxford, 2010.

Clément, Francois, Pouvoir et légitimité en Espagne
musulmane & [époque des taifas (v¢/x1° siécle).
Limam fictif, LHarmattan, Paris-Montréal, 1997.

Cressier, Patrice, « El resbalén de Sigan. Observacio-
nes sobre el molino hidraulico en al-Andalus
y Marruecos », dans Tomas Quesada Quesada.
Homenaje, Universidad de Granada, Grenade,
1998, p. I51-171L

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER

Trésor de la langue francaise, htep o/ /atilf.atilf.fr/dlf.hem,

consulté le 10 juin 2010.

p. 156-179; trad. Ch. Pellat, « Ibn Hazm,
bibliographe et apologiste de 'Espagne musul-
mane », Al-Andalus, 19, 1954, p. 53-102.
Al-Kindi, Abbar qudat Misr, dans Kitab al-wulat
wa-kitab al-qudat, éd. R. Guest, Brill, Leyde,
1912, P. 299-476.
Ibn Qutayba, al-Ma‘arif, éd. Tarwat ‘Ukasa,
Dar al-ma‘arif, Le Caire, 1969.
Al-Qalqasandi, Subb al-a“$a, tome I, Dar al-kutub
al-misriyya, Le Caire, 1922.
Al-Tabarani, al-Awd’il, éd. Muhammad Sakiir b.
Mahmaud al-Hagi Amir, Mu'assasat al-risala-

Dair al-furqan, Beyrouth, 1983.

—, «Quelques observations sur une question contro-
versée: la diffusion des galeries drainantes
(kbattara-s) au Maroc pré-saharien », dans Al-
Andalus. Espaco de mudanga. Balango de 25 anos
de historia e arqueologia medievais. Homenagem
a Juan Zozaya Stabel-Hansen, Mertola, 2006,
p. 181-188.

Dejugnat, Yann, Le voyage d'Occident et d’'Orient des
lettrés dal-Andalus : genése et affirmation dune
culture du voyage (ve-vir®/x1°-x111° siécle), thése
de doctorat sous la direction de C. Picard, uni-
versité de Paris 1, 2010.

Djait, Hichem, La grande discorde: religion et politique
dans Ulslam des origines, Gallimard, Paris, 1989.

Donner, Fred MacGraw, « From Believers to Muslims.
Confessionnal Self-Identity in the Early Islamic
Community », al-Abbath, 50-51 (2002-2003),

p. 9-53.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

17


http://www.tcpdf.org

18

LES VOIES DE L'INNOVATION DANS UN EMPIRE ISLAMIQUE POLYCENTRIQUE

Donner, Fred MacGraw, Muhammad and the Believers,
Harvard University Press, Cambridge (Mass.)-
Londres, 2010.

Fierro, Maribel, «The Treatises Against Innovations

(kutub al-bida)», Der Islam 69, 1992, p. 204-246.

Gilotte, Sophie, Aux marges dal-Andalus. Peuplement et
habitat en Estrémadure centre-orientale
(virrt-x1r© siecle), Helsinki, 2010.

Goldziher, Isaac, Le dogme et la loi de l'islam, trad.

F. Arin, Paul Geuthner, Paris, 1920.

Gereif, Avner, Institutions and the Path to the Mod-
ern Economy: Lessons from Medieval Trade,
Cambridge University Press, Cambridge, 2006.

Hallaq, Wael B., «<From Regional to Personal Schools
of Law? A Reevaluation», Islamic Law and
Society 8, 2001, p. 1-26.

Hilaire-Pérez, Liliane, « Pratiques inventives, chemine-
ments innovants, crédits et légitimations », dans
Hilaire-Pérez, Liliane et Garcon, Francoise
(éd.), Les chemins de la nouveauté: innover,
inventer au regard de U'histoire, Paris, 2003
(Cths-Histoire, 9), p. 9-38.

Hoyland, Robert, «New Documentary Texts and the

Early Islamic State», BSOAS, 69,2006, p. 395-416.

Hurlet, Frédéric et Tolan, John, Les Empires. Antiquité
et Moyen Age, analyse comparée, PUR, Rennes,
2008.

Hurvitz, Nimrod, «Schools of Law and Historical
Context: re-examining the Formation of the
Hanbali Madhhab», Islamic Law and Society 7,
2000, p. 37-64.

Jamil, Nadia, «Caliph and Qutb. Poetry as a Source
for Interpreting the Transformation of the Byz-
antine Cross on Steps on Umayyad Coinage»
dans Bayt al-Maqdis. Jerusalem and Early Islam,
éd.J. Johns, Oxford University Press, Oxford,
1999 (Oxford Studies in Islamic Art. 1%, 2),

p. 11-58.

Judd, Steven C., « Al-Awza‘1 and Sufyan al-Thawri:
the Umayyad Madhhab ?», dans Peri Bearman,
Rudolph Peters et Frank E. Vogel (éd.), The
Islamic School of Law. Evolution, Devolution, and
Progress, Harvard University Press, Cambridge,
2005, p. 10-25.

Juynboll, Gauthier H.A., Muslim Tradition. Studies
in Chronology, Provenance and Authorship of
Early Hadith, Cambridge University Press,
Cambridge, 1983.

Kennedy, Hugh, The Prophet and the Age of the Caliph-
ates: the Islamic Near East from the Sixth to the
Eleventh Century, Longman, Londres, 1986.

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

—, The Armies of the Caliphs. Military and Society in
the Early Islamic State, Routledge, Londres-
New York, 2001.

Khan, Geoftrey, Arabic Documents from Early Islamic
Khurasan, The Nour Foundation, Londres,
2007.

Landau-Tasseron, Ella, «The “Cyclical Reform”: a
Study of the Mujaddid Tradition», Studia
Islamica 70, 1989, p. 79-117.

La Vaissiére, Etienne de (éd.), Islamisation de [Asie cen-
trale: processus locaux dacculturation du vir‘ au
X1 siécle, Paris, 2008 (Studia iranica. Cahier, 39).

Lewis, Bernard, Comment I'Islam a découvert 'Europe,
trad. frangaise, Gallimard, Paris, 1984.

Marsham, Andrew, Rituals of Islamic Monarchy. Acces-
sion and Succession in the First Muslim Empire,
Edinburgh University Press, Edinburgh, 2009.

Martinez-Gros, Gabriel, Ibn Khaldan, les sept vies de
I'Islam, Sindbad/Actes Sud, Arles, 2006.

Miquel, André, La géographie humaine du monde musul-
man jusquay milieu du x1° siecle, Mouton & Co,
Paris-La Haye, 1967.

Noth, Albrecht et Conrad, Lawrence L., The Early
Arabic Historical Tradition. A Source-Critical
Study, traduit de l'allemand par M. Bonner, The
Darwin Press, Princeton, 1994.

Pefia, Salvador (éd.), Iraq y al-Andalus: Oriente en el
Occidente isldmico, Fundacion Ibn Tufayl de
Estudios Arabes, Almeria, 2009.

Powers, David S., «Wael B. Hallaq on the Origins of
Islamic Law: a Review Essay», Islamic Law and
Society 17, 2010, p. 129-157.

Prémare, Alfred-Louis de, Les fondations de 'Islam.
Entre écriture et histoire, éditions du Seuil, Paris,
2002.

Rispler, Vardit, « Toward a New Understanding of the
Term bid“a», Der Islam 68, 1991, p. 320-328.

Robinson, Chase, Empire and Elites after the Muslim
Congquest: the Transformation of Northern Meso-
potamia, Cambridge University Press, Cam-
bridge, 2000.

—, ‘Abd al-Malik, Oneworld, Oxford, 200s5.

Schacht, Joseph, The Origins of Mubammadan Jurispru-
dence, Clarendon Press, Oxford, 1950.

—, Introduction au droit musulman, traduit de 'anglais
par P. Kempf et A.M. Turki, Maisonneuve et
Larose, Paris, 1983 (1 édition 1964 ).

Sijpesteijn, Petra M., «The Arab conquest of Egypt
and the Beginning of Muslim rule», dans
R.S. Bagnall (éd.), Egypt in the Byzantine
World 300-700, Cambridge University Press,
Cambridge, 2007, p. 437-459.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Sijpesteijn, Petra M. et Sundelin, Lennart (éd.),
Papyrology and the History of early Islamic Egypt,
Brill, Leyde-Boston, 2004.

—, Sundelin, Lennart, Torallas Tovar, Sofia et Zomeno,
Amalia, From al-Andalus to Khurasan. Docu-
ments from the Medieval Muslim World,
éd. Leyde-Boston, Brill, 2007.

Silverstein, Adam, Postal Systems in the Pre-Modern
Islamic World, Cambridge University Press,
Cambridge, 2007.

Tixier du Mesnil, Emmanuelle, Géographie et géographes
dal-Andalus, thése de doctorat, université de
Rouen, 2003.

Treadwell, Luke, « The ‘Orans’ Drachms of Bichr ibn
Marwan and the Figural Coinage of the Eatly
Marwanids», dans Bayt al-Magqdis. Jerusalem

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier

Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

ANNLIESE NEF, MATHIEU TILLIER

and Early Islam, éd. Jeremy Johns, Oxford
University Press, Oxford, 1999 (Oxford Studies
in Islamic Art. 1%, 2), p. 223-270.

Udovitch Abraham L., «Formalism and Informalism
in the Social and Economic Institutions of the
Medieval Islamic World», dans Individualism
and Conformity in Classical Islam, éd. Amin
Banani et Speros Jr Vryonis, Otto Harassowitz,
Wiesbaden, 1977, p. 61-82.

Vallet, Eric, « La vigne et le palmier. Identités provin-
ciales et construction de I'Etat sous le sultanat
rastlide (vir®-1x¢/x-xve siécle) », REMMM
121-122, 2008, p. 53-67.

https://www.ifao.egnet.net

19


http://www.tcpdf.org

Anlsl 45 (2011), p. 1-20 Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de I'innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

