
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 45 (2011), p. 1-20

Annliese Nef, Mathieu Tillier

Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  45   −   2011

Annliese Nef, Mathieu Tillier

	
	

Introduction

Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique

Les variations de la conception impériale dans l’espace et le temps 1 permettent amplement 
	 de définir le dār al-islām – ou peut-être vaudrait-il mieux dire la mamlakat al-islām 2 – 
	 comme un empire. Pour reprendre une définition simple et englobante : « les empires 

sont des unités politiques de grande taille, expansionnistes ou qui maintiennent la mémoire 
d’une autorité exercée sur de vastes espaces, des entités politiques qui maintiennent distinc-
tion et hiérarchie au fur et à mesure qu’elles intègrent de nouveaux peuples » 3. Les terres sous 
domination islamique au Moyen Âge relèvent sans aucun doute de cette définition large qui ne 
préjuge pas, néanmoins, de la forme particulière que prend chaque empire. Cette définition a 
le mérite de s’opposer à la réduction que constitue le fait de penser l’empire, au niveau macros-
copique, comme un ensemble centralisé autour d’une capitale rayonnante dont les provinces 
suivraient les impulsions. L’empire islamique lui-même n’échappe pas toujours à cette analyse 
simplificatrice que les sources des premiers siècles de l’Islam peuvent favoriser 4.

1.  Voir notamment Burbank et Cooper, Empires in World History. La réflexion sur les différentes formes 
que peut revêtir un empire a progressé au cours des dernières années mais, le plus souvent, elle ne prend 
pas en compte le monde islamique pré-ottoman car ce dernier est rarement considéré comme un empire 
par les non-islamisants. Or, Burbank et Cooper considèrent, à juste titre, l’empire islamique comme un des 
prétendants à la succession de l’empire romain, même s’il ne s’agit pas du seul héritage revendiqué par le 
califat abbasside. Ils lui consacrent une partie de leur chapitre 3.
2.  Nous utilisons ici l’expression dār al-islām de manière générique mais une histoire du terme plus attentive 
serait nécessaire ; mamlakat al-islām (« terres où s’exerce le gouvernement de l’Islam ») est une expression 
que l’on retrouve chez les géographes arabo-musulmans surtout entre le xe et le xie siècle. Voir Miquel, La 
géographie humaine du monde musulman, p. 271-274.
3.  Burbank et Cooper, Empires in World History, p. 8.
4.  Cette conception a été critiquée notamment dans Bulliet, Islam. The view from the edge.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique2

Cette conception impériale vaut pour tout l’arc temporel ici envisagé. Deux périodes 
majeures sont en effet traditionnellement distinguées dans l’histoire de l’Islam médiéval (viie-
xve siècle). La première, du viie au xe siècle, ressortit à une histoire au cours de laquelle une 
ville (Damas, puis Bagdad) peut être identifiée comme la capitale impériale ; l’unité politique de 
l’Islam est alors considérée comme la situation normale. Après le début du xe siècle et l’apparition 
de plusieurs califats concurrents correspondant à des espaces politiques identifiés et durables 
dans le temps (califats fatimide et umayyade d’al-Andalus), une seconde période commence, qui 
voit plusieurs villes ou régions prétendre à la représentation de la centralité islamique. 

Cette dichotomie schématique n’exclut pas, toutefois, l’existence à divers niveaux de 
« centres » multiples dès la haute époque. À l’inverse, la fin de l’unité politique du monde isla-
mique n’empêche pas le maintien au-delà du xe siècle d’une koinè culturelle et linguistique. La 
mémoire d’une unité passée et l’aspiration, au moins proclamée, à une unité à retrouver, qui 
expliquent qu’un certain nombre de dynamiques continuent de relier des centres devenus, pour 
une part d’entre eux, indépendants et relevant d’entités politiques distinctes. Les processus 
que ce dossier met en lumière continuent de se développer à l’échelle du dār al-islām, au-delà 
des divisions politiques, y compris entre espaces et pôles concurrents. La permanence d’un 
imaginaire impérial, sans cesse revisité, explique en partie ces phénomènes. 

La notion de « polycentrisme » est utilisée ici précisément afin de mettre en avant une 
conception non centralisée de l’empire. Un « centre », à la différence d’une « capitale », désigne 
tout pôle territorial – que sa polarité revête une réalité politique, religieuse, culturelle, éco-
nomique ou autre, aucun de ces domaines n’étant exclusif des autres. L’existence d’un centre 

– qu’il s’agisse d’une ville ou d’une région – se manifeste par son rayonnement, dont découle 
son attractivité. Un tel rayonnement peut être lié à la présence d’institutions politiques et 
religieuses, à la capacité du centre considéré à former des savants, à produire du savoir ou des 
biens, etc. De tels pôles se caractérisent, en fin de compte, par une force de gravité qui leur 
permet de se distinguer les uns des autres, sur un ou plusieurs plans, et de revendiquer des 
spécificités culturelles, religieuses, économiques ou politiques. La notion de centre n’est donc 
pas ici à entendre comme un contrepoint à celle de périphérie, mais dans le sens de pôle. 

Ainsi, si tout empire intègre, en les distinguant, des populations et des régions très différentes, 
l’histoire de l’Islam par delà l’empire repose sur des dynamiques, voire des tensions, entre centres 
(urbains ou régionaux) et plus largement sur une dialectique opposant unité/centralité et diversité. 
C’est à l’étude de ces dynamiques qu’est consacré ce dossier. Il ne s’agit donc pas de refaire ici ce 
qu’a très bien fait une historiographie qui, privilégiant les monographies régionales 5 – dynastiques 

5.  Cette histoire s’est appuyée sur des sources de natures différentes et des approches variées : les progrès de 
l’archéologie ont permis de mettre en valeur les transformations de la culture matérielle et d’élargir les recherches 
au-delà des capitales régionales ; les ouvrages géographiques et les chroniques apparaissent comme les véhicules 
de véritables conceptions régionales du monde islamique, souvent portées par des dynasties ; l’histoire du savoir, 
et en particulier de l’encadrement juridique, mais aussi doctrinal et théologique, possible avant tout au niveau des 
capitales régionales, ou plutôt de leurs élites et donc de leurs réseaux régionaux, s’écrit à partir des ouvrages de 
ṭabaqāt et des traités rédigés et enseignés dans les différents centres du savoir. Enfin, un dernier volet, en partie lié au 
premier, est celui de l’économie : certaines sources exceptionnelles, dont la monnaie, permettent en effet de dégager 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 3

ou attentives aux spécificités culturelles régionales –, s’est de plus en plus ouverte à une logique 
territoriale et historique 6, ainsi qu’à une réflexion sur les variations locales de l’arabisation et de 
l’islamisation 7. Il s’agit d’identifier des centres et de comprendre les relations qui les unissent. 
Un centre se caractérise par son rayonnement et son insertion dans une relation dynamique avec 
d’autres centres. La capacité à innover – et à diffuser une innovation à l’échelle régionale – est une 
des manifestations les plus visibles de ce rayonnement : c’est pourquoi la structure polycentrique 
de l’empire islamique, puis de l’Islam, sera ici examinée principalement à travers le prisme de 
l’innovation. Celle-ci sera entendue de manière large et traitée exclusivement sous un angle non 
technique : en prenant en compte le savoir, le politique (conception du politique, institutions) et 
les représentations, leur économie et les échanges auxquels ils donnent naissance 8. En effet, si 
l’on porte sans trop de réticence au crédit du monde de l’Islam médiéval un certain nombre d’in-
novations techniques (y compris dans les domaines du commerce et de l’agriculture), on présente 
souvent ce monde comme peu réceptif, voire rétif aux innovations dans les domaines abordés ici. 
Si l’innovation ne fut qu’exceptionnellement célébrée en tant que telle dans le monde médiéval, 
la valeur positive accordée aux novateurs au sein de l’Islam n’est presque jamais prise en compte.

Penser les dynamiques de l’innovation entre des pôles de natures et de tailles variées dans 
un cadre impérial permet de dépasser, nous semble-t-il, deux positions relativement aporé-
tiques : celle qui consiste à aborder le monde de l’Islam de manière exclusivement régionale, 
comme s’il était compartimenté, et celle qui revient à juxtaposer variété et « facteurs d’unité » 
(la langue, la religion, etc.), même si l’effet de ces derniers, convoqués un peu paresseusement, 
est unanimement relativisé. Dérouler les deux fils du polycentrisme et de l’innovation permet 
ainsi non seulement de mettre en évidence la variété interne du dār al-islām – qui n’est plus 
contestée par personne désormais – et la conscience qu’en avaient ses habitants, mais aussi 
d’insister à la fois sur les dynamiques de l’innovation et sur la valorisation de cette dernière 
au sein de l’Islam. De manière plus générale, et sans qu’un discours accompagne toujours ces 
réalités, l’existence de multiples grands pôles urbains au sein du monde islamique favorisa des 
évolutions qui n’étaient pas nécessairement convergentes ni synchrones dans ses différentes 
régions, mais aussi, tout simplement, l’innovation. Un tel questionnement vise à prolonger 
la nécessaire entreprise de déconstruction de l’essentialisme qui caractérise encore trop souvent 
l’approche de l’Islam médiéval. 

à la fois des entités spatiales, de circulation monétaire par exemple, qui ne correspondent pas exactement à des 
régions administratives, et des sous-régions économiques au sein d’ensembles plus vastes, dont la complémentarité 
est parfois expressément pensée dans les sources écrites médiévales (cf. Vallet, « La vigne et le palmier »). 
6.  Robinson, Empire and Elites after the Muslim conquest.
7.  Voir par exemple, parmi les publications récentes : de La Vaissière (éd.), Islamisation de l’Asie centrale ; 
Gilotte, Aux marges d’al-Andalus.
8.  Même si elle s’intéresse avant tout à l’innovation technique, les axes retenus par Liliane Hilaire-Pérez dans 
son introduction à Hilaire-Pérez et Garçon, Les chemins de la nouveauté, p. 9-38, nous paraissent également 
pertinents dans le cadre de ce projet : « Ces questions nous ont conduit à définir trois angles de recherche : 
d’une part, l’histoire des référents, des légitimations et des choix qui donnent sens et crédit aux inventions, 
d’autre part, les jeux de l’individuel et du collectif dans les cheminements de l’innovation, enfin la part des 
circulations et des échanges, l’économie des savoirs, dans les processus de la conception technique » (p. 11).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique4

	 Polycentrisme et empire : au-delà de la dialectique unité/division

Évoquant rapidement les grands empires qui se sont succédés dans l’histoire, Jane Burbank 
et Frederick Cooper, en arrivant aux « empires qui tentèrent d’occuper la place laissée par 
Rome », évoquent dans une formule que la traduction alourdirait : « resilient Byzantium, dy-
namic but fissionable Islamic caliphates, and the short-lived Carolingians » et avancent que les 
difficultés rencontrées par ces ensembles politiques tenaient aux « limites du monothéisme 
militant comme instrument de la puissance d’un État ». Ils ajoutent : « La tendance à convertir 
ou tuer les impies et à répandre la vraie foi mobilisa les combattants de la Chrétienté et de 
l’Islam, mais provoqua aussi des divisions au sein des empires lorsque l’on en vint à déterminer 
qui incarnait le vrai en religion et qui appuyait sa prétention au pouvoir sur la désignation 
divine » 9. Bien qu’elle soit établie entre des empires qui ont sans doute moins à voir qu’il n’y 
paraît, cette comparaison constitue un bon point de départ car elle fait le lien entre revendica-
tions religieuses monothéistes et impossible réalisation d’une unité minée par les divisions10. 
Or, cette idée, que l’ouvrage propose de dépasser partiellement est, de manière plus ou moins 
explicite, souvent à l’arrière-plan des analyses sur l’empire islamique.

Qu’elles s’appuient ou non sur des conceptions médiévales, quelques grandes tendances 
explicatives au sujet de l’empire islamique en découlent.

La tension entre l’aspiration à un idéal d’unité et la réalité des divisions politiques a long-
temps été vue comme un des moteurs de l’histoire de l’Islam médiéval. Selon une idée ré-
currente, l’aspiration à une unité originelle serait une constante de la pensée musulmane. La 
construction d’un empire islamique serait une tentative pour maintenir et étendre cette unité 
dont les fondements religieux seraient essentiels. Alors qu’ils partageaient des préoccupations 
somme toute assez proches de celles de l’Église et de l’empire dans le monde latin ou de l’empire 
byzantin 11 – et en cela Jane Burbank et Frederick Cooper ont vu juste – les Arabo-musulmans 
sont décrits comme obsédés par cette unité, pourtant peu durable d’un point de vue historique, 
puisque la première fitna (« division », « guerre civile »), notion essentielle de la conception du 
monde islamique selon cette lecture, intervient dès 35/656 12. La précocité de cette guerre civile, 
qui vit s’affronter les plus grands représentants de la première génération de musulmans et fut 
interprétée a posteriori comme une rupture fatidique de l’unité première de la cité islamique, 

9.  Burbank et Cooper, Empires in World History, p. 4.
10.  Soulignons toutefois que le chapitre 3 de Burbank et Cooper, Empires in World History, conclut à la 
primauté du pragmatisme impérial sur le dogme religieux : l’unité est maintenue et la rigueur religieuse 
s’accommode d’une diversité interne qu’il était supposément nécessaire de combattre.
11.  On verra sur ce point la conclusion de Hurlet et Tolan à Les Empires, p. 239-250.
12.  Comme toutes les notions considérées comme centrales, celle de fitna a une histoire et son usage tend à 
se banaliser avec le temps. De la fitna de 656-661 (sur laquelle on verra l’ouvrage désormais classique : Djaït, 
La grande discorde) aux émeutes urbaines, en passant par les grandes oppositions qui scandent la période 
umayyade (cf. A. Borrut, Entre mémoire et pouvoir), cette notion n’a cessé d’évoluer et mériterait une étude 
systématique. Une rencontre organisée en 2009 à l’université de Nanterre par G. Martinez-Gros et E. Tixier 
du Mesnil sur la notion de fitna dans l’Occident islamique, à paraître dans la revue Médiévales, 60, 2011 a 
commencé d’aborder la question.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 5

pourrait d’ailleurs expliquer une véritable exaltation de la nécessité d’un retour à l’unité chez 
certains auteurs médiévaux. Aspiration à une unité primordiale et désir d’un retour aux ori-
gines s’opposeraient ainsi à une valorisation de l’innovation et du changement, qui expliquerait 
la condamnation musulmane de la bidʿa (« innovation ») 13, sœur de l’hétérodoxie et mère de 
la fitna. Cette aspiration à l’unité et ce peu de goût pour le nouveau expliqueraient également 
l’absence de curiosité pour l’au-delà du monde islamique attribuée à l’Islam 14.

Or, la dialectique unité/morcèlement du dār al-islām, bien que reflétant des événements 
historiques réels, n’en constitue pas moins un schéma historiographique en partie trompeur, qui 
n’est pas seulement le produit des historiens contemporains mais provient, en ligne directe, d’une 
conception de l’histoire véhiculée par certains penseurs médiévaux. L’idéal d’une unité originelle 
fut inventé rétrospectivement par des auteurs identifiant l’unicité de Dieu affirmée par l’islam 
à l’unité nécessaire de Son royaume. La perte de l’unité, postulée de manière rétroactive, fut ex-
pliquée de différentes manières, y compris au Moyen Âge : l’interprétation peut être religieuse 15, 
comme on vient de le voir, mais aussi politique 16 ou géographico-politique 17. Cette approche 
consistant à opposer systématiquement unité et morcellement a servi de clé d’interprétation 
historique et politique à certains historiens spécialistes de l’Islam médiéval, probablement aussi 
en écho à des interprétations avancées au sujet de l’évolution de l’empire romain. Leur vision 
d’un « échec » de l’empire, d’une division et d’une fragmentation dommageables à la puissance 
politique de l’Islam, rappelle en effet des propos dépassés sur la fin de l’empire romain. Cette 
projection est en partie justifiée par la prétention de l’empire islamique à la succession de ce der-
nier. Se greffe toutefois à cette projection une interprétation qui justifie le « déclin » de l’Islam 
par sa fascination pour l’époque des origines et par sa difficulté supposée à admettre l’altérité. 
Bien que critiquée depuis longtemps, cette conception quelque peu linéaire et téléologique de 
l’histoire, qui s’appuie sur une définition monolithique de « la pensée islamique », a la vie dure. 

Deux notions ont, de ce point de vue, fait l’objet d’analyses renouvelées qui invitent à re-
penser plus avant l’histoire de l’empire islamique. Celle d’umma, tout d’abord, omniprésente et 
souvent traduite de manière trop univoque par « communauté des croyants », dans le sens de 
« communauté des musulmans », alors même que l’on a montré que pour une période haute au 
moins, les choses étaient plus complexes 18. L’histoire des premiers siècles de l’empire islamique 

13.  Sur cette notion et ses connotations, voir infra.
14.  Pour une vision classique et dépassée de cette question, cf. Lewis, Comment l’Islam a découvert l’Europe.
15.  Bien entendu, les catégories employées ici au sens large ne sont pas exclusives les unes des autres : il s’agit 
d’explications qui insistent particulièrement sur telle ou telle dimension.
16.  Un des exemples les plus célèbres est celui d’Ibn Ḫaldūn : voir Martinez-Gros, Ibn Khaldūn. 
17.  A. Miquel et E. Tixier du Mesnil ont montré respectivement au niveau de l’empire islamique et d’al-
Andalus, que les géographes tendaient à célébrer une unité qui est souvent contradictoire avec le degré de 
morcellement politique perçu ou réel : l’inventaire, la fiche descriptive en sont les meilleurs instruments, ils 
permettent de recoudre les déchirures de l’empire. Cf. Miquel, La géographie humaine et Tixier du Mesnil, 
Géographie et géographes.
18.  Selon Fred Donner, la « umma » primitive apparaît avant tout comme une communauté de « Croyants » 
monothéistes, et il propose que le terme mu’minūn (« croyants ») prévalut sur celui de muslimūn (« musulmans ») 
jusqu’à la fin du viie siècle dans les textes officiels. Donner, « From Believers to Muslims » ; id., Muhammad 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique6

a également fait l’objet d’une réflexion nouvelle autour de questions essentielles : à partir de 
quand un tel empire existe-t-il 19 ? Quelles sont les marques de l’unification, administrative 20 
et juridique en particulier, qui accompagnent sa mise en place ? Quels en sont les acteurs (ad-
ministratifs, fiscaux, militaires) ? Comment se construit et se diffuse l’image de la centralité 
politique, en particulier les représentations de la personne du calife 21, mais aussi l’imaginaire 
impérial 22 ? Comment, plus largement, l’information circule-t-elle sur de longues distances ? 
On manque, pour retracer l’émergence de l’empire, de sources d’époque umayyade, même si 
de nouvelles approches textuelles sont mises en œuvre 23. Le moment crucial de la construction 
impériale est ainsi (dé)placé au tournant du viiie siècle (ʿ Abd al-Malik 24), voire du ixe siècle 
(avec Hārūn al-Rašīd). Toutefois, dans le même temps, une documentation papyrologique tou-
jours plus abondante suggère que la conquête musulmane eut des effets, en particulier fiscaux, 
plus précoces que postulé jusqu’ici 25, tandis qu’une épigraphie dont la datation est également 
haute suggère la diffusion d’un sentiment d’appartenance à une même entité politique. 

Il convient de garder présent à l’esprit que la très grande majorité des constructions politiques 
islamiques qui se déclarèrent indépendantes au cours de la deuxième moitié du Moyen Âge se 
réapproprièrent des références universalisantes qui appartenaient au langage politique impérial 
islamique – ainsi en alla-t-il des Umayyades d’al-Andalus ou des Fatimides d’Égypte. En outre, les 
approches qui se concentrent sur la dialectique unité/division font fi d’instruments d’unification, 
ni religieux ni politiques, qui s’inscrivent dans la durée et reposent sur des circulations internes à 

and the Believers. Prémare, Les fondations de l’Islam, p. 91-99, a également proposé une lecture renouvelée du 
terme mu’minūn dans la Charte de Yathrib. Notons par ailleurs que la notion d’umma se décline au pluriel 
en umam ou « peuples », « nations », au sens médiéval de ces termes, dès le Moyen Âge.
19.  On ne peut ici faire le point sur des débats vigoureux et la bibliographie abondante à laquelle elle a 
donné naissance, nous nous contentons de renvoyer à un article qui faisait le point à la date de sa publication : 
Hoyland, « New Documentary Texts and the Early Islamic State ».
20.  La découverte ou l’édition de nombreux documents des premiers siècles de l’Islam dessinent un nouveau 
tableau : sans effacer les différences régionales de ce point de vue, elles mettent en lumière l’existence de 
rythmes communs qui marquent les efforts de centralisation umayyades puis abbassides. Cf. Sijpesteijn et 
al. (éd.), From al-Andalus to Khurasan et Khan, Arabic Documents.
21.  Sur la représentation du calife à proprement parler, on verra Jamil, « Caliph and Quṭb », p. 11-58 et 
Treadwell, « The ‘Orans’ Drachms of Bichr ibn Marwān », p. 223-270. Une série d’études récentes visent à 
mieux encadrer l’évolution de l’institution califale et des représentations qui lui sont liées. Cf., par exemple, 
Marsham, Rituals of Islamic Monarchy.
22.  Cette dernière expression est empruntée à Burbank et Cooper, Empires in World History, « Introduction ».
23.  Borrut, Entre mémoire et pouvoir. Pour une institution aussi importante que celle du barīd, attribuée par 
les auteurs abbassides à Hārūn al-Rašīd, alors que les indices de son existence à l’époque umayyade, dans 
la continuité des époques antérieures, sont nombreux, voir Silverstein, Postal Systems, p. 54-57.
24.  Ainsi Chase Robinson oppose-t-il le « laissez-faire/patrimonialism » des Sufyanides aux innovations 
impériales de ʿ Abd al-Malik, dans Robinson, ʿ Abd al-Malik, respectivement p. 63 et p. 66-80. L’interprétation 
de l’auteur ne manque pas d’intérêt pour notre propos puisqu’il suggère que ce calife put accomplir ce saut 
parce que ni lui, ni ses proches, n’avaient connu la période muhammadienne (p. 66). Donner, Muhammad 
and the Believers reprend cette chronologie.
25.  Ce grâce à l’important travail effectué depuis une décennie autour des papyrus de la première époque 
islamique. Voir notamment Sijpesteijn, « The Arab Conquest of Egypt », p. 444-445.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 7

l’empire 26, mais ne sont pas antithétiques d’une connaissance et d’une appréciation des spécificités 
régionales largement répandues 27. En somme, tout dépend des sources que l’on privilégie.

La lenteur de la construction impériale islamique, sa composition interne comme son 
histoire, expliquent que l’on puisse décliner et analyser des types de dynamiques différentes 
pour chaque entité concernée. Les logiques à l’œuvre varient selon que l’on se penche sur un 
polycentrisme régional dans le cadre d’une rivalité politique (A. Pelaez à propos de Malaga et 
Grenade à l’époque naṣride) ; sur les liens qui se lient au niveau régional entre deux centres 
relevant d’entités politiques distinctes (A. Nef sur la Sicile byzantine et l’Ifrīqiya aghlabide) ; 
sur les relations entre le centre califal et une ville de fondation islamique, capitale d’un en-
semble territorial (M. Tillier sur les relations entre Bagdad et Fusṭāṭ) ; sur les dynamiques 
entre Orient et Occident de l’Islam (M. Wilk sur les relations entre l’Orient et al-Andalus 
d’un point de vue juridique) ou entre deux régions éloignées du monde islamique, dont l’une 
est associée à la centralité de l’empire 28. 

Au-delà de la question de la structuration et de la représentation du dār al-islām, il convient 
donc de remettre en avant les dynamiques qui s’y donnent à lire. Or celles-ci apparaissent 
notamment à travers le prisme de l’innovation.

	 Une innovation bannie ou une variante	
de la rhétorique médiévale de l’innovation ?

Le terme d’« innovation », qui désignait à l’origine le simple fait d’innover ou son résultat, la 
chose nouvelle introduite 29, a acquis une connotation très positive dans nos sociétés contem-
poraines. La promotion constante de nouveaux produits sur le marché y apparaît comme le fer 
de lance d’une économie dominée par le culte de la croissance. L’acception contemporaine de 
l’innovation participe à ce titre d’une vision orientée de l’histoire, marquée par le progrès de l’hu-
manité (entendu de manière exclusivement technologique) , symbolisé par celui de la recherche.

À l’inverse, on a longtemps considéré l’islam comme hostile à l’idée même d’innovation : 
le passage du temps aboutissant à un inexorable éloignement de l’époque idéale de la cité du 
Prophète, le sens de l’histoire est celui d’un long déclin moral où chaque innovation constituerait 
une rupture de plus vis-à-vis du modèle prophétique. C’est là le sens généralement reconnu au 
mot « bidʿa », innovation « blâmable » qui s’oppose, sémantiquement, à la notion de « sunna », la 
« tradition » reconnue ou la bonne pratique que les musulmans associaient au Prophète avant 
même la promotion du ḥadīṯ en réceptacle privilégié de la sunna 30. Pour peu qu’elle soit perçue 
comme contraire à un principe enraciné dans l’image de la cité islamique idéale, l’innovation 

26.  Touati, Islam et voyage au Moyen Âge et Dejugnat, Le Voyage d’Occident et d’Orient des lettrés d’al-Andalus.
27.  Elles sont décrites, voire exaltées dans les ouvrages de géographie et chantées par les savants qui vantent 
les mérites de leur région d’origine : ainsi, par exemple, de la célèbre Risāla fī faḍl al-Andalus d’Ibn Ḥazm.
28.  Voir Peña (éd.), Iraq y al-Andalus.
29.  Trésor de la langue française, http ://atilf.atilf.fr/tlf.htm, consulté le 10 juin 2010, s.v. « innovation ».
30.  Voir Robson, « Bidʿa », EI2, I, p. 1199 ; Goldziher, Le dogme et la loi de l’islam, p. 215. Sur le sens du mot 
sunna aux premiers temps de l’islam, voir Bravmann, The Spiritual Background of Early Islam, p. 123 sq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique8

apparaît donc comme négative : la « création » (iḥdāṯ, iḫtirāʿ) d’une pratique ne saurait se 
justifier si elle ne découle pas de la tradition. Comme le précise un ḥadīṯ prophétique, « toute 
nouveauté (muḥdaṯāt) est une innovation (bidʿa) ; toute innovation est une erreur (ḍalāla) et 
toute erreur conduit en enfer 31 ». En ce sens, le bon innovateur est en réalité le « rénovateur » 
(muǧaddid) qui, une fois par siècle, apporte un nouveau souffle à l’islam non par l’originalité 
de sa pensée, mais par sa compréhension exceptionnelle des principes fondateurs de la religion 
et par sa revivification de la sunna 32.

Cette vision à l’origine négative de l’innovation fut, en réalité, rapidement tempérée par les 
juristes musulmans. À côté de la bidʿa mauvaise – parce qu’elle entrait en contradiction avec 
le Coran, la sunna du Prophète, l’exemple des Compagnons et Successeurs ou le consensus 
(iǧmāʿ) –, apparut l’idée qu’une nouveauté qui ne tomberait pas dans un tel travers ne pouvait 
faire l’objet d’un rejet automatique 33. Dès le iie/viiie siècle, les juristes distinguèrent ainsi 
plusieurs catégories de bidʿa-s, d’aucunes étant considérées comme « bonnes » (ḥasana), voire 
« louables » (maḥmūda) 34. Bonne ou mauvaise, l’innovation tombait toujours sous le coup 
d’une classification morale : en ce qu’elle affectait des rituels ( iʿbādāt) ou des pratiques sociales 
(mu āʿmalāt) soumis à une norme religieuse révélée, il importait surtout de déterminer ce qui, 
en dehors d’une sunna de plus en plus codifiée, pouvait sans risque être pratiqué.

Les musulmans n’envisageaient cependant pas l’innovation que sous son aspect moral ou 
religieux. Dans le domaine littéraire, le badīʿ (sur la même racine que « bidʿa ») désigna, à partir 
du iiie/ixe siècle, l’« originalité », la « création » du poète ou du littérateur à la virtuosité admi-
rée 35. Plutôt qu’une rupture négative, l’innovation pouvait aussi apparaître comme la simple 
apparition, sur la ligne plane du temps, d’une pratique inédite – sans que cette pratique soit 
autrement qualifiée. Une telle innovation était observée à travers son inventeur, qualifié d’awwal 
(pl. awā’il), « premier » à avoir fait quelque chose. Cette terminologie déplaçait l’innovation 
du domaine moral ou religieux vers celui d’une histoire neutre, vue comme une construction 
progressive de pratiques. L’innovation n’y marquait plus un éloignement inexorable vis-à-vis 
d’un passé idéal, mais une étape vers les pratiques contemporaines d’un auteur. La quête 
des « premiers », inventeurs de nouvelles pratiques, participait d’une histoire où il s’agissait 
d’expliquer un point d’arrivée (le temps présent) par les étapes qui en jalonnèrent la formation ; 
de justifier en quelque sorte une innovation, sur le modèle de nombreuses sociétés 36. 

Ces deux domaines – moralo-religieux d’un côté, « historique » de l’autre – n’étaient pas 
exclusifs, et une innovation moralement qualifiée de bidʿa pouvait apparaître, dans un autre 

31.  Cité par Fierro, « The Treatises Against Innovations », p. 205.
32.  Ella Landau-Tasseron propose que le terme muǧaddid désignait à l’origine un authentique innovateur 
(et pas un simple revificateur) et qu’il fut notamment utilisé pour légitimer les innovations apportées par 
al-Šāfiʿī. Landau-Tasseron, « The “Cyclical Reform” », p. 112. Sur la notion de muǧaddid et sa relation à la 
sunna, voir ibid., p. 83, 107-108.
33.  Fierro, « The Treatises Against Innovations », p. 206.
34.  Rispler, « Toward a New Understanding of the Term bidʿa », p. 325.
35.  Khalafallah, « Badīʿ », EI2, I, p. 857.
36.  On retrouve en particulier cette pratique dans la Grèce ancienne.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 9

contexte, comme une simple « première fois » 37. Inversement, la quête des awā’il pouvait s’appa-
renter, parfois, à la recherche des racines « historiques » d’une sunna religieusement sanctionnée 
par ailleurs 38. Il n’en demeure pas moins que l’appellation neutre d’awā’il permettait de réunir 
des « premières fois » aux connotations diverses 39.

Le genre des awā’il se développa à la fin du iiie/ixe et au ive/xe siècle 40. Il répertorie, 
souvent sous forme de listes succinctes, les personnages légendaires ou historiques dont les 
inventions acquirent une place importante – que cette place soit reconnue ou au contraire 
contestée – dans les pratiques islamiques. Gauthier Juynboll est un des premiers historiens à 
avoir attiré l’attention sur ce genre à part. Les informations qu’il recense pour la période post-
prophétique, remarque-t-il, entrent rarement en contradiction – quand contradictions il y a, 
celles-ci ne sont en général qu’apparentes. Le matériau brut de ces textes, exposé de manière 
lapidaire, pourrait constituer une source d’information essentielle sur les premiers temps de 
l’Islam et Juynboll fonde ainsi sur la littérature des awā’il son analyse des qāṣṣ (pl. quṣṣāṣ) au 
premier siècle de l’hégire 41. Albrecht Noth est pour sa part plus dubitatif quant à la valeur 
des awā’il, soulignant à juste titre combien l’invention littéraire d’un « premier » put servir à 
exalter un lignage, à promouvoir une position juridique, ou encore à légitimer une pratique ou 
une institution en la rattachant à une personnalité prestigieuse des débuts de l’Islam 42. Si la 
réticence de Noth à considérer les awā’il comme des informations objectives se justifie pour 
les premières décennies de l’Islam, leur prise en considération pourrait être moins sujette à 
caution pour des époques plus tardives.

L’étude des innovations institutionnelles aurait probablement encore beaucoup à tirer de 
ce genre souvent négligé par les historiens. Les awā’il font en effet la part belle aux affaires du 
pouvoir et de l’État, comme en témoigne, notamment, le chapitre qu’al-Qalqašandī (m. 821/1418) 
consacre tardivement à ce genre 43 : parmi les principaux thèmes des awā’il que l’auteur retient 

37.  C’est ainsi que les disciples d’al-Šāfiʿī le qualifièrent de « premier à compiler des livres d’uṣūl al-fiqh », 
par opposition aux ḥanbalites qui le considéraient coupable d’innovations blâmables. Voir Landau-Tasseron, 
« The “Cyclical Reform” », p. 109-110.
38.  Voir par exemple la section consacrée aux awā’il par Ibn Qutayba, al-Maʿārif, p. 551-58 : l’auteur cherche 
dans l’époque antéislamique l’origine de normes développées par l’islam, comme l’interdiction du vin ou 
l’amputation de la main du voleur.
39.  Ainsi le Muṣannaf d’Ibn Abī Šayba entremêle, dans sa section consacrée aux awā’il, les innovations 
« impies » des Umayyades et les premières manifestations de traditions entérinées par la sunna.
40.  Sur l’histoire de ce genre, voir Rosenthal, « Awā’il », EI2, I, p. 758. Suivant l’opinion d’al-Qalqašandī, 
Rosenthal pense que les Awā’il d’Abū Hilāl al-ʿAskarī (m. v. 395/1005) constituent le premier ouvrage autonome 
ressortissant à ce genre. D’autres ouvrages anciens d’awā’il ont néanmoins paru depuis l’article de Rosenthal. 
Citons notamment : (1) Abū Bakr Aḥmad b. Abī ʿĀṣim al-Nabīl (m. 287/900), al-Awā’il (ce livre en grande 
partie constitué de ḥadīṯ-s est principalement centré sur les premiers temps de l’Islam, sur la Création, sur 
l’histoire des « origines » bibliques, etc.) ; (2) Abū ʿUrwa al-Ḥusayn b. Abī Maʿšar Muḥammad b. Mawdūd 
al-Ḥarrānī (m. 318/930-31), Kitāb al-awā’il ; (3) Sulaymān b. Aḥmad al-Ṭabarānī (m. 360/970-71), al-Awā’il. 
L’histoire du genre et de ses premiers développements attend encore une étude à part entière. 
41.  Juynboll, Muslim Tradition, p. 10-11.
42.  Noth et Conrad, The Early Arabic Historical Tradition, p. 106-107.
43.  Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā, I, p. 412-436.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique10

apparaissent les rois et les émirs, les vizirs, les prédicateurs, les secrétaires de chancellerie, les 
finances publiques, etc. 44. La recension des « premiers » est loin d’être réservée au genre spéci-
fique des awā’il. Certains ouvrages historiques sont plus sensibles que d’autres à l’influence de 
cette littérature ; la contribution de Mathieu Tillier propose d’explorer plus particulièrement 
quelques aspects de l’innovation judiciaire dans l’Égypte abbasside à partir des Aḫbār quḍāt 
Miṣr d’al-Kindī (m. 350/961), à mi-chemin entre la chronique et le dictionnaire biographique, 
qui retracent minutieusement l’apparition de diverses pratiques au tribunal de Fusṭāṭ. 

	 Polycentrisme et innovation dans le dār al-islām médiéval

Le volume ici présenté ne prétend ni épuiser l’ensemble des questions qui se posent ni, encore 
moins, y répondre, mais il se propose d’ouvrir quelques pistes de réflexion à partir de travaux 
en cours. Les textes rassemblés, consacrés aux dynamiques qui relient le polycentrisme impé-
rial islamique et les processus d’innovation, alors que la chronologie avait été volontairement 
laissée aussi ouverte que possible (viie-xve siècles), traitent surtout des viie-xie siècles. Hormis 
la contribution de Sobhi Bouderbala, qui traite d’un genre littéraire sur la longue durée, seuls 
les articles de Cécile Bresc et d’Antonio Peláez abordent la fin de la période, probablement 
parce que le polycentrisme, comme l’innovation, vont plus de soi pour cette dernière et que 
ces thèmes avaient peut-être plus besoin d’être mis en lumière pour la haute époque. 

	 Polycentrisme, légitimité et innovation

La question du polycentrisme est étroitement liée à l’histoire des représentations et à la 
façon dont un centre politique, même de taille modeste, tente de modeler son image ou sa 
position au sein d’un empire, et dont l’autorité qui s’y exerce cherche à imposer sa légitimité 
vis-à-vis de sa population ou de pouvoirs concurrents. Une telle affirmation de la centralité, qui 
confine parfois à la manipulation de la réalité historique, vaut tant pour le pouvoir impérial 
(califal pour les premiers siècles de l’Islam), pour lequel la promotion de centres secondaires 
peut participer à l’établissement de sa légitimité – par exemple la promotion d’une école 
juridique médinoise par les premiers califes abbassides –, que pour des pouvoirs provinciaux 
s’appropriant et recyclant des modèles typiques de la centralité impériale au service de l’affir-
mation de leur propre légitimité. Les acteurs de ce processus ne se contentent jamais d’imiter 
sans innover le ou les centre(s) qui leur servent de référence, impériaux ou régionaux qu’ils 
soient. Plus un centre est autonome et plus, paradoxalement, son besoin de légitimation est 
grand puisqu’en théorie la légitimation ne peut être que califale 45.

44.  Sur les différents thèmes traités par la littérature d’awā’il, voir Noth et Conrad, The Early Arabic Historical 
Tradition, p. 104-105.
45.  Le cas des royaumes de taifas de la péninsule Ibérique est exemplaire de ce point de vue : cf. Clément, 
Pouvoir et légitimité en Espagne musulmane.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 11

Plusieurs articles de ce dossier montrent comment la quête de légitimité contribue à la 
formation d’un monde musulman polycentrique et à l’innovation politique et institutionnelle. 
Étudiant l’exemple de Tāhart, Cyrille Aillet souligne ainsi comment l’histoire de la ville fut écrite 
de manière à l’ériger en centre urbain majeur du monde musulman, à égalité avec les grandes 
métropoles sunnites orientales que sont Bagdad ou Balḫ. Au-delà des faits historiques, son étude 
montre que Tāhart, capitale de la communauté ibadite sous les Rustumides, demeura longtemps 
un centre essentiel du dār al-islām dans l’imaginaire arabo-musulman, notamment grâce à l’adop-
tion par l’historiographie urbaine d’anciens mythes de fondation. Pour Tāhart, comme peut-être 
pour d’autres villes, l’érection mythologique d’une ville en grand centre semble inexorablement 
découler des efforts de légitimation d’une dynastie locale. Mateusz Wilk, de son côté, s’attache 
à démontrer comment l’adoption du mālikisme participa à la construction d’une centralité 
andalousienne, en dotant la dynastie umayyade d’Occident d’une légitimité juridique orientale. 

Christophe Picard, pour sa part, s’emploie à nuancer le modèle de la centralité bagdadienne, 
à l’époque abbasside, en prenant en compte la centralité d’étendues maritimes généralement 
regardées comme marginales. Au sein d’un espace hiérarchisé, ces espaces secondaires n’en 
jouent pas moins un rôle essentiel dans l’affirmation du pouvoir impérial. Ils polarisent un 
certain nombre d’activités étroitement liées à la souveraineté et à sa légitimation : opérations 
militaires et grand commerce, conçu comme un instrument de la prospérité que tout calife doit 
assurer à ses sujets. L’océan Indien constituait ainsi un centre majeur dans la représentation 
du dār al-islām par les géographes. De son côté, la Méditerranée, au-delà d’une historiographie 
musulmane qui tend à la marginaliser, apparaissait comme une constellation de petits centres 
vitaux pour le commerce, tandis que sur le plan militaire, un large réseau de ribāṭ-s faisait de 
cette « mer du milieu » un pôle essentiel de la lutte contre les chrétiens. 

Antonio Pelaez Rovira illustre comment, au sein de l’émirat naṣride, alors que le reste de 
la péninsule Ibérique était passé sous le contrôle des dynasties chrétiennes environnantes, la 
ville de Malaga tenta à plusieurs reprises au cours du xve siècle d’asseoir la légitimité d’un 
souverain naṣride rival de celui de Grenade. Pour ce faire, ce concurrent s’appuyait comme le 
Naṣride de la capitale émirale sur une ville (ou parfois plusieurs), sur la bayʿa de ses élites, sur 
la légitimation par le combat et… sur des alliés extérieurs, le plus souvent chrétiens. Ainsi, la 
ville littorale reprenait en innovant le modèle original d’un royaume musulman isolé dans un 
cadre toujours plus chrétien et dont la légitimité s’appuyait à la fois sur l’islam, sur des centres 
extérieurs musulmans plus ou moins lointains et sur des souverains chrétiens qui n’hésitaient 
pas à reconnaître et soutenir les autorités en place ou leurs compétiteurs.

Enfin, Annliese Nef analyse la décision qui préside à la conquête de la Sicile en 827, et montre 
comment une décision autonome, prise sans consultation aucune du centre califal, nécessite 
une légitimation d’autant plus articulée. Elle passe ici par une consultation large des juristes, 
par une argumentation novatrice et par l’invention d’une nouvelle figure : celle du qāḍī-amīr, 
incarnée par Asad b. al-Furāt. Le recours à ces instruments variés reflète en partie le manque 
de légitimité de la dynastie ifrīqiyenne des Aghlabides à cette date, mais aussi l’inventivité 
locale dans la déclinaison des thèmes liés à la souveraineté qui en découle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique12

	 Polycentrisme, écoles juridiques et innovation

Le polycentrisme du monde musulman médiéval se lit également dans le processus d’isla-
misation et d’intégration des différentes régions qui en viennent à former le dār al-islām, tout 
en les maintenant distinctes. De ce point de vue, l’évolution du droit musulman est fonda-
mentale : elle est un facteur d’homogénéisation des pratiques sociales et, dans le même temps, 
elle reflète les spécificités locales. Là encore, nombre de régions sont le lieu d’innovations 
et contribuent à l’élaboration de ce que l’on désigne commodément par l’expression « droit 
musulman » ; au sein de ces régions, les villes où se concentrent enseignement et institutions 
judiciaires jouent un rôle particulier. 

Le thème du droit est abordé dans ce volume à travers l’histoire des écoles juridiques et des 
institutions judiciaires, notamment aux premiers siècles de l’Islam. La fin du viiie et le début 
du ixe siècle de l’ère chrétienne correspondent en effet à un tournant majeur dans l’histoire 
du droit musulman. C’est à cette époque que commencèrent à émerger les écoles juridiques 
(maḏhab-s) qui façonnèrent durablement le visage classique de l’Islam sunnite. La structure 
du système qui fut peu à peu remplacé par ces nouvelles écoles est, encore aujourd’hui, difficile 
à cerner avec précision. Le modèle régional développé par Joseph Schacht, qui distingue les 
anciennes écoles juridiques selon des critères géographiques 46, a été remis en cause depuis une 
dizaine d’années par plusieurs chercheurs qui mettent l’accent soit sur l’hétérogénéité interne 
de ces « écoles », soit sur le caractère transrégional de certains proto-maḏhab-s 47. Cette ten-
dance – dont Nimrod Hurvitz et Wael Hallaq sont les principaux représentants – conteste la 
théorie de Schacht et souligne l’absence de doctrine commune à l’intérieur de régions comme 
l’Iraq et le Hedjaz, où de simples « cercles » de juristes existaient de manière concurrente. Ce 
courant « révisionniste » a apporté une pierre importante à notre connaissance de la question, 
en insistant sur l’absence de véritable unité juridique régionale. 

Comme l’a récemment souligné David Powers, les travaux d’un des plus ardents critiques du 
modèle schachtien, Wael Hallaq, contribuent surtout à nuancer un modèle malgré tout cohé-
rent 48. Il faut peut-être penser que le modèle schachtien et les contre-arguments avancés par la 
tendance révisionniste, loin d’être aussi en contradiction qu’il apparaît de prime abord, reflètent 
des aspects complémentaires de la même réalité historique. Ils ne feraient, en d’autres termes, 
qu’illustrer la complexité des dynamiques en œuvre dans la formation du droit. Une « école » 
régionale n’implique en effet pas nécessairement une « doctrine commune » à cette région : 
l’« unité » relative d’une telle école peut découler de pratiques communes, d’un sentiment d’ap-
partenance à une même entité, et/ou d’une classification établie de l’extérieur. Ainsi, quand le 
calife umayyade demande la réunion des juristes des « ahl Miṣr », un « groupe » d’Égyptiens 

46.  Schacht, The Origins, p. 7-9 ; id., Introduction, p. 35.
47.  Hurvitz, « Schools of Law and Historical Context », p. 44-46 ; Hallaq, « From Regional to Personal 
Schools of Law ? » ; Judd, « Al-Awzāʿī and Sufyān al-Thawrī », p. 11-14.
48.  Powers, « Wael B. Hallaq on the Origins of Islamic Law », p. 156-157.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 13

est identifié qui semble se distinguer d’autres entités « régionales » 49, sans qu’une telle identi-
fication préjuge de l’existence d’une doctrine commune et singulière. L’existence d’une « école » 
peut résulter de la simple subjectivité de regards extérieurs ; malgré le caractère artificiel de 
sa création, elle n’en est pas pour autant factice dès lors que la reconnaissance de sa spécificité 
participe à la dynamique historique. 

L’histoire juridique de l’Égypte – parent pauvre des études sur le droit musulman ancien – oc-
cupe une place importante dans ce volume, et c’est à la reconstitution de certaines caractéristiques 
de son « école » que s’attèlent plusieurs contributions. Jonathan Brockopp met en évidence l’exis-
tence d’une ancienne communauté de savants égyptiens, dont les racines plongent probablement 
dans l’effervescence intellectuelle d’Alexandrie aux lendemains de la conquête islamique. Il sou-
ligne également l’originalité du droit égyptien au tournant du viiie et du ixe siècle, dont la produc-
tion livresque fixée est la plus ancienne connue jusqu’à ce jour. Alexandrie, puis Fusṭāṭ, apparais-
sent comme des centres majeurs d’élaboration du droit musulman, malgré une occultation de leur 
rôle par les sources tardives. Ce n’est donc pas un hasard si l’Égypte fut le berceau d’innovations 
littéraires majeures dans le domaine juridique, tout particulièrement au iiie/ixe siècle, et eut une 
influence capitale sur le développement des écoles mālikite et šāfiʿite. Focalisé sur le premier âge 
abbasside, l’article de Mathieu Tillier souligne l’originalité du milieu juridique égyptien qui, dans 
la seconde moitié du iie/viiie siècle, est engagé dans une relation dialectique avec l’école médinoise. 
Loin d’apparaître comme un simple satellite de cette école, ce milieu défendait des traditions 
qui lui étaient propres qui purent attirer un temps les plus hautes instances du califat. Mateusz 
Wilk insiste enfin sur l’importance de ce milieu égyptien – à côté d’autres influences, notamment 
syriennes – pour la formation et les premiers développements du mālikisme en al-Andalus.

	 Les dynamiques et les acteurs de l’innovation

L’analyse des processus évoqués exige la mise en lumière des rythmes, des canaux et des 
acteurs de cette innovation polycentrée. Ceci est d’autant plus vrai lorsque l’on traite d’idées et 
de pratiques, plutôt que de productions et de techniques pour lesquelles la circulation d’objets, 
relevée par l’enquête archéologique, facilite l’analyse. S’il est difficile de suivre avec précision 
le chemin d’une innovation pour les époques hautes, il demeure toutefois possible d’émettre 
un certain nombre d’hypothèses. 

L’innovation était-elle le fruit d’une intense circulation entre centres, circulation sous-évaluée 
en raison de la nature des sources conservées ? Cette hypothèse suppose non seulement une 
pluralité de centres, mais également une structuration locale du savoir, de l’administration et 
du pouvoir politique. Cette structuration locale évoluait à travers le temps, tout comme les ins-
titutions qui l’encadraient. En outre, la proximité géographique ne facilitait pas toujours la 
diffusion d’une innovation : cette dernière devait en effet correspondre à une demande, ou tout 

49.  Al-Kindī, Akhbār quḍāt Miṣr, p. 322.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique14

du moins dépendait d’une capacité locale de réception et d’adoption de l’innovation 50. Cette 
demande ou cet accueil pouvait être politique, économique, mais aussi souvent, apparaître 
dans le milieu des élites du savoir, aucun de ces domaines n’étant exclusif des autres. Il est 
probable que de ce point de vue, tous les types d’innovations ne fonctionnaient pas de la même 
manière : l’introduction d’une nouvelle monnaie, d’une nouvelle culture ou d’une technique 
inconnue dans la région d’arrivée supposait une diffusion plus large au sein de la société que 
l’évolution d’une méthode de commentaire textuel ou l’adoption d’un rituel de cour inédit. 
Les spécificités des sociétés locales expliquent également que des rythmes différents puissent 
être relevés pour le développement d’une même pratique.

Identifier des innovations et retracer leur diffusion est peut-être une des tâches les plus in-
grates de l’historien qui, tributaire des sources disponibles à son époque, est contraint d’effectuer 
un travail d’interprétation susceptible, dans certains cas, de glisser vers la spéculation. Après 
tout, l’apparition d’un même phénomène dans deux régions distinctes n’implique pas nécessai-
rement un contact entre ces régions, et peut simplement relever d’une évolution historique paral-
lèle. Il est également possible que les historiens du passé aient eu tendance à lire des phénomènes 
différents à travers un même filtre – composé de canevas historiographiques et de topoi similaires 

–, leur donnant un lustre artificiellement identique à nos yeux. Il n’en demeure pas moins que, 
dans certains cas, des faisceaux d’indices semblent suffisamment probants pour que l’historien 
se risque à une telle démarche, quitte à ce que ses hypothèses soient plus tard remises en question.

Plusieurs articles de ce dossier viennent souligner la complexité des dynamiques à l’œuvre 
dans la diffusion des innovations. Dans le domaine numismatique, Cécile Bresc met en évidence 
les mécanismes présidant à la diffusion, en Orient, d’un type monétaire apparu dans l’Occident 
musulman des Almohades. Les échanges sont ici le principal facteur de sa diffusion, la bonne 
réputation de la monnaie almohade (bon aloi) expliquant tant son adoption par divers pouvoirs 
(Ayyoubides, Seljoukides de Rum, Ghurides) que sa popularité au sein des populations. À ce mé-
canisme économique vient parfois se surimposer une dynamique symbolique : une fois que Saladin 
eut adopté une monnaie de type « carré dans le cercle », l’exemplarité de ce sultan – champion 
incontesté du sunnisme – encouragea les Ghurides à l’adopter à leur tour. Mateusz Wilk souligne 
quant à lui les ambiguïtés de l’émergence du mālikisme en al-Andalus dans la seconde moitié du 
viiie siècle : l’adoption de ce « maḏhab » par les Umayyades est loin de correspondre à la transmission 
uniforme de la doctrine de Mālik b. Anas depuis Médine. La naissance du mālikisme occidental 
résulte plutôt d’interactions entre savants se réclamant de courants distincts – syriens, médinois, 
égyptiens –, rivalisant les uns avec les autres avant que leurs doctrines ne finissent par fusionner.

Les institutions ont une part non négligeable dans de telles dynamiques d’innovation. 
Christopher Melchert souligne que le développement des madrasa-s, à partir du ve/xie siècle, 

50.  P. Cressier a ainsi montré que tant l’introduction des qanāt dans le Maghreb extrême que celle des 
moulins à eau en al-Andalus s’expliquaient par le déplacement d’individus orientaux ou des contacts avec 
l’Orient plutôt que par des circulations internes à l’Occident islamique. Cf. Cressier, « El resbalón de Šīṭan ». 
Le même auteur a souligné les difficultés qu’il y a souvent à retracer les voies de l’innovation technique : 
Cressier, « Quelques observations ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 15

modifia notablement la relation entre centre et périphérie dans le domaine du savoir juridique. 
À travers la comparaison des carrières de deux éminents juristes šāfiʿites, il montre comment 
l’obtention d’une chaire au sein d’une madrasa assurait au professeur un rayonnement intellectuel 
durable et bien supérieur à celui d’un simple enseignant de mosquée. En attirant de tout le dār 
al-islām des étudiants qui, bien souvent, repartaient plus tard dans leurs provinces d’origine, 
certaines madrasa-s contribuèrent à une refonte de la tradition juridique en éclipsant peu à 
peu Bagdad au profit de juristes provinciaux. Pour sa part, Mathieu Tillier met en évidence 
la dialectique centre-province qui sous-tend l’évolution de l’institution judiciaire égyptienne. 
Alors qu’à leur arrivée au pouvoir, les Abbassides tendirent à façonner la judicature iraqienne 
par assimilation de courants provinciaux – l’Égypte jouant une part mineure, mais non né-
gligeable –, la centralisation de l’appareil judiciaire impérial entreprise par al-Manṣūr accrut 
considérablement l’influence de modèles iraqiens sur le tribunal de Fusṭāṭ. La dynamique 
de l’innovation se révèle néanmoins plus complexe que le simple rayonnement institutionnel 
du centre sur une province. En modifiant le recrutement des agents judiciaires, devenus en 
partie des représentants de l’empire, et donc leurs interactions avec la société égyptienne, la 
centralisation bagdadienne nécessita une adaptation des structures judiciaires et permit ainsi, 
à terme, le retour d’une innovation égyptienne. 

Les interactions entre centres ne sauraient pourtant tout expliquer. Sobhi Bouderbala le 
montre bien en retraçant les caractéristiques d’un genre historiographique spécifique à l’Égypte, 
celui des Ḫiṭaṭ. Les développements de cette littérature nostalgique, où la ville est décrite à 
travers un va-et-vient permanent entre le passé et l’observation du présent, se comprennent par 
la filiation intellectuelle que les lettrés égyptiens revendiquaient de manière particulièrement 
prononcée. Il en va ainsi comme si la longévité de la capitale régionale – Fusṭāṭ, puis Le Caire 

– avait su faire naître, auprès d’auteurs tels Ibn ʿAbd al-Ḥakam, Ibn Duqmāq et al-Maqrīzī, 
un sentiment d’appartenance propice à l’invention d’un genre inconnu ailleurs.

	 Perspectives

À l’issue de cette réflexion préliminaire, abordée de manière relativement pragmatique à 
partir de terrains d’enquête propres aux contributeurs, plusieurs questions semblent devoir 
être approfondies dans l’avenir. Elles nécessiteraient une analyse plus théorique et une enquête 
systématique ; elles bénéficieraient en outre souvent d’une approche comparatiste, permettant 
de relativiser les « spécificités » de l’Islam :

1.  Une histoire plus systématique de conceptions médiévales trop souvent considérées 
comme allant de soi et comme peu évolutives semble nécessaire : ainsi de la pensée de l’unité 
du dār al-islām en relation avec les spécificités régionales ou de la notion de fitna.

2.  La conception et la valeur de l’innovation en Islam mériteraient de faire l’objet d’une 
enquête approfondie à partir de sources de natures diverses et d’époques variées : il est probable 
qu’un tableau historique plus nuancé que celui souvent dressé apparaîtrait. Il conviendrait 
notamment de s’interroger sur l’idée reçue selon laquelle toute innovation islamique serait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique16

le produit de pratiques informelles, l’informalisme étant censé caractériser l’Islam par rapport 
à l’Occident latin patrie de la commune, des corporations 51, etc.

3.  Les dynamiques de la diversité régionale, dès la haute époque, restent encore en partie 
inexplorées. Cette diversité, souvent dissimulée par des auteurs en quête d’unité, ne pourra 
être mise au jour qu’à travers un profond travail d’archéologie textuelle. De tels travaux per-
mettront certainement d’affiner notre compréhension d’un empire qui, au-delà de facteurs 
d’unité, n’en demeurait pas moins multipolaire.

4.  Le rôle des individus dans les dynamiques centre-périphérie reste largement à étudier. 
Il serait notamment utile de mieux cerner le rôle d’éventuels agents de l’administration impé-
riale, ou califale après le xe siècle, dans certaines innovations se développant dans des centres 
régionaux. Une prosopographie ciblée, à partir des nombreuses données déjà exploitées, devrait 
pouvoir donner des fruits rapidement. 

51.  Pour deux étapes chronologiques de cette conception à partir d’interrogations distinctes : Udovitch, 
« Formalism and Informalism » et Greif, Institutions and the Path to the Modern Economy.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 17

	 Bibliographie

	 Instruments de travail

Encyclopaedia of Islam, 2nd edition, E.J. Brill, Leyde, 
1954-2004, 12 volumes.

	 Khalafallah, M., « Badīʿ », I, p. 857.
	 Robson, J., « Bidʿa », I, p. 1199.
	 Rosenthal, F., « Awā’il », I, p. 758.

Trésor de la langue française, http ://atilf.atilf.fr/tlf.htm, 
consulté le 10 juin 2010.

	 Sources

Abū Bakr Aḥmad b. Abī ʿĀṣim al-Nabīl, al-Awā’il, 
éd. Muḥammad al-Saʿīd b. Bayūnī Zaġlūl,  
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1987.

Saʿīd al-Andalusī, Ṭabaqāt al-umām, éd. L. Cheikho et 
trad. R. Blachère, Institute for the History of 
Islamic Science, Francfort-sur-le-Main, 1999.

Al-Ḥarrānī, Kitāb al-awā’il, éd. Mišʿal Banī l-Ǧabrīn 
al-Maṭīrī, Dār Ibn Ḥazm, Beyrouth, 2003.

Ibn Abī Šayba, al-Muṣannaf, éd. Ḥamad b. ʿAbd 
Allāh al-Ǧumʿa et Muḥammad b. Ibrāhīm 
al-Laḥīdān, Maktabat al-rušd, Riyad, 2004, 
16 volumes.

Ibn Ḥazm, Risāla fī faḍl al-Andalus, dans al-Maqqarī, 
Nafḥ al-ṭīb min ġuṣn al-Andalus al-raṭīb,  
éd. I. ʿAbbās, Dār ṣādir, Beyrouth, 1968, vol. 3, 

p. 156-179 ; trad. Ch. Pellat, « Ibn Ḥazm, 
bibliographe et apologiste de l’Espagne musul-
mane », Al-Andalus, 19, 1954, p. 53-102.

Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, dans Kitāb al-wulāt 
wa-kitāb al-quḍāt, éd. R. Guest, Brill, Leyde, 
1912, p. 299-476.

Ibn Qutayba, al-Maʿārif, éd. Ṯarwat ʿUkāša,  
Dār al-maʿārif, Le Caire, 1969.

Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā, tome I, Dār al-kutub 
al-miṣriyya, Le Caire, 1922.

Al-Ṭabarānī, al-Awā’il, éd. Muḥammad Šakūr b. 
Maḥmūd al-Ḥāǧī Amīr, Mu’assasat al-risāla-
Dār al-furqān, Beyrouth, 1983.

	 Études

Borrut, Antoine, Entre mémoire et pouvoir. L’espace 
syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers 
Abbassides (v. 72-193/692-809), Brill, Leyde, 2010.

Bravmann, Meïr M., The Spiritual Background of Early 
Islam, Brill, Leyde, 1972.

Bulliet, Richard W., Islam. The View from the Edge, 
Columbia University Press, New York, 1994.

Burbank, Jane et Cooper, Frederick, Empires in World 
History. Power and the Politics of Difference, 
Princeton University Press, Princeton et 
Oxford, 2010.

Clément, François, Pouvoir et légitimité en Espagne 
musulmane à l’époque des taifas (ve/xie siècle). 
L’imam fictif, L’Harmattan, Paris-Montréal, 1997.

Cressier, Patrice, « El resbalón de Šīṭan. Observacio-
nes sobre el molino hidráulico en al-Andalus 
y Marruecos », dans Tomas Quesada Quesada. 
Homenaje, Universidad de Granada, Grenade, 
1998, p. 151-171.

—, « Quelques observations sur une question contro-
versée : la diffusion des galeries drainantes 
(khattâra-s) au Maroc pré-saharien », dans Al-
Andalus. Espaço de mudança. Balanço de 25 anos 
de historia e arqueologia medievais. Homenagem 
a Juan Zozaya Stabel-Hansen, Mertola, 2006, 
p. 181-188.

Dejugnat, Yann, Le voyage d’Occident et d’Orient des 
lettrés d’al-Andalus : genèse et affirmation d’une 
culture du voyage (ve-viie/xie-xiiie siècle), thèse 
de doctorat sous la direction de C. Picard, uni-
versité de Paris 1, 2010.

Djaït, Hichem, La grande discorde : religion et politique 
dans l’Islam des origines, Gallimard, Paris, 1989.

Donner, Fred MacGraw, « From Believers to Muslims. 
Confessionnal Self-Identity in the Early Islamic 
Community », al-Abhath, 50-51 (2002-2003), 
p. 9-53.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


les  voies  de  l’ innovation  dans  un empire  islamique  polycentrique18

Donner, Fred MacGraw, Muhammad and the Believers, 
Harvard University Press, Cambridge (Mass.)-
Londres, 2010.

Fierro, Maribel, «The Treatises Against Innovations 
(kutub al-bidaʿ)», Der Islam 69, 1992, p. 204-246.

Gilotte, Sophie, Aux marges d’al-Andalus. Peuplement et 
habitat en Estrémadure centre-orientale  
(viiie-xiiie siècle), Helsinki, 2010. 

Goldziher, Isaac, Le dogme et la loi de l’islam, trad. 
F. Arin, Paul Geuthner, Paris, 1920.

Greif, Avner, Institutions and the Path to the Mod-
ern Economy : Lessons from Medieval Trade, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2006.

Hallaq, Wael B., «From Regional to Personal Schools 
of Law? A Reevaluation», Islamic Law and 
Society 8, 2001, p. 1-26.

Hilaire-Pérez, Liliane, « Pratiques inventives, chemine-
ments innovants, crédits et légitimations », dans 
Hilaire-Pérez, Liliane et Garçon, Françoise 
(éd.), Les chemins de la nouveauté : innover, 
inventer au regard de l’histoire, Paris, 2003 
(Cths-Histoire, 9), p. 9-38.

Hoyland, Robert, «New Documentary Texts and the 
Early Islamic State», BSOAS, 69, 2006, p. 395-416.

Hurlet, Frédéric et Tolan, John, Les Empires. Antiquité 
et Moyen Âge, analyse comparée, PUR, Rennes, 
2008.

Hurvitz, Nimrod, «Schools of Law and Historical 
Context : re-examining the Formation of the 
Ḥanbalī Madhhab», Islamic Law and Society 7, 
2000, p. 37-64.

Jamil, Nadia, «Caliph and Quṭb. Poetry as a Source 
for Interpreting the Transformation of the Byz-
antine Cross on Steps on Umayyad Coinage» 
dans Bayt al-Maqdis. Jerusalem and Early Islam, 
éd. J. Johns, Oxford University Press, Oxford, 
1999 (Oxford Studies in Islamic Art. ix, 2), 
p. 11-58.

Judd, Steven C., « Al-Awzāʿī and Sufyān al-Thawrī : 
the Umayyad Madhhab ? », dans Peri Bearman, 
Rudolph Peters et Frank E. Vogel (éd.), The 
Islamic School of Law. Evolution, Devolution, and 
Progress, Harvard University Press, Cambridge, 
2005, p. 10-25.

Juynboll, Gauthier H.A., Muslim Tradition. Studies 
in Chronology, Provenance and Authorship of 
Early Hadîth, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1983.

Kennedy, Hugh, The Prophet and the Age of the Caliph-
ates : the Islamic Near East from the Sixth to the 
Eleventh Century, Longman, Londres, 1986.

—, The Armies of the Caliphs. Military and Society in 
the Early Islamic State, Routledge, Londres-
New York, 2001.

Khan, Geoffrey, Arabic Documents from Early Islamic 
Khurasan, The Nour Foundation, Londres, 
2007.

Landau-Tasseron, Ella, «The “Cyclical Reform”: a 
Study of the Mujaddid Tradition», Studia 
Islamica 70, 1989, p. 79-117.

La Vaissière, Étienne de (éd.), Islamisation de l’Asie cen-
trale : processus locaux d’acculturation du viie au 
xie siècle, Paris, 2008 (Studia iranica. Cahier, 39).

Lewis, Bernard, Comment l’Islam a découvert l’Europe, 
trad. française, Gallimard, Paris, 1984.

Marsham, Andrew, Rituals of Islamic Monarchy. Acces-
sion and Succession in the First Muslim Empire, 
Edinburgh University Press, Edinburgh, 2009.

Martinez-Gros, Gabriel, Ibn Khaldūn, les sept vies de 
l’Islam, Sindbad/Actes Sud, Arles, 2006.

Miquel, André, La géographie humaine du monde musul-
man jusqu’au milieu du xie siècle, Mouton & Co, 
Paris-La Haye, 1967.

Noth, Albrecht et Conrad, Lawrence I., The Early 
Arabic Historical Tradition. A Source-Critical 
Study, traduit de l’allemand par M. Bonner, The 
Darwin Press, Princeton, 1994.

Peña, Salvador (éd.), Iraq y al-Andalus : Oriente en el 
Occidente islámico, Fundaciòn Ibn Tufayl de 
Estudios Árabes, Almeria, 2009.

Powers, David S., «Wael B. Hallaq on the Origins of 
Islamic Law: a Review Essay», Islamic Law and 
Society 17, 2010, p. 129-157.

Prémare, Alfred-Louis de, Les fondations de l’Islam. 
Entre écriture et histoire, éditions du Seuil, Paris, 
2002.

Rispler, Vardit, «Toward a New Understanding of the 
Term bidʿa», Der Islam 68, 1991, p. 320-328.

Robinson, Chase, Empire and Elites after the Muslim 
Conquest: the Transformation of Northern Meso-
potamia, Cambridge University Press, Cam-
bridge, 2000.

—, ʿAbd al-Malik, Oneworld, Oxford, 2005.
Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan Jurispru-

dence, Clarendon Press, Oxford, 1950.
—, Introduction au droit musulman, traduit de l’anglais 

par P. Kempf et A.M. Turki, Maisonneuve et 
Larose, Paris, 1983 (1re édition 1964).

Sijpesteijn, Petra M., «The Arab conquest of Egypt 
and the Beginning of Muslim rule», dans 
R.S. Bagnall (éd.), Egypt in the Byzantine 
World 300-700, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2007, p. 437-459.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


annliese nef, mathieu tillier 19

Sijpesteijn, Petra M. et Sundelin, Lennart (éd.),  
Papyrology and the History of early Islamic Egypt, 
Brill,  Leyde-Boston, 2004.

—, Sundelin, Lennart, Torallas Tovar, Sofia et Zomeño, 
Amalia, From al-Andalus to Khurasan. Docu-
ments from the Medieval Muslim World,  
éd. Leyde-Boston, Brill, 2007. 

Silverstein, Adam, Postal Systems in the Pre-Modern 
Islamic World, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2007.

Tixier du Mesnil, Emmanuelle, Géographie et géographes 
d’al-Andalus, thèse de doctorat, université de 
Rouen, 2003.

Treadwell, Luke, «The ‘Orans’ Drachms of Bichr ibn 
Marwān and the Figural Coinage of the Early 
Marwanids», dans Bayt al-Maqdis. Jerusalem 

and Early Islam, éd. Jeremy Johns, Oxford 
University Press, Oxford, 1999 (Oxford Studies 
in Islamic Art. ix, 2), p. 223-270.

Udovitch Abraham L. , «Formalism and Informalism 
in the Social and Economic Institutions of the 
Medieval Islamic World», dans Individualism 
and Conformity in Classical Islam, éd. Amin 
Banani et Speros Jr Vryonis, Otto Harassowitz, 
Wiesbaden, 1977, p. 61-82.

Vallet, Éric, « La vigne et le palmier. Identités provin-
ciales et construction de l’État sous le sultanat 
rasûlide (viie-ixe/xiiie-xve siècle) », REMMM 
121-122, 2008, p. 53-67.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 45 (2011), p. 1-20    Annliese Nef, Mathieu Tillier
Les voies de l’innovation dans un empire islamique polycentrique. Introduction.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

