
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 44 (2010), p. 237-293

Jean-Claude Garcin

Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  44   −  2010

Jean-Claude Garcin

Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits  
ʿUmar al-Nuʿmān

On sait que le conte de ʿ Umar al-Nuʿmān est le plus long des Nuits. Il occupe quelque 
160 pages de l’édition de Būlāq, qui en compte 1330, soit un peu plus du huitième du 
volume édité. Il va de la Nuit 45 à la Nuit 145 1. On peut évidemment en soustraire 

les divers contes dits « insérés », racontés dans le conte principal, qui semblent interrompre le 
cours du récit, et dont on pourrait se demander quand ils ont été placés là. Mais on verra qu’il 
y a des raisons de penser qu’ils ont été écrits pour ʿ Umar al-Nuʿmān, et qu’ils ont leur fonction 
dans le conte. C’est une question que nous devrons aborder assez vite.

Par ailleurs le texte retenu par l’édition de Būlāq ne donne pas une idée complète ni juste 
du texte original. Non seulement des noms, en particulier ceux des princes chrétiens, ont été 
modifiés, mais l’auteur du texte de l’édition de Būlāq a résumé, en quelques lignes maladroites 2, 
un long passage du texte initial, ce qui empêche de comprendre vraiment comment on parvient 
à la situation finale, et d’apprécier la grande cohérence de ce conte. Il faut donc se référer aux 
manuscrits.

1.  N’étant pas ottomaniste, j’ai soumis cet article, avant sa publication, à Gilles Veinstein, professeur au 
Collège de France. Je le remercie de l’avoir relu, et d’avoir attiré mon attention sur certains points, que je 
signalerai dans les notes. Il va de soi que je suis seul responsable des erreurs qui demeureraient, de même si 
mon interprétation du conte n’est pas la bonne. 
  Būlāq (désormais ce manuscrit sera cité sous le sigle Bū), I, p. 139-301. Traduction Bencheikh dans la 
Pléiade, I, p. 366-696 et p. 1186-1192.
2.  Dans la Nuit 143 (Bū, I, p. 291 ; Pléiade, I, p. 677-678). La nouvelle traduction anglaise des Nuits par 
M. C. Lyons a repris le même texte (The Arabian Nights I, Penguin Classics, Londres, 2008, p. 597).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān238

	 Le nécessaire recours aux manuscrits

Le plus ancien manuscrit qui donne une version complète du conte, est celui de l’université 
de Tübingen 3, auquel a eu recours Rudi Paret, dans son étude de 1927. Il se présente comme le 
Livre II des Mille et Une Nuits, dont il contient les ǧuz’-s (ou parties) 7 à 13, c’est-à-dire 7 ǧuz’-s 4. 
C’est un manuscrit important parce qu’il permet de bien restituer l’ensemble de l’histoire. 
Mais il est visiblement tardif. Il a été copié vers la fin du xviiie siècle, pour une bibliothèque 
d’Alep5. Il résume souvent, et parfois assez mal quand il s’agit des dialogues, le texte initial 
qu’on trouve dans des manuscrits antérieurs ; et il lui arrive de changer le sens des données. 
Grâce à lui cependant, on peut utiliser deux manuscrits antérieurs où le conte ne nous est pas 
parvenu dans sa totalité.

Le premier de ces manuscrits antérieurs, où le conte est incomplet, est celui de la John 
Rylands University de Manchester 6, que l’on date du xvie, mais qui est peut-être du tout dé-
but du xviie. Le manuscrit étant conservé seulement à partir du folio 24 ro, on ne peut savoir 
s’il se présentait aussi comme un Livre II des Nuits. Il est également divisé en ǧuz’-s. Après 
deux contes qui n’ont pas été maintenus par la suite dans les Nuits, le conte de Khaylaǧān, 
et les histoires des deux vieux conteurs 7 ( ils occupaient le ǧuz’ 6, et une partie du ǧuz’ 7), le 
conte de ʿUmar al-Nuʿmān débute au folio 57 ro, dans le ǧuz’ 7, et le texte en est interrompu 
au folio 263 vo, avec le manuscrit, avant la fin du conte. Le folio 24 ro marque le début du ǧuz’ 
6 des Nuits, et lorsque le manuscrit s’interrompt, on est à la fin du ǧuz’ 12 ; le ǧuz’ 13 est an-
noncé 8. On a également ici pour le conte de ʿUmar al-Nuʿmān, environ 7 ǧuz’-s des Nuits 9. 
Le manuscrit a été acheté par un marchand français, Jean Varsy, élève de De Sacy, installé à 
Rosette avant l’expédition d’Égypte, qui faisait du commerce entre Alexandrie et Marseille, et, 
selon Crawford 10, a contribué au Journal asiatique jusqu’en 1850. On constate que dans les deux 
manuscrits, les volumes de texte contenus dans les différents ǧuz’ sont assez semblables, sauf 

3.  Université de Tübingen (désormais ce manuscrit sera cité sous le sigle Tü), Ma VI, 32. Sur ce manuscrit, 
voir Mahdī, Alf layla wa layla II, p. 300-302.
4.  Paret, Der Ritter-Roman, p. 4-14. Le texte proprement dit commence au folio 287 vo ( correspondant à 2b 
dans Paret qui n’a pris en compte que ce Livre II des Nuits pour sa pagination).
5.  Il est issu de la bibliothèque du Ḥaǧǧ Aḥmad al-Rabbāṭ d’Alep, que Paret donne comme vivant vers 
1200/1786 (Der Ritter-Roman, p. 4).
6.  Manuscrit arabe 646 (706). Ce manuscrit sera cité sous le sigle M ; sur ce manuscrit, voir Mahdī, Alf layla 
wa layla II, p. 298-299.
7.  On trouve d’abord l’histoire de Khaylakhān (ou Khaylaǧān) Abū Hāmām le Persan (M, fol. 24 ro-46 ro), 
ensemble très complexe aux multiples récits emboîtés, avec sorcières, djinns, shayṭān, idoles et recherche des 
trésors enfouis, mais où les multiples références au Yémen sont frappantes. On trouve ensuite (fol. 46 ro-56 vo), 
des récits plus disparates attribuées à deux vieux conteurs : histoire de marin ; histoire du «faucon cendré », 
un voleur qui a refait sa vie, et raconte à son tour comment se reconstitue une famille royale (ce qui n’est pas 
si mal avant ʿUmar al-Nuʿmān) où un des héritiers a été enlevé par une princesse des djinns.
8.  M, fol. 263 vo.
9.  En fait, il n’est pas surprenant que le texte de ʿUmar al-Nuʿmān qui est donné ici dans une version plus 
détaillée que celle de Tübingen, continue au delà du ǧuz’ 12.
10.  Catalogue des manuscrits arabes de Manchester, p. 883.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 239

pour le ǧuz’ 7, davantage résumé dans Tübingen. 11 On constate également que si le copiste du 
manuscrit de Manchester semble s’être beaucoup moins soucié de la numérotation des Nuits 
(souvent incohérente), que celui du manuscrit de Tübingen, il se corrige brusquement 12, et dans 
les deux manuscrits le ǧuz’ 12 s’achève avec la Nuit 541. Par ailleurs, la graphie du manuscrit 
de Tübingen change brusquement (Tü, fol. 496 ro) au moment où s’interrompt le manuscrit 
de Manchester. On peut en conclure que les deux manuscrits ont suivi un même modèle de 
disposition des Nuits, voire que la plus grande partie du manuscrit de Tübingen est précisément 
une copie (un peu résumée) du manuscrit aujourd’hui à Manchester.

D’autre part, on ne peut qu’être surpris par le fait que les deux manuscrits, celui de Tübingen 
comme celui de Manchester, sont ornés de vignettes d’une facture un peu grossière, mais qui 
ne sont pas sans charme 13, et qui relèvent du même « art naïf», avec la même façon de disposer 
les personnages. Ces vignettes illustrent aussi bien les « contes insérés » que les autres. De 
plus, dans le manuscrit de Manchester, orné de 29 vignettes, celles-ci ne sont pas réservées à 
l’illustration du seul conte de ʿ Umar al-Nuʿmān, mais se trouvent également (au nombre de 4) 
pour illustrer les récits précédents. On peut donc supposer que dans les 5 premiers ǧuz’-s du 
manuscrit de Manchester, il y avait des vignettes, ainsi que dans le Livre I perdu de Tübingen. 
Pour en revenir au conte de ʿUmar al-Nuʿmān, on voit qu’il est illustré de 25 vignettes dans 
le manuscrit de Manchester, et de 46 dans le manuscrit de Tübingen. L’illustrateur du ma-
nuscrit de Tübingen s’est visiblement inspiré des illustrations du manuscrit de Manchester, 
mais les vignettes de Tübingen sont beaucoup plus grossières 14. On constate qu’il n’y a plus de 
vignettes dans le manuscrit de Tübingen dans la partie qui n’est pas copiée sur le manuscrit de 
Manchester. Peut-on penser qu’il y a eu (à partir de quelle époque ?) une pratique des Mille et 
Une Nuits illustrées, ou que le manuscrit de Manchester était un cas unique, copié pour cette 
raison par le copiste du manuscrit de Tübingen ?

Le second manuscrit, antérieur, où le conte est incomplet, est à la Bibliothèque nationale 
de Paris, c’est le manuscrit « rapporté d’Orient, au commencement du xviiie siècle par Benoît 
de Maillet, consul de France en Égypte, puis, à partir de 1708, inspecteur des établissements 
français du Levant 15 ». Le texte aurait été écrit dans la seconde moitié du xviie siècle. Il est 
continu depuis le début des Nuits (pas de mention d’un Livre I ou II), et il est également 
divisé en ǧuz’-s. Comme dans le manuscrit de Manchester, les ǧuz’-s 6 et 7 contiennent les 

11.  Les volumes de texte par folios semblent comparables (le format du manuscrit de Tübingen est plus grand 
que celui du manuscrit de Manchester, mais les lettres y sont tracées également en caractères plus grands). 
Sauf le ǧuz’ 7, qui occupe 25 folios dans Manchester, et seulement 9 folios dans Tübingen, les autres ǧuz’-s 
sont de volumes équivalents : on a 52 folios (M), ou 58 (Tü), pour le ǧuz’ 8 ; 37 folios (M), ou 38 (Tü), pour 
le ǧuz’ 9 ; 38 folios (M), ou 33 (Tü), pour le ǧuz’ 10 ; 42 folios (M), ou 44 (Tü), pour le ǧuz’ 11 ; et 21 folios 
(M), ou 22 (Tü), pour le ǧuz’ 12.
12.  Au folio 249 ro.
13.  Même si Crawford qui a rédigé la notice du manuscrit, (p. 886 du catalogue), les qualifie de « coarse 
illustrations »!
14.  L’illustrateur du manuscrit de Tübingen a imité 13 des vignettes du manuscrit de Manchester, et a innové 
pour les 33 autres. 
15.  Zotenberg, « Notice », p. 182. Ce manuscrit sera désormais cité sous le sigle DM.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān240

deux contes qui ont été éliminés des Nuits par la suite (celui de Khaylaǧān et les histoires des 
deux vieux conteurs). Le conte de ʿUmar al-Nuʿmān qui commence également dans le ǧuz’ 
7, occupe aussi environ 7 ǧuz’-s jusqu’au ǧuz’ 14. Mais il comporte une lacune en son milieu. 
Le récit s’interrompt en effet brusquement après le ǧuz’ 10, au milieu d’un « conte inséré 16 », 
et, comme si le copiste ne savait plus où il en était, il regroupe sous une seule rubrique les 
« ǧuz’-s 11 et 12 17 », où il place un « conte inséré » qu’il semble être le seul à inclure dans ʿUmar 
al-Nuʿmān 18. Le récit reprend, après un blanc, dans le ǧuz’ 13, et continue jusqu’à la fin (au-delà 
du point où s’arrête le manuscrit de Manchester). Il semble difficile de penser avec Zotenberg 
que, dans ce manuscrit inachevé, qui devait sans doute être complété plus tard, « le copiste ne 
suivait aucun modèle, qu’il a juxtaposé un peu au hasard les récits recueillis par lui-même 19 », 
car la disposition suivie est identique à celle du manuscrit de Manchester. Il semble plutôt 
que le copiste se soit demandé quels « contes insérés » il était légitime de placer dans ʿUmar 
al-Nuʿmān, un problème que nous ne pourrons décidément pas éluder. 

Et c’est en effet un problème important. Car de la perception de la cohérence de cet ensem-
ble, dépend en partie le jugement que nous portons sur son sens et sur sa qualité artistique. 
Elle est généralement bien reconnue, mais parfois appréhendée comme si elle s’était construite 
dans la durée, avec des ajouts successifs 20. Si l’auteur excelle à décrire les combats singuliers 
sur le champ de bataille, ne doit-on pas admettre aussi qu’il a su décrire la douleur d’un amour 
non reconnu, comme dans le « conte inséré » de ʿAzīz et ʿAzīza ? Et que tous les aspects de 
son talent n’étaient que des moyens pour garder l’attention de son public, et le conduire à 
d’autres réflexions ?

Aussi, il me semble essentiel de ne pas oublier le thème fondamental, sans lequel ce conte 
n’existerait pas : l’affrontement entre chrétiens et musulmans, à quelque époque qu’on le situe.

	 L’histoire imaginaire d’une dynastie musulmane  
affrontée aux chrétiens

On l’a dit, les noms des princes chrétiens ont été modifiés dans la version de Būlāq et de 
Calcutta. Ce sont les noms tels qu’on les rencontre dans les manuscrits que j’utiliserai dans la 
présentation du conte qui me semble se développer en quatre phases.

16.  Il arrive jusqu’au folio DM, 221 ro, où on est dans le conte de ʿAzīz et ʿAzīza, inclus dans celui de Tāǧ 
al-mulūk.
17.  DM, fol. 223 ro. Le titre de la rubrique est compliqué : «ǧuz’-s 11 et 12 de l’histoire plaisante et illustre 
appelée Mille et Une Nuits » (muʿabbar ʿanhā bi-alf layla wa layla).
18.  Il s’agit du vieux conte de Qamar al-Zamān (Nuits 170 à 249 ; cf. Pléiade, I, p. 792-962).
19.  Zotenberg, « Notices », p. 182.
20.  C’est le point de vue de Paret ; cf. Der Ritter-Roman, p. 28-29.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 241

	 Première phase : l’origine du conflit entre chrétiens et musulmans,  
au temps des rois Afrīdūn, Abarwīz et ʿUmar al-Nuʿmān.

Jadis, avant le califat de Aʿbd al-Malik, régnait à Bagdad, le roi ʿUmar al-Nuʿmān, à la tête 
d’un immense Empire. 21 De ses 4 femmes et 360 concubines, il n’avait eu qu’un fils, né d’une de ses 
épouses, aussi redoutable que lui, qu’il avait appelé Sharr Kān 22. Il advint qu’une de ses concubines, 
nommée Ṣafiyya, lui donna deux enfants jumeaux, une fille, Nuzhat al-Zamān 23, et un garçon, 
Ḍaw’ al-Makān 24. Sharr Kān , jaloux de rester le seul héritier, avait fait surveiller l’accouchement 
par un eunuque, mais la fille étant née la première, l’eunuque n’avait pas attendu davantage, et 
était parti annoncer à Sharr Kān la bonne nouvelle, et Sharr Kān ne sachant pas qu’il avait aussi 
un frère, restait confiant dans l’avenir. Un jour, ʿUmar al-Nuʿmān reçoit la visite d’ambassadeurs 
du roi de Qustantiniyya / Constantinople, Afrīdūn, venus lui demander son aide contre Abarwīz, 
roi de Qayṣariyya / Césarée. 25 Les deux rois étaient en conflit parce qu’un roi du Maghreb avait 
découvert dans un trésor de l’époque d’Alexandre, 3 beaux diamants gravés de caractères talismani-
ques, de la taille d’un œuf de pigeon, qui protégeaient ceux qui les portaient autour du cou, et il en 
avait fait cadeau à Afrīdūn. Or des pirates dépendant du roi de Césarée avaient attaqué le convoi 
de bateaux, et s’étaient emparés des diamants. Afrīdūn ne parvenant pas à vaincre le roi de Césarée 
pour récupérer les diamants, il avait besoin de l’aide du roi al-Nuʿmān. Après avoir consulté son 
vizir, Darandān 26, le roi décide de lui envoyer des renforts commandés par son fils Sharr Kān.

Alors que l’expédition pénètre en territoire chrétien, au cours d’une halte, Sharr Kān part seul 
en éclaireur, de nuit, s’endort à cheval, et se réveille à la lisière d’une prairie. Là, 10 jeunes femmes, 
entourant une fille plus belle et plus vaillante que ses compagnes, s’exercent à la lutte sous la sur-
veillance d’une femme plus âgée, Shawāhī Dhāt al-Dawāhī 27 qui, voulant imposer son autorité à la 
meneuse, se fait battre honteusement. Sharr Kān amusé, et pensant avoir trouvé un butin facile, se 
montre. Mais quand il est défié à la lutte par la fille, il est à son tour battu par elle, car il n’a pas 
pu résister à la vision et au contact de son corps à demi dévêtu. Comme il n’arrive pas à se séparer 
d’elle, elle l’invite à le suivre dans le couvent où elle vit. Il y est magnifiquement reçu, et bien qu’il 
lui avoue qui il est, la fille l’assure de sa protection. Mais des chevaliers chrétiens qui savent que 
Sharr Kān est dans le couvent, veulent s’emparer de lui. La fille impose que les chevaliers affrontent 
Sharr Kān un par un, et Sharr Kān les tue tous. Elle révèle alors à Sharr Kān qu’elle est la prin-
cesse Abarwīza 28, fille du roi Abarwīz, et que c’est certainement sa grand-mère, la vieille qu’elle a 

21.  La version de Būlāq commence par en situer la capitale à Damas, puis finit par se rallier à Bagdad. Le 
manuscrit de Tübingen orthographie toujours le nom du roi : ʿAmrū al-Nuʿmān.
22.  Ce nom est forgé à partir du mot sharr (le mal que le prince pouvait causer à l’ennemi) et, apparemment, 
du verbe kāna (sans doute prononcé kān), le verbe être. On reviendra sur ce nom.
23.  Ce nom pourrait se traduire par « l’Agrément de son Temps ».
24.  Soit « la Lumière de la Demeure ».
25.  Il est appelé Ḥardūb dans la version de Būlāq.
26.  Il est appelé Dandān dans la version de Būlāq.
27.  Ce nom pourrait se traduire par « la Hideuse, Maîtresse des Calamités ».
28.  Elle devient Abrīza dans la version de Būlāq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān242

vaincue à la lutte, qui a appris la présence de Sharr Kān et a donné l’alerte. Elle lui révèle aussi 
la cause des tensions entre les deux rois chrétiens. La fille du roi Afrīdūn, Ṣafiyya, était allée en 
pèlerinage à un couvent renommé, et avait voulu rentrer à Constantinople par mer. Des pirates 
chrétiens de l’île de Kāfūr avaient arraisonné le bateau, mais avaient été jetés par le vent sur une 
côte dépendant du roi de Césarée, Abarwīz. Celui-ci hérita de la princesse et de ses compagnes qui 
ne firent pas connaître leur identité ; il en envoya 5 en cadeau au roi al-Nuʿmān qui ne garda pour 
lui que Ṣafiyya. Afrīdūn ayant fini par apprendre qu’elle était échue au roi de Césarée, ce dernier 
dut bien lui avouer qu’il l’avait envoyée à Bagdad. Pour venger le sort humiliant de Ṣafiyya, réduite 
à la condition de concubine, les deux rois ont imaginé d’attirer une expédition de secours musulmane 
en territoire chrétien pour lui tendre un piège. Quant aux 3 diamants, le roi Abarwīz les a pris à 
Ṣafiyya et les a donnés à Abarwīza qui les a avec elle. Il faut que Sharr Kān ramène d’urgence son 
armée en pays musulman pour éviter le piège. Abarwīza le rejoindra, car elle s’est compromise avec 
lui, à condition toutefois qu’elle puisse rester chrétienne ; Sharr Kān accepte cette condition29. Elle 
le rejoint en effet en cours de route avec ses filles, en se faisant d’abord passer pour des Francs, et ils 
finissent par arriver à Bagdad.

Ils y sont bien reçus par ʿUmar al-Nuʿmān. Le roi est fasciné par la beauté de la princesse qui 
lui fait cadeau des 3 diamants. Le roi en donne un à Sharr Kān qui d’abord refuse, car il apprend 
en même temps que les deux autres diamants sont pour Nuzhat al-Zamān et pour Ḍaw’ al-Makān 
dont il découvre l’existence ; puis sur les instances d’Abarwīza, Sharr Kān finit par accepter le 
diamant qu’il laisse à la princesse. Tandis que la position de Ṣafiyya et de ses deux enfants devient 
de plus en plus importante au palais, le roi est attiré par Abarwīza qui feint de ne pas comprendre. 
Alors, un soir, sur les conseils du vizir Darandān, il la drogue et la viole. La princesse constate qu’elle 
est enceinte, et décide de rentrer dans son pays avec sa servante Marǧāna, pour accoucher. Elles 
ont besoin d’être accompagnées par un homme car, du fait de sa grossesse, la vaillante Abarwīza 
de jadis ne pourrait pas se défendre en cas d’agression, et elles font confiance à un esclave noir du 
palais, Ġadbān. Profitant de ce que le roi est à la chasse, et Sharr Kān, en mission loin de Bagdad, 
elles partent une nuit, vers Césarée. Comme elles sont sur le point d’y arriver, Ġadbān veut abuser 
d’Abarwīza. Mais il se trouve que le roi Abarwīz est sur les lieux, et Ġadbān s’enfuit après avoir 
tué Abarwīza qui, dans un ultime effort pour le repousser, vient d’accoucher d’un garçon. Abarwīz 
le confie à Marǧāna, et la mère du roi, la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī, jure de venger sa petite 
fille : elle ira à Bagdad tuer ʿUmar al-Nuʿmān. Elle va utiliser la passion du roi pour les femmes. 
Elle demande à Abarwīz de lui fournir 10 belles filles qui vont être formées pendant 10 ans à la 
culture arabo-islamique, auprès de savants musulmans bien rétribués.

À Bagdad, ʿUmar al-Nuʿmān se console vite de la fuite d’Abarwīza. Il veille avec la plus grande 
attention, sur l’éducation des enfants de Ṣafiyya. Sharr Kān étant de plus en plus jaloux d’eux, de-
mande à son père de l’éloigner de Bagdad, et on lui confie le gouvernement de Damas. Le temps passe, 
les deux enfants grandissent et atteignent l’âge de 14 ans. Un jour où la caravane du pèlerinage d’Iraq 
fait le tour de la ville avant de partir pour le Hedjaz, le garçon, Ḍaw’ al-Makān, demande à partir avec 
les pèlerins. Devant le refus du roi qui voudrait qu’il attende encore un an, Ḍaw’ al-Makān s’entend 

29.  Cet accord sera transformé dans la version de Būlāq, en conversion pure et simple d’Abarwīza à l’islam.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 243

avec sa sœur : ils s’échappent du palais, se mêlent aux pèlerins, et font le Pèlerinage, puis poursuivent 
leur route vers Médine et Jérusalem, se proposant de rentrer à Bagdad par Hébron. À Jérusalem, la 
sœur tombe malade, puis c’est le tour du frère. Leur argent est épuisé et Nuzhat al-Zamān se décide à 
aller chercher du travail ; mais le soir, elle ne revient pas. Le lendemain, Ḍaw’ al-Makān se fait porter 
au sūq où, les gens le voyant malade, donnent de l’argent à un chamelier pour le mener au maristān 
de Damas, mais le chamelier le dépose sur un tas de détritus servant à alimenter la chaufferie d’un 
hammam, et s’en va en gardant l’argent. Le préposé à la chaufferie, le waqqād, le découvre, et le soigne 
chez lui. Comme Ḍaw’ al-Makān veut continuer sa route vers Damas, le waqqād vent ses biens, et 
l’accompagne à Damas avec sa femme. Quant à Nuzhat al-Zamān, si elle n’est pas revenue c’est qu’elle 
a été trompée par un Bédouin qui lui a d’abord dit vouloir l’employer pour tenir compagnie à sa fille et 
qui, une fois sorti de Jérusalem, retrouve ses compagnons, des coupeurs de route comme lui, et l’emmène 
sur son chameau, pour en faire une servante. Comme elle ne cesse de pleurer, il la maltraite et décide 
de s’en débarrasser en allant la vendre à Damas. Un marchand qui l’a remarquée, parvient à l’acheter 
au Bédouin avide. Il pense la présenter au gouverneur de Damas et obtenir de lui une exemption de 
droits sur le transport de ses marchandises. Elle plaît à Sharr Kān, qui n’ayant plus vu sa sœur depuis 
sa petite enfance, ne la reconnaît pas. Après avoir testé devant son entourage l’étendue de sa culture, 
qui est sans limite, Sharr Kān l’achète, l’épouse, et dès la première nuit, elle est enceinte de lui. Sharr 
Kān en informe aussitôt son père à Bagdad, qui lui apprend que son frère et sa sœur ont disparu, ce qui 
le réjouit. Venue à terme, Nuzhat al-Zamān accouche d’une fille qui sera nommée Quḍya Fakān30 : 
sa mère lui met aussitôt autour du cou, le diamant que lui avait donné ʿ Umar al-Nuʿmān. Interrogée 
par Sharr Kān, elle lui dit qui elle est, et Sharr Kān découvre qu’il vient d’épouser sa demi-sœur. Il la 
répudie aussitôt, et la marie à son ḥāǧib (chambellan), sans lui révéler son identité. Sharr Kān reçoit 
alors une lettre de Bagdad : ʿ Umar al-Nuʿmān demande à son fils qu’il lui envoie d’urgence le kharāǧ 
ou produit des impôts de Damas. En effet, une vieille et sainte femme est arrivée de chez les chrétiens, 
accompagnée de 5 belles filles très instruites, qu’elle est prête à céder au roi contre le montant du kharāǧ 
de Damas ; qu’il lui envoie aussi sa femme pour voir si elle est aussi instruite que ces filles.

Nuzhat al-Zamān est d’accord pour rentrer à Bagad avec son nouveau mari, le ḥāǧib, et pour in-
former le roi de ce qui s’est passé. De son côté, Ḍaw’ al-Makān et le waqqād partent pour Bagdad dans 
la même caravane. Comme Ḍaw’ al-Makān ne peut s’empêcher de réciter des vers pendant la nuit, en 
dépit du waqqād qui trouve qu’il empêche les gens de dormir, Nuzhat al-Zamān reconnaît la voix de 
son frère. Ils se retrouvent donc, et Nuzhat al-Zamān révèle à son mari le ḥāǧib leur identité. Celui-ci 
s’en félicite , pensant bien obtenir de son alliance avec la famille royale, au moins un poste de gouverneur. 
Mais à trois jours de Bagdad, ils sont accueillis par l’armée et le vizir Darandān qui leur apprennent 
que la situation vient de changer. ʿ Umar al-Nuʿmān est mort, empoisonné, et l’armée s’est divisée sur 
le choix de son successeur : Sharr Kān ou bien Ḍaw’ al-Makān, mais ce dernier a disparu. Le ḥāǧib 
annonce qu’il ramène Ḍaw’ al-Makān, et pousse celui-ci à accepter le pouvoir ; le ḥāǧib devient ainsi 
le beau-frère du nouveau roi auquel l’armée prête serment aux portes de Bagdad.

30.  Qu’on pourrait traduire par « le Destin l’a voulu ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān244

Le vizir Darandān informe alors le frère et la sœur des circonstances de la mort de leur père. 
La vieille venue de chez les chrétiens affichait devant ʿUmar al-Nuʿmān, la plus grande dévotion, et 
ses filles ainsi qu’elle-même avaient montré l’étendue de leur savoir en matière de belles-lettres et de 
culture spirituelle. Le roi les trouvait toujours en prière quand il venait dans les anciens appartements 
d’Abarwīza, où il les avait logées. La vieille ne s’absentait que pour aller rendre visite aux saints, dans 
le monde de l’Invisible. Elle mit bientôt, à la vente des filles, une condition : que le roi jeûne pendant 
un mois, pendant qu’elle-même irait rendre visite aux saints. Elle revint en effet apporter au roi le 
salut des saints qui avaient exprimé le désir de voir, lors de la 27e nuit du mois (de Ramadan), les 
5 filles avant qu’elles soient vendues, et elle demanda d’amener avec elles, chez les Saints, également 
Ṣafiyya, pour qu’elle profite aussi de leur bénédiction ; elle les ramènerait ensuite. Le roi attendit trois 
jours après la 27e nuit, puis alla s’enfermer dans une chambre isolée (khalwa) du palais. Comme il 
n’en ressortait pas, on força la porte, et on le trouva mort, le corps déjà décomposé, après avoir bu le 
contenu d’une coupe que lui avait remis la vieille. Celle-ci avait laissé un billet : ʿUmar al-Nuʿmān 
avait souillé la princesse Abarwīza, tuée de surcroît par un de ses esclaves noirs ; elle l’avait vengée 
et rentrait chez les chrétiens en emmenant avec elle Ṣafiyya pour la rendre à son père Afrīdūn, et 
elle promettait une attaque contre les musulmans.

Ḍaw’ al-Makān distribue alors aux troupes l’argent du kharāǧ de Damas, et écrit à Sharr Kān 
pour l’informer des événements ; il lui demande de venir d’urgence pour participer à la guerre. En 
attendant, il prend une concubine qui est aussitôt enceinte. À son arrivée, Sharr Kān montre qu’il 
accepte l’intronisation de son frère. L’appel au ǧihād est lancé, et les troupes se rassemblent pendant 
un mois. Le waqqād qui ne comprend pas bien tous ces changements, est correctement logé et pourvu, 
en attendant une récompense plus importante qui viendra lorsque l’armée sera de retour. L’armée 
s’ébranle en progressant lentement vers le territoire chrétien. 

	 Deuxième phase : l’attaque de Constantinople et l’échec musulman,  
au temps des rois Lāwī, Abarwīz et Ḍaw’ al-Makān

À son retour, la vieille Dawāhī Dhāt al-Dawāhī informe son fils Abarwīz qu’elle a vengé la 
princesse Abarwīza, et conseille un rassemblement général des chrétiens à Constantinople, ainsi 
qu’une préparation à la guerre. Abarwīz se rend lui-même à Constantinople pour apprendre au 
roi Lāwī ce qui s’est passé à Bagdad. Le roi Lāwī se réjouit du retour de sa fille Ṣafiyya 31, et fait 
appel à une coalition hétéroclite de peuples. Ces troupes se rassemblent et vont s’installer dans un 
grand wādī proche de la mer, appelé Wādī al-Nuʿmān, lorsqu’apparaissent les armées de l’islam. La 
vieille avait fait concentrer une flotte au loin, qui devait venir débarquer des soldats pour prendre les 
musulmans à revers. Les chrétiens semblent d’abord l’emporter mais les musulmans résistent. Le roi 
Lāwī désigne un champion chrétien, et fait à tous l’onction spéciale des « Saints Excréments 32 ». En 

31.  M, 119 ro (ainsi que les autres manuscrits). On constate qu’Afrīdūn, sans explication, vient de changer de 
nom ; on ne retrouve plus Afrīdūn par la suite. Les versions imprimées de Būlāq et de Calcutta ont maintenu 
Afrīdūn, ne citant le nom de Lāwī qu’en une seule circonstance, que nous verrons.
32.  On expliquera plus loin de quoi il s’agit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 245

dépit de l’onction, le champion est tué par Sharr Kān qui a par ailleurs compris la ruse de la vieille, 
et a posté des troupes près de la mer. Les musulmans font semblant de fuir, et Abarwīz, qui est sur 
le champ de bataille, annonce à Lāwī, à Constantinople, une victoire chrétienne, mais les troupes 
musulmanes postées près de la mer sortent de leur cachette et attaquent les bateaux chrétiens sur le 
rivage; le nombre des bateaux pris aux chrétiens est considérable; seuls 20 bateaux en réchappent, 
avec ce qui reste de l’armée chrétienne.

La vieille doit sauver une situation dont elle est responsable. Elle prend les traits d’un ascète 
musulman que des chrétiens de Naǧrān 33 se présentant comme des marchands musulmans, vien-
nent déposer dans le camp de Ḍaw’ al-Makān ; ils disent avoir libéré ce saint homme du couvent 
du moine Matartūnā 34 où il était retenu prisonnier depuis quinze ans. Ḍaw’ al-Makān et Sharr 
Kān sont aussitôt convaincus par le saint homme qui passe son temps à jeûner et prier, tandis que 
le vizir Darandān montre plus de réserve. Le saint homme les incite à faire un raid sur le couvent 
où, de surcroît, le patrice Aftimarūs ibn Mikhā’il a entreposé ses trésors.

Ḍaw’ al-Makān, Sharr Kān et le vizir Darandān décident d’y aller avec 100 cavaliers, des 
mules et des caisses pour transporter les trésors, tandis que l’armée continuera sa progression. Le 
prétendu ascète demande par pigeons voyageurs à Constantinople, qu’on envoie 1 000 cavaliers pour 
les surprendre. Ils n’ont pas le temps d’arriver, et l’ « ascète » doit bien laisser tuer le moine et piller 
le couvent, Mais les chrétiens les cernent dans le défilé qui mène au couvent, où ils se réfugient dans 
des grottes que le vizir Darandān connaît bien pour y avoir guerroyé jadis avec ʿUmar al-Nuʿmān. 
L’ « ascète » propose alors d’aller chercher du secours, car il peut traverser les rangs ennemis sans être 
vu 35, et même faire profiter ceux qui l’accompagnent, de son invisibilité. Ḍaw’ al-Makān et le vizir 
Darandān vont donc avec lui, et sont aussitôt pris ; puis c’est le tour de Sharr Kān qui résiste dans 
les grottes, et qui, menacé d’y être enfumé, doit se rendre avec ses hommes. Mais pendant la nuit, 
ils se libèrent, et se regroupent sur les hauteurs. Au matin, arrivent à leur secours des troupes qui 
ont quitté l’armée musulmane pour les secourir. En effet l’armée musulmane conduite par le ḥāǧib, 
a commencé le siège de Constantinople, et la tactique de l’« ascète » était d’en réduire le plus possible 
les effectifs pour que les assiégés fassent une sortie et l’écrasent, en profitant de l’absence des chefs. 
C’est ce qui est bien près de se produire, et le ḥāǧib est sur le point de lâcher pied, lorsque arrivent 
enfin Sharr Kān, Ḍaw’ al-Makān, Darandān, et toutes les troupes que l’équipée vers le couvent 
avait retenues. La ruse de la vieille n’a donc pas eu les résultats escomptés.

33.  Il s’agit vraisemblablement du Naǧrān de Syrie (cf. D. Rebhi, Les villes et les monuments anciens chez 
les auteurs arabes du Moyen Âge, thèse, Aix-en-Provence, 2008, p. 875-876), localité proche de Damas, et 
qui portait le même nom que la ville du Nord du Yémen ; depuis le xiiie siècle, on avait déplacé dans cette 
bourgade syrienne, à des fins d’édification islamique, l’épisode coranique des « gens du fossé » (sourate 85), mis 
en rapport avec les martyrs chrétiens de 520 (cf. Shahîd, « Nadjrān », EI2 VII, p. 873-874). Mais par ailleurs, 
les chrétiens de la Naǧrān du Yémen avaient été expulsés de la ville sous le califat d’Omar ; implicitement le 
conte fait des chrétiens de la Naǧrān de Syrie, des traîtres qui font le jeu des chrétiens de l’extérieur.
34.  M, 129 ro et 129 vo; DM, 200 ro et 200 vo; Tü, 351 ro donne Maslahutā ; Bū, I, p. 210, donne Matrūhanā, ce 
que Bencheikh traduit (Pléiade, I, p. 506) par « le monastère du métropolite Jean »).
35.  C’est la manifestation d’une karāma, ou grâce accordée par Dieu à un saint.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān246

L’affrontement est général, le roi Lāwī commandant le centre des troupes chrétiennes 36. Puis 
arrive du côté chrétien, un moine en coule noire 37, qui propose que l’issue de la guerre soit tranchée 
par des combats singuliers entre les princes, pour éviter trop de morts. Lāwī affronte alors Sharr 
Kān et arrive à le blesser aux seins, par ruse. Les chrétiens pensent qu’il est mort, car il est emporté 
inanimé dans sa tente où l’ «ascète » vient aussitôt le réconforter. Le lendemain, Abarwīz tient à 
remplacer Lāwī contre Ḍaw’ al-Makān, et se fait tuer 38. L’« ascète » apprenant la mort de son 
fils Abarwīz, feint de pleurer de joie, mais pendant la nuit, il égorge Sharr Kān et ses gardes, puis 
regagne Constantinople où il se fait hisser par une corde sur les remparts. Un message est envoyé 
au bout d’une flèche, dans le camp musulman : la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī y revendique le 
meurtre de Sharr Kān.

Le siège alors s’installe. Il n’y a personne sur les remparts, mais la ville est imprenable. Après 
l’inhumation de Sharr Kān, Ḍaw’ al-Makān partage entre les troupes, les biens pris dans le monas-
tère. Les soldats reçoivent de bonnes nouvelles de leurs familles restées à Bagdad, et Ḍaw’ al-Makān 
apprend qu’il a eu un fils, qu’il appelle Kān Mā Kān 39. Après une année, le deuil de Sharr Kān 
prend fin par une lecture de Coran sur sa tombe. Le siège continue et Ḍaw’ al-Makān exprime le 
désir d’entendre un conte pour passer le temps. Le vizir Darandān raconte alors le conte de Tāǧ 
al-Mulūk et Dunya 40, histoire d’une quête amoureuse couronnée de succès, contenant également le 
récit du triste destin de Aʿzīz qui n’a pas su reconnaître l’amour de sa cousine 41. Le vizir est prêt à 
continuer ses histoires avec le conte de Ġānim ibn Ayyūb (un conte des Nuits), mais il le garde pour 
plus tard. Pour le moment, le siège dure depuis quatre ans, sans résultat, et on décide de rentrer sur 
Bagdad. C’est l’échec.

 Arrivé à Bagdad, il est temps pour Ḍaw’ al-Makān de récompenser le waqqād qui lui a sauvé la 
vie à Jérusalem : il est nommé au gouvernement de Damas à la place de Sharr Kān ; il s’appellera Zibl 
Kān, et portera le nom de règne de Malik Muǧāhid 42. Le vizir Darandān l’accompagne à Damas 
pour l’installer dans sa fonction, et en ramène la fille de Nuzhat al-Zamān et de Sharr Kān, Quḍya 
Fakān, qui y était restée. Elle est alors âgée de 8 ans, et Ḍaw’ al-Makān la loge avec son cousin Kān 
Mā Kān. Le roi donne au vizir trois jours pour se reposer des fatigues du voyage à Damas, puis, à 

36.  C’est le seul passage où les éditions imprimées maintiennent le personnage de Lāwī, qui est appelé Lāwiyā, 
et présenté comme « un chevalier renommé » (Bū, I, p. 221 ; cf. Pléiade, I, p. 534).
37.  Il est transformé dans les éditions en un homme en habits blancs (Bū, I, p. 224 ; cf. Pléiade, I, p. 535, où 
il porte « une soutane en laine blanche »).
38.  Dans Bū, I, p. 224, c’est Afrīdūn qui est tué. L’édition de Calcutta a rétabli Hardūb (I, p. 541), et la Pléiade 
suit le texte de Calcutta. Le texte de Būlāq attribue également à la lâcheté du roi de Constantinople, le fait 
que le roi de Césarée se batte à sa place, ce qui n’est pas dans les versions manuscrites.
39.  Qu’on pourrait traduire par « Est arrivé ce qui est arrivé ». Le manuscrit de Tübingen orthographie 
toujours « Kān Amā Kān », ce que Paret tente de lire « Kāna Mā Kān » (Der Ritter-Roman, p. 15) ; il semble 
plutôt que comme pour « ʿAmrū ibn al-Nuʿmān », ce soit une déformation du texte initial.
40.  C’est le premier des « contes insérés », entre les Nuits 107 et 137 (Pléiade, I, p. 548-631).
41.  Ce second conte, doublement « inséré », est compris entre les Nuits 112 et 128 (Pléiade, I, p. 562-597).
42.  Le nom du nouveau roi est formé à partir du mot zibl qui désigne les ordures (que l’on entasse à la porte 
des hammams, et qui servent à alimenter le feu). Malik Muǧāhid indique que ce roi est voué au ǧihād, ce qui 
est en accord avec sa fonction, la Syrie étant considérée traditionnellement comme une terre de ǧihād.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 247

l’occasion de la nouvelle année, il lui demande de raconter le conte de Ġānim ibn Ayyūb 43, que le 
vizir avait promis devant Constantinople. Le conte une fois terminé, Ḍaw’ al-Makān informe le 
vizir qu’il souhaite voir de son vivant, son fils Kān Mā Kān devenir sultan ; lui-même combattrait 
sous ses ordres jusqu’à sa mort, et s’il disparaissait, le ḥāǧib, le mari de Nuzhat al-Zamān, pourrait 
veiller sur lui. En dépit de l’opposition du vizir Darandān, le roi maintient sa décision. Puis Ḍaw’ 
al-Makān se sent malade. Il lègue à Kān Mā Kān la mission de venger Sharr Kān, tué par la 
vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī. Il atteste devant ceux qui sont présents, qu’il veut que plus tard, 
les deux cousins se marient. Il recommande également à sa sœur de surveiller Kān Mā Kān et sa 
mère, car c’est une femme étrangère. La maladie de Ḍaw’ al-Makān dure quatre ans, et peu à peu 
c’est le ḥāǧib qui accapare tout le pouvoir. Ḍaw’ al-Makān s’en rend compte et en souffre. Mais peu 
de temps avant sa mort, il entend en songe une voix lui disant que son fils règnera un jour.

	 Troisième phase : Constantinople oubliée, au temps du roi Sāsān

Dès la mort de Ḍaw’ al-Makān, Kān Mā Kān et sa mère sont installés dans un appartement où 
ils sont isolés ; celle-ci va se plaindre de son sort à Nuzhat al-Zamān qui la traite généreusement et les 
réinstalle au milieu du palais, dans un appartement proche du sien. Mais lorsque les deux cousins 
ont atteint l’âge de quinze ans, lors d’une promenade de Quḍya Fakān avec ses servantes, Kān Ma 
Kān se risque à composer un poème sur la beauté de sa cousine qui va s’en plaindre à sa mère. Le 
ḥāǧib qui est devenu le roi Sāsān, décide d’interdire désormais à Kān Mā Kān les appartements des 
femmes. Celui-ci déclare aimer sa cousine, mais sa mère lui dit de prendre garde que de tels propos 
parviennent à la connaissance du roi : cela pourrait entraîner sa mort. Kān Mā Kān dit alors à 
sa mère qu’ils n’ont plus rien à faire au palais, et ils vont louer une maison aux marges de la ville, 
tandis que sa mère continue d’aller chaque soir chercher sa nourriture chez Nuzhat al-Zamān ; par 
la mère parviennent des messages de Quḍya Fakān. Une nuit, alors que Kān Mā Kān a atteint 
ses dix-sept ans,considérant qu’il n’a ni le droit de voir sa bien-aimée, ni cheval, ni dotation foncière 
(iqtāʿ), ni amis, il décide de quitter Bagdad de nuit, à pied, vêtu comme un pauvre orphelin. Le 
roi fait fendre en deux un grand émir qui a osé évoquer devant lui la situation de l’héritier de la 
famille royale, et envoie vainement rechercher le jeune homme. Celui-ci a marché au hasard pendant 
quatre jours, jusqu‘à ce qu’il rencontre un Bédouin, Ṣayāḥ, qui est parti à l’aventure pour acquérir 
lui aussi de quoi payer la dot de sa cousine, espérant piller les marchands qui quittent Bagdad. Le 
bédouin essaie d’en imposer à Kān Mā Kān, mais en fait ce n’est qu’un peureux au verbe haut, vite 
ramené à la raison, et comme Kān Mā Kān ne veut pas revenir à Bagdad aussi pauvre qu’il est 
parti, ils se séparent. Resté seul, Kān Mā Kān voit arriver, blessé à mort, un voleur de chevaux. Il 
venait d’enlever le beau cheval Qātūl à la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī qui se rendait à Bagdad 
pour négocier la paix avec le roi Sāsān, et lui offrir le cheval. Mais il a été victime à son tour d’une 
bande de voleurs menés par le Kurde Kahardāsh qui convoitait aussi le cheval. Le voleur mourant 
fait don du cheval à Kān Mā Kān qui décide alors de rentrer à Bagdad : il escompte qu’en offrant 
le cheval à Sāsān, il pourra peut-être obtenir sa cousine.

43.  M, fol. 188ro. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān248

Mais par des marchands qui viennent de Bagdad, Kān Mā Kān apprend que la situation a changé : 
le vizir Darandān est entré en dissidence contre Sāsān et s’en est allé dans les provinces avec une partie 
de l’armée, qui l’a suivi. Sāsān comprend qu’il doit tout faire pour ramener Kān Mā Kān à Bagdad, 
et lui offrir quelque poste. Il accueille donc bien Kān Mā Kān, lui laisse le cheval, et lui assigne une 
grande demeure dans le palais. Kān Mā Kān est heureux, car il a l’impression d’être sorti de l’humi-
liation, et peut même revoir sa cousine pendant la nuit. Mais Sāsān l’apprend et reste toujours hostile 
au mariage. Kān Mā Kān décide alors de repartir pour faire le brigand de grand chemin, amasser du 
butin, et revenir assez riche pour payer la dot nécessaire au mariage avec sa cousine.

Kān Mā Kān s’en va donc à nouveau, retrouve le Bédouin dont les affaires n’ont pas beaucoup 
avancé, le prend à son service, et un premier raid mené brillamment et seul (il n’y a rien à attendre 
de Ṣayāḥ qui se réfugie toujours sur les hauteurs pendant les combats), permet à Kān Mā Kān de 
récolter un beau butin en troupeaux appartenant à Kahardāsh, que Kān Mā Kān finit par tuer 
ainsi que tous ses compagnons. Il rentre alors à Bagdad, distribue à la population son butin, et 
expose la tête coupée de Kahardāsh, ce qui lui vaut une grande popularité. Sāsān comprend qu’il 
lui faudra faire tuer Kān Mā Kān dès qu’il quittera à nouveau Bagdad.

Bien qu’il ait été prévenu par sa cousine, Kān Mā Kān repart. Sāsān est très inquiet après la mort 
de Kahardāsh. Réuni en conseil avec son entourage, Sāsān feint de craindre que les peuples nomades 
hors des frontières, qui tenaient Kahardāsh en grande estime, n’en prennent prétexte pour attaquer le 
royaume alors que la défense est paralysée par la rébellion d’une partie de l’armée ; mais surtout, Kān 
Mā Kān une fois mort, la révolte du vizir s’éteindrait d’elle-même. Il envoie donc des hommes pour tuer 
Kān Mā Kān. Celui-ci est aisément vainqueur, mais lorsqu’il s’approche des morts après le combat, il 
découvre que c’étaient d’anciens officiers de son père, il s’en désole, mais estime que c’est Sāsān le vrai 
responsable. Il le rencontre d’ailleurs en rentrant sur Bagdad, car il est venu constater ce désastre qu’on 
lui a appris. Sāsān feint de penser que ce sont des Kurdes ou Turcomans qui en sont les auteurs, mais 
Kān Mā Kān, lui précise que c’est bien lui qui les a tués parce qu’ils l’ont attaqué. À Bagdad, la cousine 
est maintenant très étroitement gardée, elle ne peut plus communiquer avec Kān Mā Kān, que par 
l’entremise d’une vieille femme, et elle lui fait dire : méfie-toi, Sāsān est bien décidé à te tuer.

Lorsque Kān Mā Kān quitte à nouveau Bagdad, Sāsān lui-même part à sa poursuite. Mais la 
troupe de Sāsān est attaquée par le frère de Kahardāsh, Arjawāsh, qui veut venger son frère, et fait 
prisonnier Sāsān. Kān Mā Kān peut donc rentrer sans encombre à Bagdad où Nuzhat al-Zamān 
pense qu’il a tué Sāsān. Il peut maintenant voir librement sa cousine, et il lui assure qu’il n’est pour 
rien dans la disparition de Sāsān. Il part même aux nouvelles ; déjà renseigné par un Bédouin, il 
reçoit ensuite l’hospitalité de nomades khitay (mongols) qui lui apprennent qu’Arjawāsh va bientôt 
exécuter Sāsān, gardé sous une tente vers Sinjār (à l’ouest de Mossoul), près de l’étang du Khān. 
Kān Mā Kān s’introduit dans le camp, libère Sāsān et l’aide à fuir 44. Il lui fait ensuite jurer qu’il 
n’a plus de haine à son égard, et tous deux rentrent à Bagdad. Mais Sāsān déclare ensuite à Nuzhat 
al-Zamān qu’il ne peut s’empêcher de le haïr.

44.  Une partie non négligeable de l’histoire, depuis la mort de ceux que Sāsān a envoyés à la poursuite de 
Kān Mā Kān, jusqu’à la libération de Sāsān (M, 225 ro-227 vo) est très résumée dans la version de Būlāq 
(Bū, I, p. 288).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 249

Nuzhat al-Zamān décide alors de favoriser les intentions de son mari. On fera assassiner Kān Mā 
Kān à Bagdad même, par sa vieille nourrice Bayālūn 45, en qui il a toute confiance. Celle-ci accepte 
contre de vagues promesses de Sāsān, et se fait donner un poignard empoisonné. Elle a l’habitude de 
lui raconter des histoires avant qu’il s’endorme. Elle va le trouver pendant qu’il attend un message de 
sa cousine, elle le lui fait espérer et va passer la nuit auprès de lui, en lui contant de quoi lui faire oublier 
son attente. C’est d’abord le conte du « Mangeur de hashish », un pauvre homme qui fait des rêves 
délicieux dans un hammam après avoir pris du hashish, sans perdre cependant totalement le souvenir 
de sa condition. Kān Mā Kān s’endort détendu, et la nourrice s’apprête à le tuer quand arrive en hâte 
la mère de Kān Mā Kān que la cousine a prévenue, car elle avait surpris le complot. La mère ne dit 
rien puisqu’il ne s’est rien passé. Kān Mā Kān réveillé par l’arrivée de sa mère, demande à Bayālūn 
une nouvelle histoire, et elle lui raconte  « Le dormeur éveillé », un conte où la réalité peut être perçue 
comme un rêve. Kān Mā Kān apprécie à nouveau, mais la mère se réserve de dire plus tard à son fils 
ce qu’elle sait de Bayālūn. La nuit est bien avancée. La nourrice fait semblant de s’endormir pendant 
que les autres se laissent aller au sommeil. Bayālūn met alors le couteau sur la gorge de Kān Mā Kān, 
mais une puce lui est entrée dans le nez, il éternue, Bayālūn s’effraie et laisse tomber le couteau ; Kān Mā 
Kān qui a compris, s’en saisit et égorge Bayālūn, puis il creuse une fosse et l’enterre dans son logement, 
en recommandant à sa mère de n’en rien dire. Au matin, comme s’il ne s’était rien passé, Kān Mā 
Kān vient participer à la cérémonie du Service sultanien (khidma) en hommage à Sāsān, puis quitte à 
nouveau Bagdad. Sāsān se doute que quelque malheur est arrivé à Bayālūn puisqu’elle est introuvable ; 
il lui faut absolument se débarrasser de Kān Mā Kān, car la rébellion du vizir Darandān gagne une 
partie de plus en plus importante du royaume 46.

Kān Mā Kān s’est éloigné de Bagdad, toujours accompagné du Bédouin Ṣayāh, et envisage de ga-
gner le Yémen, puis l’Égypte, afin de revenir en force. Au bout de quatre jours de route, ils arrivent au 
Wādī-l-Marqab, en plein drame de famille tribale : on est sur le point d’exécuter le jeune Ǧamīl, victime 
de la tyrannie et de la cupidité de son oncle Ġādir, qui a usurpé ses biens et refuse de lui laisser épouser 
sa cousine Buthayna 47. Kān Mā Kān se sent directement concerné par l’affrontement entre Ǧamīl et 
son oncle : « Voilà un second oncle Sāsān, encore plus mauvais que lui 48. » Il combat donc pour Ǧamīl, 
et « le droit fut rétabli dans la famille » de Ǧamīl, dont le clan est ainsi le premier à rendre à Kān Mā 
Kān, les honneurs royaux du Service sultanien 49. Il continue sa route, après avoir refusé d’accepter, à 
la grande fureur de Ṣayāh, les troupeaux de chameaux que Ǧamīl voulait lui offrir.

45.  M, fol. 230 ro ; Tü, fol. 459 r o; le nom est transformé en Bākūn dans Būlāq.
46.  Les versions imprimées ont supprimé le second conte qui était fait pour maintenir le suspense et tenir en 
haleine l’auditoire. Dans Bū, I, p. 291 (cf. Pléiade, I, p. 291), lorsque la nourrice a finit de raconter « Le mangeur 
de hashish », la séance est interrompue par l’arrivée de la mère ; la nourrice se sauve alors, trop heureuse 
d’échapper à la mort, et elle n’est pas tuée par Kān Mā Kān. Nous reviendrons sur les deux contes.
47.  Bien que le Ǧamīl de cette histoire soit aussi un poète impénitent dont Kān Mā Kān va avoir beaucoup 
de mal à contenir les éloges en vers (d’autant que Buthayna versifie également), il n’y a aucun rapport entre ce 
récit et l’histoire classique de Ǧamīl et Buthayna, comme semble le penser Bencheikh (cf. Pléiade, I, p. 1188) ; 
seuls les noms sont un clin d’œil à la tradition poétique arabe.
48.  M, fol. 251 vo.
49.  M, fol. 252 ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān250

Au bout de quatre jours de route, ils surprennent une troupe de voleurs conduisant des femmes 
prisonnières attachées, avec des esclaves noirs, en travers sur le dos des chevaux. Ils les délivrent à 
l’issue d’une série de combats singuliers, et Kān Mā Kān s’aperçoit que vient de tomber entre ses 
mains la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī qui conduisait des filles auprès du roi Sāsān. Il la fait 
donc prisonnière, puis s’arrête au pied d’une montagne où coule une source d’eau fraîche. Kān Mā 
Kān part alors chasser pour ramener de quoi se nourrir, et confie à Ṣayāh la garde de la prisonnière. 
Mais Ṣayāh s’endort. La vieille en profite pour se libérer, et égorge Ṣayāh. Quand Kān Mā Kān 
revient, la vieille a déjà grimpé dans la montagne avec ses filles. Kān Mā Kān veut la poursuivre, 
mais elle fait rouler sur lui des rochers qui le blessent aux jambes, et s’enfuit, croyant l’avoir tué. Il 
peut reprendre son souffle, se traîne jusqu’à son cheval Qātūl, et repart seul dans le désert.

C’est alors qu’apparaît un nuage de poussière annonciateur d’une armée en marche, une armée 
innombrable composée de contingents de toutes les races, qui s’arrête pour cantonner là, et occupe tout 
l’espace : c’est l’armée du vizir Darandān marchant sur Bagdad, ce que Kān Mā Kān apprend en 
se mêlant à la troupe. Un soldat le conduit au vizir, et ce sont les grandes retrouvailles. On rend à 
Kān Mā Kān les honneurs royaux, et on avertit Sāsān à Bagdad où la mère et la cousine de Kān 
Mā Kān le tenaient pour mort. La marche sur Bagdad se poursuit, et le camp royal est dressé aux 
portes de la ville. Sāsān et Nuzhat al-Zamān n’ont plus qu’à se soumettre, et ils demandent à Quḍya 
Fakān une intercession pour eux auprès de son cousin, qu’il accepte par amour pour elle. Mais Kān 
Mā Kān envisage de ne rester que trois jours à Bagdad, avant de repartir contre les chrétiens pour 
se venger de la vieille. Avant de repartir il fait célébrer son mariage avec sa cousine pendant que 
l’appel à la ghazwa est lancé 50. Le jour du départ de l’armée, Quḍya Fakān décide de partir aussi 
parce qu’elle ne veut pas se séparer de son mari, de même que Nuzhat al-Zamān qui ne veut pas se 
séparer de sa fille. Seul Sāsān reste à Bagdad pour garder la capitale. Au bout de 11 jours, ils sont 
entrés en pays chrétien, et ont dépassé Malatya vers le nord lorsque arrive de Syrie, le sultan Zibl 
Kān : les chrétiens ont attaqué la Syrie 51, et se sont emparés de tout le pays.

	 Quatrième phase : une situation nouvelle, au temps des rois Lāwī,  
Rumzān et Kān Mā Kān ; le soulagement après l’angoisse

Les nouvelles qu’apporte Zibl Kān sont étranges. Un certain roi Rumzān fils de Marǧān 52, maître de 
l’île de Kāfūr et de la coupole de Cristal, qui domine les oasis (vers l’ouest) jusqu’aux passages des Ténèbres, 
vient de s’emparer de toute la Palestine. Il a juré qu’il ne laisserait subsister aucun roi qui ne lui soit soumis, 
qu’il prendrait Constantinople et tuerait le roi Lāwī, qu’il occuperait le Hedjaz où il ruinerait le puits de 
Zamzam et le Maqām Ibrāhīm, et qu’il convertirait le monde entier au christianisme. Il est lui-même 
chrétien, et on ne comprend pas pourquoi il tuerait les gens de sa religion. Il veut aussi bien imposer tribut 
au roi Lāwī qu’à l’Iraq. Devant cette situation nouvelle, Kān Mā Kān et le vizir Darandān décident de 
remettre leur vengeance à plus tard, et de faire demi-tour pour se diriger vers Damas.

50.  M, fol. 258 ro.
51.  Sans doute en arrivant par la mer.
52.  M, fol. 260 ro ; Tü, fol. 491 ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 251

L’armée des Banū Nuʿmān marche jour et nuit, et parvient à la Ġuta qu’ils voient du haut de la 
montagne, et ils se dirigent vers la ville en traversant les jardins. Comme Kān Mā Kān remarque que 
ces jardins constituent une gêne pour atteindre l’ennemi 53, Nuzhat al-Zamān qui a vécu à Damas, 
propose de couper les arbres pour que les combats soient possibles, et ils passent la nuit à couper les 
arbres. Au matin l’ennemi se présente, et c’est l’affrontement, à 60 000 du côté musulman, contre 
120 000 du côté chrétien. Le lendemain, ce sont les combats singuliers, où Kān Mā Kān tue tous les 
champions chrétiens ; Rumzān veut aller l’affronter, mais les grands du royaume chrétien ne le lui 
permettent pas. Le jour suivant, c’est le tour de Bahrām, un des chefs de l’armée musulmane, et les 
combats singuliers se terminent en mêlée. Les musulmans ont perdu moins de 1 000 cavaliers, alors 
que les chrétiens ont eu 6 600 morts. Le vizir Darandān est d’avis qu’il faut si possible, avoir des 
combats singuliers. Mais le roi chrétien 54 se décide à aller combattre lui-même. Il affronte Bahrām 
qui est désarçonné et fait prisonnier, et d’autres champions après lui ont le même destin. Alors 
Nuzhat al-Zamān sort des rangs, pour combattre 55, et un dialogue s’engage avec Rumzān : elle trouve 
qu’il parle bien l’arabe et ressemble à son frère Sharr Kān. Puis c’est le combat et, à son tour, elle 
est désarçonnée et prise 56. En fin de journée le moral des Iraquiens est atteint. Le lendemain Kān 
Mā Kān veut se présenter au combat, mais le vizir Darandān le devance et est fait prisonnier 57. 
Kān Mā Kān se présente alors et réussit à blesser Rumzān qui est soigné par sa nourrice Marǧāna. 
L’affrontement suivant oppose à nouveau les deux rois : il dure une semaine, mais le huitième jour, le 
cheval Qātūl bronche, Kān Mā Kān est jeté au sol et fait prisonnier 58. Quḍya Fakān décide alors, 
avec l’accord de Zibl Kān, que le lendemain, pendant que les combats continueront, elle se déguisera 
en mendiante, passera derrière les lignes des combats, et tentera de libérer les prisonniers. Elle est 
évidemment arrêtée quand elle s’approche de la tente où ils sont gardés, et elle est conduite devant 
Rumzān. Elle se présente comme une pauvre femme lésée jadis par les gens de ʿUmar al-Nuʿmān, 
principalement par Kān Mā Kān et son vizir Darandān, dont elle voudrait bien se venger car ils 
ont tué des membres de sa famille 59. Le roi Rumzān lui accorde le droit de se faire justice. Elle 
entre dans la tente, et s’en prend au vizir Darandān qu’elle mord cruellement entre les épaules. Le 
vizir qui ne l’a pas reconnue, l’insulte, à la grande joie de Rumzān. Kān Mā Kān fait comprendre 
au vizir de qui il s’agit, et, sur un clignement d’œil de Quḍya Fakān, le vizir entre dans le jeu, et 
l’insulte de plus belle. Le roi Rumzān est enchanté. La ruse de Quḍya Fakān semble donc réussir, 
quand arrive Marǧāna, la nourrice du roi. Elle perçoit aussitôt la ruse et fait arrêter la mendiante 

53.  Cet ennemi occupe donc la ville.
54.  Il est ici appelé Marwazān (M, fol. 262 vo ; Tü, fol. 494 ro).
55.  Le manuscrit de Manchester est interrompu ici (fol. 263 vo).
56.  Tü, fol. 496 ro. La version du manuscrit De Maillet est différente (fol. 275 vo) : le jour s’achève sur cet 
entretien ; par la suite, on apprend que Nuzhat al-Zamān est prisonnière (fol. 276 ro) mais on ne sait pas 
depuis quand.
57.  Tü, fol. 496 vo.
58.  Tü, fol. 497 ro. Le texte du manuscrit De Maillet (fol. 275 vo-276 ro) est plus élaboré. Tü (fol. 297 ro) est 
sans doute un résumé.
59.  Le texte de Tü, fol. 497 vo est ici si résumé, qu’il faut en fait se reporter à celui du manuscrit De Maillet, 
fol. 276 vo-277 ro, pour comprendre le déroulement de la scène. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān252

en dépit de ses protestations. Rumzān interroge alors Kān Mā Kān et l’adjure de dire la vérité 
comme il sied à un roi. Kān Mā Kān reconnaît que c’est sa cousine, et elle est enchaînée avec les 
autres. La nourrice procède à l’interrogatoire des prisonniers, et montre qu’elle connaît bien l’histoire 
des Banū Nuʿmān. La journée s’achève sur une promesse d’aide de sa part, et un somptueux repas 
est envoyé aux prisonniers qui ne comprennent pas la raison de ce revirement 60.

Pendant la nuit qui suit, le roi Rumzān fait un rêve qui le trouble profondément, et le lendemain 61, 
il décide de ne pas aller se battre, tandis que les deux armées vont continuer à s’affronter. Il convo-
que prêtres et moines et leur raconte son rêve : il est assis sur son trône, son omoplate droite se met 
à trembler, et il en sort une main qui fait le tour de son corps et va rejoindre son omoplate gauche ; 
puis d’une de ses côtes sort une excroissance qui va rejoindre l’autre côté et s’y enfonce 62. Prêtres et 
moines se déclarent incapables d’expliquer le rêve, et suggèrent d’avoir recours au vizir Darandān, 
très savant dans l’interprétation des rêves. Le vizir dit au roi : c’est le signe qu’est apparu pour toi, 
un frère symbolisé par la main, et une sœur, symbolisée par la côte. Kān Mā Kān révèle alors qu’il 
a fait lui aussi un rêve, moins traumatisant : on l’avait mis dans une fosse, qui devait être sa tombe ; 
il a vu dans le trou une ceinture d’or, il l’a ramassée, et elle est devenue une ceinture double, qui s’est 
changée en une ceinture unique, une fois mise autour de sa taille 63. Darandān fait à Kān Mā Kān 
une réponse analogue : tu as quelque part un membre de ta famille (que tu vas retrouver). Le roi 
Rumzān apprécie peu les interprétations du vizir, et décide de faire exécuter les prisonniers car, en 
apprenant leur mort l’armée d’Iraq s’effondrera, et il pourra envoyer des gouverneurs en Iraq.

Survient alors la nourrice Marǧāna qui dit à Rumzān « en langue roumie » : si tu fais cela, 
c’est ta propre famille que tu anéantiras, et elle lui révèle qu’il est le fils de la princesse Abarwīza et 
de ʿUmar al-Nuʿmān, dont elle lui raconte l’histoire, ainsi que celle des Banū Nuʿmān 64. Il porte 
encore le diamant protecteur que ʿUmar al-Nuʿmān avait donné à Abarwīza, et que Marǧāna lui 
a mis au cou après sa naissance. Rumzān fait alors venir Nuzhat al-Zamān, et sent qu’il a avec 
elle les liens du sang. Nuzhat al-Zamān reconnaît Marǧāna qu’elle a rencontrée jadis 65. Le récit 
de Marǧāna est confirmé par la présence des deux autres diamants, l’un porté par Kān Mā Kān 
(il lui vient de son père Ḍaw’ al-Makān), et l’autre, par Quḍya Fakān (il lui vient de Nuzhat al-

60.  C’est ici que reprend le texte imprimé de Būlāq (I, p. 291), où le récit de ce qui s’est passé depuis la 
tentative d’assassinat de Kān Mā Kān, est sauté, et résumé en quelques lignes de façon fautive (cf. Pléiade, 
I, p. 677-678). Il y manque l’arrivée au pouvoir de Kān Mā Kān et l’exposé des relations nouvelles entre les 
personnages dans le camp musulman ; l’important changement de situation dans le camp chrétien, et l’attaque 
des chrétiens sur la Syrie. On ignore ainsi que tout ce qui va suivre se déroule devant Damas.
61.  C’était un dimanche selon De Maillet (fol. 277 vo).
62.  Tü, fol. 499 ro ; M, fol. 277 vo.
63.  Tü, fol. 499 ro/vo. La version de Būlāq (I, p. 291) n’a conservé que le second rêve, et l’attribue au roi Rumzān 
(cf. Pléiade, I, p. 678). Le texte de De Maillet (fol. 277 vo-278 ro) attribue les deux rêves à Rumzān, le premier 
étant raconté aux moines et aux prêtres, et bizarrement, le second seulement à Darandān. La seule version 
cohérente est celle du manuscrit de Tübingen.
64.  Un rappel utile pour le lecteur ou l’auditeur, à qui l’auteur prend grand soin de détailler les relations de 
parenté.
65.  C’est ici que la version de Būlāq (I, p. 292 ; Pléiade, I, p. 679) introduit l’idée qu’Abarwīza et ses compagnes 
ont été converties à l’islam par Sharr Kān avant de partir pour Bagdad. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 253

Zamān) 66. Les prisonniers sont libérés. Quḍya Fakān se rend auprès des troupes d’Iraq pour leur 
expliquer la situation, et les combats sont arrêtés. On maintient en place Zibl Kān à Damas, et les 
deux armées partent ensemble pour Bagdad où Sāsān est également confirmé dans ses fonctions 67. À 
Bagdad, Kān Mā Kān veut remettre la souveraineté à son oncle Rumzān, mais le vizir Darandān 
conseille aux deux rois de gouverner ensemble, un jour chacun. De grands banquets concluent cet 
arrangement.

L’exercice conjoint de l’autorité par les deux rois 68 a fait de l’Iraq, une terre de justice et de sé-
curité, lorsqu’un jour un marchand vient se plaindre d’avoir été attaqué par un groupe de Bédouins 
et de Kurdes 69qui ont pillé ses marchandises. Les deux rois ont vite fait de retrouver les pillards 70, 
et de faire rendre au marchand ce qu’ils lui ont pris 71. Le marchand montre à Kān Mā Kān deux 
écrits, l’un de la main de Sharr Kān, l’autre, de la main de Nuzhat al-Zamān, et celle-ci reconnaît 
dans le marchand, celui qui l’avait arrachée au bédouin de Jérusalem. Elle lui fait donner 1 000 
dinars, un cheval, des esclaves noirs, et des cadeaux 72. Les deux rois interrogent les voleurs, ne 
retiennent que les trois qui ont organisé la bande : un Bédouin, un chamelier et un esclave noir, et 
leur donnent la possibilité d’échapper au châtiment qui les attend s’ils racontent l’histoire la plus 
extraordinaire qui leur soit arrivée. Le bédouin est celui qui avait jadis enlevé Nuzhat al-Zamān à 
Jérusalem, et il se vante du bon prix qu’il en a tiré en la vendant au marchand. Nuzhat al-Zamān 
qui l’a reconnu, veut l’exécuter de sa main immédiatement. Mais le Bédouin demande le droit de 
raconter une histoire plus extraordinaire encore : comment il a été accueilli par un jeune homme et 
sa sœur, alors qu’il était perdu dans le désert avec sa bande ; comment il est tombé amoureux de la 
sœur et a voulu l’arracher à son frère, à la pointe de l’épée ; comment le frère a tué un à un tous ses 
complices, mais lui a pardonné et a voulu faire de lui son ami, et lui a fait des cadeaux ; comment 
enfin le Bédouin a néanmoins tué le frère pour avoir la sœur qui s’est passé son épée à travers le corps 
avant qu’il ait pu mettre la main sur elle. À la suite de cette seconde histoire, Nuzhat al-Zamān 
n’hésite plus et décapite le Bédouin. L’esclave noir est Ġadbān qui avait tenté de violer, puis a tué la 
princesse Abarwīza, la mère de Rumzān : celui-ci le décapite. Le chamelier est celui que l’on avait 
payé pour emmener Ḍaw’ al-Makān au maristān de Damas, et qui l’avait abandonné à Jérusalem 
sur un tas d’immondices pouvant alimenter la chaufferie d’un hammām : Kān Mā Kān, fils de 
Ḍaw’ al-Makān, lui coupe la tête aussitôt.

66.  Le manuscrit De Maillet (fol. 279 ro) fait porter le diamant directement à Nuzhat al-Zamān ; dans cette 
version, Qudya Fakān, la soi-disant pauvresse (chrétienne) n’avait sur la poitrine qu’une croix rouge quand 
elle est partie pour tenter de libérer les prisonniers (fol. 267 vo) ; c’est raisonnable.
67.  Comme si Bagdad était une capitale de province.
68.  Pendant un an (DM, fol. 279 vo). Il vaut mieux parler d’exercice conjoint de l’autorité, que d’exercice 
alterné : jamais on ne voit à l’œuvre dans le conte, cette alternance d’un jour sur l’autre, posée en principe par 
le vizir Darandān. Simple façon de s’exprimer ?
69.  Tü, fol. 501 ro. Le manuscrit De Maillet (fol. 279 vo) y ajoute avec raison des esclaves noirs.
70.  Ils sont au nombre de 30 dans Tü, fol. 501 vo ; ils sont devenus 300 dans DM, fol. 280 ro et dans Bū, I, 
p. 294.
71.  Il ne lui manque rien dans Tü, fol. 501 vo ; il lui manque le quart de ses biens dans Bū, I, p. 295.
72.  Tü, fol. 502 ro ; dans DM, fol. 280 ro et Bū, I, p. 295 : 100 000 dinars, 50 charges de marchandises et des 
cadeaux.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān254

Reste à punir la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī par qui tout le conflit entre chrétiens et mu-
sulmans a commencé. Son arrière petit-fils Rumzān lui fait porter une lettre commençant par « Au 
nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit ». Il lui annonce qu’il a achevé la conquête de la Syrie, a 
envahi l’Iraq où les Banū Nuʿmān ont établi qu’il était le fils de ʿUmar al-Nuʿmān, ce qu’il a fait 
semblant de croire 73, mais qu’il va les mettre à mort, et il invite son arrière-grand-mère à venir y 
assister. Lorsqu’elle arrive, Rumzān la livre à Nuzhat al-Zamān et à Kān Mā Kān pour qu’ils 
exercent leur vengeance : elle est accrochée à un gibet ; une tringle de fer est enfoncée dans son sexe, 
jusqu’à ce qu’il ressorte par l’anus ; elle est criblée de flèches en devenant comme un hérisson , et 
brûlée. Et ils vécurent jusqu’à la mort en continuant de gérer leur royaume.

Ainsi prend fin ce très long conte. Il fallait le restituer dans son ensemble. Les éditions 
imprimées, en résumant de façon maladroite sa dernière partie, en particulier en sautant les 
transformations qui affectent le monde chrétien et l’apparition de Rumzān, l’ont privé de 
sens, et interdisent de comprendre ce qui est pourtant la conclusion souhaitée par l’auteur : 
le soulagement après l’angoisse. 

	 Les « contes insérés » et ʿUmar al-Nuʿmān

La question des « contes insérés » a dû se poser très tôt. C’est sans doute à la suite de cette 
interrogation que le copiste du manuscrit De Maillet a arrêté son travail, en plein conte de 

ʿAzīz et ʿAzīza, et que l’auteur de la version donnée dans Būlāq, après le premier conte de la 
nourrice chargée de tuer Kān Mā Kān (le mangeur de hashish), a sauté le second (le dormeur 
éveillé), et a continué en résumant d’une façon incompréhensible, et très dommageable pour 
le sens du conte, ce qui suivait et qui était pourtant essentiel. La notion de « conte inséré » est 
d’ailleurs très proche, chez les analystes contemporains, de celle d’« épisodes ajoutés 74 ». 

Quoi qu’il en soit de notre hypothèse sur les hésitations des copistes, la question de l’har-
monie des « contes insérés » avec le reste de ʿUmar al-Nuʿmān, ne doit pas moins être posée. 
Un premier thème qui semble être essentiel est la passion qui naît nécessairement entre le 
cousin et la cousine. Dans la troisième phase du conte où Kān Mā Kān s’oppose à Sāsān, c’est 
cette passion contrariée qui provoque le début de la révolte de Kān Mā Kān contre son « oncle » 
injuste, le ḥāǧib, devenu le roi Sāsān. Ce n’est que très progressivement qu’on voit Kān Mā 
Kān évoluer de son ambition juvénile d’obtenir la main de sa cousine, à une compréhension 
davantage politique de sa situation, et que c’est en fait sa situation d’héritier du trône, que 
« l’oncle Sāsān » refuse de reconnaître. 

73.  Tü, fol. 505 vo.
74.  Cf. chez J. Bencheikh où se distingue parfois mal le passage d’une notion à l’autre (Pléiade, I, p. 1188 et 
p. 1191, note 43).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 255

Le premier « conte inséré » est celui de Tāǧ al-Mulūk et Dunya. Il s’inspire du vieux conte 
d’Ardashīr et Ḥayāt al-Nufūs 75, où un jeune prince est amoureux d’une lointaine princesse 
dont un marchand lui a donné le portait, et part à sa conquête, secondé par le vizir de son père, 
conquête d’autant plus difficile qu’à la suite d’un rêve, elle a pris les hommes en horreur ; le vizir 
fait peindre une fresque où le rêve, légèrement modifié, est représenté ; la princesse est guérie 
par la vision de la fresque, et tout finit bien. On voit qu’on rencontre déjà ici le thème du vizir 
protecteur, et versé dans l’interprétation des rêves. L’auteur de Tāǧ al-Mulūk complique les 
choses. Il ajoute au début, le récit du mariage du père du prince, qu’il appelle Sulaymān Shāh, 
sur lequel nous aurons à revenir. Il nomme ʿAzīz, le jeune marchand qui déclenche la passion 
du prince, et il lui prête une histoire qui constitue, inséré dans Tāǧ al-Mulūk, le second « conte 
inséré », celui de ʿAzīz et ʿAzīza 76. ʿAzīza aime profondément son cousin ʿAzīz qui n’y est pas 
attentif, et elle en meurt ; il l’a délaissée pour une amante, la vieille Dalīla la Rusée 77 ; celle-ci 
avait pris la forme d’une jeune femme 78, et elle finit par le châtrer pour le punir de s’être laissé 
enfermer dans la prison d’un mariage légitime ; on l’avait pourtant prévenu : tu ne connais 
pas la ruse des femmes et les malheurs (que provoquent) les vieilles (dawāhī al-ʿ aǧā’iz) 79. On 
fait aisément le rapprochement avec la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī du conte « insérant », 
capable également de transformations surprenantes. Et il est vraisemblable que c’est parce que 
l’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān a voulu insérer ce conte du cousin et de la cousine (par ailleurs 
très beau), qu’il a modifié l’intrigue du conte primitif d’Ardashīr, ce qui n’est pas allé sans 
inconvénient pour l’économie générale du récit : ʿAzīz accompagne le prince dans sa quête de 
l’amante, et constitue en fait un embarras, un double inutile, voire amenant des contradictions 
dans l’histoire 80. On voit cependant combien ce « conte inséré » est en harmonie avec la suite 
de ʿUmar al-Nuʿmān (et le situe également dans la tradition des Nuits).

L’histoire de Ṣayāh le Bédouin, le Sancho Pança du conte, qui accompagne un peu malgré lui 
Kān Mā Kān , aurait pu donner lieu à un « conte inséré » puisqu’il fait au prince le récit de sa vie, 
à la recherche d’une dot pour obtenir sa cousine 81. Enfin il y a l’histoire de Ǧamīl et Buthayna, 
sautée par le texte de Būlāq. Elle est traitée en flash-back par l’auteur 82. C’est également celle 

75.  Il est donné dans les Nuits 719 à 738 (Bū, II, p. 215-242 ; Pléiade, p. 3-54). Mieux vaut lire ce conte dans 
la version de Breslau (t. V, p. 130-264), antérieure à celle de Būlāq.
76.  Bū, I, p. 253-254 ; Pléiade, I, p. 562-596.
77.  M, 165 vo. Le conte de Dalīla la Rusée se trouve dans les Nuits 698 à 708 (Pléiade, II, p. 875-899).
78.  L’auteur de la version de Būlāq (I, p. 249-250), qui ne conçoit pas que la vieille ait pu se transformer en 
jeune femme, en fait la fille de Dalīla la Rusée. La version de Būlāq est suivie par celle de l’édition de Calcutta 
(I, p. 598), et la traduction de la Pléiade (I, p. 588). Il est d’ailleurs clair qu’ici le personnage de Dalīla la Rusée 
(qui n’était qu’une spécialiste de bons tours) est contaminé par celui de la vieille Shawāhī dont le pouvoir de 
transformation est plus grand.
79.  Bū, I, p. 250.
80.  Le prince perd beaucoup de temps à découvrir le jardin où il pourra rencontrer la princesse, alors que 
ʿAzīz qui est déjà venu sur les lieux, semble l’avoir oublié. Le récit s’accélère d’ailleurs peu à peu, et prend une 
allure assez schématique.
81.  Bū, I, p. 280.
82.  M, fol. 245 vo-250 ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān256

d’un neveu qui ne parvient pas à obtenir sa cousine d’un oncle qui l’a gravement lésé, alors que 
le mariage avec la cousine avait été prévu depuis longtemps, et comme on l’a vu, le rapport de ce 
qui est une sorte de « conte inséré » avec l’histoire de Kān Mā Kān, est établi par Kān Mā Kān 
lui-même qui y reconnaît sa propre destinée. Le thème du cousin à la recherche de la cousine est 
alors un thème littéraire porteur 83, dont il ne faudrait pas déduire nécessairement que le mariage 
préférentiel avec la fille de l’oncle se répand dans la société. Ici, il est repris pour conforter un point 
important du scénario de ʿUmar al-Nuʿmān. On voit qu’une partie de ces récits qui paraissent 
étrangers à ʿ Umar al-Nuʿmān, s’accorde en fait avec un des thèmes majeurs de ce conte.

Un second thème des « contes insérés » est moins facile à définir. Il semble concerner le 
rapport entre rêve et réalité. On le trouve dans les deux contes dits par la nourrice Bayālūn, 
qui doivent détendre Kān Mā Kān et le préparer au sommeil, afin que la nourrice puisse le 
tuer. Le premier est celui du « mangeur de hashish » : un pauvre hère entre dans un hammam 
pour laver une blessure au pied qu’il s’est faite en marchant, et prend du hashish ; sans perdre 
totalement le sens de sa condition, il rêve que les garçons de bain s’occupent bien de lui, lui 
donnant le titre de vizir ; puis qu’il voit dans le hammam une belle femme avec qui il est sur 
le point de conclure, lorsqu’on le réveille, trop tôt ; il est nu, le membre en érection 84. Kān Mā 
Kān en rit. Le second conte est celui du « dormeur éveillé 85 ». Le calife Harūn al-Rashīd est 
invité un soir, par un fils de marchand qui ne sait pas qu’il est le calife, et qui voudrait bien 
être calife rien que pour se venger de voisins rigoristes qui surveillent de trop près sa conduite ; 
le calife le drogue, l’homme se réveille dans le palais où, pendant un jour, on le traite en calife, 
et il peut régler ses comptes avec les voisins, sans perdre totalement le sens de ce qu’il est, 
même si, une fois ramené chez lui pendant son sommeil, il doit quand il se réveille, faire un 
séjour au maristān parce qu’il ne peut oublier qu’il a été calife, mais peut-être seulement en 
rêve. Harūn al-Rashīd finit par en faire son commensal et le marie. Comme il trouve ses gages 
insuffisants, il essaie à son tour, avec sa femme, de berner le calife et son épouse, Sitt Zubayda, 
en leur faisant croire, l’un après l’autre, que lui ou sa femme, est mort, pour percevoir chacun, 
une allocation d’enterrement 86. Kān Mā Kān apprécie également l’histoire. En apparence, ces 
deux contes sont très loin des thèmes de ʿ Umar al-Nuʿmān. Mais on peut se demander s’ils ne 
servent pas à préparer pour la suite, une distinction entre les effets de la drogue qui ne mène 
qu’à l’illusion ou à la tromperie, et le caractère très différent des deux rêves de Rumzān et de 

83.  On le trouve déjà dans le manuscrit de Manchester, avant ʿUmar al-Nuʿmān, dans l’histoire racontée 
par le « faucon cendré » (cf. note 7) où la difficulté des retrouvailles ne vient pas de la dot exigée, mais du 
fait que l’oncle a été enlevé par une ǧinniya, et que le cousin est partagé entre le monde des hommes et celui 
des ǧinn-s. 
84.  M, fol. 230 ro-231 vo ; DM, fol. 260 ro-261 ro ; Bū I, p. 290-291 ; Pléiade, I, p. 675-676.
85.  M, fol. 231 vo-244 ro ; DM, fol. 261 ro-interrompu en 264 ro. Le conte n’est pas donné dans Būlāq, ni dans 
la traduction de la Pléiade. On le trouve dans Breslau, IV, p. 133-189.
86.  Ce joli conte a été traduit par Galland, et publié en 1712 dans le tome IX de ses Nuits (cf. Elisséeff, 
Thèmes et motifs, p. 73-74). Le conte précédent n’a sans doute pas été retenu par lui, en raison de la crudité 
de la scène finale ; il lui a été plus facile d’enlever au conte plus long du Dormeur éveillé, quelques détails du 
même genre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 257

Kān Mā Kān, qui sont de véritables rêves, envoyés par Dieu, qu’on soumet à la sagacité du 
vizir Darandān, et qui sont des prémonitions de la conclusion de ʿUmar al-Nuʿmān. 

Enfin le second conte du Bédouin qui avait enlevé Nuzhat al-Zamān, est plus particuliè-
rement destiné à susciter l’indignation contre les bandes de coupeurs de routes composées 
de semi-nomades et d’esclaves noirs ayant fui leur servitude urbaine, et il s’harmonise tout 
naturellement avec ʿUmar al- Nuʿmān où le souci des princes de cette époque paraît être de 
les éliminer pour assurer la sécurité des routes. Les hauts faits de Kān Mā Kān au cours de 
ses errances, sont généralement dirigés contre eux.

Reste le conte de Ġānim, qui est un ancien conte des Nuits 87. On ne peut trouver à ce 
conte de l’amoureux respectueux de la bien-aimée de Harūn al-Rashīd, qu’il a sauvée de la 
mort, aucun rapport avec ʿUmar al-Nuʿmān. La récitation du conte par le vizir Darandān est 
cependant attestée dans les manuscrits. Lorsque le vizir semble tenté de raconter le conte une 
première fois, alors que l’armée est encore devant Constantinople, il vient de terminer Tāǧ al-
Mulūk et il se réfère à la tradition des Nuits, en annonçant, comme s’il parodiait Shahrazade ; 
« cette histoire n’est pas plus extraordinaire que celle de Ġānim 88 ». C’est peut-être seulement 
le désir de souligner l’inclusion de ʿ Umar al-Nuʿmān dans les Nuits 89, qui explique la présence 
du conte de Ġānim, nous y reviendrons.

Le conte de Ġānim mis à part, on peut considérer ʿUmar al-Nuʿmān comme un ensemble 
homogène. Il n’y a aucune raison par exemple, de tenir l’épisode où Kān Mā Kān finit par 
mettre la main sur la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī qui va néanmoins s’enfuir après avoir 
égorgé Ṣayāḥ, comme une sorte d’ajout que « développent » certaines versions de l’histoire 90. 
D’abord parce que cet épisode est utile à la logique du récit qui n’a plus besoin de Ṣayāḥ, si-
non égorgé, parce que l’auteur veut relancer le mécanisme de la vengeance, nécessaire à son 
scénario. Ensuite parce qu’on y trouve, comme dans tous les combats que livre Kān Mā Kān, 
le même art de l’auteur pour décrire les combats singuliers 91, que dans les affrontements avec 

87.  Il est placé dans Būlāq, (I, p.125-137 ; Pléiade, I, p. 335-365), juste avant ʿUmar al-Nuʿmān.
88.  M, fol. 185 vo.
89.  Dans le manuscrit De Maillet, après un blanc (texte non copié depuis le milieu de ʿAzīz et ʿAzīza), le 
conte de ʿUmar al-Nuʿmān reprend au folio 245ro, vers la fin du conte de Ġānim, qui s’achève au folio 246 ro. 
Il est à remarquer que le copiste nomme le héros du conte : Ġānim ibn Ayyūb, comme on le trouve dans les 
éditions imprimées des Nuits, alors que ce personnage est appelé Ġānim ibn Abī Ayyūb dans le manuscrit 
de Manchester (fol. 185 vo, 188 ro et par la suite). C’est également ce dernier nom que Galland donne au 
héros (nom altéré en « Ganem fils d’Abou Aibou ») au début du tome VIII de sa traduction, publié en 1709. 
Cf. Nikita Elisséeff, Thèmes et motifs, p. 72-73.
90.  Cf. Bencheikh dans Pléiade I, p. 1191, note 43. On doit noter d’ailleurs que ces épisodes d’affrontements 
et de combats singuliers, considérés parfois comme ajoutés, ont sans doute été les plus prisés. Dans un conte 
aussi long, les « aventures de Kān Mā Kān » peuvent avoir été séparées du reste, et avoir circulé de façon 
isolée, de même que les « contes insérés » ont été jugés plus faciles à être détachés et publiés ; c’est ainsi que 
le conte du dormeur éveillé a dû parvenir dans la version de Breslau, lorsque Habicht a eu accès, dans un 
manuscrit incomplet des Nuits qui se trouvait au Maghreb, à « l’histoire d’un nommé Kān Makān » (cf. L. 
Valensi, Mardochée Naggiar, Enquête sur un inconnu, Stock, Paris, 2008, p. 122).
91.  On peut admirer la très belle image du nuage de poussière qui se dissipe à la fin de ce combat, et qui 
découvre seulement les chevaux des voleurs, sans leurs cavaliers qui sont tous morts (M, fol. 254 vo). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān258

les chrétiens 92. Voilà qui confirme qu’on ne peut limiter le conte aux versions imprimées qui, 
en sautant des épisodes et des « contes insérés », en masquent en partie le sens. L’ampleur du 
conte a gêné les copistes des manuscrits, incertains sur ce qu’il convenait d’y mettre ou d’en 
enlever. Il est à la mesure des ambitions de l’auteur. Le conte est proche d’une sīra par son 
ampleur, et se situe pourtant dans le cadre des Nuits. 

	 Les indices contextuels

On sait qu’il n’est pas possible de dater un conte des Nuits à partir d’un élément isolé du 
récit, nom de monnaie, construction citée, etc. C’est seulement à partir de séries de mots, en 
langue arabe, qu’on peut tenter de situer dans le temps historique, les diverses versions qui nous 
sont parvenues, rédigées pour un public d’une certaine époque, ce qui n’implique rien sur le 
fait de savoir si l’auteur s’est inspiré ou non d’un conte plus ancien. Tous ces mots constituent 
autant d’indices qui nous permettent de replacer ces versions dans leur contexte temporel. 
D’autres indices, des présentations de l’espace par exemple, peuvent nous guider vers le contexte 
géographique dans lequel la version du conte dont nous disposons, a été conçue 93. 

Si on examine le vocabulaire du manuscrit de Manchester, on constate la présence d’un 
ensemble de mots qui peuvent remonter à l’époque mamelouke, et que certains sont employés 
dans un libellé correct, et qui est en concordance avec le sens du récit, alors que d’autres le 
sont de façon plus curieuse. On peut citer comme exemples de termes correctement employés : 
les nuqabā’ 94 qui sont des officiers subalternes 95 ; le dihlīz ou grande tente sultanienne 96 ; la 
khidma 97 ou Service sultanien, cérémonie d’hommage matinal des grands émirs au sultan ; 
le barīdī 98ou courrier envoyé par le sultan ; l’iqṭāʿ 99 ou revenu fiscal d’une terre attribuée à un 
émir. Les souvenirs de ce temps sont visiblement proches. On trouve aussi d’autres termes de 
l’époque mamelouke, mais employés dans un sens qui n’était pas le leur, ou déformés. Ainsi 
le mot tawqīʿ est employé dans le conte, pour l’enregistrement d’une exemption de droits de 
douane que le marchand veut demander à Sharr Kān, pour lui avoir vendu Nuzhat al-Zamān 100, 
alors que ce terme désignait normalement des actes de nomination ou de dotation 101 ; cet acte 
que veut obtenir le marchand est appelé un peu plus loin manshūr sulṭānī 102, terme qui dési-

92.  Ce qui a conduit Paret à considérer le conte comme un Ritter-Roman, alors que ce n’en est qu’un des 
aspects.
93.  Cf. Coussonnet, « Pour une lecture historique des Mille et Une Nuits ».
94.  M, fol. 60 ro, 130 ro, 258 ro, 260 vo, 262 vo.
95.  Cf. Gaudefroy-Demonbynes, Syrie, Introduction, p. xxxiv et lxii. 
96.  M, fol. 257 vo ; sur le dihlīz sultanien, voir Maqrīzī, Al-Mawāʿiẓ, III, p. 740.
97.  M, fol. 108 ro, 244 vo.
98.  M, fol. 187 vo.
99.  M, fol. 210 vo.
100.  M, fol. 85 vo.
101.  Gaudefroy-Demonbynes, Syrie, Introduction, p. lviii, lxxxvii.
102.  M, fol. 88 ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 259

gnait plutôt l’acte constituant un iqṭāʿ ou l’expédition de cet acte 103. Le terme de kātib al-sirr 104, 
« secrétaire d’État » ou Clerc du Secret, est joliment déformé en kātim sirrihi, « celui qui tait 
les secrets (du sultan) 105 ». Dans le conte du Dormeur éveillé, raconté par Bayālūn, les valets 
de chambre du calife sont nommés ǧamdarāniyya 106, au lieu de ǧamdariyya 107. Le simāṭ qui 
désignait le repas commun pris par le sultan et les émirs après le conseil, devient dans le conte, 
après la prestation de serment à Ḍaw’ al-Makān devant Bagdad, une sorte de grand banquet 
double, l’un pour les émirs, l’autre pour les hommes de troupe (al-ʿ awām) 108.

D’autres termes sont proprement ottomans, et montrent que c’est dans ce contexte que les 
copistes et les auteurs du conte le situaient. Les étendards qui flottent au-dessus des troupes de 
Sharr Kān sont appelés sanāǧiq 109. Les émirs qui se retirent à l’issue d’un conseil sont précédés 
de shāwūsh-s 110. Les autres manuscrits versent d’autres termes au dossier de la datation otto-
mane du conte. Dans le manuscrit De Maillet, lorsque le roi Sāsān s’efforce de retenir Kān Mā 
Kān quand il revient à Bagdad, l’auteur lui fait dire qu’il se propose de lui donner un « émirat 
de tambours (ku’ūs) et de drapeau (ʿalam) » et de le mettre comme commandant (muqaddam) 
à la tête d’un « ṭūmān 111 », ce qui semble être une façon de désigner un sandjak-bey 112. Dans le 
manuscrit de Tübingen, on place dans la bouche du marchand qui a vendu Nuzhat al-Zamān 
à Sharr Kān, et veut être exempté de droits de douane, le mot kumruk 113, un mot turc qu’on 
trouve dans les documents au xviiie siècle 114. Dira-t-on que c’est le copiste qui a introduit un 
mot de son temps ? Mais, dans le même manuscrit, vers la fin du conte, lorsque le Bédouin qui 
avait enlevé Nuzhat al-Zamān raconte l’histoire telle qu’il l’a vécue, il dit qu’il n’avait jamais 
vu plus belle fille en Syrie, pays qu’il nomme da’ira ʿarabistān 115, ce qui est une expression 
ottomane pour désigner la Syrie dans les documents administratifs du xvie siècle 116.

103.  Gaudefroy-Demonbynes, Syrie, Introduction, p. xliv, lxxxv.
104.  Ibid., p. lxvii, lxix.
105.  On doit remarquer que cette expression restera en usage jusqu’au xixe siècle.
106.  M, fol. 263 vo.
107.  Gaudefroy-Demonbynes, Syrie, Introduction, p. C.
108.  M, fol. 108 ro.
109.  M, fol. 60 ro.
110.  M, fol. 106 vo ; cf. Mantran, « cā’ūsh », EI2 II, p. 16.
111.  DM, fol. 252 vo.
112.  Tambours et drapeau sont deux insignes de souveraineté : cf. Deny, Kunt, « sandjāk », EI2 X, p. 12b, et le 
sandjāk désigne aussi une circonscription administrative (id., p. 13b), comme parfois l’ancien tümen (Amitai, 
« tūmān », EI2 X, p. 665-666). G. Veinstein me signale cependant qu’il n’a jamais vu, dans les textes ottomans, 
le mot « tūmān » utilisé pour désigner un sandjak-bey.
113.  Tü, fol. 501 ro.
114.  De Sacy, Chrestomatie arabe 3, Paris, 1827, p. 280 et note 26 p. 339 (le document date de 1767). Le mot 
« gümrük », me dit G. Veinstein, se rencontre à toutes les époques dans les documents ottomans.
115.  Tü, fol. 502 ro.
116.  Cf. (Rédaction) « ʿ Arabistān », EI2 I, p. 579. Pour G. Veinstein, si le mot « ʿ Arabistān » est bien utilisé 
en ottoman (il y a eu au xvie siècle un « ʿ arabdefterdari », s’occupant entre autres, des finances syriennes), 
l’expression « da’ira ʿarabistān » ne semble pas utilisé pour désigner la Syrie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān260

Enfin, on ne s’étonnera pas que dans la version de Būlāq, l’incompréhension d’un passé 
désormais lointain, s’accentue. On y retrouve les termes vagues des manuscrits : le marchand 
qui vent Nuzhat al-Zamān à Sharr Kān , lui demande une lettre le recommandant à ʿ Umar al-
Nuʿmān, qu’il nomme marsūm 117, terme qui désignait, à l’époque mamelouke, une autorisation 
ou un acte de nomination à un poste inférieur 118. De même, après la cérémonie d’intronisation 
de Ḍaw’ al-Makān, les émirs qui sont dispensés pendant 3 jours, de se rendre auprès du sultan 
pour la khidma, sont devenus les arbāb al-khidma 119 (les « seigneurs de la khidma » ?). En re-
vanche il appelle qānūn, la taxe grevant le prix de vente éventuel de Nuzhat al-Zamān 120. Et il 
fait état de ce qui était peut-être une nouveauté à son époque : Nuzhat al-Zamān veut donner 
au marchand qui souhaite se rendre à Bagdad, un billet pour le roi ʿUmar al-Nuʿmān, et elle 
demande une plume de cuivre (qalam min nuḥās) pour l’écrire 121, un détail qui se retrouve 
dans la version de Būlāq du conte de Tāǧ al-Mulūk 122 ; c’est sans doute le premier exemple 
cité d’un tel outil calligraphique dont il ne reste aujourd’hui qu’un spécimen très tardif 123. 
Évidemment, il n’y a pas de plume de cuivre dans les manuscrits. En fait, il est clair que pour 
l’auteur de la version de Būlāq, cette histoire se situe à l’époque ottomane. Ainsi, lorsque le roi 
Lāwī (toujours Afrīdūn dans Būlāq) est averti par la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī, qu’elle 
a tué ʿUmar al-Nuʿmān à Bagdad, et qu’il faut s’attendre à une attaque musulmane, le roi 
lance un appel à la chrétienté, et les troupes le plus diverses se présentent, dont le manuscrit 
de Manchester donne une liste fantaisiste, composée en partie de noms de peuples inventés, 
que reprend fidèlement le manuscrit de Tübingen 124. L’auteur du manuscrit De Maillet a 
préféré sauter la liste, l’estimant sans doute incompréhensible. L’auteur de la version de Būlāq 
a voulu rationaliser les choses, et y a regroupé les noms des peuples susceptibles d’avoir été, 
à un moment ou à un autre, des ennemis de l’Empire ottoman : « français, austro-hongrois, 
slovènes, génois, vénitiens 125 ». Ces nombreux indices contextuels plaident en faveur d’un conte 
d’époque ottomane, bien que l’époque mamelouke ne soit pas encore bien loin, du moins au 
moment où ont été rédigées les premières versions manuscrites que nous ayons.

Quelques indices contextuels peuvent nous indiquer aussi d’où vient le conte. On pourrait 
supposer que c’est un conte syrien. L’aventure de Sharr Kān et d’Abarwīza se déroule aux 

117.  Bū, I, p. 171
118.  Gaudefroy-Demonbynes, Syrie, Introduction, p. lxxxvii.
119.  Bū, I, p. 190. Les éditeurs de Calcutta ayant sans doute trouvé la formule étrange, ont préféré écrire 
que ne devaient pas se présenter les arbāb al-khidma, en expliquant « li-aǧl al-khidma / pour faire la khidma » 
(Calcutta, I, p. 466).
120.  Bū, I, p. 169.
121.  Bū, I, p. 171.
122.  Bū, I, p. 260-261.
123.  Cf. Déroche, Manuel de codicologie, p. 115, et, plus complet, id., Islamic Codicology, p.106-107. Cet unique 
exemplaire, très tardif, est conservé au musée de Fès, et daté de 1284 /1867-1868. (cf. Hamid al-Manūbī, 
Ta’rīkh al-warāqa al-maghribiyya, Fès, 1991, p. 232).
124.  M, fol. 119 vo; Tü, fol. 345 vo-346 ro.
125.  Bū, I, p. 201 ; j’ai repris ici le texte de Bencheikh (Pléiade, I, p. 492), sans essayer de discuter la traduction 
exacte de ces noms de peuples.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 261

marges septentrionales de la Syrie. Le long épisode du pèlerinage de Ḍaw’ al-Makān et de 
Nuzhat al-Zamān s’articule sur l’axe, très important pour la Syrie à l’époque ottomane, qui 
va de Damas au Hedjaz. Certaines des errances de Kān Mā Kān se situent également dans le 
désert syrien. Et c’est devant Damas que se joue l’épisode final. Pourtant, hormis le poncif des 
jardins de la Ghūṭa, la topographie et la toponymie de Damas sont bien décevantes. Lorsque 
Ḍaw’ al-Makān et le waqqād font halte à Damas, ils vont se promener pour se détendre « taht 
isṭabl al-Matārama / sous l’écurie de Matārama 126 » d’où la caravane du ḥāǧib partira plus tard 
vers Bagdad. Le nom de ce lieu imaginaire pourrait bien avoir été forgé à partir de l’ancien 
Isṭabl al-Ṭārima cairote 127. À Damas, le terme normal devrait être ṭārima, une loggia de la 
résidence des gouverneurs, semble-t-il, donnant sur la rue 128. Le Khān al-sulṭān de Damas est 
situé « à l’extérieur de Bāb al-Khāfiyya », sans doute Bāb al-Ǧābiyya ; mais est-ce une simple 
faute de copiste 129 ? Par la suite, la caravane qui emmène Ḍaw’ al-Makān et le waqqād, ainsi 
que Nuzhat al-Zamān et le ḥāǧib vers Bagdad suit un trajet très étrange : Alep, al-ʿAzāh (?), 
Diyarbakir, Mossoul 130, comme si l’auteur se fiait à quelque liste de garnisons ottomanes, sans 
bien connaître les lieux. Par la suite, lorsque le vizir Darandān, après avoir installé à Damas 
le qawwād devenu Zibl Kān, rentre sur Bagdad en ramenant avec lui la jeune Quḍya Fakān, 
le rythme du voyage n’est pas moins étonnant. Ils mettent en effet un mois pour arriver sur 
l’Euphrate, à Raḥba 131. Or, généralement, on situe Rahba à 8 jours de Damas 132. Il y a un 
dernier épisode enfin, où l’auteur, qui disposait sans doute des ouvrages des géographes arabes 
sur l’Iraq, expose un curieux itinéraire aquatique. Lorsque Kān Mā Kān, qui vient de quitter 
Bagdad, rencontre le Bédouin Ṣayāḥ qu’il est amené à rosser parce que ce dernier prétend faire 
de lui son serviteur, il veut ensuite le jeter dans un canal dont l’eau le mènera jusqu’au Tigre, 
d’où le courant le portera, par le Naḥr ʿIssa (un important canal) jusqu’à l’Euphrate, qui le 
ramènera jusque dans sa tribu syrienne 133. Simple plaisanterie de Kān Mā Kān qui veut se 
moquer du naïf Ṣayāḥ ? On sait en effet que cette circulation de l’eau, qui a fait la prospérité 
de la région de Bagdad, se fait de l’Euphrate vers le Tigre, et non l’inverse. On n’accorderait 
pas d’attention à ces détails s’ils n’étaient pas convergents. De même, lorsque la situation de 
Kān Mā Kān et de sa mère se dégrade au palais, Kān Mā Kān décide d’aller s’installer « aux 
extrémités de la ville, sur les kôms où vivent les vagabonds 134 », ce qui évoque une topogra-
phie cairote postérieure au xv e siècle, lorsque la ville était cernée de monticules de ruines. Le 

126.  M, fol. 83 ro. Ce détail n’est pas repris dans De Maillet.
127.  C’est la vieille écurie des califes, au centre de l’ancien Caire fatimide (cf. Maqrīzī, Al-Mawāʿiẓ, II, 
p. 457-459).
128.  Cf. Laoust, Les gouverneurs de Damas, p. 29.
129.  M, fol. 85 ro. Le copiste du manuscrit De Maillet, généralement sérieux, a préféré ne pas indiquer cette 
localisation.
130.  M, fol. 101 ro. De Maillet, fol. 181 vo, donne : Alep, l’Euphrate, Mardīn , Mossoul, Diyārbakir, ce qui n’est 
pas mieux.
131.  M, fol. 188 ro ; Bū, I, p. 273.
132.  Gaudefroy-Demonbynes, Syrie, p. 79-80.
133.  M, fol. 215 ro; DM, 251 ro ; Bū, I, p. 280-281.
134.  M, fol. 209 vo ; DM, fol. 248 vo ; Bū, I, p. 277.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān262

caractère égyptien du conte s’accentue évidemment dans la version de Būlāq, où le chiffre des 
360 concubines de ʿUmar al-Nuʿmān est référé au nombre de jours de l’année copte 135, ce qui 
ne se trouve pas dans les versions manuscrites, et où, lorsqu’on amène à Sharr Kān la vieille 
Shawāhī Dhāt al-Dawāhī qui a pris l’apparence d’un pieux ascète, et qu’il veut lui donner une 
mule pour ses déplacements, il s’agit d’ une « mule nubienne 136 ». Mais même dans les « contes 
insérés », l’influence égyptienne est perceptible ; par exemple dans le conte de Tāǧ al-Mulūk 
où le sūq des orfèvres se nomme, comme au Caire, la ṣāġa 137.

Nous sommes donc amenés à conclure que le conte est l’œuvre d’un auteur égyptien, qui l’a 
composé à l’époque ottomane, lorsque le vocabulaire de l’époque mamelouke gardait encore 
une vague signification pour les lecteurs ou auditeurs, soit vraisemblablement au xvie, ou au 
tout début du xviie siècle.

	 Une tentation de sīra ?

Il est sensible que l’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān a voulu faire grand, comme s’il avait cédé 
à une « tentation de sīra », ces grands romans qui se sont développés à partir du xv e siècle, et 
se sont épanouis par la suite. On trouve quelques références à la sīra de ʿAntar, à l’occasion de 
la description de tel ou tel cheval, mais les liens les plus nombreux s’établissent avec la sīra de 
Baybars, et celle de Dhāt al-Himma. On peut estimer que l’inspiration majeure, parce qu’elle a 
vraisemblablement fourni à l’auteur l’idée générale de son intrigue, vient de la Sīrat Baybars 138. 
On y trouve le thème dominant de la lutte contre les chrétiens et du danger de les voir s’infiltrer 
dans l’État musulman. La figure du chrétien qui s’introduit par son assimilation de la culture 
arabo-musulmane, à l’intérieur de l’État musulman jusqu’à occuper les plus hautes places (c’est 
le cas du maléfique Ǧawān de la Sīrat Baybars, devenu grand cadi d’Égypte) est largement reprise 
dans les aventures de la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī, sainte femme qui finit par diriger la piété 
de ʿ Umar al-Nuʿmān, ou qui devient un ascète assez proche de Sharr Kān et de Ḍaw’ al-Makān, 
pour leur suggérer des actions militaires favorables aux intérêts chrétiens. Ici, c’est une femme 
qui tient le rôle de Ǧawān, ce qui s’accorde avec le thème général des Nuits. Même si cette sīra 
largement liée à l’histoire des sultans circassiens dans l’Égypte du xv e siècle 139, devait avoir perdu 
de son actualité au xvie siècle, l’auteur de ʿ Umar al-Nuʿmān s’en est certainement inspiré.

135.  Bū, I, p. 139.
136.  Bū, I, p. 220.
137.  M, fol. 182 ro.
138.  Cf. Lyons, The Arabian Epic 2, p. 45-119. On la trouve résumée par Lyons, avec des développements qui 
n’existaient pas tous au moment où l’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān a conçu son conte. Pour une réflexion sur 
les débuts, voir Garcin (dir.), Lectures du Roman de Baybars; et Herzog, Geschichte und Imaginaire.
139.  Cf. Garcin « De l’utilité changeante du Roman de Baybars » (Lectures, p. 115-142) et N. Naamoune, « La 
‘modernisation’ de la vie de Baybars au xve siècle » (Lectures, p. 143-158).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 263

L’autre sīra dans laquelle l’auteur a puisé est celle de Dhāt al-Himma 140. Elle n’est pas 
sans lien avec la précédente puisque le maléfique Ǧawān est le descendant du ʿUqba de Dhāt 
al-Himma 141. Ici, il s’agit d’épisodes factuels. On sait qu’on retrouve dans ʿUmar al-Nuʿmān, 
un certain nombre d’épisodes qui semblent trouver leurs modèles dans Dhāt al-Himma. : les 
circonstances de la naissance du fils d’Abarwīza, et l’exécution finale par Rumzān , de l’esclave 
qui a tué sa mère ; un faux saint homme 142 ; le cheval Qātūl acquis d’un voleur de chevaux 
blessé143 ; la lutte entre Abarwīza et Sharr Kān 144 ; le monastère des trésors, où sont attirés 
les musulmans, le traître prétendant être invisible, le feu mis à l’entrée de la grotte, l’évasion 
finale du héros prisonnier qui fait éclater ses liens et libère ses compagnons 145 ; la princesse qui 
désarçonne le héros avec l’extrémité basse de sa lance, le viol de la princesse pendant qu’elle est 
droguée 146. Le prototype de Sharr Kān est visiblement al-Ṣaḥsāḥ, le héros du début de cette 
sīra 147. Ces emprunts ne sont pas négligeables. On peut se demander si dans les manuscrits 
tardifs de Dhāt al-Himma, des éléments de ʿUmar al-Nuʿmān n’ont pas pu passer dans la sīra, 
plutôt que l’inverse. Même si on refuse cette hypothèse, on doit remarquer que les éléments 
en question appartiennent au début de Dhāt al-Himma où c’est seulement après la mort de 
d’al-Ṣaḥṣāḥ, que la sīra trouve son centre géographique autour de Malatiyya / Mélitène. Dans 

ʿUmar al-Nuʿmān, c’est également au début qu’on les trouve, comme s’ils avaient été destinés 
à attirer les faveurs initiales d’un public qui pouvait les reconnaître. Ensuite les deux histoires 
divergent. Il fallait sans doute, donner un passé à cet affrontement entre chrétiens et musul-
mans, et en évoquer les temps héroïques, nous y reviendrons. 

On sait qu’on a tenté de retrouver dans ʿ Umar al-Nuʿmān des épisodes des combats contre 
les Byzantins 148. R. Paret met en rapport le siège infructueux de Constantinople, pendant 
quatre ans dans le conte, avec le siège d’un an (717-718) mené sans résultat par le fils du calife 

ʿAbd al-Malik, Maslama, (qui, dans Dhāt al-Himma, dirige l’expédition où al-Ṣaḥṣāḥ lutte avec 
la princesse byzantine, comme Sharr Kān plus tard avec Abarwīza). Constantinople fut alors 
défendue par l’empereur byzantin Léon III l’Isaurien (716-740) qui serait le roi Lāwī du conte. 
De même R. Paret établit un lien entre l’hostilité au roi Abarwīz, roi de Césarée/Qayṣariyya, 
et la prise de cette ville par Maslama en 725 149. Rien dans le conte ne permet de reconnaître 

140.  Cf. Canard, « Dhū l-Himma ou Dhāt al-Himma », II, p. 240-246, et Lyons, The Arabian Epic 2, p. 151-
211 ; sur le rôle de cette sīra à l’époque mamelouke, cf. Garcin, « Sîra/s et Histoire », p. 48-49.
141.  Cf. Lyons The Arabian Epic 1 , p. 128-129.
142.  Ibid., vol. 2, p. 151.
143.  Ibid., p. 152.
144.  Ibid., p. 153-154.
145.  Ibid., p. 154.
146.  Ibid., p. 157.
147.  Cf. Lyons, The Arabian Epic 3, en particulier p. 311-313.
148.  Cf. Canard, « Les expéditions des Arabes », p. 113-114) ; id., « Un personnage de Roman arabo-byzantin », 
p. 88 ; Goossens, « Autour de Digénis Akritas» ; id., « Eléments iraniens et folkloriques» ; Canard, « Delhemma, 
Sayyid Battâl et ʿOmar al-Noʿmân ».
149.  Paret, Der Ritter-Roman, p. 23. Sur Maslama, cf. Rotter, « Maslama b. ʿ Abd al-Malik b. Marwān », 
EI2 VI, p. 729.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān264

dans le « siège de Constantinople », ce siège de 717-718, un siège pourtant très particulier, 
aussi bien par ses circonstances (peste, emploi du feu grégeois par les Byzantins) que par les 
légendes qui se sont développées à son sujet (« source de Maslama », « mosquée de Maslama », 
etc.) 150 ; elles auraient dû au moins faire l’objet d’allusions dans le conte si l’auteur de ʿUmar 
al-Nuʿmān avait voulu qu’on y reconnaisse ce siège célèbre. C’est d’ailleurs peut-être une pré-
caution de sa part d’avoir situé son conte « avant le califat de ʿAbd al-Malik », donc avant le 
califat de son fils Sulaymān, durant lequel le siège eut lieu : son « siège de Constantinople » à 
lui, est tout différent. Il reste cependant que c’est sans doute à partir du souvenir de ce siège 
infructueux qui avait duré toute une année, que l’auteur a imaginé, dans le conte, un siège 
infructueux de quatre ans.

H. Grégoire a proposé de trouver au nom de Sharr Kān, une origine grecque, car ce nom 
« n’a aucune étymologie ni en persan, ni en arabe, ni en turc 151 ». Dans le conte, il est pourtant 
dit 152 que ce nom (formé à partir du mot sharr qui indique le mal que peut causer quelqu’un), 
lui avait été donné par son père dont il est un peu le double de ce point de vue, parce que c’était 
un « redoutable jouteur 153 », une calamité pour les ennemis. On peut se demander d’ailleurs 
si tous ces noms en Kān dans le conte, qui sont en majorité des noms de princes, n’indiquent 
pas un rapprochement malicieux à faire avec le titre de « Khān », ce que le conteur pouvait 
bien se permettre. 

En fait, c’est seulement à partir de la sīra de Dhāt al-Himma, dont l’auteur de ʿUmar 
al-Nuʿmān s’est inspiré, qu’on peut mener des recherches d’archéologie historique. ʿUmar al-
Nuʿmān reste un conte, parfaitement libre à l’égard de l’Histoire, il « ne fait référence à aucun 
substrat historique reconnaissable », comme l’écrit J.-P. Guillaume 154, et ce n’est visiblement 
pas ce substrat qui intéresse l’auteur du conte. En revanche, on sent bien chez lui la volonté 
de rapprocher ʿUmar al-Nuʿmān de cette très populaire sīra.

	 Un monde « nuʿmanien »

On a constaté que, dès le début du conte, l’auteur a pris soin de situer son récit dans 
l’histoire-fiction 155. Un public populaire n’a pu retenir du récit que les faits d’armes et la quête de 
la cousine bien-aimée, mais même les lecteurs ou auditeurs moyennement cultivés ne pouvaient 

150.  Cf. article de Rooter cité ci-dessus, et sur les légendes, l’article « Kustantiniyya » de Mordtmann, EI2 V, 
p. 537.
151.  Grégoire, « Échanges épiques arabo-grecs, Sharkan-Charzanis », p. 376. Il conduit son étude à partir 
d’un chant épique grec, dont la date n’est pas donnée, et qui semble davantage s’être inspiré du conte des 
Nuits, que l’inverse, bien que l’auteur récuse cette hypothèse (ibid.).
152.  M, fol. 57 ro ; 158 ro; Bū, I, p. 139.
153.  Pléiade, I, p. 366. On doit remarquer qu’un des personnages de la sīra de Baybars porte le nom de Sharr 
al-Huṣūn (Lyons, The Arabian Epic 2, p. 92 ) et qu’il lui arrive, à Bursa, en Anatolie, une aventure avec une 
jolie fille (ibid., vol. 3, p. 183-184), qui ressemble à un lointain écho de la recontre entre Sharr Kān et Abarwīza. 
Ici aussi, on ne peut s’empêcher de penser que la sīra s’est inspirée du conte des Nuits.
154.   Cf. Guillaume, « ʿ Umar al-Nuʿmān », EI2 X, p. 900.
155.  Cf. Garcin, « Sîra/s et Histoire », p. 236-238.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 265

manquer de buter sur l’impossibilité de considérer cette longue histoire comme une fresque 
historique. Un roi ne pouvait avoir eu pour capitale Bagdad, fondée par les Abbassides, s’il avait 
vécu avant même le calife umayyade ʿAbd al-Malik, lui-même, bien antérieur aux Abbassides. 
Et quel grand roi arabe aurait pu déjà être à la tête d’un immense Empire musulman que le 
conte décrit comme bien plus vaste que celui de ʿAbd al-Malik ? Le lecteur ou l’auditeur ne 
pouvait s’égarer dans la recherche de quelque puissant Nuʿmān, roi de Ḥīra 156, qui n’aurait 
rien eu de musulman.

Mais il est très probable qu’au xvie siècle, la question ne s’est même pas posée. L’habitude 
alors commune, de nommer nuʿmānī ce qui se référait aux Ottomans, du fait de leur adoption 
de l’école juridique d’Abū Ḥanīfa, de son nom al-Nuʿmān b. Thābit, indiquait assez que le 
conte devait avoir quelque rapport avec les Ottomans, le grand Empire musulman du temps. 
Car « ʿ Umar al-Nuʿmān » est, lui, un véritable nom, ou plutôt l’association de deux noms. Le 
nom ʿUmar, fait très vraisemblablement référence au second des califes Rāshidūn, l’initia-
teur de l’Empire musulman. Les Ottomans n’étaient-ils pas les héritiers des grands califes 
du passé ? Mais le nom Nuʿmān est le plus significatif. C’est au xvie siècle que ʿIsām al-Dīn 
Tashköprüzade compose, jusqu’en 1558, son grand dictionnaire biographique des savants 
et religieux ottomans, qu’il intitule, avec un double jeu de mots, al-shaqā’iq al-nuʿmāniyya 
fī ʿulamā’ al-dawla al-ʿ uthmāniyya 157 où l’adjectif nuʿmānī sert à qualifier un ouvrage sur les 
savants de la dawla ʿuthmāniyya. Et on ne peut pas ne pas penser à la mystérieuse al-Shajara 
al-nuʿmāniyya fī-l-dawla al-ʿ uthmāniyya, « L’arbre de Nuʿmān au sujet de la dynastie ottomane », 
série de commentaires abstrus d’une prédiction attribuée à Ibn ʿArabī 158 ; et dans ce dernier 
titre, l’adjectif « nuʿmānī » est encore davantage associé à la dynastie ottomane. Bien que la 
succession des sultans y soit « prédite » à partir du moment où Sélim Ier a fait édifier à Damas, 
en 1518 un grand complexe architectural sur la tombe d’Ibn ʿArabī 159 (Constantinople n’est 
plus à prendre, comme le fait remarquer D. Gril), le destin de l’Égypte dans l’Empire otto-
man est au centre des commentaires. On sait que les premiers manuscrits connus sont datés 
de 1650 et 1653 160 , ce qui pourrait bien indiquer que la dernière mise au point égyptienne 
du texte s’est faite à l’époque de la prépondérance de Riḍwān Bey au Caire (1635-1656) 161. On 
retrouve dans la Shajara des éléments qui ne sont pas étrangers à notre conte, et les relations 

156.  C’était l’hypothèse de Paret (Der Ritter-Roman, p. 20).
157.  Ce qu’on pourrait rendre par « La floraison des savants dans l’État ottoman », avec un double jeu de mots, 
puisque, en arabe, shaqīq al-nuʿmān désigne l’anémone, mais avec une référence ici au rite hanéfite dominant 
dans le domaine ottoman. Sur cet auteur, cf. l’article « Tashköprüzade », de Flemming, p. 377.
158.  Je reprends ici la traduction du titre, donnée par Gril, dans « L’énigme de la Shajara al-nuʿmaniyya ».
159.  On doit noter que la prédiction d’Ibn ʿArabī est restée associée à cette construction. Un historien de 
Mossoul au xviiie siècle, en rappelle encore la formulation cryptée : « Lorsque le sultan Sélim conquit Damas 
en 922 (1516), il se rappela les paroles du Chaykh Muḥyī al-Dīn Ibn ʿArabī : “quand le sīn (initiale de Sélim) 
entrera dans le shīn (initiale de Shām, soit Damas) alors apparaîtra le tombeau de Muḥ’yī al-Dīn”, et il ordonna 
la construction de la mosquée de Chaykh Muḥ’yī al-Dīn » (Kemp, Territoires d’islam, p. 59).
160.  Une époque où il est « prédit » que l’Égypte va faire une « sortie de justice » (une juste sortie, dans 
l’ordre ?) du domaine ottoman (cf. Gril, « L’énigme de la Shajara », p. 135).
161.  Cf. Raymond, «Les provinces arabe», p. 398.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān266

entre les deux textes pourraient faire l’objet d’une étude, qui aurait demandé trop de travail 
pour être entreprise ici. Quoi qu’il en soit, c’est bien de la lignée ottomane que nous allons 
suivre le destin fictif.

Le grand Empire que gouverne ʿUmar al-Nuʿmān est à la mesure des ambitions ottoma-
nes qui vont d’interventions possibles dans les îles des mers d’Extrême-Orient, jusqu’au pays 
des Noirs 162. On retrouve cette ampleur des ambitions ottomanes dans la composition de 
l’immense armée, très cosmopolite, que le vizir Darandān a réunie pour soutenir la cause de 
Kān Mā Kān : « Des troupes de toutes les races, Arabes, ʿ Ajam, Turcs, Daylamites, Orientaux, 
Iraquiens, Hedjaziens, Yéménites, Hindous, Maghrébins 163. » Cette ambition à la domination 
universelle a un fondement. Au-delà de la fantaisie du conte, qui veut que la querelle entre 
chrétiens et musulmans soit née des agissements de la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī, il est 
clair que l’idéologie, au moins officielle, du pouvoir est la guerre sainte 164. Ḍaw’ al-Makān lors 
de son investiture, apparaît avec les deux épées 165 : si, lorsqu’il s’assied sur le trône, il pose le 
sabre qui symbolise sans doute simplement son pouvoir royal (al-namsha 166) sur ses cuisses, il 
est aussi ceint de l’ « l’épée prophétique » (al-sayf al-nabawī ) 167. C’est l’impérieuse obligation 
du ǧihād que proclame Ḍaw’ al-Makān dès qu’il est reconnu comme sultan, et c’est ce qui fait 
que Sharr Kān renonce à ses ambitions personnelles, et accepte l’investiture de son frère ; se 
rassemblent alors des troupes venues de toutes les provinces de l’Empire 168.

Cela ne signifie pas que l’auteur soit totalement dupe. Le pouvoir ottoman a peut-être 
commencé comme tous les autres, par de simples raids de pillage. Lorsque Kān Mā Kān décide 
de se mettre au brigandage pour amasser des biens, et obtenir sa cousine de son oncle Sāsān, 
il s’élance à cheval sur des troupeaux à la pâture, gardés par des esclaves noirs, en récitant des 
vers qui sont un hymne à la vaillance et à la générosité des Nuʿmān 169. Le cavalier turc isolé 
qui encadre les esclaves, lui fait remarquer qu’il est bien hardi de vouloir razzier ces troupeaux, 
car ils appartiennent aux « champions (abṭāl) des Baḥriyya, des Mongols du Khwārazm et des 

162.  M, fol. 58 ro ; DM, fol. 158 ro. Le texte de Būlāq (I, p. 139), plus désordonné, donne à ce cadre un caractère 
fantaisiste qui ne me semble pas correspondre au texte initial.
163.  M, fol. 256 ro ; DM, fol. 261 ro. Dans le conte de ʿAjīb et Ġarīb, Murād Shāh est dit « roi des Persans, 
des Turcs et des Daylamites », cf. Garcin, « Approche ottomane », p. 19.
164.  Cf. Imber, « The Ottoman Dynastic Myth ».
165.  Cf. Alderson, The Structure, p. 41, note 3, et Garcin, « Approche ottomane », p. 14-15 de l’article D.
166.  Le terme de namsha (ou nimsha ou nimǧā , cf.  Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes II, p. 724), 
poignard courbé, qui, à l’époque mamelouke, était un symbole du pouvoir sultanien, semble en être venu à 
désigner un sabre droit (cf. Kazimirsky, Dictionnaire arabe-français II, p. 1348).
167.  M, fol. 107 vo. On retrouve d’ailleurs tout le cadre cérémoniel, avec la présence des « porte-sabres » 
(M, fol. 107 vo ; DM, fol. 186 ro) ; sur cette fonction, voir Shai Har-El, « Silahdār », EI2 IX, p. 633 ; Veinstein, 
«L’Empire dans sa grandeur», p. 196.
168.  M, fol. 118 ro-118 vo, où les deux princes sont accueillis à Bagdad par les gens du ġazwū et du ǧihād ; DM, 
fol. 192 vo-193 ro ; Bū, I, p. 199-200.
169.  Le poème dans M, fol. 220 ro, et dans DM, fol. 254 vo, compte 6 vers, et seulement 4 dans Bū, I, p. 285  
(cf. Pléiade, I, p. 660).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 267

Circassiens 170 » ; ce ne sont vraisemblablement pas des bandes de hors-la-loi qui sont désignés 
là 171, mais des pouvoirs qui ont précédé les Ottomans (Mamelouks Baḥrides et Circassiens, 
Mongols d’Iran), et qui avaient eux-mêmes eu recours au pillage. Kān Mā Kān s’empare donc 
des troupeaux, et tue ensuite leurs propriétaires.

Mais ces peu avouables débuts sont loin. La politique des sultans a bien changé. Elle repose 
désormais sur le respect de la justice, et l’assurance de la sécurité, ce qui permet la prospérité et 
attire les marchands. Ces deux valeurs de justice et sécurité seront fermement établies à Bagdad 
lors du règne final conjoint de Kān Mā Kān et Rumzān 172, mais ils ne feront que suivre en 
cela l’exemple d’un autre roi, Sulaymān Shāh, le père de Tāǧ al-Mulūk. On a vu que le « conte 
inséré » de Tāǧ al-Mulūk et Dunya était un remaniement du vieux conte d’Ardashīr et Ḥayāt 
al-Nufūs, où l’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān avait introduit un nouveau personnage, ʿAzīz et 
l’histoire de ses relations avec sa cousine, ce qui avait sans doute pour objet de correspondre 
aux autres quêtes de la cousine dans ʿUmar al-Nuʿmān, dont celle de Kān Mā Kān. Mais le 
conte de Tāǧ al-Mulūk diffère du conte d’Ardashīr d’une autre façon : il est augmenté en ses 
débuts d’un long récit relatif au mariage du père de Tāǧ al-Mulūk, qu’il appelle Sulaymān 
Shāh, roi d’une ville dite « la Terre Verte » derrière les montagnes d’Isfahān 173. C’est une 
première nouveauté par rapport au conte d’Ardashīr qui a servi de modèle, car la version de 
Breslau du conte d’Ardashīr, ne mentionnait pas sur quel pays régnait le père d’Ardashīr, ni 
même son nom 174 ; la version de Būlāq le nommait Al-Sayf al-Aʿ ẓam Shāh (« La très sublime 
épée » ?), ce qui était à peine un nom, et cette version en faisait un roi de Shīrāz 175. Autre 
nouveauté : dans le conte d’Ardashīr, le roi cherche dans des drogues appropriées, un remède 
aux difficultés qu’il a pour engendrer un fils 176 ; dans le conte de Tāǧ al-Mulūk, le problème 
est différent : le roi a des concubines, mais pas d’épouse, et seule une épouse qui soit fille d’un 
roi musulman pourrait lui donner un fils en qui il puisse avoir confiance, nous reviendrons 
sur ce point. Mais Sulaymān est un roi puissant, dont le pouvoir est reconnu de tous, et il va 
facilement être accepté pour gendre par le roi de la Terre Blanche, Shāh Tarad, (Zahr Shāh 
dans Būlāq), trop honoré de lui donner sa fille en mariage 177. Le père attribue à l’enfant qui 
naît, le nom d’honneur de Tāǧ al-Mulūk, mais son vrai nom est Ghāzān 178 (transformé en 

170.  M, et DM, ibid. Le texte de Būlāq (I., p. 285) remplace cela par « la ʿiṣāba (la bande) rūmiyya et la firqa 
(fraction) sharkasiyya » ; Calcutta, I, p. 682 donne : « la ʿiṣāba rūmiyya, et les champions des baḥriyya et la 
firqa sharkasiyya ».
171.  C’est ce qu’a compris Bencheikh (Pléiade, I, p. 660).
172.  DM, fol. 279 vo ; Bū, I, p. 294.
173.  M, fol. 146 vo ; DM, fol. 213 vo ; Bū, I, p. 228.
174.  Breslau, V, p. 131.
175.  Bū, II, p. 215 ; cf. Pléiade, III, p. 3.
176.  Seule la version de Būlāq mentionne ces difficultés qui sont un vieux poncif des contes. La version de 
Breslau (abrégée ?) n’en mentionne pas, et entre directement dans l’histoire.
177.  M, fol. 146 vo sq. ; DM, fol. 213 vo sq. ; Bū, I, p. 228.
178.  Ce nom se trouve seulement dans DM, fol. 216 ro. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān268

Khārān dans Būlāq 179). L’enfant grandit et tous ceux qui l’approchent espèrent être parmi ses 
émirs quand son père mourra 180. Par la suite, Tāǧ al-Mulūk rencontre ʿAzīz, un marchand, 
attiré dans le royaume par la justice de Sulaymān, et c’est ʿAzīz qui l’entraîne dans la quête 
de la princesse lointaine 181. Le conte suit alors un cours à peu près semblable à celui du conte 
d’Ardashīr. À la fin du conte, on retrouve cet éloge appuyé du roi Sulaymān Shāh. Comme 
dans le conte d’Ardashīr, le prince accompagné du vizir, a bien réussi à rejoindre sa princesse, 
et il s’est enfermé avec elle dans le palais ; le vizir est alors rentré précipitamment prévenir le 
roi que son fils a disparu ; le vizir a bien agi, car le père de la princesse les a surpris, et veut 
faire exécuter le prince. De même que le père d’Ardashīr, Sulaymān vient assiéger la ville où 
son fils est prisonnier, et le père de la princesse, effrayé, consent vite au mariage, mais craint 
qu’on veuille lui prendre son royaume. Ce que le conte de Tāǧ al-Mulūk ajoute à nouveau au 
conte d’Ardashīr, c’est la réponse à ces inquiétudes. On rassure le roi : il gardera son royaume : 
« Sulaymān n’est pas comme les rois précédents ni comme les anciens sultans, c’est un sultan 
de justice et de sécurité, dont la renommée s’est répandue dans tous les pays ; il n’a pas son 
pareil, c’est le Maître de la Terre Verte, des deux colonnes et des montagnes d’Isfahān 182. » 
Voilà donc une nouvelle façon de désigner Sulayman. Pour les lecteurs des Nuits telles qu’el-
les se présentaient à l’époque du manuscrit de Manchester et du manuscrit De Maillet, ce 
titre n’est pas inconnu. Le conte de Khaylaǧān, qui précède ʿUmar al-Nuʿmān 183, est en effet 
raconté à un certain maître du royaume de Perse, qui régnait dans le Ville Verte et des deux 
colonnes 184. On peut se demander si cette appellation de « Ville Verte et des deux colonnes », 
ne désigne pas Istanbul, dont « les deux colonnes » étaient peut-être alors encore l’ornement 
le plus frappant 185. Quoi qu’il en soit, l’importance accordée à cette présence de Sulaymān 
dans le conte de Tāǧ al-Mulūk, est évidente : dans le manuscrit de Manchester, le conte de 

179.  Bū, I, p. 232. La beauté du nouveau-né est célébrée, dans cette version, par un curieux poème guerrier, 
où visiblement on attend du fils du roi, qu’il soit un prince vaillant, et qu’il se passe rapidement du lait de sa 
nourrice. Le poème se termine par : « Sevrez-le au plus vite, que bientôt il trouve plus savoureux à boire le sang 
de ses ennemis » (traduction Bencheikh, Pléiade, I, p. 555). On peut remarquer que le seul nom d’honneur, 
« Tāǧ al-mulūk » / « la couronne des rois » semble indiquer une hiérarchie prévue entre le prince qui naît et 
les autres rois ; ce n’est pas « Tāǧ al-Mulk » / « la couronne de la royauté ».
180.  M, fol. 150 vo ; DM, fol. 216 ro.
181.  M, fol. 151 vo ; DM, fol. 217 ro ; Bū, I, p. 233.
182.  M, fol. 183 ro ; Bū I, p. 269.
183.  Cf. supra, note 6.
184.  M, fol. 24 ro ; DM, fol. 138 vo. Le nom du roi, un nom de fantaisie, est difficile à lire. Le folio 24 ro de 
Manchester, sans doute endommagé, a été recopié (par Varsy ?) et donne Badrhawān al-Rayān. Le manuscrit 
De Maillet porte : Badrjarwān al-Rayān.
185.  Ces deux colonnes étaient la colonne de Constantin, ou « colonne brûlée », haute de près de 35 m, et la 
colonne de Justinien, dite de Théodose, haute de 20 m. Sur ces deux colonnes, cf. Majeska, Russian Travellers, 
p. 237-240 et 260-263. Vers 1582, le voyageur français Jean Palerne (cf. Palerne, D’Alexandrie à Istanbul, p. 247, 
248) mentionne un certain nombre de grandes colonnes (p. 247, 248). Jean Thévenot (L’Empire du grand Turc, 
p. 63) vers le milieu du xviie siècle, décrit plus précisément la colonne de Justinien et la « colonne brûlée ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 269

Tāǧ al-Mulūk est illustré de 5 vignettes, dont 3 concernent Sulaymān 186 ; ces mêmes vignettes 
sont reprises dans le manuscrit de Tübingen, augmentées de 5 autres toutefois pour le reste 
du conte de Tāǧ al-Mulūk 187. Je ne crois pas qu’un lecteur ou auditeur de l’époque ait hésité à 
reconnaître en Sulaymān, le Soliman ottoman. On retrouve dans le contexte qui le présente, 
l’idéal du bon gouvernement ottoman (justice et sécurité), les ambitions du sultan de contrô-
ler la Perse (il n’est maître que des « montagnes d’Isfahān », non de la ville elle-même), et son 
espoir qu’un fils conquérant (appelé Ghāzān) lui succède, et réalise ses ambitions. Le conte de 

ʿUmar al-Nuʿmān étant vraisemblablement bien postérieur à la mort du sultan en 1556, on y 
reviendra, cet éloge de Soliman ne peut être considéré comme une flagornerie intéressée, mais 
comme une célébration de celui qui avait manifesté la puissance ottomane 188.

L’auteur a également une façon très ottomane de présenter l’armée musulmane. Au début 
du conte, au temps du roi ʿUmar al-Nuʿmān, l’organisation de l’armée laisse visiblement à 
désirer. Lorsque la princesse Abarwīzā affronte Sharr Kān , elle ne lui cache pas que l’armée 
musulmane lui fait mauvais effet : « Je n’ai pas vu que vous ayez une organisation (tartīb) digne 
des rois, je vous ai vu plutôt comme des bandes rassemblées (ṭawā’if muǧammaʿa 189). » Ce n’est 
sans doute pas là qu’une allusion au caractère cosmopolite de l’armée, que nous avons déjà 
évoqué, mais à la conduite des raids dévastateurs sur le terrain, menés par des éléments avides 
de butin. Et il semble que, même sous Soliman , cela ait été le cas 190. Mais l’auteur n’oublie 
pas « la vision des princes », et l’organisation de la guerre selon les règles conçues par le pou-
voir central. Ḍaw’ al-Makān a commencé par distribuer aux troupes le montant du kharāǧ de 
Syrie 191. La mobilisation ordonnée par Ḍaw’ al-Makān dure un mois pour permettre à toutes 
les troupes d’arriver, y compris les ʿurbān 192. Ensuite l’armée progresse dans l’ordre, et lente-
ment : chaque semaine, la marche est interrompue pendant 3, 4 ou même 5 jours pour que les 

186.  M, fol. 147 ro où la vignette est intitulée « le roi Sulaymān et son vizir » ; au fol. 148 vo, on trouve « le roi 
Tarad assis, et le vizir du roi Sulaymān » ; au fol. 184 ro, c’est « le roi Sulaymān, son fils, et le roi Shahramān 
(le père de la princesse) ».
187.  Les 3 vignettes de Manchester sont reprises aux folios 372 vo, 373 vo et 412 ro ; 2 autres (fol. 383 vo et 389 vo) 
illustrent ʿAzīz et ʿAzīza ; les 3 autres (fol. 404 vo, 406 vo et 408 ro) illustrent le conte proprement dit.
188.  En revanche le conte de Khaylaǧān, qui précède ʿUmar al-Nuʿmān dans les manuscrits de Manchester 
et de De Maillet, où les références au Yémen sont si nombreuses (cf. note 7), n’est sans doute pas sans rapport 
avec l’occupation du Yémen par les troupes de Soliman en 1538.
189.  M, fol. 64 ro ; DM, fol. 162 ro ; Bū, I, p. 145 (qui transforme tartīb en tarbiyya).
190.  Veinstein, «L’Empire dans sa grandeur», p. 201.
191.  M, fol., 118 ro ; DM, fol. 192 vo ; Bū, I, p. 199. C’est à la fois un don de joyeux avènement (il y a peut-être ici un 
peu de malice de l’auteur, Ḍaw’ al-Makān se montrant plus habile qu’un Sélim II qui avait malencontreusement 
refusé de le faire), et une distribution d’entrée en campagne (cf. Murphey, Ottoman Warfare, p. 90), suivie 
d’un banquet, appelé ici simāṭ, organisé par le vizir, peut-être également à mettre en rapport avec la campagne 
militaire qui s’annonce (cf. ibid., p. 89-90).
192.  M, fol. 118 vo ; DM, fol. 193 ro (les vagues d’arrivants sont qualifiées de wufūd) ; Bū, I, p. 200. Les 
ʿurbān désignent sans doute les troupes supplétives, kurdes et turcomanes ; cf. Murphey, Ottoman Warfare, 
p. 37, 40.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān270

troupes n’arrivent pas fatiguées sur le champ de bataille 193. Voilà qui contraste singulièrement 
avec le rassemblement des troupes de voyous chrétiens que peut accueillir le roi Lāwī. Dans 
la progression comme sur le champ de bataille, la disposition des troupes entre centre, droite, 
gauche, ailes, sous leurs chefs respectifs, est clairement déterminée 194. Ce sont des armées 
nombreuses, et certains chiffres donnés dans le conte sont sans doute forcés, mais restent 
dans le domaine du possible de l’époque ; ainsi dans l’affrontement final devant Damas, qui 
attribue 120 000 hommes à l’armée de Rumzān, contre évidemment la moitié à celle de Kān 
Mā Kān pour montrer la vaillance musulmane 195. L’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān, expert en 
belles descriptions de combats singuliers, privilégie l’affrontement épique de champions des 
deux camps, aux mêlées générales, pour le plus grand plaisir de son public ; mais cela non plus 
ne pouvait tout à fait étonner, les affrontements généraux sur un seul champ de bataille étant 
en fait assez rares 196. Entre les combats, il y avait les temps morts et les attentes, et le moral 
des troupes devait être maintenu. Dans le conte, quand le siège de Constantinople continue 
après la mort de Sharr Kān, Ḍaw’ al-Makān distribue aux troupes le trésor pris dans le mo-
nastère, pour que les soldats envoient à leurs familles de quoi subvenir à leurs besoins 197, et le 
maintien des contacts avec les familles restées à Bagdad, semble une préoccupation essentielle. 
Et c’est dans ce contexte du repos entre les combats, que s’inscrit naturellement l’appel au 
vizir Darandān pour raconter Tāǧ al-Mulūk, ce que faisaient des conteurs dans l’armée en 
ces moments-là. Évidemment c’étaient des récits héroïques qui étaient proposés aux troupes 
par des narrateurs populaires , et non l’histoire d’une quête amoureuse dite par un vizir 198 ; 
mais l’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān garde sa liberté.

Comme on l’a vu, le souci d’assurer la sécurité intérieure est fondamental dans le projet 
ottoman, et la prospérité du commerce en dépend. Ceux qui le troublent sont désignés comme 
Bédouins, parfois assimilés aux Kurdes ou aux Turcomans. L’État ottoman a mené très tôt 
une politique hostile aux nomades 199. Dans le conte, un Bédouin enlève Nuzhat al-Zamān à 
Jérusalem, mais il le paiera de sa vie à la fin. On doit remarquer que dans l’équipée des jeunes 
Nuzhat al-Zamān et Ḍaw’ al-Makān, le Pèlerinage proprement dit s’est plutôt bien passé ; les 
pèlerins n’ont pas été attaqués ; c’est qu’un important effort pour construire des forteresses 

193.  M, fol. 119 ro ; DM, fol. 193 ro ; Bū, p. 200 réduit le temps de repos à 3 jours. C’est un même ordre de 
grandeur qu’indique Murphey, Ottoman Warfare, p. 21-22.
194.  Par exemple M, fol. 262 vo-263 ro ( le passage est sauté dans DM, fol. 275 ro) ; cf. Murphey, Ottoman 
Warfare, p. 43, sur la composition de l’armée sultanienne entre 1527 et 1670, et p. 109.
195.  M fol. 261 ro ; DM, 274 ro (en fait, Rumzān a envoyé 30 000 hommes à Antioche, et il ne lui en reste que 
90 000 devant Damas). Pour des chiffres un peu du même ordre de grandeur, cf. Murphey, Ottoman Warfare, 
p. 36, les 108 000 hommes devant Bagdad en 1638.
196.  Cf. Murphey, Ottoman Warfare, p. 122.
197.  M, fol. 143 vo-144 ro ; DM, fol. 211 ro. Les largesses sont en effet essentielles dans ces situations (cf. Murphey, 
Ottoman Warfare, p. 137). La version de Būlāq (I, p. 226) remplace cette distribution par une promesse de 
répartition égale du butin si la ville est conquise, ce qui était également un moyen utilisé pour motiver les 
troupes auxiliaires (cf., ibid., p. 26).
198.  Cf. ibid., p. 157.
199.  Cf. Lindner, Nomads and Ottomans in Medieval Anatolia.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 271

sur les routes du Pèlerinage, avait été fait sous le règne de Soliman 200. C’est à Jérusalem qu’a 
eu lieu l’enlèvement. Les Bédouins ne sont désormais plus assez forts pour attaquer des rou-
tes bien gardées. Ils demeurent cependant dangereux, avec leurs conflits au sein des familles 
(comme dans le cas de Ǧamīl et Buthayna), ou entre clans. Vers la fin de ʿUmar al-Nuʿmān, 
le marchand qui avait racheté Nuzhat al-Zamān est attaqué, pas dans le désert, lui non plus, 
mais en plein Iraq, par une bande dont un des meneurs est l’ancien ravisseur de la princesse à 
Jérusalem. Une fois arrêté, celui-ci raconte ce qu’il a fait à Jérusalem, puis pour tenter d’éviter 
son exécution, il raconte comment il a tué un jeune homme qui l’avait sauvé de la soif dans 
le désert, puis l’avait épargné à l’issue d’un combat, mais dont il convoitait la sœur. Le jeune 
homme appartenait aux Banū Thaʿ lab, et même s’il s’était retiré au désert pour y vivre avec sa 
sœur, il restait solidaire des gens de son clan qui pouvaient venir le chercher pour combattre 
les Banū Shaybān ; ces deux clans appartenant, l’un aux Qaḥṭān/ Arabes du sud, l’autre aux 

ʿAdnān/ Arabes du nord, étaient donc en conflit 201. Ce second récit, au lieu de sauver la vie 
au Bédouin dévoyé, au contraire le perd, puisqu’il montre qu’il n’a plus aucun sens de l’hon-
neur bédouin, et ne mérite aucune pitié 202. Lorsque les Bédouins quittent le cadre tribal, ils 
en abandonnent les valeurs et s’associent à d’autres exclus, comme les esclaves noirs en fuite, 
pour piller ; ils s’introduisent jusque dans les villes ; il faut les combattre. C’est à eux que s’en 
prend Kān Mā Kān, après son bref passé de coupeurs de route. Cela semble concorder avec 
la politique parfois ambiguë suivie par les sultans ottomans 203.

Il faut maintenant en venir à l’objet central de ce conte « nuʿmānien », qui doit être une 
dynastie imaginée sans doute, une dynastie de conte, mais tout de même une dynastie imagi-
naire ottomane, si la référence à Nuʿmān a bien le sens qu’elle semble avoir. On a vu que l’éloge 
de Sulaymān Shāh, père de Tāǧ al-Mulūk, semblait bien s’appliquer à Soliman. Or le conte 
de Tāǧ al-Mulūk commence par cette discussion entre le roi et son vizir, où le souverain lui 
déclare qu’il ne veut pas avoir de fils d’une concubine achetée « dont on ne connaît pas l’origine 
ni l’argile dont elle est faite » et qui pourrait donner naissance à un fils injuste et sanguinaire, 
une terre sèche où rien ne pousserait, ce qui serait se moquer de Dieu 204 ; il veut avoir une 
véritable épouse qui soit la fille d’un prince musulman. On sait que ce n’était pas la pratique 
ottomane, et que dans le conte, seul Sharr Kān, qui ne règne pas, était le fils d’une épouse, 

200.  Cf. ʿAlī Hāmid Ghabbān, Les deux routes syrienne et égyptienne de pèlerinage au nord-ouest de l’Arabie 
Saoudite, Ifao, Le Caire, sous presse. Ce ne sont pas moins de onze projets qui sont réalisés sous le règne de 
Soliman, entre le Hedjaz et la Syrie (p. 588-589).
201.  DM, fol. 283 ro ; Tü, fol. 505 ro. Le texte de Būlāq (I, p. 299 ; Pléiade, I, p. 692) a changé la situation. Sur 
l’appartenance de ces deux groupes, cf. Qalqashandī, Nihāyat al-arab fī ansāb al-ʿArab, éd. Ibrāhīm Alabyarī, 
Le Caire, 1959, p. 44 et 309.
202.  Dans une note à sa traduction de la Nuit 144, Burton commente cette attaque du marchand, en la 
référant, très intuitivement, à la situation à l’époque de Burckhardt (1784-1817) qui avait rencontré de telles 
bandes : « Burckhardt, who suffered from them, gives a long account of their treachery and utter absence of 
that Arab « pundonor » which is supposed to characterize Arab thieves. »
203.  Cf. Garcin, « Approche ottomane », p. 18.
204.  M, fol. 147 vo-148 ro ; DM, fol. 213 vo ; le texte de Būlāq (I, p. 229 ; Pléiade, I, p. 549) est proche de ce 
texte.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān272

Ḍaw’ al-Makān, et Kān Mā Kān étant fils de concubines. Mais on sait aussi que la tradition 
populaire faisait des concubines, des musulmanes de haut rang 205. On peut se demander si 
l’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān était dupe, ou si, en prêtant à Soliman une attitude clairement 
hostile au concubinat des sultans, il a voulu le dégager de la responsabilité d’un système dont 
il n’approuvait pas les effets.

Dans la suite du conte, le problème de l’unité de la famille par l’appartenance à la même 
souche, devient une question centrale. Le viol de la princesse Abarwīza par ʿ Umar al-Nuʿmān 
est nécessaire au scénario du conte. De même l’inceste que commettent Sharr Kān et Nuzhat 
al-Zamān (dont est issue Quḍya Fakān destinée à épouser son cousin Kān Mā Kān) est 
également un épisode nécessaire pour bien marquer cette unité de la souche nuʿmanienne, 
même si Burton, dans une note à sa traduction de la Nuit 67, trouve que c’est là un inceste 
gratuit et répugnant 206. On a vu également dans ce dernier épisode une faiblesse du conte : 
si Sharr Kān, qui n’avait pas vu sa sœur depuis longtemps, pouvait ignorer qui était cette fille, 
Nuzhat al-Zamān ne pouvait ignorer qui était le gouverneur de Damas dont le marchand 
voulait obtenir une exemption des droits commerciaux avec l’Iraq. Mais par la suite, lorsque 
Ḍaw’ al-Makān choisit de se retirer du pouvoir en faveur de son jeune fils Kān Mā Kān confié 
au ḥāǧib Sāsān, il atteste solennellement devant ceux qui sont présents, qu’il a prévu que les 
deux cousins se marient 207. Pour l’auteur du conte, le futur roi, fils d’une concubine, devra 
donc épouser, non seulement une fille de sang royal et pas une concubine, mais de surcroît 
sa cousine, de souche « nuʿmānienne » par son père et sa mère, puisqu’elle est la fille de Sharr 
Kān et de Nuzhat al-Zamān. L’inceste était donc indispensable aux yeux de l’auteur, même 
au prix d’une invraisemblance. Nous sommes évidemment ici dans le conte, et non dans la 
pratique ottomane. Lorsque Ḍaw’ al-Makān tombe malade, et voit peu à peu le ḥāǧib se gagner 
les faveurs de tous en distribuant l’argent du trésor, et confisquer le pouvoir, il se désole et il 
est réconforté avant de mourir par une voix entendue en rêve, lui promettant que le royaume 
ferait retour à sa famille, et que son fils régnerait un jour 208. La « famille nuʿmānienne » fait 
bien partie du plan divin.

Mais Ḍaw’ al-Makān a bien suivi la coutume ottomane. Avant de partir en expédition contre 
Constantinople, et avant même de recevoir l’allégeance de son frère Sharr Kān, il a accepté une 
concubine qu’on lui a présentée, et elle a aussitôt été enceinte de lui. Lorsque l’armée quitte 
Bagdad, elle en est au cinquième mois de sa grossesse ; elle est donc devenue la future mère du 
fils du sultan, une future « khāssekī sulṭān 209 ». Il laisse auprès d’elle des médecins, des scribes et 
des comptables ayant chacun son lieu d’exercice et des revenus 210. Visiblement elle ne manque 

205.  Cf. Peirce, The Imperial Harem, p. 31.
206.  Il écrit : « This gratuitous incest in ignorance injures the tale and is as repugnant to Moslem as to 
Christian taste. » Il semble, en revanche, avoir trouvé normal le viol d’Abarwīza (note à la Nuit 51).
207.  M, fol. 206 vo ; DM, fol. 246 ro; Bū, I, p. 274.
208.  M, fol. 207 ro-207 vo ; DM, fol. 247 ro ; dans le texte de Būlāq (I, p. 274), de même sens, le mot « famille » 
ne figure pas.
209.  Cf. Orhonlu, « khāssekī », EI2 IV, p. 1131.
210.  M, fol. 118 vo ; DM, fol. 193 ro ; Bū, I, p. 200.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 273

de rien. Elle accouchera de Kān Mā Kān pendant que l’armée est à Constantinople. Elle sera 
« la mère de Kān Mā Kān ». Il est significatif que cette femme qui va jouer par la suite dans 
le conte, un rôle non négligeable, ne reçoive pas de nom ; elle n’existe socialement que par son 
fils, et si son fils devient sultan. Lorsque Ḍaw’ al-Makān se retire du pouvoir, il demande à sa 
sœur de veiller sur son fils, mais aussi de surveiller sa mère, « car c’est une femme étrangère 
qui n’a ni origine reconnue (nasab), ni mérite propre (ḥasab) 211 ». Pendant les quatre années où 
Ḍaw’ al-Makān a été malade, Kān Mā Kān et sa mère sont restés auprès de Ḍaw’ al-Makān, au 
cœur du palais. Mais après la mort du roi, on les place dans une résidence à part, ils ont peu 
de ressources et ils sont pauvres 212. Cela fait penser, dans le cadre ottoman à une relégation 
au Vieux Palais 213. Elle décide d’aller se plaindre au ḥāǧib devenu le roi Sāsān, qui est alors 
occupé ; puis à Nuzhat al-Zamān qui la reçoit et lui dit : « Il ne me plaît pas que nous soyons 
riches, et toi, pauvre ; nous ne voulions pas avoir l’air de te faire l’aumône 214 » ( la situation a 
donc bien changé) ; on les reprend dans le palais, et ils retrouvent des serviteurs. Le ḥāǧib ne 
s’y oppose pas, jusqu’au jour où Kān Mā Kān, qui a grandi, se permet de réciter des vers à 
l’adresse de sa cousine, lors d’une promenade hors les murs. « Les femmes en parlent 215 » (on 
pense aux femmes du harem), et Sāsān décide d’interdire désormais à Kān Mā Kān, d’accé-
der aux appartements des femmes 216. Au soir de l’incident, la mère fait remarquer à son fils, 
qu’ils n’ont pas reçu la nourriture de la journée. C’est alors que Kān Mā Kān décide qu’ils 
iront s’installer aux marges de la ville (une vision sans doute assez cairote des choses, on l’a vu), 
bien que sa mère vienne toujours chercher leur nourriture au palais, et que, dans le manuscrit 
de Manchester 217, la cousine, Quḍya Fakān, donne à la mère un peu d’argent. Lorsqu’il aura 
atteint ses dix-sept ans, Kān Mā Kān ne supportera plus cet état de fait, et quittera Bagdad 
pour se donner les moyens matériels (par l’attaque de caravanes) de payer la dot de sa cou-
sine. Il ne découvrira que peu à peu, avec la rencontre de Ǧamīl à qui son père, avant sa mort, 
du temps où il dirigeait la famille, avait décidé de faire épouser sa cousine Buthayna (ce que 
refuse son oncle), la dimension politique de sa quête. L’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān fait bien 
du mariage avec la cousine, dont ne veut pas Sāsān, la condition indispensable de l’accession 
au pouvoir de Kān Mā Kān, ce qui évidemment relève de l’imaginaire du conte, et n’a rien à 
voir avec la situation ottomane.

On retrouve, semble-t-il, le même passage à une situation imaginaire à partir d’une réalité 
ottomane, dans l’évolution de la situation du ḥāǧib, devenu le roi Sāsān. Sharr Kān, après avoir 
découvert que Nuzhat al-Zamān était sa sœur, l’a donnée comme épouse à son ḥāǧib , à Damas, 
sans que celui-ci sache qui elle est. Lorsque au cours du retour de Nuzhat al-Zamān à Bagdad, il 

211.  M, fol. 206 vo ; DM, fol. 246 ro ; Bū, I, p. 274.
212.  M, fol. 207 vo ; DM, fol. 247 ro ; Bū, I, p. 274.
213.  Cf. Alderson, The Structure, p. 80 ; Peirce, The Imperial Harem, p. 122.
214.  M, fol. 208 ro ; DM, fol. 247 ro ; Bū, I, p. 275.
215.  M, fol. 209 ro ; DM, fol. 248 ro ; Bū, I, p. 276.
216.  On peut se demander s’il n’y a pas là, dans ce retour au palais principal, mais en liberté surveillée, une 
allusion au passage du jeune prince dans la Kafes (cf. Alderson, The Structure, p. 32-33).
217.  M, fol. 210 ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān274

apprend qu’elle est la fille du roi, il se réjouit, et compte bien profiter de la situation pour devenir 
un jour, gouverneur de Damas, car il est désormais un « gendre du roi 218 », un « dāmād 219 » dans 
la terminologie ottomane. En arrivant à Bagdad, ils apprennent que ʿUmar al-Nuʿmān a été 
assassiné et que l’armée s’est divisée sur la question de savoir qui choisir comme roi à sa place. La 
situation du ḥāǧib se renforce encore alors, puisqu’il ramène avec lui le jeune Ḍaw’ al-Makān qui 
avait disparu, et il fait pression sur le prince pour qu’il accepte de devenir roi : s’il n’accepte pas, 
ce sera son frère Sharr Kān qui l’a toujours détesté, et il ne sera pas à l’abri de son hostilité. Ḍaw’ 
al-Makān est sans doute convaincu par son raisonnement, et accepte. Désormais le ḥāǧib est le 
maître de la situation. Le vizir Darandān ne s’y trompe pas. Lors de la cérémonie d’investiture 
de Ḍaw’ al-Makān, aux portes de Bagdad, le vizir se tient debout devant le ḥāǧib, « car il avait 
compris que désormais c’était lui qui s’imposait à leur sultan » (wa qad ʿ alama annahu al-hākim 

ʿalā sulṭānihim ), puis il prend place « aux côtés du ḥāǧib » qui préside au banquet 220. Ensuite 
c’est le départ pour aller assiéger Constantinople, et, pendant cette équipée, le ḥāǧib joue un rôle 
non négligeable. C’est lui qu’on charge d’attaquer par derrière les chrétiens qui débarquent sur 
le rivage, ce qui permet la mise en échec des plans de la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī. C’est 
lui qui a la responsabilité de l’armée déjà arrivée devant Constantinople, et résiste aux assauts 
chrétiens, pendant que Sharr Kān, Ḍaw’ al-Makān, et Darandān ont été trompés par l’« ascète », 
et sont partis piller le monastère, pour que l’armée des assiégeants soit affaiblie ; le ḥāǧib est bien 
près de prendre la fuite quand Sharr Kān et les autres reviennent. Aussi lorsque Ḍaw’ al-Makān 
qui veut se retirer du pouvoir, doit répondre aux objections du vizir Darandān (ton fils est trop 
jeune), il pense aussitôt à en confier la tutelle au ḥāǧib : « Le grand ḥāǧib veillera sur lui après moi, 
il nous doit (sa fortune) et il nous est dévoué, il est comme un frère, il a épousé ma sœur, il sera 
l’oncle et le tuteur de mon fils 221. » Le vizir, résigné, laisse faire. Pendant la maladie du roi, peu 
à peu les dignitaires de l’État se mettent au service du ḥāǧib, il leur fait des largesses en puisant 
dans les magasins royaux, et les attire par de belles promesses222. Puis il devient « le roi Sāsān 223 ». 
On connaît la suite : l’entrée en dissidence du vizir quand Kān Mā Kān s’est exilé, son départ de 
la capitale avec une partie de l’armée, la guerre entre soldats musulmans. On a l’impression que 
ce récit de l’irrésistible montée en puissance d’un dāmād ambitieux qui tire parti du manque de 
clairvoyance du sultan, pour tenter de fonder son propre pouvoir, exprime une défiance réelle 
de l’auteur vis-à-vis des dāmād-s. Comme s’il rejoignait ainsi certaines critiques du système, qui 

218.  M, fol. 105 ro ; DM, fol. 184 vo. Dans Būlāq (I, p. 187), Damas n’est pas précisé : il veut être seulement le 
gouverneur d’une province.
219.  Cf. Mordtmann, « dāmād », EI2 II, p. 105-106.
220.  M, fol. 106 vo ; DM, fol. 185 vo ; le texte de Būlāq (I, p. 190) atténue la scène.
221.  M, fol. 206 ro ; Tü, fol. 434 ro et 434 vo ; DM, fol. 246 ro. Le texte de Būlāq (I, p. 274) est plus pauvre. J’ai 
traduit par « il nous doit (sa fortune) et il nous est dévoué, l’expression laconique: baqā (ou dans DM, sāra) 
minnā wa ilaynā », d’autant que l’idée que l’ascension du ḥāǧib vient des Nuʿmān, est reprise plus loin par 
Nuzhat al-Zamān dans ce qu’elle dit à la mère de Kān Mā Kān. 
222.  M, fol. 207 ro ; DM, fol. 246 vo ; le texte de Būlāq (I, p. 274 ; Pléiade, I, p. 638) saute ce passage. 
223.  Dans les manuscrits (M, fol. 209 ro, 209 vo ; DM, fol. 248 ro), nous apprenons que son nom était Sāsān 
Abū Qaḍā, (Maître de la décision ?).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 275

sont alors formulées, ou vont l’être 224. Ou bien, doit-on supposer que ces épisodes de la lutte 
entre Sāsān et Kān Mā Kān lui permettent surtout d’allonger cette histoire dynastique, et d’y 
introduire à nouveau de beaux combats ? Il ne perd pas de vue cependant la description de l’éveil 
progressif de son héros, Kān Mā Kān, à la conscience politique, quand Kān Mā Kān reconnaît 
dans des agresseurs qu’il a dû tuer, d’anciens chefs militaires de son père : « C’est l’ambition et la 
haine qui les ont tués 225. » Mais que penser de la peur qu’une semblable anarchie incite les peuples 
de la steppe à attaquer le royaume ? Il est vrai qu’elle est présentée comme un argument du roi 
Sāsān qui s’en sert contre Kān Mā Kān et le vizir révolté. Sāsān dit craindre l’intervention des 
peuples de Transoxiane, des Uzbeks et des Khitay après la mort du Kurde Kahardāsh 226. Une 
coalition contre l’Empire, de tous les peuples dangereux, avec, en arrière-plan de la mémoire, le 
souvenir de l’invasion mongole du xve siècle ? Mais les Khitay sont déjà là, des immigrés sans 
doute, pacifiques et hospitaliers d’ailleurs, mais présents 227. Et finalement c’est bien par des 
Kurdes voulant venger Kahardāsh que Sāsān est fait prisonnier, et détenu dans un camp (l’épi-
sode est très résumé dans Būlāq), à l’Etang du Khān, vers Sindjār, à l’ouest de Mossoul, quand 
il est sauvé de justesse par Kān Mā Kān 228. Il y a là comme un magnifique scénario-catastrophe 
d’histoire-fiction, sur ce qui pourrait advenir avec un dāmād ambitieux. 

Il reste que Sāsān ne peut poursuivre son ambition d’éliminer Kān Mā Kān, que parce 
que sa femme Nuzhat al-Zamān, dont il tire sa légitimité, intimidée par lui et craignant pour 
sa vie 229, décide de le seconder, et lui propose de faire assassiner Kān Mā Kān par la vieille 
nourrice Bayālūn qui se laisse séduire par les promesses qu’on lui fait. Les femmes du harem 
peuvent donc relayer les ambitions des dāmād-s, et c’est sans doute pour cette raison que les 
dāmād-s, aux yeux de l’auteur du conte, peuvent être dangereux. À la figure de la criminelle 
nourrice Bayālūn qui semble une simple servante, s’oppose cependant celle de la nourrice 
Marǧāna, qui va permettre une fin heureuse du conte, une grande et majestueuse dame, 
somptueusement vêtue, entourée de servantes, qui n’hésite pas à contredire le roi Rumzān, et 
à ordonner d’arrêter Quḍya Fakān déguisée en bédouine, à qui le roi n’avait pas hésité à faire 
confiance 230. C’est une véritable  « nourrice du roi », daye khatun ottomane 231, lui tenant lieu 
de mère quand la mère est morte, ce qui est le cas ici.

224.  Cf. Peirce, The Imperial Harem, The Age of the Damad, p. 69, 70, 89. Il s’agit essentiellement de la critique 
de Koçi Beg, conseiller des sultans Murad IV et Ibrāhīm ; cf. Imber, « Koçi Beg », EI2 V, p. 246-247.
225.  M, fol. 225 ro ; DM, fol. 257 ro. Būlāq (I, p. 288) saute ces réflexions (de même que Calcutta, I, p. 688) ; 
Bencheikh a utilisé une version qui les a conservées (Pléiade, I, p. 667).
226.  M, fol. 223 ro ; DM, fol. 256 ro.
227.  M, fol. 227 ro ; DM, fol. 258 vo.
228.  M, fol. 226 vo-227 vo ; DM, fol. 258 ro-258 vo ; Bū, I, p. 288 ; l’épisode est maintenu dans Pléiade, I, p. 670-
672. Paret (Der Ritter-Roman, p. 23-25) y voit un souvenir de la capture du sultan seldjukide Sandjar par les 
Ghuzz, en 1153, le nom du sultan étant devenu un nom de lieu. La démonstration, assez complexe, n’est pas 
convaincante. Il me semble qu’il faudrait plutôt chercher quelque fait qui se serait produit lors de la conquête 
ottomane de Sindjār en 1534, ou plus tard ( cf. Haase, « Sindjār », EI2 IX, p. 667-668).
229.  M, fol. 229 ro-229 vo ; DM, fol. 259 vo.
230.  DM, fol. 277 ro ; Tü, fol. 498 ro-498 vo.
231.  Peirce, The Imperial Harem, p. 125, 131.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān276

Pour compléter cet inventaire de ce qui dans ʿUmar al-Nuʿmān, s’accorde avec le contexte 
ottoman, on peut faire état pour finir, de certains traits culturels. Nous avons déjà vu que le 
conte de Tāǧ al-Mulūk pouvait être considéré comme « un conte aux armées », sinon par son 
sujet, au moins par les circonstances dans lesquelles il apparaît. L’histoire de Ġānim b. Ayyūb 
emprunté aux Nuits, correspond à « un conte pour la nouvelle année » ; c’est ce moment que le 
roi semble attendre pour demander à Darandān de la raconter 232. Un autre texte, assez long, 
est l’épisode burlesque où Sharr Kān, gouverneur de Damas, avant d’accepter du marchand, 
sa sœur Nuzhat al-Zamān qu’il ne reconnaît pas, veut éprouver son savoir ; le marchand le lui 
a décrit comme incommensurable, et il l’est en effet 233. Cet épisode en annonce sans doute un 
autre, celui dans lequel la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī et les cinq filles qu’elle a amenées 
avec elle à Bagdad font montre de leur culture devant le roi ʿUmar al-Nu ʿmân 234. Ce genre 
d’évocation d’un savoir relevant de sciences diverses est d’ailleurs bien dans la tradition des 
Nuits, et se trouve déjà dans plusieurs contes plus anciens, dont le plus connu est celui de 
Tawaddūd 235. Les connaissances que la vieille et ses filles présentent au roi, concernent essen-
tiellement, après un peu de belles-lettres arabo-islamique, la culture ascétique de l’islam ; la 
séance a lieu en présence du roi seul, assisté du vizir Darandān qui en fait le récit par la suite ; 
l’épisode a sa place dans le conte, car c’est de cette façon que la vieille se présente au roi, l’éblouit 
par son savoir, et gagne ses faveurs. La démonstration de Nuzhat al-Zamān est tout autre. Le 
marchand qui veut montrer à Sharr Kān que Nuzhat al-Zamān est aussi savante que belle, 
lui demande de donner une idée de sa science. Elle annonce un sommaire d’encyclopédie : elle 
peut en donner un aperçu en 50 chapitres (bāb), comprenant chacun 50 sections ( faṣl), chaque 
section comprenant 50 points (nuqṭa). Seul le copiste du manuscrit de Manchester a été à la 
hauteur de la liste, où on trouve aussi bien ce qui relèverait des devoirs des princes, de la culture 
profane des secrétaires, que de considérations qui semblent en rapport avec la littérature des 
contes 236. Sharr Kān tremble d’impatience de l’entendre, l’affranchit, et fait aussitôt rédiger 
aux cadis l’acte de mariage ; puis il demande aux cadis de rester pour confirmer l’étendue de 
son érudition, et fait entrer les épouses des émirs de Damas, venues nombreuses pour jauger 
la nouvelle dame du lieu ; elles ne vont pas être déçues. Le premier point porte sur le devoir des 
princes, avec citations d’ Aristote et de Platon, puis des traditions 237 sur les premiers califes 
(dont ʿ Umar), et les califes omeyyades ( dont ʿ Umar II), l’assistance intervenant pour demander 
qu’on passe d’un sujet à un autre. On n’en est qu’au tout début des conseils aux princes, mais 
les cadis affirment qu’on n’a jamais rien entendu de tel dans le passé (ce qui semble excessif), 

232.  DM, fol. 188 ro ; Tü, fol. 216 ro. À la suite d’une conversation avec Nicolas Vatin, j’en suis venu à me 
demander s’il pourrait s’agir d’une histoire qui serait contée lors de fêtes données à l’occasion du 10 de muḥarram, 
lors de la célébration de ʿāshūrā’. Mais même au Maghreb où cette fête donnait lieu à une sorte de carnaval 
(cf. Marçais, « ʿ āshūrā’ », EI2 I, p. 727-728), il ne semble pas y avoir de recours à des contes.
233.  M, fol. 90 vo-98 ro ; DM, fol. 178 ro-180 ro ; Bū, I, p. 173-179 ; Pléiade, I, p. 432-448.
234.  Bū, I, p. 191-197 ; Pléiade, I, p. 470-484.
235.  Bū, I, p. 614-636 ; Pléiade, II, p. 276-323.
236.  M, fol. 91 ro-92 ro : presque tous les titres y sont.
237.  Avec quelques passages crus tout de même (cf. M, fol. 96 ro).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 277

et les tables sont dressées pour le repas de noce. De ce programme digne d’un Tashköprüzâde, 
nous ne connaissons donc que le début des conseils aux princes, un genre qui semble avoir été 
pratiqué vers la fin du xvie siècle, dans une perspective de critique d’un État ottoman qui ne 
répondait plus aux espérances placées en lui 238. 

Enfin, il faut remarquer la place qu’occupe dans le conte, le personnage du vizir Darandān. 
Il est présent du début à la fin, et contribue à la lutte contre les entreprises perverses de la vieille 
Shawāhī Dhāt al-Dawāhī, qui est le thème unificateur du conte. Il est sans doute, comme tout 
bon vizir des Nuits, le sage et ferme soutien des rois, et il n’hésite pas à entrer en dissidence 
pour rétablir les droits de Kān Mā Kān. Mais il est surtout celui qui exerce son raisonnement, 
même sur les rêves, et se méfie de ce qui n’est pas clair. Lorsque la vieille est venue à Bagdad, il 
s’est laissé surprendre par sa ruse. La discipline qu’elle impose au roi, est fondée sur le jeûne ; 
c’est dans une cellule (khalwa) que le roi consomme une eau qui fait tant de bien à ses viscères 
( fuwāduhu), et c’est là qu’il meurt, après avoir absorbé une dernière coupe 239. Plus tard, Darandān 
est devenu plus prudent. Dès sa première rencontre avec l’« ascète », il est méfiant, alors que 
Sharr Kān et Ḍaw’ al-Makān le vénèrent aussitôt; dans l’épisode où le saint homme prétend 
les faire bénéficier de ses privilèges (sa karāma ) d’invisibilité, il suit l’« ascète » avec Ḍaw’ al-
Makān, comme pour vérifier la chose, et quand ils sont faits prisonniers alors que l’« ascète » 
n’est pas inquiété par l’ennemi qui fait semblant de ne pas le voir, Ḍaw’ al-Makān rejette la 
responsabilité sur lui : il n’a pas cru en l’« ascète ». Il me semble qu’il y a, à travers le récit de 
la mort du roi dans sa khalwa, l’expression d’une défiance à l’égard de la confrérie khalwatiyya, 
dont la spiritualité est marquée par la pratique du jeûne et de l’isolement en cellule. On sait 
que son influence s’est étendue alors grâce à la protection du pouvoir ottoman, en particulier 
à l’époque de Soliman 240. L’auteur semble aller plus loin. On peut se demander si, comme le 
vizir Darandān, il ne met pas en doute ces saints de l’Invisible 241 que va trouver la vieille et 
qui lui donnent des douceurs à transmettre de leur part au roi, ou les déplacements rapides, 
comme par miracle, de l’« ascète 242 », ou sa prétention à avoir marché sur l’eau, du temps où il 
vivait à Jérusalem avec les saints (allusion ironique probable au Christ) 243. En fait, les épisodes 
qui concernent l’« ascète » présentent un florilège des croyances et des termes techniques les 
plus communs dans le soufisme du temps. Est-ce le vizir Darandān qui marque sa distance 
avec cet autre aspect de la culture de l’époque, ou l’auteur fait-il de lui son porte-parole ? Le 
doute reste permis.

238.  Peirce, The Imperial Harem, p. 155.
239.  M, fol. 116 ro ; DM, fol. 192 vo ; Bū, I, p. 197.
240.  Cf. Jong, « Khalwatiyya », EI2 IV, p. 1023-1026.
241.  Je ne puis suivre Bencheikh (Pléiade, I, p. 485)  lorsqu’il traduit riǧāl al-ġayb par « les habitants du monde 
du mystère, mes frères les bons génies », et khalwa, par « resserre ». Sur les riǧāl al-ġayb, terme technique du 
soufisme de l’époque, cf. Geoffroy, Le soufisme en Égypte et en Syrie, p. 112, 139, 430, 437, 509.
242.  M, fol. 137 ro ; DM, fol. 206 vo ; Bū, I, p. 220 : Dieu « plie la terre » pour eux ; sur ce point, voir Geoffroy, 
ibid., p. 296.
243.  M, fol. 128 vo ; DM, fol. 200 ro ; Bū, I, p. 210.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān278

	 L’histoire ottomane comme boîte à modèles

Dans un conte d’histoire-fiction, les personnages sont des créations et ne correspondent pas 
à des personnages réels 244, bien que ce soit en s’inspirant de personnages ou de faits, passés ou 
contemporains, que l’auteur construit son scénario. Il propose son conte à son public dans l’ano-
nymat, une loi dans un genre qui ne relève pas de la vraie littérature où on pourrait signer de son 
nom, et qui constitue aussi pour lui une protection éventuelle, et lui permet de s’exprimer assez 
librement 245. Mais il sait bien quel est l’objet de son conte, et il faut que les allusions qu’il fait, 
soient facilement perçues par le lecteur ou l’auditeur, faute de quoi le conte manquerait son but.

Dans les contes tardifs, comme nous l’avons remarqué pour le conte de ʿUmar al-Nuʿmān, 
les noms des personnages du conte sont de fantaisie, évidemment forgés pour répondre à leur 
histoire (comme « Quḍya Fakān »), ou ce ne sont pas de véritables noms (« la mère de Kān Mā 
Kān »). Aussi on doit accorder de l’importance à ce qui risque d’être de vrais noms, parce qu’ils 
sont peut-être des repères que l’auteur fournit à son public qui les connaît, alors qu’ils ne sont 
plus d’actualité pour nous. Ainsi, en nommant le héros éponyme du conte « ’Umar al-Nuʿmān », 
l’auteur indiquait que cette histoire avait quelque chose à voir avec celle des Ottomans. De 
même, on voit qu’il a donné le nom de Ṣafiyya à la concubine mère de Nuzhat al-Zamān et de 
Kān Mā Kān. À une époque que les indices contextuels du texte nous ont conduits à situer vers 
le xvie siècle, le public ne pouvait pas ne pas penser à Ṣafiyya Wālide Sulṭān 246, la principale 
concubine de Murād III. D’autant qu’il attribue à Ṣafiyya, (voire à d’autres personnages du conte) 
un destin qui n’est pas très éloigné de celui de la Ṣafiyya de l’histoire. Celle-ci était la fille d’un 
gouverneur de Corfou, possession vénitienne. Née à Venise en 1550, elle avait été enlevée par des 
pirates ottomans à l’âge de quatorze ans au cours d’un voyage entre Venise et Corfou, et présen-
tée en 1565 au prince Murād, devenu sultan en 1574. Elle fut la mère du futur Mehmed III, et de 
deux filles. Son conflit avec Nūr Bānū, mère de Murād III lui valut un éloignement du Palais 
de Topkapı vers le Vieux Palais. Mais elle devint la première dame de la cour après la mort de 
la mère du sultan en 1583, et elle exerça dès lors une grande influence, qui s’accrut encore sous le 
règne de son fils, Mehmed III (1595-1603). Elle était désormais la wālide sulṭān. Après l’accession 
au trône de son petit-fils, elle fut à nouveau éloignée vers le Vieux Palais en 1604 ; elle mourut 
en 1605. On comprend que l’auteur du conte ait pu se servir de ce destin célèbre, pour servir de 
repère chronologique à son public. Dans le conte, Ṣafiyya est la fille du roi Afrīdūn (l’intrigue du 
conte l’exigeait) et pas celle d’un gouverneur de Corfou ; mais il n’est peut-être pas gratuit que les 
pirates qui l’ont enlevée, ici des chrétiens, soient dits originaires de l’île de Camphre/Kāfūr 247, 
un nom bien proche de Körfüz 248, le nom ottoman. Elle n’a sans doute que deux enfants, et non 
trois, mais la liberté du conteur demeure.

244.  Cf. Garcin, « Approche ottomane », p. 13.
245.  Cf. id., « Sîra/s et Histoire », p. 223-229.
246.  Cf. Balim, «Safiyye Wālide Sultān», EI2 VIII, p. 846.
247.  M, fol. 70 ro ; DM, fol. 165 vo ; Bū, I, p. 152.
248.  Cf. (Rédaction), « Körfüz » EI2 V, p. 266. Corfou fut assiégée par les Ottomans en 1537.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 279

Ce qui invite à ce rapprochement entre les deux Ṣafiyya, c’est aussi le personnage de ʿ Umar 
al-Nuʿmān. Certains des traits qui lui sont prêtés par le conte, sont assez semblables à ceux 
de Murād III (1574-1595) 249. Celui-ci, il était très sensible aux plaisirs du harem (il eut une 
quarantaine de concubines 250). Il était très intéressé par le mysticisme populaire et le sou-
fisme : il a écrit un traité intitulé Futūḥāt al-ṣiyām, « les Révélations du jeûne ». Il était affilié 
à la Khalwatiyya, et avait pour directeur spirituel un derviche khalwatī, oniromancien réputé. 
On voit ce que l’auteur du conte a pu tirer de la personnalité du sultan pour construire son 
personnage de ʿUmar al-Nuʿmān, victime des entreprises de la vieille qui connaît ses deux 
points faibles : son amour des femmes et son intérêt pour le soufisme populaire.

Mais le choix très éclectique de ses modèles par l’auteur, ne s’embarrasse pas de l’ordre 
chronologique. Dans le conte, c’est Ḍaw’ al-Makān qui en quelque sorte met en place le dāmād, 
alors que le recours systématique à ces alliances pour garantir au sultan la fidélité de ses vizirs, 
remonte à la fin du règne de Soliman (1520-1566). En fait, dès l’époque du fils de Soliman et 
père de Murād III, Sélim II (1566-1574), a commencé ce qu’il est convenu d’appeler « le sultanat 
des femmes », et les luttes entre la principale concubine et la wālide sulṭān 251, dont notre auteur 
se sert pour évoquer le renversement de situation après la mort de Ḍaw’ al-Makān, et les re-
lations ambiguës entre Nuzhat al-Zamān et la mère de Kān Mā Kān. C’est bien ce « sultanat 
des femmes » et la trop grande influence des principales dames du harem, qu’il met en cause 
à travers le personnage du dāmād. Autrement dit, l’hommage qu’il rend à Soliman-héros de la 
grandeur ottomane, au début et à la fin du conte de Tāǧ al-Mulūk, ne l’empêche pas de mettre 
en cause la situation laissée après sa mort par Soliman qui avait eu recours aux dāmād-s pour 
mieux stabiliser l’État ottoman, une politique que l’auteur semble trouver mauvaise.

Autre modèle qui a dû inspirer notre auteur, Sokollu Mehmed Pasha, « l’un des plus illustres 
grands vizirs de l’Empire ottoman 252 », grand vizir de Soliman, de Sélim II et de Murād III, 
ayant occupé sa charge sans interruption de 1565 à 1579. Il est bien probable en effet que cet 
homme avisé et prudent ait servi de modèle pour le personnage du vizir Darandān. En ap-
parence, ce serait dans ce cas, un mauvais modèle, puisque lui aussi, gendre de Sélim II, était 
un dāmād. Mais il s’est heurté aux dames du harem, comme dans le conte, Darandān que 
Nuzhat al-Zamān et Sāsān voulaient abattre. Et c’est bien le grand vizir Sokollu qui a facilité 
l’installation au pouvoir de Sélim II après la mort de Soliman, en le faisant venir secrètement 
à Belgrade, puis de Murād III qu’il a fait venir aussi discrètement à Constantinople après la 
mort de son père ; de même que, dans le conte, Darandān a accueilli Ḍaw’ al-Makān à Bagdad, 
puis a installé Kān Mā Kān. Évidemment, le grand vizir Sokollu n’a pas eu besoin d’entrer 
en dissidence. On doit par ailleurs remarquer le caractère assez falot des deux princes du 
conte. Le nom de Ḍaw’ al-Makān, que Kazimirski traduit par « Lumière de la demeure », est 

249.  Cf. de Groot, « Murād III», EI2 VII, p. 595-597.
250.  Cf. Alderson, The Structure, p. 102 ; Peirce, The Imperial Harem, p. 94 : un  « nombre record » de 
concubines, après des débuts difficiles.
251.  Ainsi entre Nūr Bānū, la mère de Murād III, et Ṣafiyya (cf. Groot , « Nūr Bānū », EI2 VIII, 
p. 126-127).
252.  G. Veinstein, « Sokollu Mehmed Pasha», EI2 IX, p. 735.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān280

selon lui le « nom qu’on donne quelque fois à une belle femme 253 ». Son retrait du pouvoir est 
irresponsable et catastrophique. Kān Mā Kān, d’abord passionné de chasse (comme Sélim II 
qui laissa Sokollu Mehmed Pasha gouverner à sa place 254), puis qui poursuit des chevauchées 
hasardeuses en compagnie de son Bédouin, sans essayer de rejoindre vraiment Darandān dont 
il sait pourtant qu’il soutient sa cause, n’est pas présenté non plus comme un grand homme. Il 
finit par se faire battre sur le champ de bataille (après une semaine d’affrontement sans doute, 
et avec le consentement de l’auteur qui en a besoin pour son intrigue) ; mais après la grande 
reconnaissance finale devant Damas, et la reconstitution de la grande famille nuʿmanienne, 
une fois rentré à Bagdad, il veut laisser la souveraineté de l’Empire à « son oncle » Rumzān, ce 
à quoi le vizir Darandān n’est pas favorable : les deux rois gouverneront ensemble, à égalité ; 
on verra que ce détail a peut-être une signification. En fait, tout se passe comme si l’auteur 
du conte avait tiré trois personnages, ʿUmar al-Nuʿmān, Ḍaw’ al-Makān et Kān Mā Kān, de 
deux modèles, Sélim II et surtout Murād III, « les deux successeurs indignes de Soliman le 
Magnifique », comme l’écrit G. Veinstein 255. On retrouve, dans le conte de ʿAǧīb et Ġarīb, 
le cas d’un modèle historique unique aboutissant à deux personnages fictifs 256. Dans ʿUmar 
al-Nuʿmān ce procédé permet à l’auteur de rétablir la séquence du prince fort (ʿ Umar al-
Nuʿmān) et de ses deux successeurs indignes (Ḍaw’ al-Makān et Kan Mā Kān). C’est bien là 
ce qui semble l’avoir intéressé. 

À côté de ces trois rois, le personnage de Sharr Kān compte peu. Il n’a pas régné. Il appa-
raît, quand il s’agit de sa vaillance et de la nuisance qu’il peut causer aux ennemis, comme un 
doublet de ʿUmar al-Nuʿmān, le roi fondateur de la lignée (celui qui lui ressemble le plus au 
monde, est-il dit au début du récit). Mais il n’est pas tributaire des modèles historiques ; son 
modèle vient de la sīra de Dhāt al-Himma, ce qui permet à l’auteur d’introduire des épisodes 
qui lui sont empruntés, et de gagner au conte la faveur du public.

L’histoire de l’État ottoman a pu fournir d’autres modèles pour les événements. Bien que 
cela soit moins évident, nous ne pouvons pas les négliger. L’abdication du sultan en faveur de 
son fils avait plus d’un précédent dans l’histoire ottomane, dont l’abdication de Murād II en 
1444 au profit de Mehmed II, mais avec une autre issue puisque Murād II revint au pouvoir 257. 
On voit également que Kān Mā Kān, avant de rencontrer au désert Ǧamīl et Buthayna, fait le 
projet de se diriger vers le Yémen, d’où il se rendra au Hedjaz, ce qui lui permettra d’atteindre 
l’Égypte, et il parcourra ce pays, puis il pourra revenir à Bagdad pour réaliser son dessein 
(conquérir sa cousine) 258, sans doute parce qu’il aura pu y recruter des troupes. Si c’est bien 
de cela qu’il est question, c’est sans doute parce que l’Égypte reste pour l’auteur, un lieu de 
recrutement possible de troupes pour fonder ou rétablir un pouvoir, comme l’avait montré la 

253.  Kazimirski, Dictionnaire arabe-français, II, p. 44.
254.  Sur Sélim II, cf. Woodhead, EI2 IX, p. 137. 
255.  Dans « Sokollu Mehmed Pasha » EI2 IX, p. 741.
256.  Cf. Garcin, « Approche ottomane », p. 8.
257.  Cf. sur les abdications, Alderson, The Structure, p. 54-56 ; et sur Murād II, Kramers, EI2 VII, 
p. 594-595.
258.  M, fol. 245 ro; Tü, fol. 476 ro. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 281

révolte d’Aḥmad Pacha en 1524 259, en attendant qu’on prête à ʿUthmān II le même dessein en 
1622 260. Enfin, il y a le très étrange épisode du siège de Damas par l’armée de Kān Mā Kān. 
On se rappelle que Kān Mā Kān, une fois installé dans son pouvoir à Bagdad, avait résolu de 
repartir contre les chrétiens, et que son armée avait déjà progressé au-delà de Malatya vers le 
nord, quand l’annonce que les chrétiens venaient de s’emparer de la Syrie, l’amène à rebrousser 
chemin vers ce pays, et à mettre le siège devant Damas occupée. Kān Mā Kān pense que l’armée 
va être gênée pour combattre, par les arbres des jardins (de la Ġūṭa), et Nuzhat al-Zamān, se 
prévaut alors du fait qu’elle a jadis vécu à Damas (comme épouse de Sharr Kān) et connaît 
bien le pays, pour conseiller de couper les arbres, et ils passent la nuit à couper les arbres 261 ; 
après l’heureuse issue de la confrontation, ils repartent pour Bagdad, après avoir réparé les 
dégâts causés 262. On peut se demander s’il n’y a pas là un rappel du siège de Damas et des 
dégâts causés par les troupes ottomanes en 1521, lors de la répression de la révolte de Ǧanbirdī 
al-Ġazālī 263. Quoi qu’il en soit, on voit que l’histoire ottomane a pu constituer une bonne 
réserve de scénarios possibles pour l’auteur du conte. Mais la période de référence principale 
semble bien correspondre aux règnes de Soliman, Sélim II et Murād III, entre 1520 et 1595.

	 Afrīdūn, Abarwīz, Lāwī, Rumzān

Avant d’aborder la difficile question de l’identification des rois chrétiens dans ʿUmar al-
Nuʿmān, nous devons tirer les conséquences des conclusions auxquelles nous sommes parvenus 
lorsque nous avons constaté que la majorité des indices contextuels du conte renvoyaient à 
l’époque ottomane, et ensuite, plus précisément, que les modèles utilisés pour construire les 
personnages, semblaient empruntés aux temps des trois sultans du xvie siècle, qui ont régné 
entre 1520 et 1595. Nous n’ignorons pas que Constantinople est ottomane depuis 1453. Que 
peut donc signifier au xvie siècle, un « siège de Constantinople », qui, de surcroît, est un échec ? 
Et que peut signifier « Bagdad » quand les principaux personnages du conte semblent créés à 
partir de modèles ayant vécu à Istanbul ? Nous sommes bien dans un conte d’histoire-fiction, 
où l’auteur ne s’embarrasse ni des références historiques communément admises (un grand 
Empire musulman antérieur au califat de ʿAbd al-Malik, ayant Bagdad pour capitale, est évi-
demment impossible), ni de la géographie. Sur ce dernier point, on voit bien que nous avons 
affaire à une double géographie. À quelques détails près que nous avons remarqués, et qui 
peuvent venir des ignorances de l’auteur, le conte de ʿUmar al-Nuʿmān utilise bien, dans son 

259.  Cf. Lellouch, Les Ottomans en Égypte, p. 56-60.
260.  Cf. Alderson, The Structure, p. 64 ; Garcin, « Approche ottomane », p. 22, note 167.
261.  M, fol. 261 ro ; DM, fol. 273 vo ; Tü, fol. 492 ro.
262.   Sauté dans DM, fol. 279 ro ; Tü, fol. 500 vo.
263.  Cf. Lellouch, Les Ottomans en Égypte, p. 47-49. Cf. Laoust, Les gouverneurs de Damas, p. 158. Ibn Ṭūlūn 
donne le nombre des victimes (3 060 morts) et écrit : « Les quartiers et les villages des environs de Damas 
furent pillés, des femmes et des enfants, emmenés en captivité » ; il n’est sans doute pas question ici d’arbres 
coupés, mais on ne voit pas comment « les quartiers et les villages des environs de Damas » auraient pu être 
mis à mal sans dommages causés aux jardins.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān282

scénario, les données géographiques communément reçues : pour marcher sur Constantinople, 
Kān Mā Kān quitte bien Bagdad vers le nord, et, lorsqu’il arrive à Malatya, et apprend que 
la Syrie a été occupée par les chrétiens, il doit rebrousser chemin pour aller assiéger Rumzān 
qui s’est emparé de Damas. Reste que la Bagdad du conte peut être Istanbul, même si « la ville 
aux deux colonnes » est sans doute aussi Istanbul. On retrouve ce genre de phénomène dans 
le conte, postérieur, de ʿAǧīb et Ġarīb 264. Ce qui nous laisse bien incertains sur ce que peut 
être la « Constantinople » du conte.

Si nous pouvons comprendre que les personnages des rois musulmans du conte aient été for-
gés à partir de traits empruntés à des modèles appartenant à la dynastie ottomane, et combinés 
selon la fantaisie de l’auteur, les personnages des rois chrétiens sont plus mystérieux. Sont-ils 
vraiment des personnes ? Normalement oui, puisque le roi Abarwīz meurt, tué par Sharr Kān. 
Mais il est déroutant de voir brusquement le roi Afrīdūn changer de nom, et être appelé Lāwī, 
sans aucune explication, alors qu’il semble bien être le même roi qu’Afrīdūn, puisqu’il est le 
père de Ṣafiyya, et qu’il se réjouit de son retour quand la vieille Shawāhī Dhāt al-Dawāhī la 
lui ramène de Bagdad 265. On sait que l’auteur de la version de Būlāq (suivi par les éditeurs 
de Calcutta) a résolu le problème en continuant à appeler Afrīdūn, le roi de Constantinople. 
Comme le roi Lāwī des manuscrits joue tout de même un rôle actif dans la bataille devant la 
ville en blessant Sharr Kān, il est maintenu par le rédacteur de Būlāq, comme un chevalier 
chrétien renommé participant à l’action, mais dont on ne voit pas pourquoi il le cite (une seule 
fois) puisqu’il ne lui attribue rien de particulier (même pas d’avoir blessé Sharr Kān). C’est 
en quelque sorte avouer qu’il a eu scrupule de supprimer totalement un personnage qui est 
présent dans les manuscrits jusqu’à la fin de l’histoire, mais qu’il ne devait en comprendre ni 
le sens, ni l’utilité.

Afrīdūn et Abarwīz sont des noms iraniens. Si on les trouvait dans un conte ancien, on 
pourrait affirmer que ce sont des Maǧūs, des Zoroastriens. Ici, la vieille est une chrétienne ; 
mais d’une certaine façon, elle est aussi une Maǧūs, si on prend ce terme dans le sens où on le 
trouve dans la littérature arabe traitant de l’Occident musulman, pour désigner les Scandinaves 
qui ont attaqué l’Espagne musulmane au ixe siècle, les Normands 266, et plus largement par la 
suite dans certains contes des Nuits, les chrétiens occidentaux. On est donc amené à penser 
que si Afrīdūn et Abarwīz portent des noms de Maǧūs, c’est que cela n’a rien d’anormal pour 
indiquer qu’ils sont des chrétiens (occidentaux). 

Et c’est bien dans un lointain passé d’affrontement avec l’Occident des croisades, annon-
çant les affrontements postérieurs, que l’auteur a situé Abarwīz. Sa fille Abarwīza, qui n’est 
plus la princesse byzantine vivant dans un château de la sīra Dhāt al-Himma, vit ici dans 
un agréable couvent, et se livre avec ses dix suivantes, sous la surveillance de la vieille, à des 
entraînements physiques ; elles montreront par la suite qu’elles savent bien manier les armes ; 

264.  Dans ʿAǧīb et Ġarīb, c’est le statut de Kūfa qui est équivoque ; cf. Garcin, « Approche ottomane », 
p. 13-14 de l’article.
265.  M, fol. 119 ro ; DM, fol. 194 vo ; Tü, fol. 345 vo.
266.  Cf. Melvinger, « al-Madjūs », EI2 V, p. 1115.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 283

voilà qui est sans doute presque normal pour une princesse en ces temps difficiles. Lorsque la 
vieille, humiliée d’avoir été battue à la lutte par Abarwīza, dénonce la présence de Sharr Kān 
dans le couvent, le roi envoie, pour arrêter Sharr Kān, un détachement de bitrīq-s 267, dont le 
chef porte le nom improbable, à consonance syriaque, de Māsūra ibn Barsūmā ibn Tāsūma 
(ou Nāmūsa dans le manuscrit De Maillet) 268, ce qui semble vouloir évoquer un chrétien 
d’Orient rallié aux Francs. Car c’est bien sous la tenue de guerre des Francs, qu’Abarwīza et 
ses compagnes combattent. Lorsque Abarwīza rejoint Sharr Kān sur la route de Bagdad, et 
l’affronte à nouveau pour l’éprouver sans se faire connaître, elle porte l’uniforme des Francs, et 
elle doit revêtir un habit, plus acceptable, de Rūm (chrétiens d’Orient) en arrivant à Bagdad 269. 
Abarwīza vient donc bien d’un royaume franc.

Au début du conte, le roi Abarwīz est présenté par les ambassadeurs d’Afrīdūn à ʿUmar 
al-Nuʿmān, comme « le maître de Césarée et des terres des Arman 270 », ou comme « le roi des 
Arman 271 ». Les Arman (Arméniens) et les Kurǧ (Géorgiens) font partie des troupes indiscipli-
nées qui rejoignent les Francs pour secourir Constantinople menacée après le meurtre de ʿ Umar 
al-Nuʿmān par la vieille 272. Lorsque Abarwīz est tué par Ḍaw’ al-Makān, celui-ci l’appelle « roi 
des Arman » quand il annonce sa mort à son frère Sharr Kān 273. Le rattachement d’Abarwīz 
à l’Arménie me semble l’emporter peu à peu dans le conte, sur sa position de roi de Césarée/ 
Qayṣariyya que l’on trouve au début, mais qui est assez vite oubliée. Dans la sīra de Dhāt al-
Himma, dont s’inspire l’auteur de ʿ Umar al-Nuʿmān dans ce début, les Arméniens sont en effet 
particulièrement présents 274. Dans ʿ Umar al-Nuʿmān, l’Arménie est peut-être une référence au 
comté franco-arménien d’Edesse à l’époque des croisades, ou au royaume arménien de Cilicie 
(ou Petite Arménie) au xiii-xive siècle, effectivement en rapport avec l’Occident. L’auteur semble 
avoir voulu évoquer les prédécesseurs de ceux qu’affrontent les Banū Nuʿmān, qui s’appuyaient 
sur les chrétiens locaux. Pourquoi alors avoir remplacé Malatya, à la forte présence arménienne, 
et qui a eu des princes arméniens, par Césarée/Qayṣariyya 275, qui est loin de l’Arménie ? Pour se 
démarquer de Dhāt al-Himma ? Ou parce qu’il connaissait mal la géographie de l’Orient 276 ?

267.  Ce mot désigne probablement ici (comme ailleurs dans les Nuits) le moine-soldat, une institution 
propre au christianisme occidental.
268.  M, fol. 67 vo ; DM, fol. 164 ro.
269.  M, fol. 72 vo-73 vo ; DM, fol. 167 ro-168 vo ; Bū, I, p. 154-155.
270.  M, fol. 58 vo ; DM, fol. 158 vo.
271.  Tü, fol. 288 vo.
272.  M, fol. 119 vo ; DM, on l’a vu saute la liste des composantes de ces troupes ; Tü, fol. 346 ro. 
273.  M, fol. 141 vo ; DM, fol. 210 ro ; Tü, fol. 366 vo.
274.  Cf. Lyons, The Arabian Epic 1, p. 21-22.
275.  Paret (Der Ritter-Roman, p. 23), on l’a vu, met en rapport la mention de Césarée, avec une prise de la 
ville par Maslama en 725/726. Mais si les Croisés y sont passés, ils ne s’y sont jamais installés.
276.  On a vu que la connaissance de l’espace syro-iraquien par l’auteur laissait à désirer. Il doit savoir 
que Césarée/Qaysariyya, est entrée dans le domaine ottoman depuis le début du xvie siècle (cf. Jennings, 
« Kaysariyya », EI2 IV, p. 876-879). Est-ce le fait que les princes Karamanides, dont Qaysariyya étaient la 
capitale, se soient longtemps opposés aux ambitions ottomanes, qui l’a incité à faire de Césarée un royaume 
ennemi ?

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān284

Mais que dire d’Afrīdūn ? Sur lui, nous avons encore moins d’éléments, parce qu’il se 
transforme assez vite en Lāwī. Remarquons en effet qu’ Afrīdūn et Abarwīz ont en commun 
de disparaître rapidement après la première étape du conte. Afrīdūn devient Lāwī avant même 
que les musulmans arrivent devant Constantinople. Abarwīz se maintient, il est vrai, un peu 
plus longtemps. Mais il était utile au scénario du conte qu’il soit tué par Ḍaw’ al-Makān au 
cours du siège, puisque c’est sa mort qui va inciter la vieille à égorger Sharr Kān, et le jeu de 
la vendetta pourra continuer. Ce sont donc des rois qui semblent surtout liés à une première 
phase de la lutte. Tout se passe comme si ces noms étaient des noms très généraux, voire même 
de simples qualificatifs, comme le qualificatif « nuʿmānī » a fourni dans le conte le nom de 
Nuʿmān. Et ils semblent désigner des rois chrétiens en relation avec l’Occident.

 Lāwī sonne davantage comme un nom de personne. Paret le fait dériver du nom de l’em-
pereur byzantin, Léon III l’Isaurien (en arabe Ilyūn), qui a tenu bon pendant un an alors qu’il 
était assiégé par Maslama, fils du calife ʿAbd al-Malik, en 717-718 277. Beaucoup d’obstacles 
s’y opposent : une certaine difficulté de passer de la graphie Ilyūn à la graphie Lāwī ; l’absence 
dans le conte, on l’a vu, des caractéristiques les plus frappantes du siège de 717-718 ; et, le genre 
de l’histoire-fiction, qui conduit habituellement à un traitement ludique des événements du 
présent, c’est-à-dire, l’époque ottomane, surtout quand l’auteur a pris soin d’indiquer que 
tout cela se passait bien avant le califat de ʿAbd al-Malik, ce qui peut laisser supposer qu’il 
a peut-être lui aussi pensé à ce long siège infructueux, et qu’il a voulu indiquer que ce n’était 
pas de ce siège qu’il s’agissait. 

On pourrait même supposer que Lāwī est une graphie défectueuse du nom arabe Lu’ayy. 
On constate en effet que dans le conte de Khaylaǧān, qui précède ʿUmar al-Nuʿmān dans les 
manuscrits, et a été enlevé des Nuits, on trouve deux occurrences de ce nom. Et la graphie 
Lu’ayy est une première fois transformée en Lāwī 278, puis rectifié en Lu’ayy 279, ce qui doit 
nous rassurer : pour ʿUmar al-Nuʿmān, les occurrences de Lāwī sont innombrables dans les 
manuscrits, et elles ne sont jamais corrigées. Peut-être parce que ce nom, soigneusement repris, 
n’est pas d’origine arabe.

En effet, depuis que les Ottomans sont passés en Europe, avant même la prise de 
Constantinople, et par la suite, l’obstacle chrétien le plus important à leur avance, a été la Hongrie. 
C’est sans doute ce pays qui est, pendant une bonne partie du récit, la « Constantinople » du 
conte. Parmi ces rois de Hongrie, toujours hostiles (dont Sigismond, l’initiateur de la croisade 
de Nicopolis au xive siècle ; Ladislas, roi de Pologne et de Hongrie, mort à la bataille de Varna 
en 1446 ; Jean Hunyade, le vaincu de la bataille du Kossovo en 1448 ; Mathias Corvin qui tint 
un moment la Bosnie), deux portent le nom de Louis : Louis Ier, le Grand (1342-1382), adver-
saire des Ottomans en son temps, et surtout Louis II (1516-1526), le vaincu de Mohacs. Et je 
ne vois que ce nom de Louis dont on puisse dériver ces rois Lāwī qui désignent pendant tout 
le conte, les rois de Hongrie, y compris Jean Zapolyai que Soliman installa après Mohacs, en 

277.  Paret, Der Ritter-Roman, p. 23.
278.  M, 38 vo; DM, fol. 146 ro.
279.  M, fol. 44 vo ; DM, fol. 151 ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 285

1526, dans la partie de la Hongrie que les Ottomans contrôlaient 280. C’est donc à la fois un nom 
propre, et un nom générique comme Afrīdūn (les rois d’Occident en général). Si on accepte 
cette hypothèse, le changement de nom d’Afrīdūn en Lâwi ne fait que désigner de façon plus 
précise l’obstacle hongrois. Au xviiie siècle, un Alépin parlera de rois Ankurūs, les Ankurūs 
anciens (les Hongrois) qui ont fini par devenir des autorités vassales et légitimes, et les nouveaux 
Ankurūs (les Habsbourg) qui sont des usurpateurs 281. Le point de friction le plus important 
avec les chrétiens est bien le contrôle par les Ottomans de la région hongroise. Lorsqu’en 1582, 
Jean Palerne passe à Constantinople, il est témoin des fêtes données par Murād III sur l’At 
Meydan, à l’occasion de la circoncision de son fils, et il écrit : « L’on fit puis (ensuite) amener 
en triomphe et signe de victoire, environ 30 soldats chrétiens ayant les fers aux pieds, avec 
leur drapeau et tambours, qu’ils avaient pris quelque temps auparavant en Hongrie, d’autant 
que quelque paix qu’il y ait avec l’empereur d’Allemagne, qui est roi de Hongrie, les soldats de 
forteresses qui sont sur les frontières, ne laissent pas de s’attaquer bien souvent 282 » Et dans le 
conte, cette « Constantinople » qui n’est pas conquise, ce peut être le reste de la Hongrie, que 
Soliman s’efforcera de conquérir jusqu’à sa mort en 1566, et aussi Vienne que Soliman n’a pas 
pu prendre en 1529 283. Mais le siège n’a duré qu’un mois.

Dans son conte d’histoire-fiction, l’auteur, on l’a vu, se situe dans la longue durée. Quatre 
années de « siège de Constantinople », c’est une très longue période. Et la situation ne change 
guère en apparence. Les musulmans ont sans doute au début, la supériorité sur mer, après 
s’être emparés d’un nombre incalculable de bateaux chrétiens, lorsque la tentative de la vieille 
Shawāhī Dhāt al-Dawāhī pour prendre l’armée musulmane à revers, a échoué. Cet épisode est 
étrange. La vieille veut faire débarquer des troupes chrétiennes sur les arrières musulmans, et 
elle décide que cette flotte va d’abord aller se poster « sous le Ǧabal-al-Dukhān », la « Montagne 
de la Fumée », qui semble très loin du champ des opérations, puisque la flotte met plusieurs 
jours et nuits pour s’y rendre 284. Je suis tenté de voir dans ce « Ǧabal al-Dukhān », une fantai-
sie de l’auteur pour « Ǧabal al-Nār », la « Montagne du Feu », soit l’Etna en Sicile, qui n’a pas 

280.  G. Veinstein me dit trouver séduisante l’hypothèse du rapport entre Louis et Lāwī, mais gênant le fait 
que ce rapport s’établisse à partir de la forme française du nom. Je le lui concède bien volontiers. Mais comme 
il est évident que les rois Lāwī désignent les rois  hongrois, je n’ai pas trouvé d’autre étymologie à ce terme. 
Toute autre suggestion sera la bienvenue.
281.  Cf. Kemp, Territoires d’islam, p. 57. L’auteur, un certain Yāsīn b. Khayrallah ʿUmarī, issu d’une grande 
famille de Mossoul où il a vécu, est né en 1745 ; on ignore la date de sa mort. G. Veinstein me signale que la 
forme Engürüs est également bien attestée dans l’ottoman du xvie siècle.
282.  Palerne, D’Alexandrie à Istanbul, p. 289.
283.  Il faut noter que l’échec de ce siège est trop proche dans le temps, pour qu’il puisse être nié. Au xviiie siècle, 
l’historien de Mossoul prétendra qu’en 1529, Soliman a bien pris Vienne, capitale du roi des Ankurūs, et a mis 
la main sur les coffres du roi fugitif, puis qu’ « il ordonna la destruction de la ville, car elle était trop éloignée 
des terres de l’islam » (Kemp, Territoires d’islam », p. 57).
284.  M, fol. 119 vo ; DM, fol. 193 vo ; Tü, fol. 346 ro ; Bū, I, p. 201.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān286

laissé indifférents les géographes arabes 285. La Sicile est en effet très loin de « Constantinople », 
mais c’est à Messine, non loin de l’Etna que s’est concentrée la flotte de Don Juan d’Autriche, 
en 1571, avant Lépante. Ici, à la suite de ce qui n’est pas une bataille navale, puisque les bateaux 
chrétiens sont pris lorsqu’ils arrivent sur le rivage, la victoire revient aux musulmans. Le ma-
nuscrit de Manchester évalue le nombre des morts à plus de 100 000, à 1 137 000, le nombre 
des bateaux pris aux chrétiens ; seuls 20 bateaux ont pu fuir, emmenant avec eux tout ce qui 
reste de l’armée 286. Le copiste du manuscrit De Maillet se contente de plus de 50 000 morts, 
et de 1 500 bateaux pris, mais pour lui aussi 20 bateaux chrétiens seulement ont pu s’enfuir287. 
Est-ce une bataille de Lépante revue et corrigée ? Une revanche fantastique et ironique de 
Lépante ? S’il en est bien ainsi, cette « relecture » de Lépante ne serait pas si fausse dans la 
présentation de ses conséquences, puisque, malgré Lépante, on sait que la supériorité navale 
ottomane s’est aussitôt reconstituée (l’auteur suggère-t-il que ce fût à partir des bateaux pris 
aux chrétiens ?) et a perduré en Méditerranée orientale.

 Mais le « siège » s’est enlisé. « Constantinople » reste hors d’atteinte, et les musulmans 
rentrent chez eux, vite occupés uniquement de la situation résultant de l’abdication de Ḍaw’ 
al-Makān, de l’ascension politique du ḥāǧib, des tensions entre les dames du palais, et de la 
lutte de Kān Mā Kān pour récupérer son trône. Ils n’ont pas pris garde à ce qui se passait 
chez les chrétiens. Quand ils veulent reprendre la guerre, ils doivent vite rebrousser chemin, 
car ils découvrent que l’ennemi chrétien vient de s’emparer de la Syrie.

C’est alors qu’apparaît Rumzān. Un roi franc inconnu vient d’occuper la Syrie. Ce roi qui 
domine déjà les oasis jusqu’aux passages des Ténèbres (c’est-à-dire l’Occident musulman), s’est 
constitué en Syrie dans le conte, un domaine qui rappelle celui des croisés au xie-xiie siècle ; 
il envisage d’attaquer le Hedjaz (comme Renaud de Châtillon du temps de Saladin) 288, et il 
convoite l’Iraq. Il veut convertir le monde entier au christianisme, et établir sa domination sur 
tous les rois, y compris le roi Lāwī qui est pourtant chrétien comme lui. Il me semble que ce à 
quoi, selon l’auteur, viennent subitement de prêter attention les musulmans, après des années 
trop occupées par des problèmes internes, c’est la puissance menaçante des Habsbourg. En fait, 
il est évident que les Habsbourg sont là depuis longtemps ; dès 1526, Ferdinand de Habsbourg 
s’est imposé en Hongrie chrétienne, même si Jean Zapolya a été intronisé à Bude en 1529 par 
Soliman, dans la Hongrie que contrôlent les Ottomans ; et que dans cette Hongrie, gouvernée 
par la suite comme une simple province par Istanbul, ce n’est pas la faute des chrétiens s’il n’y 
a plus de rois Lāwī. 

285.  Cf. Grassi, « Sikiliyya » EI2 IX, p. 605. On peut également y voir une allusion à la sīra de Baybars, où la 
fille du roi de Gênes, Miryam, qui a épousé le chef des Ismaʿīliens, Ma ʿ rūf, donne naissance à leur fils ʿ Arnaus, 
pendant le voyage qui la ramène, contre son gré, d’Alexandrie vers Gênes, sur une île, où le bébé est gardé 
par de la fumée et des étincelles (cf. Lyons, The Arabian Epic 2, p. 57 ; vol. 3, p. 111). Mais si le nom du Ǧabal 
al-Dukhān vient de là dans ʿUmar al-Nuʿmān, cela ne fait que confirmer la situation géographique du lieu.
286.  M, fol. 123 ro-123 vo.
287.  DM, fol. 196 vo.
288.  M, fol. 260 ro ; 273 ro ; Tü, fol. 491 ro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 287

On trouvera peut-être beaucoup d’imagination à l’auteur de supposer que les Habsbourg 
puissent venir occuper la Syrie. Mais, dans la liste des contrées que domine Rumzān, on aura noté 
le Maghreb musulman. Ce n’est pas un pays qui laissait les Banū Nuʿmān indifférents. Tout au 
début du conte, on a vu que le roi Afrīdūn avait envoyé des ambassadeurs à ʿ Umar al-Nuʿmān, soi 
disant pour lui demander son aide contre Abarwīz qui s’était emparé des trois diamants datant 
de l’époque d’Alexandre, dont un roi du Maghreb avait fait cadeau au roi de Constantinople 
(ce qui indiquait qu’il existait entre eux des relations qui peuvent avoir été de déférence, voire 
d’allégeance, de la part de ce roi musulman qui remettait au roi chrétien ces diamants royaux). 
Le vizir Darandān avait conseillé de répondre positivement à la demande d’Afrīdūn : « L’ aide 
militaire au roi chrétien qui la sollicite, est flatteuse pour toi ; l’intervention est sans risque, et 
sera victorieuse, et on parlera de toi dans tous les pays, principalement dans les îles de la mer ; les 
gens du Maghreb l’apprendront, et t’enverront des cadeaux chaque année 289. » Or n’avait-on pas 
vu Charles Quint occuper La Goulette en 1535, et n’avait-il pas fallu une trentaine d’années de 
luttes pour réduire la présence espagnole dans la Tunisie des derniers Hafsides ? En 1573 encore, 
Don Juan d’Autriche s’était emparé à nouveau de La Goulette, pour en être chassé l’année sui-
vante. Ce que les Espagnols avaient fait là, n’était-ce pas reprendre l’ancien projet (vite avorté) du 
« royaume d’Afrique », conçu par les rois Normands de Sicile, vers le milieu du xiie siècle, ayant 
conduit à l’occupation temporaire de la côte tunisienne ? Les historiens musulmans d’Orient 
ont toujours été très sensibles à la synchronie des avancées chrétiennes en Méditerranée. Même 
si l’auteur n’y croit très certainement pas lui-même, le conte pose la question : qu’y aurait-il donc 
d’étonnant à ce que les chrétiens songent à recommencer leurs aventures syriennes de jadis, et 
que Kān Mā Kān tombe au pouvoir de Rumzān ? Et c’est bien ce qui va se produire.

Si l’on admet cette identification du Rumzān occupant la Syrie, avec les Habsbourg (avant 
que se révèle sa surprenante parenté avec les Banū Nuʿmān), on peut rétrospectivement donner 
un sens au curieux épisode des « Saints Excréments ». Lorsque la situation militaire a commencé 
à se dégrader pour les chrétiens du fait de la vaillance de Sharr Kān, le roi Lāwī a décidé de 
lui opposer, en combat individuel, un grand guerrier chrétien du nom de Lūqā ibn Shamalūs, 
et de procéder au « grand encensement » (al- bukhūr al-akbar). À cette nouvelle, les guerriers 
chrétiens se signent. L’auteur explique ensuite qu’on recueillait les excréments du « grand pa-
triarche » (al-bitrīq al-kabīr) que l’on faisait sécher, qu’on mêlait avec du musc et du camphre, 
et qu’on l’expédiait dans des pièces de soie, aux rois de tous les pays, qui la payaient 100 dinars 
l’okke (sans doute quelque 40 grammes). On rivalisait pour en obtenir. Les filles de rois en 
mettaient dans leurs parfums. Comme les excréments du grand patriarche ne suffisaient pas 
aux 10 climats (17 selon le manuscrit de Manchester), sans doute y mêlait-on d’autres excré-
ments 290. Le lendemain matin, le roi procède à un encensement général des troupes, mais Lūqā 

289.  M, fol. 59 vo ; DM, fol. 159 ro. Dans Būlāq (I, p. 141) celui qui offre les trois diamants est simplement 
qualifié de « un roi des Arabes », et on ne comprend plus pourquoi ensuite, le succès pourrait impressionner 
les gens du Maghreb (Bū, I, p. 142 ; Pléiade, I, p. 371).
290.  J’ai essayé de me tenir au plus près de M, fol. 120 vo et DM, fol. 194 ro. Le texte de Būlāq (I, p. 202 ; 
Pléiade, I, p. 495) est un peu différent, et ajoute des détails sans se priver.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān288

a droit à un traitement plus particulier : onction des joues et des moustaches. Évidemment, 
cela ne le sauve pas de la lance de Sharr Kān. Dans la mêlée qui s’ensuit, les chrétiens pensent 
d’abord être victorieux, ce qui n’étonne pas Abarwīz, car les chrétiens ont été aidés par l’odeur 
des excréments du grand patriarche, qui, des moustaches, s’était répandue entre les troupes 291. 
Mais lorsqu’il faut se rendre à l’évidence de la défaite, le roi Lāwī s’en prend au patriarche pré-
sent (pas le « grand patriarche ») qui se défend (comme s’il avait joué un rôle dans l’onction) : 
« Je n’en avais même pas un mithqāl (environ 4 grammes), comment faire pour en mettre sur 
un million de moustaches ? » Le manuscrit de Manchester ajoute que certains soldats sont 
sans doute allés avec des filles, et que la baraka est partie 292. C’est alors que la vieille Shawāhī 
Dhāt al-Dawāhī décide d’avoir recours à la ruse (éloigner les chefs musulmans sous prétexte 
d’aller piller un monastère) qui lui semble plus efficace. Par la suite, l’auteur revient sur les 
« Saints Excréments » lors du combat final devant Damas. Lorsque Rumzān décide d’aller 
affronter lui-même les champions musulmans qui, au départ, sont vainqueurs de ceux que 
les chrétiens leur opposent, le patriarche présent l’accompagne jusqu’au milieu du champ de 
bataille, et l’encense en brûlant un morceau d’excréments ; Rumzān se passe les mains sur le 
corps pour assimiler la baraka, puis on lui lit un passage de l’Évangile, et il va combattre 293. 
Quand il retourne victorieux, il attribue sa victoire à la baraka des Saints Excréments et « ce 
cocu de patriarche se réjouit 294 » de sa victoire : ni Rumzān , ni le patriarche ne savent encore 
qu’elle est due à sa seule valeur, parce qu’il est le fils de ʿUmar al-Nuʿmān.

On est tenté de mettre en parallèle le scepticisme visible de l’auteur de ʿ Umar al-Nuʿmān à 
l’égard des croyances du soufisme populaire chez les musulmans, et le développement du thème 
des « Saints Excréments » chez les chrétiens, l’un venant en quelque sorte équilibrer l’autre. Mais il 
est plus probable que ce dernier motif est le résultat de ce que les Ottomans avaient pu apprendre 
de la division des chrétiens d’Occident dans les années 30 du xvie siècle, lorsque Ibrāhīm Pasha 
était entré en contact avec les protestants allemands en lutte avec Charles Quint. Le « grand 
patriarche » semble bien être ici le pape de Rome, et les « Saints Excréments », la traduction fan-
taisiste du trafic des indulgences. C’était l’époque où il ne s’agissait de rien moins pour Ibrāhīm 
et Soliman, que d’imposer par la force l’autorité du sultan à Rome, et d’y réunir Luther et le pape 
afin qu’ils se réconcilient 295. C’était non seulement la contestation des droits de Charles Quint 
à porter le titre de César, mais aussi la revendication des droits du sultan à l’Empire universel, 
qui s’était traduite par la commande à des orfèvres vénitiens de la fameuse tiare à quatre couron-
nes superposées, s’inspirant de la tiare pontificale (à trois couronnes seulement), commandée 
pour le pape Jules II 296. Soliman l’avait portée au moins une fois, lors de son entrée solennelle à 
Bude en 1532, mais l’attaque de l’Italie n’avait pas eu lieu, et dans l’offensive terrestre de Soliman, 

291.  DM, fol. 195 vo.
292.  M, fol. 124 ro ; DM, fol. 196 vo. Toute cette partie est sautée dans la version de Būlāq.
293.  M, fol. 263 ro ; DM, fol. 275 ro.
294.  M, fol. 263 vo ; DM, fol. 275 ro.
295.  Cf. Finlay, « Al servizio del Sultano », p. 92, 93.
296.  Cf. Necipoglu, « Süleyman the Magnificent», p. 401, 402 ; Raby, « La Sérénissime et la Sublime Porte », 
p. 111.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 289

comme en 1529, le but était Vienne, et l’affrontement de l’empereur chrétien en bataille rangée ; 
mais comme dans le conte, l’ennemi ne s’était pas présenté, et « Constantinople » était restée 
imprenable, aussi bien Rome que Vienne en 1529 et en 1532. Il y a peut-être dans le conte, une 
autre allusion au climat qui régnait autour de Soliman avant l’exécution d’Ibrāhīm Pasha en 
1536, l’histoire des trois diamants, qui est un ressort essentiel du conte. Soliman aimait alors les 
diamants et les pierres précieuses, et Ibrāhīm pacha voyait dans la tiare à quatre couronnes, un 
trophée digne d’Alexandre qui avait unifié le monde d’est en ouest 297.

Quoi qu’il en soit, dans le conte, l’affrontement avec Rumzān tourne au désastre pour le 
camp musulman. C’est l’angoisse, et le soulagement n’arrive qu’avec les deux rêves providentiels 
de Rumzān et de Kān Mā Kān. Le rêve de Rumzān, qui se voit pris dans un étau de chairs 
qui se referment sur lui, est beaucoup plus terrible que celui de Kān Mā Kān, plutôt agréable, 
puisqu’il sort de la tombe où on l’avait mis, avec autour de la taille, une ceinture d’or, d’abord 
double, puis unique. Grâce aux trois diamants, tous deux sont amenés à admettre qu’ils 
appartiennent à une unique famille de princes, celle des Nuʿmān bien sûr ; mais Rumzān 
est aussi le petit-fils d’Abarwīz, et nulle part, même dans la version de Būlāq, n’est mention-
née sa conversion à l’islam. Les deux rois devront apprendre à gérer le royaume ensemble 
(« Constantinople » n’est plus à prendre), et à égalité (le vizir Darandān s’est opposé à ce que 
Kān Mā Kān reconnaisse une quelconque subordination à l’égard de son oncle Rumzān). Et 
c’est ce qu’ils vont faire jusqu’à leur mort et jusqu’à la fin du conte. Ne peut-on pas y voir un 
rapport avec la politique menée par le grand vizir Sokollu Mehmed Pasha, qui s’était attaché 
à désamorcer les conflits avec les Habsbourg 298 ?

	 Bilan

Les amoureux des Nuits auraient sans doute préféré voir reconnaître dans ce très long conte 
un Ritter-Roman, un conte de cape et d’épée aux chevaleresques héros du temps des croisades, 
ou de la conquête arabe. Et c’est bien ainsi qu’avec le passage du temps, et l’oubli de ce que 
fut le xvie siècle, le public arabe et occidental a fini par le lire, et y a trouvé son plaisir. Les 
coupures pratiquées dans le texte par l’auteur de la version de Būlāq, montrent bien que de 
son temps, on n’était plus conscient de ce qu’avait pu signifier ce conte lorsque des lecteurs ou 
des auditeurs le lurent ou l’entendirent au moment où il fut mis en circulation. Et c’est quand 
même cela d’abord, que l’historien doit s’efforcer de découvrir.

Je n’ai pas abordé l’étude de ce conte avec des idées préconçues. Je m’attendais plutôt à lire 
un conte des croisades. L’analyse des indices contextuels et des modèles possibles pour les 
personnages du conte, m’a nécessairement conduit vers la fin du xvie siècle, et vers le pouvoir 
ottoman. Étant seulement historien, j’ai dû laisser de côté l’approche linguistique, stylistique et 
littéraire, domaines dans lesquels je n’ai pas de compétence, ce qui n’est pas ici un moindre défaut. 
Je suppose que d’autres, plus qualifiés que moi, étudieront ces aspects. Je ne crois avoir négligé 

297.  Cf. Necipoglu, « Suleyman the Magnificent », p. 405, 409, 411, 425, 426-427.
298.  Cf. Veinstein, «Sokollu Mehmed Pasha», EI2 IX, p. 739.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān290

aucun élément saillant du conte, et « l’approche ottomane » permet seule de donner un sens à 
tous, restituant au conte sa cohérence. Je n’ai pas traité directement la question de l’insertion de 

ʿUmar al-Nuʿmān dans les Nuits. Il aurait fallu pour cela étudier toute une série d’indices, qui 
existent, mais dont l’examen aurait encore allongé cette présentation 299. Néanmoins, on aura 
senti que, dans mon esprit, ce conte a été écrit pour les Nuits dont il a bouleversé le destin, créant 
des pratiques nouvelles dans la façon d’écrire les contes, et donnant naissance en quelque sorte, 
à une « culture des Nuits » qui s’est affermie dans les contes postérieurs.

Mais je ne suis pas le premier à estimer qu’au-delà du plaisir de lire ou d’écouter, et au-delà 
des beaux coups d’épée pour plaire à son public, l’auteur de ʿUmar al-Nuʿmān proposait dans 
ce long conte, un thème de méditation politique 300. Cependant, si la réflexion de l’auteur du 
conte est en effet politique, elle dépasse aussi ce niveau. Deux thèmes majeurs apparaissent, qui 
sont en fait liés. Ce que j’ai appelé la troisième phase du conte, le long récit des aventures de 
Kān Mā Kān, son lent éveil à la dimension politique de sa quête de la cousine, et finalement la 
restauration de ses droits dans la famille nuʿmanienne, me semble une protestation, par dāmād 
interposé, contre « le sultanat des femmes ». Lorsque les Nuʿmān sortent de cet imbroglio, 
ils se retrouvent face à une puissance chrétienne qu’ils affrontent depuis longtemps (ce qu’a 
évoqué la première phase du conte) mais qui n’a jamais pu être balayée : « Constantinople » est 
restée hors d’atteinte, comme le montre la deuxième phase 301. Le pouvoir universel du sultan 
n’a pu être établi. Que faire alors ? Dans le conte, l’affrontement est à la fois inévitable (on ne 
peut pas laisser occuper la Syrie par les chrétiens sans réagir), et défavorable aux musulmans 
de façon prévisible, les forces en présence étant inégales. Heureusement les deux adversaires 
découvrent à temps qu’ils appartiennent à la même grande famille des rois qui ont mieux à 
faire que de se combattre, mais doivent veiller ensemble à faire respecter la justice, et à main-
tenir la sécurité interne. En apparence, ce second thème est différent du précédent. Mais il 
ne l’est pas si on considère qu’après la disparition du vizir Sokollu Mehmed Pasha en 1579, la 
conduite de la politique étrangère fut fortement influencée par le harem, et que le parti de la 
guerre finira par triompher en 1593, avec la « Longue Guerre » et la reprise des hostilités contre 
les Habsbourg. Tout se passe comme si l’auteur du conte, écrivant sans doute dans les années 
1580, à l’époque où, le nom de Ṣafiyya, devenue très influente puisque celle qui le portait était 
bien connue du grand public (d’où son utilisation dans le conte), assistait impuissant à cette 
évolution qui mettait en danger, selon lui, le pouvoir ottoman, et s’interrogeait sur ce que 
pouvait bien être dans le plan divin, le rôle de cet État qui prétendait affirmer les droits de 
Dieu sur la Terre, si du moins la Divine Providence lui avait assigné un rôle. Dans le conte, 
avec une dose de scepticisme que nous ne pouvons pas mesurer, l’auteur propose sa réponse : 
assurer le bon gouvernement des peuples grâce à l’entente entre les rois. 

299.  Muhsin Mahdī (The Thousand and One Night III, Leyde, 1995, p. 65) admet que ʿUmar al-Nuʿmān 
faisait bien partie des Nuits à l’époque du manuscrit De Maillet.
300.  Cf. Wen-Chin Ouyang, « Romancing the Epic ».
301.  On peut remarquer que lorsque l’auteur écrit, l’échec n’est pas niable. Il le deviendra peu à peu. Au 
xviiie siècle, on l’a vu, pour l’historien de Mossoul, Soliman a bien conquis Vienne en 1529, la capitale du roi 
des Ankurūs, mais il a ordonné la destruction de la ville, trop éloignée des terres de l’islam.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 291

	 Références bibliographiques

	 Outils de travail

Dozy, Reinhart, Supplément aux dictionnaires arabes, 
Leiden, 1881, 2 vol.

Encyclopédie de l’Islam, nouvelle édition, Brill-
Maisonneuve et Larose, Leyde-Paris, 1960-2005, 11 vol.

Amitai, R., « Tūmān », X, p. 665-666.
Balim, C., « Safiyye Wālide Sultān », VIII, 
p. 846.
Canard, M., « Dhā l-Himma ou Dhāt 
al-Himma », II, p. 240-246.
Deny, J. , Kunt, M., « sandjāk », X, p. 12.
Flemming, B., « Tashköprüzâde », X, p. 377.
Grassi, V., « Sikiliyya », IX, p. 605.
Groot, A.H. de, « Murād III », VII, p. 595-597.

—, « Nūr Bānū » , VIII, p. 126-127.
—, « Murād III », VIII, p. 595-597.
Guillaume, J.P., «ʿUmar al-Nuʿmān », X, 
p. 900-901.
Haase, C.P., « Sindjār », IX, p. 667-668.
Imber, C., « Koçi Beg », V, p. 246-247.
Jennings, R., « Kaysariyya », IV, p. 876-879.

Jong, F. de, « Khalwatiyya », IV, p. 1023-1026.
Kramers, «Murād II», VII, p. 594-595.
Mantran, R., « cā’ūsh », II, p. 16.
Marçais, Ph., « ʿ āshūrā’ », I, p. 727-728.
Melvinger, A., « al-Madjūs », V, p. 1115.
Mordtmann, J.H., « dāmād », II, p. 105-106.

—, « Kustantiniyya », V, p. 537.
Orhonlu, C., « khāssekī », IV, p. 1131.
Rédaction, « ʿ Arabistān », I, p. 579.

—, « Körfüz » V, p. 266.
Rotter, G., « Maslama b. ʿAbd al-Malik b. 
Marwān », VI, p. 729
Shahîd, I., « Nadjrān », VII, p. 873-874.
Shai Har-El, « Silahdār », IX, p. 633.
Veinstein, G., « Sokollu Mehmed Pasha », IX, 
p. 735-742.
Woodhead, C., « Sélim II », IX, p. 136-137.

Kazimirski, Albin de Biberstein, Dictionnaire arabe-
français, Paris, 1860, 2 vol.

	 La famille nuʿmānienne

ʿUmar al-Nuʿmān et ses femmes : concubine	 Ṣafiyya fille d’Afridūn	 Abarwīza fille d’Abarwīz

	 Sharr Kān	 Nuzhat al-Zamān	 Ḍaw’ al-Makān – concubine	 Rumzān

	 Quḍya Fakān	 Kān Mā Kān

	 Sources

Maqrīzī, Al-Mawāʿiẓ wal-iʿtibār fī dhikr al-khiṭaṭ wa-l-
athār, éd. Aymān Fū’ād Sayyid, al-Furqān, 5 vol., 
Londres, 2002-2004.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


approche  ottomane  d’un conte  des  mille  et  une  nuits  :  ʿumar al-nuʿmān292

Alderson, A.D., The Structure of the Ottoman Dynasty, 
Oxford University Press, 1956, 1982.

Bencheikh, J. E., et Miquel, A., Les Mille et Une Nuits 
(texte traduit et présenté par), La Pléiade, Paris, 
2005-2006.

Canard, M., « Les expéditions des Arabes contre 
Constantinople dans l’histoire et dans la 
légende », JA 208, 1926, p. 61-121.

—, « Un personnage de roman arabo-byzantin », 
Deuxième congrès national des sciences historiques, 
Alger, 1932, p. 87-100.

—, « Delhemme, Sayyid Battâl et ʿOmar al-Noʿmân », 
Byzantion XII, 1937, p. 183-188.

Coussonnet, P., « Pour une lecture historique des Mille 
et Une Nuits, essai d’analyse du conte des deux 
vizirs égyptiens », IBLA 48, 1985, p. 85-115.

Déroche, F., Manuel de codicologie, Paris, 2000.
—, Islamic Codicology, al-Furqān, Londres, 2006.
De Sacy, S., Chrestomatie arabe, Paris, 1827.
Elisséeff, N., Thèmes et motifs des Mille et Une Nuits, 

Ifead, Beyrouth, 1949.
Finlay, R., « Al servizio del Sultano : Venezia, i Turchi e 

il mondo Cristiano, 1523-1538 » Renovatio Urbis, 
Venezia nell’età di Andrea Gritti (1523-1538), 
p. 78-118.

Garcin, J.-Cl., « Sîra/s et Histoire », Arabica LI, 2004, 
p. 33-54 et 223-257.

—, (dir.), Lectures du roman de Baybars, éd. Parenthèse/
Mmsh, Marseille, 2003.

—, « Approche ottomane d’un conte des Mille et Une 
Nuits : ʿAjîb et Gharîb », Histoire, archéologies, 
littératures du monde musulman. Mélanges 
en l'honneur d'André Raymond, Ifao, Le Caire, 
2009, p. 315-337.

Gaudefroy-Demombynes, M., La Syrie à l’époque des 
Mamelouks, Geuthner, Paris, 1923.

Geoffroy, É., Le soufisme en Égypte et en Syrie sous les 
derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, 
Ifead, Damas, 1995.

Goossens, R., « Autour de Digénis Akritas. La geste 
d’Omar dans les Mille et Une Nuits », Byzantion 
VII, 1932, p. 304-316.

—, « Éléments iraniens et folkloriques dans le conte 
de ʿOmar Al- Noʿmân », Byzantion, IX, 1934, 
p. 420-428.

Grégoire, H., « Échanges épiques arabo-grecs, Sharkan-
Charzanis », Byzantion VII, 1932, p. 371-382. 

Gril, D., « L’ énigme de la shajara al-Nuʿmāniyya fî-l-
dawla al-ʿuthmaniyya attribuée à Ibn ʿArabî », 
dans Les traditions apocalyptiques au tournant 
de la chute de Constantinople, Institut français 
d’Istanbul, 1999, p. 133-151.

Herzog, Th., Geschichte und Imaginaire, Entstehung, 
Überlieferung und Bedeutung der Sîrat Baibars 
in ihren sozio-politischen Kontext, Wiesbaden, 
2006.

Imber, C., « The Ottoman Dynastic Myth », 
Turcica XIX, 1987, p. 7-27.

Kemp, P., Territoires d’islam. Le monde vu de Mossoul 
au xviiie siècle (Liminaire d’André Miquel), 
Sindbad, Paris, 1982.

Laoust, H., Les gouverneurs de Damas sous les 
Mamelouks et les premiers Ottomans, Ifead, 
Damas, 1952.

Lellouch, B., Les Ottomans en Égypte. Historiens et 
conquérants au xvie siècle, Peeters, Leyde, 2006.

Lindner, R.P., Nomads and Ottomans in Medieval 
Anatolia, Bloomington/In diana, 1983.

Lyons, M.C., The Arabian Epic, 3 vol., Cambridge, 1995.
Majeska, G.P., Russian Travellers to Constantinople 

in the Fourteenth and Fifteenth Centuries, 
Dumbarton Oaks, Washington, 1984.

Murphey, R., Ottoman Warfare, 1500-1700, Rutgers 
University Press, 1999.

Necipoglu, G., « Süleyman the Magnificent and the 
Representation of Power in the Context of 
Ottoman-Hapsburg-Papal Rivalry » The Art 
Bulletin 21, 1989, p. 401-427.

Palerne, J., D’Alexandrie à Istanbul, pérégrination dans 
l’Empire ottoman, 1581-1583, présenté par Yvelise 
Bernard, l’Harmattan, Paris, 1991.

Paret, R., Der Ritter-Roman von ʿUmar an-Nuʿmân und 
seine stellung zur samlung von Tausendundeine 
Nacht, Tübingen, 1927.

Peirce, L., The Imperial Harem, Women and 
Sovereignyty in the Ottoman Empire, Oxford, 
1993.

Raby, J., « La Sérénissime et la Sublime Porte : les arts 
dans l’art diplomatique, 1453-1600 » dans Venise 
et l’Orient, 827-1797, IMA / Gallimard, Paris, 
2006, p. 90-119.

Raymond, A., « Les provinces arabes (xvie-xviiie) » 
p. 341-420, dans R. Mantran (dir.), Histoire de 
l’Empire ottoman, Fayard, Paris, 1989.

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


jean-claude  garcin 293

Thévenot, J., L’Empire du grand Turc vu par un sujet 
de Louis XIV, Jean Thévenot, présentation F. 
Billacois, Calman Levy, Paris,1965.

Veinstein, G., « L’Empire dans sa grandeur (xvie siè-
cle) », p. 159-226, dans R. Mantran (dir.), His-
toire de l’Empire ottoman, Fayard, Paris, 1989.

Wen-Chin Ouyang, « Romancing the Epic : ʿUmar 
al-Nuʿmān as Narrative of Empowerment », 
Arabic and Middle Eastern Literatures 3, 2000, 
p. 5-18.

Zotenberg, M.H., « Notice sur quelques manuscrits 
des Mille et Une Nuits et la traduction de 
Galland », Notices et extraits des manuscrits de la 
Bibliothèque nationale 28, 1887, p. 167-320.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 44 (2010), p. 237-293    Jean-Claude Garcin
Approche ottomane d’un conte des Mille et Une Nuits :ʿUmar al-Nuʿmān.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

