
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 43 (2009), p. 195-244

Abbès Zouache

Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe
siècle.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  43   −   2009

Abbès Zouache

Têtes en guerre au Proche-Orient  
mutilations et décapitations

ve-vie/xie-xiie siècles

Dans un article novateur publié en 1936 consacré à « Mutanabbī et la guerre arabo-
byzantine », Marius Canard démontrait tout ce que les historiens médiévistes pou-
vaient tirer d’un usage raisonné de la poésie arabe classique. Il y relevait, en particulier, 

que les poèmes du laudateur de Sayf al-Dawla b. Ḥamdān (m. 564/967) reflétaient les aspects 
« les plus farouches, les plus sauvages et les plus sanguinaires de la guerre ». Al-Mutanabbī ne 
se contentait pas de chanter la gloire des combattants du jihad. Il célébrait également, avec une 
« surprenante prédilection assurément partagée par ses auditeurs quand il célébrait ses pièces, 
la razzia dévastatrice et incendiaire, en pays chrétien ». Il se réjouissait, surtout, du « carnage, 
des lamentations des captives, de l’humilation et du malheur des vaincus ». Dans certains vers, 
il exprimait même une véritable « joie sauvage face aux carnages 1 ».

Incontestablement, la poésie arabe classique peut aider l’historien à « retrouver la guerre 2 ». 
À approcher au mieux « ce que la guerre était réellement 3 », pour peu que cette expression ait du 
sens et qu’il garde à l’esprit que comme ses prédécesseurs et successeurs immédiats, littérateurs 
passionnés ou historiographes chevronnés, le poète exprimait sa subjectivité et exposait sa 
conception du monde, valorisait donc le ou les héros qu’il s’était choisis (parfois malgré lui), 

1.  Canard, « Mutanabbi et la guerre byzantino-arabe », p. 108-109. 
2.  Becker et Audouin-Rouzeau, 14-18. Retrouver la guerre, Paris, 2000. 
3.  Cf. Lynn, Battle : A History of Combat and Culture, notamment l’introduction et la conclusion ; id., « Problems 
and Complexities of a Cultural Approach to Military History », passim ; Fussell, Wartime, chap. 18 : « The 
Real War Will Never Get in The Books », p. 267-297 ; Roynette, « Pour une histoire culturelle de la guerre 
au xixe siècle », notamment p. 4-5.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations196

décrivait les batailles à l’aune de celles auxquelles il avait pu assister et/ou participer ou qu’on 
lui avait racontées, se devait de respecter les canons du genre dans lequel son écrit s’inscrivait 
et tentait de reproduire en le dépassant le brio des auteurs dont il s’inspirait. 

Cette tentation de l’imitation explique-t-elle l’impression souvent éprouvée par l’analyste 
des sources narratives médiévales, et plus encore celui qui se penche régulièrement sur les scè-
nes de combat ? Même les pièces les plus originales lui paraissent a priori stéréotypées et peu 
dignes d’intérêt. À première vue, ces textes dénotent des techniques de combat sinon frustes, 
du moins répétitives. Les combattants réitèrent inlassablement les mêmes gestes, s’attachent 
aux mêmes cibles et atteignent les corps aux mêmes endroits. À première vue donc : les études 
manquent pour déterminer quelles violences les combattants proche-orientaux subissaient 
prioritairement, au Moyen Âge, et pourquoi ils les subissaient 4. 

Pourtant, ces violences constituent un champ de recherche à labourer d’autant plus que la 
« physicalité du fait guerrier 5 » s’y inscrit en priorité 6. Tour à tour observé et scruté car mar-
que de beauté, de laideur ou de puissance, redouté alors, bousculé, blessé, violenté et mutilé 
parfois, dépouillé de ses attributs décoratifs et/ou de protection, enterré avec soin ou profané, 
souillé même et exposé pour à jamais marquer les esprits, le corps est assurément l’un des 
lieux où l’historien peut espérer « retrouver la guerre » telle que les hommes et les femmes 
l’avaient vécue 7. 

La tâche est ardue, et d’abord parce que les sources, nombreuses, textuelles – narratives 
essentiellement, mais aussi archéologiques et iconographiques – ont peu été abordées dans 
une telle perspective. Je ne m’intéresserai dès lors pas ici à l’ensemble du corps humain, 
mais à l’une de ses parties le plus souvent désignée comme cible, dans ces sources : sa par-
tie supérieure, aujourd’hui le plus communément distinguée par « sa forme arrondie » et 
par le fait « qu’elle tient au tronc par le cou 8 ». La tête a depuis longtemps suscité l’intérêt 

4.  Voir surtout, essentiellement pour la chrétienté médiévale occidentale : Sigal, « Les coups et les blessures 
reçus par le combattant à cheval en Occident aux xiie et xiiie siècles », p. 171-183 ; Mounier-Kuhn, « Les 
blessures de guerre et l’armement au Moyen Âge dans l’Occident latin », p. 112-136 ; id., Chirurgie de guerre. 
Le cas du Moyen Âge, Paris, 2006. Pour l’Orient des Croisades, les fouilles de Vadum Jacob (Ḥiṣn Bayt 
al-Aḥzān) ont donné lieu à quelques analyses : Mitchell, Medicine in the Crusades, surtout les chap. 3 et 5 ; 
Mitchell, Nagar et Ellenblum, « Weapon Injuries in the 12th Century Crusader Garrison of Vadum Iacob 
Castle, Galilee », p. 145-155. Plus général, Mitchell, « Warfare Injuries », p. 1254-1255.
5.  L’ expression est de Stéphane Audouin-Rouzeau. Voir son récent Combattre, p. 239-315.
6.  Voir les jalons posés dans les Annales, janv.-fév. 2000, « Le corps dans la Première Guerre mondiale » ; 
Quasimodo no 8 et 9 : Corps en guerre, 2 vols, 2005 ; War and Culture Studies 1/2, 2008 ;   La Esmeralda, 
« Emplettes bibliographiques », p. 214-235 ; Fierro et Fitz (éd.),  El cuerpo derrotado, Madrid, 2006 ; Ribemont 
(dir.), Le corps et ses énigmes ; Capdvila et Voldman, Nos morts, Paris, 2002.
7.  Becker et Audouin-Rouzeau, 14-18. Retrouver la guerre, Paris, 2000. Cf. aussi Gisel, « Ouverture », dans 
Le corps, lieu de ce qui nous arrive, p. 11 (le corps « condense du réel ») et passim.
8.  Nouveau Petit Robert de la langue française, s. v. « tête ». Cette « partie supérieure » n’était pas forcément 
appréhendée comme un tout au Moyen Âge (en Orient et en Occident), comme aujourd’hui d’ailleurs. En 
Orient, certaines parties de la tête, comme le visage (waǧh), les yeux (ʿuyūn), la chevelure (šaʿr) ou le nez 
(anf), avaient une grande importance. Trop souvent peu exploitées, les sources juridiques débordent de 
détails précieux. Cf. par exemple al-Saraḫsī, al-Mabsūṭ, I, Bāb al-wuḍū’ wa l-ġusl, p. 181 et 182. Lange (Justice, 
Punishment and the Medieval Muslim Imagination, p. 229) souligne que la plupart des juristes considéraient que 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 197

– parfois passionné – des savants 9. En particulier, historiens, historiens de l’art, anthropologues 
et spécialistes de la littérature se sont penchés sur les nombreuses déclinaisons du motif de 
la tête coupée, dans différentes sociétés. Henri Stahl lui a même consacré une monographie 
remarquée, qui porte essentiellement, pour l’Orient, sur l’époque ottomane ; les Cahiers d’an-
thropologie sociale ont réuni des études portant sur « la guerre en tête » dans diverses civilisations, 
et notamment dans les civilisations amérindiennes ; récemment, elle a fait l’objet d’un regain 
d’intérêt de la part de spécialistes d’al-Andalus 10.

Mon propos s’inscrit dans les voies ouvertes par l’ensemble de ces chercheurs. Il est centré 
sur un espace, l’Égypte et le Bilād al-Šām, qui fut marqué, aux ve-vie/xie-xiie siècles, par des 
combats nombreux et de différente nature 11, impliquant des armées composites, émanations 
d’États puissants (fatimide, byzantin, seldjouqide) ou non (mirdasside, bouride, munqiḏite…). 
Elles sont parfois encore vues à travers le prisme d’une violence inorganisée et désincarnée, 
reflet de sociétés mêlant communément atrocités et bestialité 12. Or les croyances, les attitudes 
et les pratiques des hommes qui appartenaient à ces armées ont peu été interrogées. Pour ce 
qui est de la tête, comment expliquer les nombreuses mentions dont elle fait l’objet dans les 
sources, en contexte guerrier ? Ces mentions dénotent-elles la survivance d’une conception 

le visage, la tête et les organes sexuels étaient les seules parties du corps « exempt from beating in the divinely 
ordained punishments » (parties du corps appelées maqātil ; la question mérite à elle seule une étude).
9.  La bibliographie est immense et passionnante. Voir spécialement Panzaru, « Caput mystice. Fonctions 
symboliques de la tête chez les exégètes de la seconde moitié du xiie siècle », p. 439-453 ; Sterckx, La tête et les 
seins (1981) et Les mutilations des ennemis chez les Celtes préchrétiens (2005) ;  Poucet, « Sur la ‘‘chasse aux têtes’’ 
dans l’ethnographie et dans la Rome antique », p. 1-22 ; Macé, « Le visage de l’infamie : mutilation et sévices 
infligés aux prisonniers au cours de la croisade contre les Albigeois (début du xiiie siècle), p. 95-105 ; Riquer, 
« El juego de la decapitacion », p. 117-139 ; et infra, « Sources et références bibliographiques », les références 
aux travaux de Reinach (1913) ; Lambrechts (1954) ; Gastaut (1972) ; Ménard (1987) ;  Dimitrokallis (2002) ; 
Visscher (2003-2004) ; Dominguez-Leiva (2004) ; Albert et Midant-Reynes (2005). Le motif du « crâne qui 
parle » a aussi passionné les savants. Cf. notamment Galderisi, « Le crâne qui parle : du motif aux récits », 
p. 213-231 ; id., « Le motif du ‘‘crâne qui parle’’ entre mythologie et théologie », p. 324-342 ; Krappe, « Un 
parallèle oriental de la légende de l’empereur Trajan et du pape Grégoire le Grand », p. 85-92 ; Pennacchietti, 
Susanna nel deserto. Riflessi di un racconto biblico nella cultura arabo-islamica, p. 30-71 ; Pradelles de Latour, 
Le Crâne qui parle (1997).
10.  Stahl, Histoire de la décapitation, 1986 (comparer, pour la période ottomane, à Cazacu, « La mort infâme. 
Décapitation et exposition des têtes à Istanbul (xve-xixe siècles) », p. 245-290 ; id., « Le Livre des Rois. La 
décapitation », p. 100-106 ; Cahiers d’anthropologie sociale 2 (« La guerre en tête », 2006). Pour les civilisations 
amérindiennes, infra, « Sources et bibliographie », les travaux de Barabayr (1987), Benson et Cook (2001). 
Espagne médiévale : Fierro, « Decapitation of Christians and Muslims in the Medieval Iberian Peninsula », 
p. 137-164 ; Garcia, José Manuel Rodríguez, « Cabezas cortadas en Castilla-León, 1100-1350 », p. 349-395 ; 
Monteira Arias, « Une iconographie de propagande de la lutte contre l’islam : les têtes tranchées dans la 
sculpture romane française et espagnole », p. 165-181 ; id., « Los musulmanes como verdugos de los personajes 
sagrados en el Románico. Una interpretación actualizada de las Escrituras para combater el islam en la Edad 
Media » p. 66-89 ; De la Puente, « Cabezas cortadas », p. 319-348. Îles britanniques : Sterckx, loc. cit. et Suppe, 
« The Culture Significance of Decapitation in High Medieval Wales and the Marches », p. 147-160. 
11.  Cf. Corvisier et Coutau-Bégarie, La guerre. Essais historiques, p. 238-247 ; Aron, Paix et guerre entre les 
nations, p. 160-161 ; Zouache, Armées et combats, introduction.
12.  Rappelons, certes banale, la formule de Clausewitz : « Der Krieg ist ein Cameleon », commentée par 
Aron, Sur Clausewitz, p. 131.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations198

symbolique de la tête 13 par ailleurs attestée, à d’autres époques, dans d’autres aires culturelles ? 
Cette survivance suffirait-elle à expliquer les décapitations et les autres mutilations qui visaient 
la tête, souvent rapidement évoquées par les historiens, mais sans que jamais ils ne s’y soient 
réellement attardés ? Peut-on, enfin, y faire référence lorsqu’on analyse les coups portés par les 
combattants, au cœur de l’affrontement ?

Je me propose de répondre à ces questions en deux temps. Je me pencherai ici sur la 
conception dominante de la tête, dans les traditions chrétiennes, ainsi que sur les mutilations 
qu’elle subissait. Un deuxième article sera ensuite consacré aux attitudes des combattants, sur 
les champs de bataille, afin de déterminer quelles blessures les touchaient prioritairement, et 
pourquoi.

	 Situer : la tête, le cœur et l’âme

	 Chrétienté occidentale

Au Moyen Âge, musulmans et chrétiens paraissent avoir partagé une conception com-
plexe et ambivalente de la tête comme, plus largement, du corps. Sans doute est-il impropre 
de dire, en chrétienté, « que le corps humain est centré sur la tête ou qu’il est enraciné dans 
la tête, du moins au sens littéral 14 ». Avant même le xiiie siècle, et en gardant à l’esprit que 
la dualité corps/âme doit être vue comme une « dualité non dualiste 15 », le cœur, dont on 
faisait souvent le siège de l’âme, occupait une place importante dans l’imaginaire commun 16. 
La Chanson de Jérusalem en témoigne : elle se clôt sur la reconnaissance des qualités de 
Cornumaran, héros musulman dont la bravoure avait tant marqué les esprits des croisés, 
dans la chanson, que son intégration au panthéon de la chevalerie est souhaitée par les plus 
grands barons. Soucieux de comprendre d’où vient la force de Cornumaran et persuadé de 
ce que l’exceptionnalité ne pouvait qu’être inscrite dans le corps, le roi Baudouin demande 
même qu’on lui ouvre la poitrine. Ses qualités sont confirmées : « jamais on n’avait pu voir 
un cœur aussi gros », est-il affirmé 17.

Graindor de Douai, probable auteur/remanieur de la chanson, à la fin du xiie siècle, 
met ici en scène le motif du cœur arraché, que l’on retrouve sous différentes formes, dans 
la littérature médiévale. Parois, la dualité cœur/tête y est mise en avant. Les pseudo-bio-
graphies (vidas et razos) de Guillem de Cabestany, troubadour roussillon probablement né 
entre 1165 et 1170, font ainsi état de son assassinat par Raymond de Roussillon, qui se venge 
de son cocufiage en lui faisant arracher le cœur et, selon certaines versions, couper la tête 

13.  Sur laquelle on lira Sterckx, Celtes préchrétiens, introduction, et Poucet, « Sur la ‘‘chasse aux têtes’’ », 
p. 1-2 et passim.
14.  Panzaru, « Caput mystice », p. 8. 
15.  Baschet, « Âme et corps dans l’Occident médiéval : une dualité dynamique, entre pluralité et dualisme », 
p. 5-30.
16.  Cf. Senefiance 30, 1991 : Le « cuer » au Moyen Âge ; Micrologus XI, 2003 : Il cuore.
17.  La Chanson de Jérusalem, p. 257-258 ; Zouache, Armées et combats, p. 178.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 199

(« et fetz li traire le cor del cors et fetz li taillar la testa »). Quant à l’épouse de Raymond, après 
avoir mangé le cœur de son amant à son insu, et une fois passée l’émotion qui lui avait fait 
perdre la vue et l’ouïe, elle déclare qu’elle venait de manger un si bon mets que « jamais 
non manjarai d’autre » : la mort seule l’attend 18. Rien d’étonnant, dès lors, qu’on se plût, au 
xiie siècle, et singulièrement Alain de Lille (m. 1202), à faire du cœur « le soleil du corps 19 ». 
Ou que la science médicale, qui fut longtemps marquée par les conceptions aristotéliciennes 
et hippocratiques, continuât, jusqu’au xviiie siècle au moins, à penser que le cœur était bien 
le centre des sensations 20.

Au xiie siècle, la tête semble s’être progressivement muée en substitut de l’âme. Le cœur 
triomphait certes, mais sans l’effacer 21. D’ailleurs, les métaphores corporelles antiques mettant 
en avant tête (caput), entrailles (venter) et membres (membra) perduraient. Le corps fournissait 
toujours un modèle commode d’interprétation de l’organisation religieuse et politique. En 
particulier, l’Église continuait à se penser comme un corps ; ses adversaires  l’imitaient bien 
volontiers. L’ auteur de l’Orthodoxa defensio imperialis (début du xiie siècle), attribuée au moine 
Grégoire de Catane, affirmait ainsi avec force la prééminence impériale sur la papauté : « La 
Sainte- Église possédait une tête, le regnum, et un cœur, le sacerdotium » (« Habet autem sancta 
ecclesia caput quod est regnum, habet cor quod est sacerdotium ») 22. Quelques années plus tard, 
Jean de Salisbury (m. 1180) utilisait les mêmes métaphores organicistes antiques en assimilant 
la société politique à un corps dont le roi figurait la tête 23. Césaire d’Heisterbach (m. 1240) 
partageait des conceptions analogues, dans le récit où il rapporte l’expérience extraordinaire 

18.  Biographies des troubadours, p. 532, dans Di Maio, Le cœur mangé, p. 25. Intéressant parallèle, par Françoise 
Denis, entre le « cœur mangé » et le « cœur arraché » dans la littérature médiévale : « Cœur arraché / Cœur 
mangé : modulations », p. 95-108. Rappelons que les Aztèques arrachaient le cœur des captifs avant de les 
offrir à leurs idoles : Ballette, « Stratégies de la cruauté. Figures de la mort qui rôde », p. 8-9, citant Hanson, 
Carnage et culture, p. 237 et 241. 
19.  Cf. Ricklin, « Le cœur, soleil du corps : une redécouverte symbolique du xiie siècle », p. 123-144.
20.  Procacci et Maresca, « Histoire des concepts de la douleur », p. 135-138.
21.  Schmitt, « Corps et âme », p. 236. Cf. plus largement id., « Le corps en chrétienté », p. 339-355.
22.  Le sacerdoce est compris comme étant tout à la fois le cœur et l’estomac, car l’ensemble des gens est 
gouverné par eux, en matière spirituelle : « Cor autem et stomachus intelligitur sacerdotium, quia in rebus 
spiritualibus per eos totus populus gubernatur » : Orthodoxa defensio imperialis 3, 2, 536 dans Robinson, « Church 
and Papacy », p. 254. Au contraire, pour les tenants de la papauté, Rome était « caput nationum », « caput 
orbis », « civitas sacerdotalis et regia per sacram beati Petri sedem » : lettre du pape Jean VIII (ixe siècle), dans 
« Church and Papacy », p. 281.
23.  Il prétend d’ailleurs (faussement) reproduire un texte de Plutarque (voir Rameix, « Corps humain et corps 
politique en France », p. 43 ; Taylor, « John of Salisbury, the Policraticus and Political Thought », p. 145-6 ; Le 
Goff, Une histoire du corps, p. 183, qui souligne l’inadaptation de la métaphore utilisée par Jean de Salisbury 
aux réalités médiévales). Selon lui, au sommet de la pyramide politique, le roi concentre pouvoir, puissance 
et clairvoyance ; de sa prévoyance dépend la bonne marche du royaume. Cf. Policraticus, L. iv ; v, 6. Voir 
aussi le texte dans Fouchelat, Le Policratique de Jean de Salisbury, 1372, Livre v, p. 71 et no 216, p. 76, p. 109, 
p. 457, p. 510 (vi. 6. « Capitulum : De principe, qui caput est rei publice, et electione ejus, et privilegiis, et premio 
virtutis et culpe ; et quod beatum Job debeant imitari ; et de virtutibus beati Job »). Voir encore De Araujo, « Le 
prince comme ministre de Dieu sur terre. La définition du prince chez Jean de Salisbury », p. 63-74 ; Le Goff, 
Une histoire  du corps, p. 182.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations200

du moine Gosbert qui, malade, vit son âme le quitter et visiter temporairement le paradis 
avant que de ressusciter (« qui mortuus fuerat et revixit »). Dans l’extrait qui suit, la tête est 
un lieu, le lieu où la vie se concentre 24 :

« Récemment, j’étais malade dans des douleurs extrêmes, lorsque quelque chose d’indéfinissa-
ble vint au-dessus de mon lit. Elle toucha d’abord mes pieds, remonta petit à petit, toucha mon 
ventre puis ma poitrine (pectus 25), et pourtant ces attouchements ne me faisaient pas mal. Mais 
lorsque ma tête fut touchée, j’expirais aussitôt et fut transporté dans un lieu très agréable, un lieu 
merveilleux où je vis différents types d’arbres et des fleurs de multiples couleurs. J’y rencontrai 
aussi un jeune homme d’une grande beauté qui me salua courtoisement et me conduisit avec 
beaucoup d’entrain auprès de Notre Maîtresse, la Reine des Cieux. On mit un siège à ses pieds, à 
mon intention, mais comme je m’y asseyais avec le cœur (cor) le plus joyeux qui soit, on m’ordonna 
de retourner à mon corps (corpus). »

	 Terre d’ islam

En terre d’islam, où les influences arabe, grecque et iranienne se mêlaient dans les discours 
littéraires ou scientifiques, l’on pouvait également recourir aux métaphores corporelles pour 
décrire et analyser les structures politiques. L’ assimilation de l’État à un corps vivant par Ibn 
Ḫaldūn (m. 808/1406) ou, plus tardivement, par Katib Çelebi (m. 1067/1657) est bien connue 26. 
Bien auparavant, Niẓām al-Mulk (m. 485/1092) avait fait dire à Alp Takin (m. c. 352/963), à 
propos de son maître samanide 27 :

« J’ai veillé sur la sécurité du royaume pendant le règne du père et de l’aïeul de l’émir actuel. Pour 
me récompenser, il songe maintenant à me mettre à mort. Il ignore que son gouvernement est un 
corps dont je suis la tête. Enlevez la tête, que deviendra le corps ? »

À la même époque, al-Ġazālī (m. 505/1111) faisait de la personne humaine, corps et âme, un 
modèle pour penser l’organisation sociale, en mettant notamment en avant la nécessité, pour 
ses membres, de respecter les hiérarchies déterminées 28. Dans un autre registre, le prince 
ziyāride Qays Qā’ūs b. Iskandar s’appuyait sur la même analogie pour décrire les relations 

24.  Césaire d’Heisterbach, Dialogus miraculorum (rédigé entre 1219 et 1223), Distinctio 11, Capitulum 12 : Item 
de morte Gozberti conversi qui reviviscens visa recitavit, t. ii, p. 279-280, et http://betula.annexus.ehess.fr/
sdx/cesaire/chapitre.xsp?d=11&p=12 (GAHOM). Sur l’auteur : Berlioz, « Exemplum et histoire », p. 50-51 
et no 4, p. 50.
25.  Rappelons que pectus, oris : la poitrine, le cœur, l’intelligence : « alicui ad pectus advolare » (Cicéron, 
ap. Gaffiot, Dictionnaire latin-français, p. 1130).
26.  Ibn Ḫaldūn : cf. par exemple, récent, Jaoua, « Histoire et répétition chez Ibn Khaldoun », p. 140. Concernant 
Katib Çelebi, voir Lewis, Le langage politique de l’islam, p. 704.
27.  Niẓām al-mulk, Siyāsat Namah, p. 147.
28.  Hogga, Orthodoxie, subversion et réforme en islam : Ghazâlî et les Seljûqides, p. 134-135.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 201

entre le prince et ses sujets, dans le Qābūs nāma, rédigé en persan en 475/1082-1083 29. Deux 
siècles plus tard, al-Qazwīnī (m. c. 682/1283) s’étendait même, dans les Aʿǧā’ib al-maḫlūqāt wa 
ġarā’ib al-mawǧūdāt, sur l’idée d’un corps humain « merveille » du monde 30.

Cette « merveille » avait le cœur (qalb) pour centre. L’ idée que « le cœur est le roi du corps, 
celui qui le dirige » (malik al-badan wa l-qā’im bi-tadbīrihi 31) dominait 32. Au ive/xe, siècle le 
philosophe al-Fārābī (m. 339/950) avait déjà comparé la société politique et le corps en souli-
gnant que tous deux étaient animés par un « chef » (ra’īs) et que le cœur était l’organe dominant 
le plus parfait 33. La place centrale du cœur et, plus largement, de la cage thoracique trouvait 
son équivalent dans la métaphore corporelle – courante – dénoncée par un géographe tel al-
Yaʿ qūbī (m. 292/905) et rapportée par Ibn Ḥawqal (m. après 362/973), selon laquelle la terre 
avait la forme d’un oiseau aux ailes déployées, la tête se trouvant à l’est (en Chine), la queue à 
l’ouest, la poitrine correspondant au cœur de l’Empire islamique, soit La Mecque, le Hedjaz, 
la Syrie, l’Iraq et l’Égypte 34. 

Centralité donc du cœur, dans l’imaginaire musulman, qui renvoie également à son impor-
tance dans le Coran, où il est l’organe le plus sollicité 35. Centre des affections, des pensées, des 
souvenirs et même des opérations intellectuelles, le cœur y est aussi lié au ṣadr (cage thoracique), 
vocable qui dénote par ailleurs l’éminence et la supériorité, et qui sert à désigner le primus 
inter pares – dans le monde persan, c’était même un titre couramment attribué aux hauts di-
gnitaires religieux 36. La tradition mystique musulmane glosait d’ailleurs presque infiniment 
sur le cœur, cette kaʿba ou cette cible dont l’observation secrète et assidue (al-ru’ya bi-l-qalb) 
permettait de mettre au jour l’imam sous sa forme de lumière 37. Al-Ġazālī lui consacre de 
longs développements, dans l’Iḥyā’ ʿulūm al-dīn, sous la forme d’un Kitāb šarḥ ʿaǧā’ib al-qalb 

29.  Marlow, « Advice and Advice Literature », EI3, citant Crone, Pre-Industrial Societies. New Perspectives on 
the Past, Oxford, 1989, p. 99-100.
30.  « Anatomy », EI 3, I (par E. Savage-Smith). 
31.  Ibn Sīrīn, Tafsīr al-aḥlām, L. XXII, I, p. 41. 
32.  Voir par exemple al-Saraḫsī (juriste hanafite mort en 483/1090-1091 ou c. 500/1106 – dates discutées 
par N. Calder, « al-Sarakhsī » dans EI 2a, VIII, p. 35-36), Kitāb al-mabsūṭ, II, p. 443.  
33.  Al-Fārābī, Idées des habitants de la cite vertueuse, p. 77, 79, 81. Voir également Black, The History of Islamic 
Political Thought, p. 70.
34.  Cf. Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, p. 203 (selon lequel « c’est un racontar dont je n’ai jamais eu la 
confirmation » ) et no 979 - la dénonciation serait due au fait que la représentation de la terre sous la forme d’un 
oiseau est un héritage des cosmogonies préislamiques (babyloniennes, iraniennes, chrétiennes, arabes…). 
35.  C’est sur le cœur du Prophète que descendit la Révélation : Coran, xxvi, 194 ; Gril, « Le corps du 
prophète », p. 38, 39.
36.  Hagil, Le vocabulaire de la mort chez les Arabes jusqu’au septième siècle apr. J.-C., p. 264-265 ; « Ḳalb », 
EI 2, VIII, p. 486 (L. Gardet et J.-C. Vadet, citant notamment Massignon, La passion d’al-Ḥallağ, p. 489 : « En 
somme, le Coran fait du cœur la source de la connaissance et de la conscience ») ; « Ṣadr », EI 2, VIII, p. 748 
(C. E. Bosworth, J. Calmard et C. P. Turner). 
37.  Massignon, La passion d’al-Ḥallāğ, index, s. v. qalb – qulūb et kaʿba, kaʿbāt, cité par Amir-Moezzi, La 
religion discrète, p. 292-293 (cf. aussi p. 310, 335 et no 89, index, p. 408). 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations202

(« Commentaire des merveilles du cœur »). Au ixe/xive siècle, le soufi al-Qašānī (m. 730/1329) 
en fait sans ambage, dans son commentaire ésotérique du Coran, « le lieu de connaissance 
(maʿrifa) et le Trône du Tout-Miséricordieux 38 ».

Mais les savants musulmans qui s’étendaient sur la toute-puissance divine 39 et s’attachaient 
à définir l’homme ou à réfléchir sur sa nature n’oubliaient pas la tête (ra’s), ce « sommet de 
toute chose 40 », d’où le cerveau gouvernait les facultés psychiques 41, et dont le visage consti-
tuait un révélateur presque exclusif d’identité, de beauté/de laideur et de caractère 42. Comme 
leurs pairs chrétiens occidentaux, ces savants ne se contentaient pas toujours du dualisme 
âme (nafs)/corps (ǧasad) 43. Ils prenaient aussi en compte le rūḥ (vocable traduit généralement 
par « esprit », mais aussi parfois par « âme » et dès lors synonyme de « nafs ») 44 et/ou le ʿaql 
(« raison »). Dans l’Iḥyā ʿulūm al-dīn, al-Ġazālī faisait du qalb le « lieu privilégié » du rūḥ 45, se 
distinguant dès lors des conceptions aristotéliciennes des Iḫwān al-Ṣafā (ive/xe siècle), selon 
lesquels le cerveau était bien l’organe corporel majeur, car siège de la perfection et de la pen-
sée 46. Auparavant, al-Kindī (m. c. 252/866) n’avait pas non plus hésité à faire de la tête le siège 
de l’âme, dans un commentaire sur le ʿūd 47.

Par-delà cette littérature savante, les croyances les plus diverses paraissent s’être perpé-
tuées, dans toutes les couches sociales, bien au-delà du Moyen Âge. Catherine Mayeur-Jaouen 
a récemment rappelé qu’aujourd’hui encore, les paysans chiites d’ Afrzād situent ʿaql et nafs 
respectivement dans la tête et dans la poitrine, l’âme (rūḥ) étant « infuse au corps 48 ». Faut-il 
d’ailleurs rappeler qu’en arabe, en persan ou en turc, ra’s, sar ou bas dénotèrent toujours – et 
continuent à le faire – l’autorité, la prise de décision et la responsabilité 49 ? Ou s’étonner que 

38.  Al-Qāšānī, Ta’wīlāt al-Qur’ān, dans Lory, Commentaires ésotériques du Coran d’après ʿAbd al-Razzāq 
al-Qāšānī, p. 85 : « Le cœur, qui est le lieu de la connaissance (maʿrifa) et le Trône du Tout-Miséricordieux, 
ne peut se réaliser que par le mélange de la lumière de l’esprit et des ténèbres de l’âme, le cœur étant pour 
ainsi dire une entité composée de ces deux éléments engendrée de leur union. »
39.  Al-Musnad al-ǧāmiʿ, VI, p. 837.
40.  Cf. par exemple Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿarab (dans Ǧāmiʿ maʿāǧim al-luġa al-ʿarabiyya), s. v., « R ’ S » : رأس 
 والرأس أعلى كل : « al-Fayrūzābāḏī, Tāǧ al-ʿarūs (dans Ǧāmiʿ maʿāǧim al-luġa al-ʿarabiyya), s. v. « R ’ S ; كل شيء أعلاه
 .Cette formule est attribuée par al-Azharī (Tahḏīb al-luġa, dans Ǧāmiʿ maʿāǧim al-luġa al-ʿarabiyya s. v .شيء
« R ’ S ») à al-Layṯ b. al-Muẓaffar (m. 190/805). 
41.  Ullmann, Islamic Medicine, p. 61. 
42.  Au moins pour les physiognonomistes : « Firāsa », EI 2a, II, p. 916-917 (T. Fahd) ; Lange, Justice, Punishment 
and the Medieval Muslim Imagination, p. 228 : « The human face in medieval Islamic culture was the symbol 
of honor, happiness, and beauty. »
43.  Sur ces termes : Gril, « Le corps du Prophète », p. 40.
44.  Résumé des réflexions des penseurs musulmans par Tahmi, L’ encyclopédisme musulman à l’âge classique, 
p. 190-194. 
45.  Voir aussi Chelhod, Les structures du sacré chez les Arabes, p. 167-170, où il revient sur la localisation de 
la nafs (« certains renseignements tirés du Coran lui donneraient pour siège le cœur, qalb », p. 167) et le rôle 
du cœur (qui « semble le siège d’un principe spirituel qui se sépare du corps à l’instant de la mort », p. 170).
46.  Haque, « Psychology from Islamic Perspective », p. 364.
47.  Cf. Zakariyyā’, Mu’allafāt al-Kindī’ al-mūsiqiyya, p. 96 – ap. Adamson, al-Kindī, p. 142. 
48.  Mayeur-Jaouen, « Introduction », p. 16. Mais comparer à Gril, « Le corps du prophète », p. 39-40.
49.  Cf. Lewis, op. cit., p. 692. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 203

certaines têtes aient, au Moyen Âge, fait l’objet d’une intense dévotion populaire 50 ? Ainsi 
Zimām, le serviteur de Muḥammad b. Abī Bakr, éleva-t-il dès 39/659-660 une mosquée fu-
néraire en l’honneur de son maître, afin d’abriter sa tête, dès lors objet de pèlerinage 51. Ainsi 
les chiites (mais pas seulement) vénéraient-ils avec ferveur al-Ḥusayn b. ʿAlī 52, dont le corps, 
après son assassinat, en muḥarram 61/octobre 680, avait été inhumé alors que sa tête lui avait 
été ôtée avant d’être transportée de lieu en lieu et conservée à Damas, selon une tradition 
rapportée, notamment, par Ibn ʿAsākir (d’autres la situent ailleurs) 53. Une petite mosquée, 
près de la grande mosquée de la ville, y était d’ailleurs appelée Mašhad al-ra’s, « Mausolée de 
la tête ». Le savant damascain précise qu’elle possédait « un imam et un waqf 54 ». Pour peu 
qu’elle se fût effectivement trouvée à Damas, la tête avait dû être déplacée à Ascalon, peut-être 
lorsque les Fatimides avaient dû abandonner Damas, en 470/1076. Cette hypothèse permettrait 
d’expliquer l’inscription du minbar de ce mašhad, aujourd’hui conservé à Hébron, qui attribue 
à un Badr al-Ǧamālī sans doute en quête de légitimité la « découverte » de la tête d’al-Ḥusayn 
à Ascalon, en 484/1091 55. En tout état de cause, et même si sa présence au Caire a toujours 
été contestée, la tête y aurait été apportée, lors de la prise d’Ascalon par les Francs, en 1153 56. 
Al-Maqrīzī (m. 846/1442) rapporte, dans les Ḫiṭaṭ 57 :

50.  Comparer aux « têtes fabuleuses » dont parle Henri Stahl, Histoire de la décapitation, p. 154-162 (la 
tête de Saint-Jean Baptiste ; celle d’Adam, sur laquelle s’étend notamment le pèlerin russe Daniel, qui visita 
Jérusalem en 1106-1107 ; celle de « géants » du type de celle qu’évoque Bertrandon de la Broquière, Voyage 
d’Outremer – voyage en 1432, p. 72-73, à Baalbek). 
51.  Rāġib, « Les premiers monuments funéraires de l’islam », p. 23-24 (et no 1 et 2 p. 24).
52.  Sur ce culte, à expliquer plutôt par un « rapprochement entre la passion d’al-Ḥusayn et celle du Christ » 
que comme une « islamisation du culte babylonien de Tammūz-Adonis », voir désormais Veccia Vaglieri, 
EI 2, III, p. 607 « (al-Ḥusayn b. ʿAlī b. Abī Ṭālib ») et De Smet, « La translation du ra’s al-Ḥusayn au Caire 
fatimide », p. 29-30 et no 2, p. 29, no 3, p. 30.
53.  Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, p. 172, signale que la tête d’al-Ḥusayn aurait été suspendue au dessus de 
Bāb Ǧayrūn, « à la place même où l’on avait suspendu le chef de Jean, fils de Zacharie ». 
54.  Ibn ʿAsākir, Ta’rīḫ Dimašq, II, p. 304 ; al-Harawī, Išārat/Guide, p. 14 et index, s. v. « Ḥusayn b. ʿAlī ». 
Veccia Vaglieri, loc. cit., énumère les différents lieux où la tête aurait été conservée ; Mouton, Damas, p. 345 ; 
Sindawi, « The Head of Ḥusayn ibn ʿAlī : from Decapitation to Burial, its Various Places of Burial, and the 
Miracles that it Performed », p. 245-258 ; De Smet, « La translation du Ra’s al-Ḥusayn au Caire fatimide », 
p. 29-44 ; Meri, The Cult of Saints, p. 191-195.
55.  Cf. Maqrīzī, II, p. 42 et suivantes et éd. Sayyid, II, p. 405-408, qui retrace l’histoire du mašhad ; Sindawi, 
loc. cit. ; Williams, « The Cult of ʿAlid Saints in the Fatimid Monuments of Cairo I », p. 41 ; De Smet, « La 
translation du Ra’s al-Ḥusayn », p. 36 (le mašhad fut probablement apporté à Hébron lors de la destruction 
d’Ascalon par Saladin en 1191). 
56.  Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, II, p. 42 et éd. Sayyid, p. 405-406 (voir la bibliographie en note) ; Ibn Muyassar, Aḫbār 
Miṣr, p. 65-66, à propos de la reconquête de Jérusalem par al-Afḍal, en 491, au détriment des Artuqides, 
complété par Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, loc. cit., considérant qu’al-Afḍal termina la construction entamée à Ascalon par 
son père Badr al-Ǧamālī (voir aussi le commentaire de De Smet, op. cit., p. 37). Concernant une improbable 
translation de la tête d’Ascalon à Damas en 549/1154, alors que la ville était déjà sous domination franque, 
voir De Smet, op. cit., p. 38.
57.  Maqrīzī, loc. cit. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations204

« On raconte que lorsque cette tête illustre (haḏā l-ra’s al-šarīf) fut sortie du mašhad, à Ascalon, 
on constata que son sang ne séchait pas. Il sentait une odeur semblable au musc 58. »

Au vie/xiie siècle, Ibn Ǧubayr (m. 614/1217) décrit avec un certain émerveillement (mais 
non sans la désapprobation qu’un sunnite se devait d’afficher) le lieu où elle était conservée, 
au Caire,  ainsi que les dévotions qui s’y déroulaient 59. Vénérée, la tête d’al-Ḥusayn était cen-
sée accomplir merveilles et miracles ; elle participait de sa sacralisation et rendait effective sa 
présence spirituelle, parmi les fidèles 60. Son seul passage suffisait à sacraliser un lieu : autour 
d’Ascalon, des mašhad-s al-ra’s paraissent avoir essaimé, à la suite de sa transportation, peut-
être afin de commémorer les miracles que son transport n’avait pas manqué d’occasionner 61.

D’autres têtes de la famille alide étaient objet de vénération. Celle du petit-fils d’al-Ḥusayn, 
Zayn b. ʿ Alī dit al-ʿĀbidīn, bénéficiait également, selon al-Maqrīzī, d’un mausolée que la ferveur 
populaire avait nommé Mašhad Zayn al-ʿĀbidīn. Situé « entre la mosquée des Toulounides 
et la ville de Miṣr 62 », ce mašhad est longuement décrit dans les Ḫiṭaṭ, où l’on apprend, en 
particulier, que les habitants – des sunnites donc – se l’étaient très tôt approprié 63 :

« Al-Quḍāʿī (m. 454/1062) a dit : la mosquée de Muḥarras al-Ḫaṣī (sic, sans doute pour al-
Ḥiṣn 64) a été bâtie sur la tête de Zayd b. ʿAlī b. al-Ḥusayn b. ʿAlī b. Abī Ṭālib – que la paix soit 
sur Lui- lorsque Hišām b. ʿAbd al-Malik l’envoya à Miṣr [où elle arriva le 10 ǧumādā II/12 mai 
740]. Elle fut exposée sur le minbar de la mosquée [de ʿAmr] ; les habitants de Miṣr la volèrent et 
l’enterrèrent dans cet endroit. »

Chiites ou sunnites, la ferveur des fidèles semble avoir été sans limite – en témoignent les 
écrits d’Ibn Ǧubayr ou de Maqrīzī, pour l’Égypte, celui d’al-Harawī (m. 611/1215) concernant 
la Syrie 65. Homme de guerre puis homme d’État, contempteur des séditionnaires et autres 
diviseurs ayant fait trembler le califat fatimide, restaurateur d’ordre régulièrement loué par 
les auteurs arabes pour son activité multiforme, Badr al-Ǧamālī sut user avec habileté des 

58.  Référence à ce que Muḥammad aurait déclaré, à propos des martyrs musulmans tombés à Uḥud : « Je suis 
témoin qu’Allah redonnera vie à chaque blessé au nom de Dieu, le Jour de la Résurrection. Un sang couleur 
safran s’écoulera de leur blessure, une odeur de musc s’en exhalera » (Ibn Hišām, Sīra, III, p. 61). Voir les 
commentaires de Morabia, Le ǧihād dans l’islam médiéval, p. 150.
59.  Ibn Ǧubayr, Riḥla, I, p. 46-48.
60.  Sindawi, loc. cit.
61.  De Smet, op. cit., p. 38 et no 41 sur la possibilité, douteuse, que le sanctuaire d’Ascalon conservait le 
souvenir d’un culte païen ou d’un martyr chrétien. 
62.  Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, IV, p. 316-324. Autres références : cf. Rāġib, op. cit., no 1 et 2 p. 28.
63.  Maqrīzī, Ḫiṭaṭ, IV, p. 316. Noter la correspondance avec le texte (du même al-Quḍāʿī) rapporté par 
al-Maqrīzī, ibid., à propos d’un autre mašhad contenant une tête : 

مسجد تبِْر ]...[ قال القضاعيّ مسجد تبر بني على رأس إبراهيم بن عبد الله بن حسن بن الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنفذه المنصور 
فسرقه أهل مصر ودفنوه هناك وذلك في سنة خمس وأربعين ومائة ويُعرف بمسجد البئر والجميزة.

64.  Rāġib, op. cit., no 1, p. 28, d’après Ibn Ẓāhīra (Faḍā’il bāhira) et Ibn Abī Surūr (Qatf al-Azhār et Kawākib 
sā’ira), propose de corriger en al-Ḥiṣn.
65.  Maqrīzī et Ibn Ǧubayr : loc. cit. ; al-Harawī, Išāra/Guide, p. 75 ; De Smet, « La translation du Ra’s al-
Ḥusayn », p. 39 (cite également Qazwīnī, ʿAǧā’ib al-maḫlūqāt, Ibn Baṭṭūṭa et Muǧīr al-dīn). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 205

qualités prêtées à la tête d’al-Ḥusayn. Son fils al-Afḍal suivit ses traces, comme d’ailleurs 
leurs successeurs au vizirat, tel Ṭalā’iʿ b. Ruzzayk (m. 556/1161), qui aurait conçu le projet de 
bâtir une mosquée pour l’abriter – al-Ma’mūn al-Baṭā’iḥī (m. 519/1125) aurait eu la même in-
tention en édifiant la mosquée d’al-Aqmār 66. Sans doute ces vizirs cherchaient-ils à se gagner 
des masses sunnites avides d’un culte des têtes et, plus largement, des saints (alides mais pas 
seulement), culte qui se développa dans l’ensemble du Proche-Orient, au vie/xiie siècle. Peut-
être, également, faut-il y voir une manifestation de la faiblesse de la doctrine ismaélienne en 
période de « sunnī revival », voire d’une « dé-ismaélisation de l’Empire fatimide, menée par des 
vizirs étrangers 67 ». Toujours est-il qu’en Égypte comme en Syrie – sans qu’il faille forcément 
faire le lien avec une célébration ancestrale et païenne des têtes coupées, le culte des têtes 
connut un succès jamais démenti, aux ve/xie-vie/xiie siècles 68.

	 Symbolismes

Ainsi donc, malgré une hésitation permanente, dans les traditions chrétienne et musulmane, 
entre cœur et tête 69, cette dernière fut toujours pensée comme un organe fondamental du 
corps, incarnant sinon l’essence de l’homme, du moins sa puissance et sa vitalité, permettant 
de représenter son identité et/ou sa personnalité et pouvant donner lieu à vénération. En 
cela, ces traditions ne tranchaient guère avec des traditions qui les avaient précédées ou avec 
lesquelles elles cohabitaient, iranienne et « steppique » (turco-mongole) en Asie, celte en Europe. 
Même s’il est difficile de rien affirmer en la matière, Michel Sterckx met ainsi en évidence la 
persistance, dans le monde celte, d’une croyance en une force vitale contenue et véhiculée par 
la tête, source de régénérescence dont il fallait dès lors absolument s’emparer 70. Récemment, 
des fouilles menées sur les sites ibériques catalans d’Ullastret et de Puig Castellar ont montré 
que dès le ve siècle av. J.-C., l’on exposait publiquement des crânes et/ou des têtes coupées, 
dans les zones catalanes les plus exposées à l’influence celte 71.

66.  Cf. Williams, « The Cult of ʿAlid Saints. Part I », p. 49, et le scepticisme de De Smet, « La translation 
du Ra’s al-Ḥusayn », no 56 p. 40.
67.  Makdisi, « The Sunnī Revival », p. 155-168 ; Talmon-Heller, Islamic Piety in Medieval Syria (2007) ; De 
Smet, op. cit., p. 43 (« dé-islamisation »).  
68.  Il faut faire le parallèle avec l’explosion du culte des reliques, en chrétienté occidentale, à la même époque. 
Voir la synthèse commode de Vauchez, « Du culte des reliques à celui du Précieux Sang », p. 81-85 et passim. 
Culte païen : De Smet, loc. cit.
69.  Jacquart, « Cœur ou cerveau ? Les hésitations médiévales sur l’origine de la sensation et le choix de 
Turisanus », p. 73-96. Cf. aussi Gallian, « A Historia do Coraçao Humano : Uma Proposta », p. 1-9 ; Pigeaud, 
« Cœur organique. Cœur métaphorique », p. 9-36 ; Vidal, « Le sujet cérébral : une esquisse historique et 
conceptuelle », p. 37-48 (délaisse malheureusement le Moyen Âge).
70.  Sterckx, Celtes préchrétiens, p. 86.  Pour les traditions iraniennes ou steppiques, voir par exemple Stahl, 
Histoire de la décapitation, p. 168-170, 231-235 et passim.
71.  Moret, Les fortifications ibériques, p. 289-291. Cf. aussi Sterckx, op. cit., p. 30 (à propos d’Entremont et 
des crânes encloués). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations206

Qu’elles concernent ou non des Celtes, de telles pratiques ont donné lieu à bien des in-
terprétations. Les corps mutilés et les décapitations post-mortem révélées par des fouilles de 
tombes britanniques d’époque romaine ont même relancé l’idée d’une origine préhistorique 
de procédés renvoyant à un culte des têtes, à l’époque romaine 72. L’ usage de parties du corps 

– et singulièrement de la tête – à des fins de sorcellerie a également été avancé. En tout état 
de cause, de telles découvertes confirment qu’à toute époque et sous toute latitude, la tête a 
fait l’objet de pratiques diverses, à la portée symbolique et/ou magique.

En Orient, des anecdotes à l’évidente tonalité symbolique circulaient, mettant parfois 
en scène des têtes décollées et vivantes analogues aux légendes qui, en Occident, décrivaient 
Saint-Denis la tête décollée mais ne s’en exprimant pas moins avec clarté et choisissant le lieu 
de sa sépulture 73. Ibn ʿAsākir et Sibṭ b. al-Ǧawzī racontent ainsi une anecdote à propos du 
vénérable juriste syrien al-Awzāʿī (m. 157/774) 74. Alors qu’il cheminait de Damas à Jérusalem, 
al-Awzāʿī eut la surprise de voir la tête de son compagnon de voyage juif, qui venait d’être 
séparée de son corps d’un coup d’épée, retrouver d’elle-même son tronc. Parfois, des pratiques 
de sorcellerie centrées sur la tête sont évoquées, dès lors dénoncées avec force 75. 

	 Mutiler

	 La mutilation, théorie et pratique : les musulmans

En étant reconstitué, le corps du compagnon d’al-Awzāʿī retrouvait sa beauté et son harmonie : 
au Moyen Âge comme à d’autres époques 76, l’on était attaché à l’intégrité du corps, vivant ou mort, 
même s’il faut évidemment distinguer selon les périodes et les zones géographiques. Leurs rites 
funéraires en témoignent : comme les Anciens Arabes 77, les musulmans s’attachaient à soustraire 
les cadavres à la corruption – seuls les martyrs faisaient l’objet d’un traitement particulier 78. 
Préserver le corps, c’était d’une part lui éviter toute souffrance (car il était réputé continuer à 

72.  Taylor, Burial Practice in Early England (2001) ; id., « Burial with the Romans  », p. 14-19.
73.  Cf. la legenda aurea de Jacques de Voragine, utilisée par Stahl, Histoire de la décapitation, p. 163. Intéressantes 
réflexions de Reau, Iconographie de l’art chrétien, III, p. 286, à propos des saints célaphores, représentés par 
les artistes leur tête tranchée dans les mains, pour signifier qu’ils avaient été décapités, à compléter par Stahl, 
op. cit., p. 163-164. 
74.  Ibn ʿ Asākir, Ta’rīḫ Dimašq, XIV, p. 355, notice no 1637 ; Sibṭ b. al-Ǧawzī ap. Bianquis, Damas et la Syrie, I, 
p. 376.
75.  Cf. Ibn ʿĀbidīn, Radd al-Muḥtār ʿalā l-darr al-muḫtār, p. 43 et no 1.
76.  Les rites funéraires des Anciens Égyptiens (Goyon, Rituels funéraires de l’ancienne Égypte, rééd. 1997 et 
Albert et Midant-Reynes (dir.), Le sacrifice humain, 2005) qui visaient à la préservation de l’intégrité du corps 
ont fait l’objet de nombreux travaux, qu’on peut comparer, pour l’époque contemporaine, à Gérard-Rosay, 
« Inscription corporelle ou oblitération rituelle. Le corps en état intermédiaire », p. 31-45.
77.  Par exemple Abdesselem, Le thème de la mort dans la poésie arabe des origines à la fin du iie/ixe siècle, 
p. 88, 89.
78.  Le corps du šahīd (martyr) est inhumé sans être lavé.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 207

ressentir les joies comme les douleurs 79), d’autre part rendre possible l’accession à la salvation 80. 
On comprend mieux les réticences que la « mutilation » (muṯla 81) ou toute forme de profanation à 
l’encontre des corps des ennemis (vivants ou morts) pouvaient susciter. La tradition musulmane 
met en avant l’interdiction de la muṯla par le prophète Muḥammad 82, faisant suite aux mutilations 
subies par son oncle paternel, Ḥamza b. ‘Abd al-Muṭallib 83. Dans la Sīra d’Ibn Hišām (m. 213 
ou 218/823 ou 833), Ibn Isḥāq (m. c. 150/767) oppose sa magnanimité aux pratiques barbares des 
païens, qui amputaient les organes de sens qui symbolisaient le contact avec le monde extérieur 
(le nez, « siège de l’honneur et de la fierté 84 », et les oreilles 85), ainsi que l’organe reproducteur 
masculin, si l’on en croit des lexicographes comme Ibn Manẓūr (m. 711/1311-1312) 86 :

Définition de la muṯla par Ibn Manẓūr (m. 711/1311-1312), •  Lisān al-‘Arab 87

« Maṯala bi l-raǧul, yamṯal maṯalan wa muṯla – le dernier [terme] venant d’Ibn al-A‘rābī – wa 
maṯṯala : les deux termes [signifient] l’amputer (nakkala bihi). [La mutilation], c’est al-maṯala et al-
muṯla. […] Al-Ǧawharī : al-maṯala, avec une fatḥa sur le mīm et une ḍamma sur le ṯā’ : le châtiment∕  

79.  Fortier, « La mort vivante ou le corps intercesseur (société maure-islam malékite) », p. 240-242 (« Le 
corps tout ouïe ») et p. 242-243 (« Le corps souffrant »).
80.  Smith et Haddad, The Islamic Understanding of Death and Resurrection, p. 17 et suivantes, cité par De 
La Puente, « Cabezas cortadas : símbolos de poder y terror », no 24 p. 326.
81.  Ibn Sīdah (m. 458/1066), Muḫaṣṣaṣ, Bāb al-ʿaḏab :

أبو زيد : مثّلْت بالرجل أمثُل مثْلًا ومثّلْت - نكّلْت به وهي المُثْلَة والمَثُلة.
Utile : Boudot-Lamotte, « Notes sur des emplois métaphoriques des noms de quelques parties du corps 
humain », p. 154, citant Ṯaʿālibī, Fiqh al-luġa wa sirr al-ʿarabiyya, Le Caire, 1959, p. 334 (mutilation complète : 
al-ǧadʿ ; mutilation partielle : al-ḫarm). Le taswīd al-waǧh était parfois considérés comme une muṯla, notamment 
par des Hanafites (cf. Lange, Justice, Punishment and the Medieval Muslim Imagination, p. 230-231). 
82.  Coran xvi, 126-127, révélé, selon la tradition, après la bataille d’Uḥud : devant le spectacle du corps de 
son oncle Ḥamza, Muḥammad s’oppose à de telles pratiques :

ابرِِينَ وَإنِْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بمِِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بهِِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ للِصَّ
ا يَمْكُرُونَ هِ وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فيِ ضَيْقٍ مِمَّ وَاصْبرِْ وَمَا صَبْرُكَ إلِا باِللَّ

L’ interdiction : voir par exemple Ibn Isḥāq (m. c. 150/767), ap. Ibn Hišām (m. 213 ou 218/823 ou 833), al-Sīra 
al-nabawiyya, III, p. 59 (cf. aussi no 3) :

فعفا رسول اللّه صلّى اللّه عليه وسلّم وصبر ونهى عن المُثْلَة قال ابن إسحاق وحدّثني حميد الطّويل عن الحسن عن سَمُرَة بن جُندب قال ما قام رسول 
اللّه صلّى اللّه عليه وسلّم في مقام قطّ ففارقه حتّى يأمرنا بالصّدقة وينهانا عن المُثْلَة.

Cf. également Abū Dāwūd  ap. al-Buḫārī, Ṣaḥīḥ et Ibn Ḥanbal, al-Musnad, ainsi qu’Ibn Māǧah, Sunan, dans 
Ibn Qudāma, Muġnī, XIII, p. 199 et no 14.
83.  Cf. EI 2a, III, p. 152, par G. M. Meredith-Owens, où l’on peut notamment lire : « […] but in the following year 
he was slain fighting heroically at Uḥud by the Abyssinian slave Washī who thereby gained his manumission. 
After he fell, his body was barbarously mutilated by Hind bint ‘Utba who chewed his liver. This was evidently 
a survival of prehistoric animism. »
84.  Boudot-Lamotte, op. cit., p. 154.
85.  Stahl, Histoire de la décapitation, p. 52, considère que l’amputation du nez et celle des oreilles constituent 
des « mutilations mineures » en ce qu’elles « n’entraînent pas la mort ». 
86.  Ce type de mutilations est parfois dit « disqualifiante » : Baillette, « Stratégies de la crauté. Figures de 
la mort qui rôde », p. 16. Elle peut aussi être vue comme une atteinte à la filiation, et donc une marque de 
déshumanisation de l’ennemi. Cf. les travaux de S. Audouin-Rouzeau mentionnés en bibliographie.
87.  Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿarab, s. v. M Ṯ L.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations208

supplice (al-ʿ uqūba). Au pluriel : al-maṯalāt. Dans le Tahḏīb : […] et les Arabes appellent la ʿuqūba 
maṯala et muṯla. Si on dit maṯala, le pluriel est maṯalāt ; si on dit muṯla, le pluriel est muṯulāt, muṯalāt 
et muṯlāt, avec un sukun sur le ṯā’. […]

Et, dans le hadith : “ le Prophète – que la Prière et la Paix d’Allah soit sur Lui – interdit que l’on 
mutile les bêtes et qu’on mange celle qui l’ont été […] ” Et, dans le hadith : ‘‘Il abrogea la mutilation 
(al-muṯla)’’. On dit : j’ai mutilé un animal, je le mutile, mutilation (maṯl) : si je coupe l’une de ses 
extrémités (aṭrāf 88 ) ou le défigure. Je mutile le mort (al-qatīl) : si je l’ampute du nez, de l’oreille 
ou des testicules, ou [encore] de quelque chose de ses extrémités ; le nom, c’est al-muṯla. Quant à 
maṯṯala, avec la šadda, c’est pour l’exagération 89. Maṯala un mort : l’amputer du nez, de l’oreille, 
de la lèvre. Amṯalahu : le rendre mutilé.

Dans le hadith : “ Celui qui arrachera les poils ne sera pas auprès du Dieu Créateur, le Jour de 
la Résurrection ”. Mutilation (muṯla) des poils : les raser sur les joues. On dit [aussi] : les épiler ou 
les teindre en noir. »

Découverte par Muḥammad du cadavre profané de Ḥamza  • 
	 Ibn Isḥāq, ap. Ibn Hišām, al-Sīra al-nabawiyya

« Ibn Isḥāq a dit : selon ce qu’on m’a rapporté, le prophète – que la Prière d’Allah et la Paix soient 
sur Lui – partit à la recherche de Ḥamza b. ʿ Abd al-Muṭallib. Il le trouva au creux du wādī, le ventre 
éventré [et dépouillé de] son foie (kabid), et mutilé : on lui avait coupé le nez et les oreilles. »

Description de la mutilation (•  tamṯīl) du corps sans vie de Ḥamza  
	 par Hind bint ʿUtba 90

Ibn Isḥāq a dit : Hind bint ʿUtba arriva – comme me l’a raconté Ṣāliḥ b. Kaysān ; les femmes 
qui l’accompagnaient mutilaient les cadavres des compagnons du Prophète – que la Prière de 
Dieu et la Paix soient sur lui. Elles leur coupaient les oreilles et le nez, Hind en faisant ensuite 
des bracelets de cheville (ḫadam) et des colliers (qalā’id). Puis, telle une bête sauvage, elle donna 
ses bracelets, ses colliers et ses boucles d’oreilles (qiraṭa) à un ġulām, Ǧubayr b. Muṭʿim, arracha le 
foie de Ḥamza et se mit à le ronger. Mais comme elle ne put le faire descendre dans son gosier, elle 
le recracha. Puis elle monta sur une pierre qui dominait, et cria, de sa voix la plus forte […] 91. »

Abrogée car symbole d’inhumanité, la mutilation et la profanation des corps ne disparut 
pas – les exemples sont nombreux d’un traitement dégradant et violent que des vainqueurs 
firent subir à leurs ennemis : les Abbassides aux Omeyyades, les Fatimides à Ṣāliḥ b. Mirdās 

88.  Pluriel de ṭarf ou ṭaraf, qui peut désigner les extrémités du corps, mains et pieds, ainsi que la tête selon 
certains auteurs.
89.  Même passage dans Ibn al-Aṯīr, Nihāya fī ġarīb al-ḥadīṯ wa l-aṯar, s. v. M Ṯ L.
90.  Femme d’Abū Sufyān b. Ḥarb et mère de Muʿawiyya à la violence légendaire. Voir « Hind bint ʿUtba 
b. Rabīʿa », EI2a, III, p. 455 (Fr. Buhl) ; Jacobi, « Portrait einer unsympathetischen Frau », p. 85-107.
91.  Ibn Hišām, Sīra, III, p. 53-54.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 209

(420/1029) etc. 92. L’ interdiction, qui reposait essentiellement sur des hadiths 93, suscita d’ailleurs 
bien des commentaires. Certains savants s’attachèrent à démontrer, tels le malékite andalou al-
Qurṭubī (m. 671/1272) ou le hanbalite Ibn Taymiyya (m. 728/1328) qu’elle tombait évidemment 
lorsqu’il s’agissait de se venger de sévices similaires 94.

Malgré les prescriptions des jurisconsultes 95, les prisonniers et les cadavres des soldats 
ennemis pouvaient être maltraités 96 – avant tout leur tête et plus spécialement leur visage, ce 
marqueur fort d’identité et dès lors d’intégrité, dans la tradition musulmane 97. Les périodes 
de forte tension pendant lesquelles les haines étaient exacerbées, a fortiori les croisades, se 
prêtaient plus particulièrement à de telles maltraitances, même s’il n’est pas toujours possible 
de distinguer, dans les récits des chroniqueurs, le factuel (des actes) du discursif (la volonté de 
diaboliser l’ennemi). Comment ne pas douter des accusations d’Anne Comnène à l’encontre 
des compagnons de Pierre l’Ermite, pauvres hères en route vers Jérusalem plutôt que soldats 
aguerris, dont elle s’attache à faire des barbares de la pire espèce, qui n’hésitent pas à faire subir 
les pires vilenies aux « enfants à la mamelle », expression consacrée, qu’ils « mutilaient » ou 
« empalaient sur des pieux et les faisaient rôtir au feu », les hommes les plus avancés se voyant 
infliger « toutes sortes de tortures 98 » ? En revanche, l’on notera la correspondance entre les 
récits d’Albert d’Aix et d’Ibn al-Ǧawzī, à propos des récriminations d’hommes humiliés et 
mutilés par des soldats : Albert rapporte les supplications des habitants chrétiens de Tarse 
mutilés selon lui par les Turcs et venant présenter leurs nez et leurs oreilles à Baudouin, nouveau 
maître de la ville, en 1097 99 ; Ibn al-Ǧawzī affirme que l’émir turc ʿAlī Kūǧak ordonna qu’on 
coupât les mêmes organes à des pauvres (ḍuʿafā’) de Bagdad, lors du siège de la ville, en 552/1157 

92.  Moscati, « Le massacre des Umeyyades dans l’histoire et dans les fragments poétiques », p. 88-115. Pour 
Ṣāliḥ, voir infra, l’extrait du Ḏayl ta’rīḫ Dimašq d’Ibn al-Qalānisī. 
93.  Commode : Ibn Abī Šayba, al-Muṣannaf, VI, p. 433-434 (al-muṯla fī l-qatl).
94.  Al-Qurṭubī,  Tafsīr, II, p. 359 (أمّا النهي عن الُمثْلة فنقول أيضاً بموجبها إذا لم يمثل فإذا مثل مثلنا به) ;  Ibn Taymiyya, al-Siyāsa 
al-šarʿiyya, p. 105 : فأمّا التمثيل في القتل فلا يجوز إلّا على وجه القِصاص ]...[ حتى الكفّار إذا قتلناهم فإنّا لا نمثّل بهم بعد القتل ولا نجدع أنفهم( 
 Comparer à al-Šaybānī (m. 189/804 .(والترك أفضل [mais :] وآذانهم ولا نبقر بطونهم إلّا أنّ يكونوا فعلوا ذلك بنا فنفعل بهم مثل ما فعلوا
ou 805) Kitāb al-siyar, p. 96-102, moins prolixe. Voir aussi Kelsay, Islam and War : a Study in Comparative 
Ethics, p. 59-60.
95.  Cf. Vidal Castro, « Los prisioneros de guerra en manos de musulmanes », p. 491. Lange, Justice, Punishment 
and the Medieval Muslim Imagination, p. 72, à propos des amputations à l’époque seldjouqide : « In general, 
however, there appears to have been strong condemnation of such practices, which may have been resented 
as a Turkish innovation that went against traditional Islamic notions », mais sans arguments probants.
96.  Rappelons que selon Sindawi, « Prison and Prisoners in Islam », p. 31-32, les prisonniers de guerre étaient 
bien mieux traités que les autres prisonniers, à l’époque abbasside.
97.  Voir Lange, op. cit., p. 72 et no 105, 163-165, 228-232 et passim.
98.  Elle est par exemple également employée par Aristakès de Lasdivert, Histoire d’Arménie, I, 4 (événements 
de 1021-1022).
99.  Albert d’Aix, Historia, L. III, 13 : « Accusabant enim eosdem Turcos plurimae illustres feminae civitatis, 
ostendentes eis aures et nares quas sibi detruncaverant, eo quod stupri sui eas consentaneas invenire nequiverunt. 
Hac infamia et horrenda accusatione magis populus Jesu Christi in odium Turcorum exarserat, eorumque stragem 
eo amplius multiplicabat » ; Mitchell, Medicine in the Crusades, p. 128.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations210

– c’est vers le calife abbasside qu’eux se tournèrent 100. Quant aux pages des Bella Antiochena où 
Gautier le Chancelier évoque les mauvais traitements infligés par leurs geôliers musulmans aux 
combattants chrétiens capturés lors de la bataille de l’Ager sanguinis (513/1119) en Syrie du Nord, 
elles paraissent également empreintes de vraisemblance. İl-Ġāzī et ses hommes les torturèrent. 
Coups, humiliations, amputations, décapitations : aucune violence ne leur fut épargnée 101. 

	 La mutilation, pratique et théorie :  
chrétienté d’Occident, Latins d’Orient

En cela, comme le souligne Gautier lui-même, les musulmans n’agissaient pas différem-
ment de leurs ennemis francs, qui mutilèrent sans barguigner, tout au long de leur présence 
en Orient. Ils semblent même avoir eu une prédilection pour la mutilation de la face, spécia-
lement l’amputation du nez et des oreilles, dans la lignée des Byzantins comme des chrétiens 
d’Occident 102, pour lesquels la défiguration était synonyme de disgrace absolue 103. Alors qu’il 
avait été fait prisonnier pendant un combat sous Šayzar, le courageux Ḥasanūn fut torturé 
par les hommes de Tancrède. Comme ils « désiraient lui crever l’œil gauche », il leur ordonna 
alors de s’attaquer plutôt à l’œil droit, car « lorsqu’il portera le bouclier (turs), son œil gauche 
étant caché, il ne verra plus rien ! 104 ». Des années plus tôt, en 1097, à Édesse, Baudouin de 
Boulogne s’était imposé dans la terreur. Les récalcitrants, des chrétiens orientaux, payèrent le 
prix cher. Il fit « couper les pieds aux uns, aux autres les mains, à d’autres le nez et les oreilles, 
à quelques-uns la langue et les lèvres », tous étant émasculés 105. Quant à Godefroy de Bouillon, 
on peut certes douter qu’il mit à exécution la menace qu’il proféra à l’encontre de ses propres 

100.  Ibn al-Ǧawzī, Muntaẓam, XVIII, p. 116 : 
فلماّ كان يوم السبت سابع ربيع الآخر عبر الضعفاء الذين كانوا يجلبون الحطب والعلف على عادتهم فحسرهم كوجك وجمع منهم جماعة وتقدّم بقطع 

آذانهم وخرم آنفهم ففعل بهم ذلك فعادوا ودماؤهم تسيل فجاؤا يستغيثون تحت التاج فتقدّم الخليفة بمداواتهم وقسم فيهم مالاً.  
101.  Infra, no 195, concernant les Bella Antiochena. Autres exemples d’amputations (de nez, mais aussi d’autres 
membres) : Lange, Justice, Punishment and the Medieval Muslim Imagination, p. 72 (mais pour des périodes 
plus tardives ; rappelle, en s’appuyant sur Peters, Crime and Punishment in Islamic Law : Theory and Practice 
from the Sixteenth to the Twenty-First Century, Cambridge, 2005, p. 101 que « from the Ottoman period, there 
are firmāns prescribing the slitting of noses and the cutting of ears as punishment for army deserters »).
102.  Et dans l’esprit des yeux crevés, des oreilles arrachées et des nez et lèvres supérieures amputées dont 
l’hérétique Giraud de Pépieux se serait emparé, au cours de la croisade contre les Albigeois : Macé, « Le visage 
de l’infamie : mutilations et sévices infligés aux prisonniers au cours de la croisade contre les Albigeois (début 
du xiiie siècle) », p. 97 et p. 100, ap. Baillette, « Stratégies de la crauté. Figures de la mort qui rôde », p. 15 et 
no 29. Les Byzantins pratiquaient volontiers l’aveuglement et l’amputation du nez. Sur les mutilations dans 
les États latins d’Orient, voir Mitchell, Medicine in the Crusades, p. 128 (selon lui, « punishment by mutilation, 
especially of the face, was a standard penalty once the Frankish states were established »), 129-135. 
103.  Cf. Groebner, Defaced : The Visula Culture of Violence in the Late Middle Ages (2002), « [a] fascinating 
study », selon l’expression de Lange (op. cit., no 105, p. 73).
104.  Usāma b. Munqiḏ, Kitāb al-iʿtibār, p. 66.
105.  Guibert de Nogent, Dei gesta per Francos, p. 110.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 211

soldats, alors qu’il se trouvait près de Ramla, en Palestine, où d’immenses troupeaux semblaient 
les narguer. Il ne l’en proféra pas moins : de pillage, ils devaient absolument s’abstenir, « sous 
peine d’avoir le nez et les oreilles coupées 106 ».

Est-ce à dire que’en chrétienté latine, on n'était pas aussi attaché qu’en islam à l’intégrité 
du corps ? Certes non. Boniface VIII ne rappelait-il pas que « le visage est figuré à la similitude 
de la beauté céleste [et] ne peut être ni tâché ni défiguré » ? Mais la décrétale où il rappelait 
cette évidence avait été publiée, en 1299, car le démembrement volontaire du corps suscitait 
un véritable engouement, dans les milieux aristocratiques, depuis deux siècles. Sans succès 
d’ailleurs : la pratique se perpétua 107.

Quant aux amputations d’hommes vivants, elles étaient communes, dans le domaine 
judiciaire. Soulignons simplement que la décapitation était réservée aux plus grands, dans la 
continuité de la situation qui prévalait dans l’Empire romain, où l’on décapitait pour punir les 
crimes politiques majeurs 108. À certains égards, la décapitation était synonyme de grandeur 
et d’élévation. On retrouve d’ailleurs une conception équivalente chez les hagiographes chré-
tiens, qui n’hésitaient pas à inventer certaines des décapitations des héros dont ils contaient 
les aventures. Perdre la tête, au sens propre du terme, constituait dans ce cas le dernier acte 
de leur Passion ; elle les élevait. On ne s’étonnera donc pas que dans les enluminures occiden-
tales des xiiie-xive siècle, ce type de mort est réservé aux plus grands – l’on peut même parler 
d’une « mort aristocratique 109 ». La situation pourrait être équivalente en terre d’islam, où les 
vizirs et autres grands personnages périssaient généralement par l’épée – mais la question 
mériterait plus ample étude 110.

106.  Godefroy : Albert d’Aix, Historia, VI, 42 (« Hac praemonitione gentilis principis dux et universi rectores 
Christiani exercitus rem praecaventes, edictum in omni catholica legione statuunt, ut, quicunque de peregrinis 
praedam ante praelium contigerit, auribus et naribus truncatus puniatur. Juxta verbum et edictum istud omnes 
a vetito manus continuerunt, solum quod victui hac nocte sufficeret contraxerunt ») ; Richard Cœur de Lion : 
Mitchell, op. cit., p. 134. Contexte judiciaire (en particulier canons du concile de Naplouse, vers 1120) : cf. 
Mitchell, loc. cit.
107.  Décrétale Detestande feritatis (27 sept. 1299), éd. Friedberg, II, col. 1273, d’où est tiré le passage cité ; 
Bagliani, « Démembrement et intégrité du corps au xiiie siècle », p. 4 et passim ; Brown, « Death and the 
Human Body in the Later Middle Ages », p. 221-270. Particulièrement révélatrice, la préparation du corps 
de Frédéric Barberousse, qui meurt en route pour la troisième croisade : Itinerarium peregrinorum et gesta 
Regis Ricardi, L. I, 24, « Corpus imperatoris Fretherici in duas partes dividitur, duobus locis sepeliendum », p. 56 : 
« Expletis exequiis, locum quam citius pestiferum deserunt ; et corpus Caesaris Antiochiam deferendum magnificentia 
regali exornant. Ibi autem post multam excoctionem ossibus a carne sejunctis, caro quidem in apostolicae sedis 
ecclesia conquiescit : ossa vero Tyrum per mare ducuntur transferenda Jerosolimam. Dignum quidem, et ordinante 
Domino mirifice procuratum, ut qui pro Christo decertavit insignius, praecipuas Christianae relligionis ecclesias, 
utriusque miles, utrique divisus, incoleret, et eam quam Domini sepultura praeminentius extulit, et illam quam 
principis apostolorum cathedra insignivit. »
108.  Sur le sujet : Cantarella, Les peines de mort en Grèce et à Rome. Origines et fonctions des supplices capitaux 
dans l’Antiquité, 2000. 
109.  Raynaud, La violence au Moyen Âge, xiiie-xve siècle, p. 44.
110.  Les opinions divergent, comme le montrent, par exemple, les hésitations de Lange, Punishment and 
the Medieval Muslim Imagination, p. 61-62. Des exécutions par décapitation d’hommes du commun sont 
mentionnées dans les sources, mais souvent sans précision. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations212

	 Décapiter

	 Vaines régulations

Toute forme de violence n’en était pas moins strictement réglementée, en terre d’islam. L’ am-
putation d’un membre était prévue dans le Coran, dans le cadre du talion 111. Les jurisconsultes 
musulmans glosaient assez longuement sur les modalités d’application d’un tel châtiment ; 
leurs commentaires paraissent constituer de véritables stratégies d’évitement 112. « Œil pour 
œil, nez pour nez » certes, selon l’adage ; mais Ibn Qudāma (m. 620/1233), à qui cette formule 
est empruntée, s’étend longuement sur « les conditions d’équivalence » à respecter pour l’appli-
quer, et revient sur les nombreux cas où le talion ne pouvait être appliqué, notamment « pour 
une blessure faite à la tête ou au visage, à moins que ce ne soit une blessure dite mūḍiḥa, bien 
qu’elle ait elle-même subi une blessure plus grave 113 ». Même la décapitation pour apostasie 
(Muḥammad aurait incité, selon un hadith, à tuer « tous ceux qui changent de religion » et 
même à « leur couper la tête ») était contestée par de nombreux savants 114. 

En Égypte et dans l’ensemble de l’Empire fatimide, seul le calife avait le droit de déci-
der d’exécuter (et donc de décapiter) un homme libre. Pourtant détenteurs d’une délégation 
d’autorité, ses représentants, en Syrie, devaient en référer au Caire lorsqu’une telle décision 
s’imposait. Ainsi procéda, par exemple, l’émir Abū l-Muṭaʿ  Ḏū l-Qarnayn b. Ḥamdān, en 
401-402/1011, lorsqu’il fit exécuter Lu’lu’ al-Bišārī, qui l’avait remplacé en tant que gouverneur 
de Damas. L’ exécution eut lieu, selon Ibn ʿAsākir, après que « l’édit ordonnant la décapitation 
était parvenu [du Caire] à l’émir Ibn Ḥamdān » (wa ḏalika annahu waṣala al-saǧall ilā l-amīr 
Ibn Ḥamdān bi-aḫḏ ra’sihi) 115.

A priori, rien de tel, sur les champs de bataille. Pourtant, comme pour les amputations de 
membres, l’on tenta d’empêcher qu’une tête fût ramenée au chef et promenée, soit pour rompre 
avec les traditions antérieures, soit par pragmatisme, pour éviter que les musulmans ne fussent 
eux-mêmes victimes de telles violences. Pour al-Šāfiʿī (m. 204/818-819), même des rebelles contre 
lesquels une guerre sans merci avait été menée avaient droit à des égards – ils ne devaient pas 
être pendus/exposés ni leur tête tranchée et ramenée au souverain ; peut-être cette opinion 

111.  Cf. Coran, v, 33 ; v, 38 ; vii, 124 ; xx, 71 ; xxvi, 49.
112.  Schacht, Introduction au droit musulman, p. 147-154, notamment p. 153 (« le talion pour les dommages 
corporels est limité aux cas où on peut s’assurer d’une exacte égalité, par exemple la perte d’une main, d’un 
pied, d’une dent etc. ») et index, s. v. ḥadd.
113.  Ibn Qudāma/Laoust, Précis de droit, p. 248. Mūḍiḥa : « qui s’arrête à l’os » (ibid.).
114.  Morabia, Le ǧihad dans l’islam medieval, p. 247-249 ; Griffel, loc. cit. ; Rudolph et De Vries, « Apostasy 
in Islam », p. 1-25 ; Friedmann, Tolerance and Coercition in Islam : Interfaith Relations in the Muslim Tradition, 
chap. 4 : « Apostasy », p. 121-164.
115.  Ibn ʿAsākir, Ta’rīḫ madīnat Dimašq, l, p. 336, notice no 5859. L’ ensemble de cette notice (p. 334-336) 
est traduite par Th. Bianquis, Damas et la Syrie, I, p. 331-333. Commentaires : id., ibid., p. 334.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 213

constituait-elle une critique des pratiques usuelles des califes abbassides 116. Plus tardivement, 
le hanbalite Ibn Qudāma continue, dans le Muġnī, à transmettre une tradition selon laquelle 
le prophète et ses successeurs immédiats auraient réprouvé de ramener la tête d’un ennemi au 
souverain/chef de guerre et de faire de sa tête un trophée exposé de lieu en lieu 117.  

	 Acharnements

Dans tous les cas, la guerre était faite de bruit, de sangs et de larmes, de membres section-
nés et de viscères arrachés. Les enluminures médiévales comme celles qui illustrent l’unicum 
de Varqe et Golšāh (début viie/xiiie siècle 118 ) ou la Bible dite de Maciejowski (1240-1250 119) le 
confirment, même s’il faut évidemment tout autant les lire comme des discours stéréotypés 
que les récits des chroniqueurs médiévaux, qui accumulent eux aussi « blessures », « entrailles 
arrachées », « têtes coupées » et « corps réduits à un tronc 120 ». Après les combats, les corps 
étaient ramassés et enterrés ; la tête jouait alors son rôle d’outil d’identification des individus, 
même s’il est probable que l’on ne parvenait pas toujours à inhumer les corps in totum. Les 
corps des personnages de premier plan faisaient l’objet d’une sollicitation particulière, même 
si tous les corps étaient ramassés, lorsque cela était possible. 

Les chroniques des croisades apportent bien des informations, sur ce point. L’ itinerarium 
peregrinorum et gesta Regis Ricardi rapporte ainsi le soin avec lequel l’on récupéra le corps du 
preux Jean d’Avesnes, après la bataille d’Arsuf, en septembre 1191. Il était méconnaissable : le 
sang avait coagulé sur son visage. Nettoyé et « décemment » enveloppé dans un linceul, il fut 
transporté à Arsuf où il fut inhumé en grandes pompes. Un siècle plus tôt, l’auteur anonyme 
des Gesta francorum livre un témoignage particulièrement intéressant sur la récupération des 
corps par les musulmans, et sur les profanations de cadavres auxquels les croisés se livrèrent 
(ils ciblèrent la tête). Un combat avait eu lieu, devant Antioche (mars 1098) ; les Turcs venaient 
d’être battus. Ils « sortirent de la ville, rassemblèrent les cadavres fétides qu’ils purent trouver 
sur la rive du fleuve puis les ensevelirent à La Mahomerie ». Voyant cela, les croisés effectuèrent 

116.  Cf. Abou El Fadl, Rebellion and Violence in Islamic Law, p. 153-154. Les conceptions d’al-Šāfiʿī sont 
notamment développées dans le Kitāb al-umm, v, p. 361-478 (« Kitāb al-ǧihād ») et p. 513-549 (« Kitāb qitāl 
ahl al-baġī wa ahl al-ridda ») et passim.
117.  Ibn Qudāma, al-Muġnī, XIII, p. 199-200 :
يُكره نقل رؤوس المشركين من بلد إلى بلد والمُثلة بقتلاهم وتعذيبهم ]...[ وعن عبد الله بن عامر أنّه قدِم على أبي بكر الصديق برأس البطريق فأنكر 
ذلك فقال يا خليفة رسول الله فإنّهم يفعلون ذلك بنا قال فاستنِان بفارس والروم لا يحمل إلى رأس فإنّما يكفي الكتاب والخبر وقال الزهري لم يحمل 

إلى النبي صلى عليه وسلم رأس قطّ وحمل إلى أبي بكر رأس فأنكر وأول من حُملت إليه الرؤوس عبد الله بن الزبير ويكره رميها في المنجنيق.
118.  Varqe e Golšah, éd. Melikian-Chirvani, pl. h.-t.
119.  Enluminée à Paris, sans doute à l’intention de saint Louis. Voir plus particulièrement les fol. 21ro, 23vo, 
24ro, 30ro, 34vo.
120.  Orderic Vital, Historia ecclesiasticae, V, p. 80-81, décrivant des combats devant Antioche, en 1098 ; voir les 
commentaires de Mitchell, Medicine in the Crusades, p. 139. Sur le caractère stéréotypé des récits de combat, 
voir Zouache, Armées et combats, notamment les chap. i, ii, v.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations214

une sortie en toute hâte, brisèrent les tombes, exhumèrent les cadavres et les traînèrent dans 
une fosse, où ils leur ôtèrent le chef et les apportèrent au camp. Les Turcs en furent saisis 
d’une « tristesse mortelle » et ne cessèrent, chaque jour, de se lamenter 121.

De tels actes n’étaient pas l’apanage des seuls croisés – Khaled Abou al-Fadl a réuni de 
nombreux exemples des violences les plus diverses que les souverains pouvaient infliger aux 
rebelles, à l’époque abbasside ; Christian Lange a fait de même, concernant les Seldjouqides 122. 
Les croisades donnèrent néanmoins lieu à des massacres particulièrement violents, où les têtes 
tombèrent en masse – celui de Jérusalem, en 1099, a fait couler tant d’encre qu’il est inutile 
de s’y attarder 123. Il faut dire que la prise d’une ville qui avait résisté paraît avoir constitué un 
moment particulièrement propice à de telles exécutions, parfois même malgré une promesse de 
ne pas faire couler le sang, comme à Tripoli, en 1109 124. De telles scènes se répètent, au vie/xiie 
siècle – sans qu’elles ne soient exclusives de ce siècle. Il faut dire que dans les sources narrati-
ves, elles constituent aussi un outil rhétorique commode permettant de dénoter la cruauté de 
conquérants et le martyr des habitants, combattants et civils. Nersēs Šnorhali rapporte ainsi 
qu’après avoir pris Édesse, en 539/1144, les musulmans, « que l’on appelle ġāzī / prenaient le 
sang des cadavres / et s’en frottaient le corps / leur fendant le ventre / ils en arrachaient le foie 
qu’ils déchiraient à belles dents / ils écorchaient les têtes / pour les emporter dans le Ḫurāsān 
/ afin de recevoir un salaire / proportionné au nombre de ceux qu’ils avaient tué 125 ».

	 Prouver, s’enrichir et compter

Même s’il faut se garder, à mon sens, de la tentation d’en faire systématiquement des signes 
d’une violence mimétique et incontrôlable car motivée par une foi aveuglante, la profanation 
des tombes et la mutilation des cadavres – singulièrement le fait de leur arracher la tête – 
pouvaient participer d’une véritable catharsis. Les croisés déversaient leur haine d’ennemis 
qu’ils découvraient probablement avec curiosité et effroi, surpris parfois de constater qu’ils 
ne correspondaient pas forcément aux images d’êtres diaboliques que les plus cultivés d’entre 
eux, pétris d’images bibliques, leur décrivaient quotidiennement 126.

121.  Itinerarium perergrinorum et gesta Regis Ricardi, L. IV, 20, p. 275-277 ; Gesta Francorum, p. 94-97.
122.  Abou El Fadl, Rebellion and Violence in Islamic Law, no 92, p. 53-54 ; Lange, Justice, Punishment and the 
Medieval Muslim Imagination, p. 61-98 et passim.
123.  Voir désormais Kedar, « The Jerusalem Massacre of July 1099 in the Western Historiography of the 
Crusades », p. 15-75.
124.  Les Génois ne respectèrent pas la promesse du roi Baudouin, escaladèrent les murailles « par surprise » 
et coururent sus à tous les musulmans qu’ils rencontraient, les décapitant : Foucher de Chartres, Historia, II, 
L. XLI. Cf. également Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 262.
125.  Nersēs Šnorhali, Élégie sur la prise d’Édesse, v. 1245-1257 (RHC) ; p. 82 (Van Lint).
126.  Les travaux de Loutchitskaja (« Barbarae nationes : les peuples musulmans dans les chroniques de la 
première croisade », p. 99-107  et « L’ image des musulmans dans les chroniques des croisades », p. 717-735), de 
Tolan (Saladin)  ou de Zouache (Armées et combats,  p. 172-178 et p. 24, no 9) montrent que les clercs étaient 
si pétris d’images bibliques qu’ils ne s’intéressaient pas toujours à ce qu’ils voyaient eux-mêmes.  

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 215

Pour autant, l’on décapitait également, aux ve-vie/xie-xiie siècles, par habitude et pragmatisme. 
Dans la tradition proche-orientale, trancher (et exhiber) le chef du souverain ou du séditieux 
battu était même presque systématique – tout particulièrement dans l’ Empire fatimide – sauf 
lorsque décision avait été prise de l’épargner (par exemple car on espérait en obtenir une forte 
rançon). Cela permettait de mettre fin au combat, de provoquer la fuite de ses hommes et 
de convaincre ses derniers partisans de l’inutilité de poursuivre la lutte. C’était donc un acte 
destiné à rétablir l’ordre, un outil de gestion d’un territoire. La tête était d’ailleurs parfois res-
tituée à la famille de l’homme éliminé, comme dans le cas de Riḍwān b. Walaḫšī, en 542/1147, 
que le calife al-Ḥāfiẓ retourna à son épouse après son exécution, à la suite d’un affrontement 
sanglant, au Caire. « Lorsque la tête fut posée dans son giron », rapporte Ibn Muyassar, « elle 
dit : “Ainsi sont les hommes” 127 ».

L’ auteur de la décapitation pouvait espérer, comme les ġāzī-s de Nersēs Šnorhali, en tirer 
une récompense substantielle. C’était un acte prometteur d’élévation et d’enrichissement. 
Les sources médiévales racontent si souvent la fuite, à l’issue d’un combat,  d’un émir ou d’un 
puissant ensuite capturé par un anonyme que l’on est tenté (à tort ?) d’en faire un modèle ré-
current. Va dans ce sens, par exemple, la proximité entre les récits de la capture et de la mise à 
mort, par décapitation, du kurde Bāḏ, en 380/990-991, devant Mossoul, et celle de Yāġī Siyān, 
en 497/1098, près d’Antioche. Le premier, Banū ʿUqayl aux trousses, perdit la vie lors d’une 
chute de cheval survenue alors qu’il tentait de changer de monture, en plein galop. Sa clavicule, 
cassée, l’empêcha d’enfourcher un autre animal. Un Bédouin le retrouva, le décapita et porta 
sa tête aux Hamdanides, dont les Banū ʿUqayl étaient alors les alliés. Il fut grassement payé. 
Le second s’enfuit alors qu’Antioche venait de tomber entre les mains des croisés, début juin 
1098. Il ne put aller bien loin : il tomba de cheval, des « Surani et Herminii » le reconnurent, s’en 
saisirent et lui « tranchèrent la tête », qu’ils portèrent aussitôt à Bohémond, nouveau maître 
de la ville, pour obtenir « la liberté » certes, pour en tirer profit également. D’ailleurs, « le 
ceinturon et le fourreau de son cimeterre furent vendus soixante besants 128 ».

D’autres auteurs sont plus précis encore, tel Ibn al-Qalānisī contant la fuite de Ṣāliḥ b. 
Mirdās, après sa défaite à al-Uqhuwānz, en rabīʿ II 420/mai 102 ; en particulier, il livre les 
sommes formidables que la tête de Ṣāliḥ pouvait rapporter 129 :

« Ṣāliḥ b. Mirdās fit halte, monté sur son célèbre cheval, épuisé par la défaite. Un homme, un 
Bédouin de la tribu Fazāra connu sous le nom de Tārif, le rencontra et lui donna un coup d’épée 
sur la tête – qui était nue. Il poussa alors un cri, et s’écroula. Ne le connaissant pas, le Bédouin se 
contenta de s’emparer de son cheval. Ensuite un [autre] Bédouin passa près de lui. Il le reconnut 
et lui coupa la tête (qaṭaʿa ra’sahu). Puis il rentra avec la tête en dansant. L’ émir ʿIzz al-dawla Rāfiʿ 

127.  Ibn Muyassar, Aḫbār Miṣr, p. 138. Cf. aussi Ibn Ẓāfir, Aḫbār al-dawla al-munqaṭiʿa, p. 99.
128.  Gesta Francorum, p. 108-109 et Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 220. Cf. aussi Michel le Syrien, 
Chronique, III, p. 184 (seuls des Arméniens le décapitent).
129.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 73-74 (Amedroz) ; trad. inédite de Th. Bianquis. Sur les événements 
ici contés, voir Zakkār, The Emirate of Aleppo, 1004-1094, p. 51-105 ; Bianquis, « Banū Mirdās », EI 2a, VII, 
p. 115.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations216

le rencontra et lui prit la tête, avec laquelle il se rendit auprès de l’émir al-Muẓaffar. Lorsque 
celui-ci la vit, il descendit de son cheval et se prosterna et remercia Allah de la victoire qu’il lui 
avait accordée. Puis il enfourcha son cheval, se saisit de la tête et la posa sur ses genoux. Il versa 
au Zubaydite qui l’avait apportée mille dinars et cinq mille dinars à ʿIzz al-dawla Rāfiʿ ; à Ṭarīf, 
celui qui avait donné le coup d’épée, il donna le cheval et le ǧawšan [de Ṣāliḥ], ainsi que mille 
dinars. Il prit les ġilmān turcs à son service, et les traita très bien. 

Il ordonna de rassembler les têtes et fit expédier le cadavre de Ṣāliḥ à Sayda, afin qu’il fût 
pendu sur la porte de la cité. Il envoya la tête [de ce dernier] à Sa Majesté. Ceux qui arrivèrent 
avec la tête au Caire y reçurent des vêtements d’honneur et furent renvoyés avec [d’autres] 
vêtements d’honneur. L’ émir al-Muntaǧab reçut des laqab-s supplémentaires – on fit lire pu-
bliquement l’édit les lui conférant. Désormais, on devait lui écrire et s’adresser oralement à lui 
comme al-Amīr al-Muẓaffar Sayf al-Imām wa ʿUddat al-Ḫilāfa Muṣtafā al-Malik Muntaǧab 
al-Dawla. »

Ṣāliḥ b. Mirdās n’avait pas été reconnu sur le champ. Sur les champs de bataille, après les 
combats, l’identification des personnages de haut rang n’était pas toujours chose aisée. Les 
corps étaient soigneusement examinés ; la tête seule permettait une identification incontes-
table. Dès lors, telle celle de Raymond II de Tripoli, après la bataille d’Inab, en ṣafar 544/
juin 1149, face à Nūr al-Dīn, elle était tranchée et ramenée au vainqueur. Nūr al-Dīn, quant 
à lui, récompensa grassement celui qui la lui rapporta 130. La tête absente, l’identification était 
malaisée – al-Ḥasan, le fils du calife al-Ḥāfiẓ (m. 544/1149) le savait bien, lui qui prenait soin 
de pendre le corps sans tête des émirs qu’il avait fait tuer 131. D’autres marqueurs d’identité 
pouvaient alors la suppléer, montures, armes, vêtements et bientôt blasons. L’ on parvint ainsi 
à identifier le corps du preux chevalier franc réclamé par les chrétiens, devant Acre, pendant 
la troisième croisade ; il fut restitué, sans la tête, que l’on n’avait pu retrouver 132.

Les têtes des anonymes avaient également leur intérêt – financier évidemment, puisque 
après les combats, on revenait avec les têtes des ennemis « pour demander en échange [sa 
récompense 133 ». L’ on pouvait aussi se servir de la tête comme d’un outil comptable 134. Ainsi 
les pertes de l’ennemi étaient-elles évaluées, sans compter la possibilité, sur laquelle nous 

130.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 474-475.
131.  Sāwīrus b. al-Muqaffaʿ, Ta’rīḫ al-baṭārika, Part VIII, p. 45 : al-Ḥasan avait pris « l’habitude de se faire 
amener, de nuit, [les émirs qui avaient servi son père], de les décapiter et de donner leurs maisons et propriétés 
aux Ṣibyān al-Zarad. Il tua une multitude de gens par l’épée – des hommes de tout peuple [et de toute 
condition], émirs etc. Chaque jour, au matin, on en trouvait un certain nombre, tués, Entre-les-deux-Palais 
(bayn al-qaṣrayn) : des corps sans tête, de façon à ce qu’ils ne pussent être reconnus ».
132.  Ibn Šaddād, al-Nawādir al-sulṭāniyya, p. 84. Le combattant franc, homme d’importance, était sans doute 
identifiable du fait qu’il montait un cheval caparaçonné, vêtu d’habits « comme on n’en avait jamais vu ». 
133.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 465, à propos de la résistance acharnée des combattants non 
professionnels, aḥdāṯ-s et paysans, contre les Francs, en 543/1148, motivée donc par l’appât du gain (au moins 
en partie). En conséquence, selon le chroniqueur, « il y eut beaucoup de têtes coupées ». De tels exemples 
sont nombreux, dans les sources médiévales arabes.
134.  Yannis Gourdon évoque des pratiques similaires, en Égypte ancienne (conversation privée).  

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 217

reviendrons, de rassembler les têtes et de les apporter au souverain, afin de lui prouver l’am-
pleur de la victoire, ainsi qu’à ses administrés, que l’on ne manquait pas d’informer. Cela fut 
régulièrement le cas au ve/xie siècle, sous les Fatimides, dont les armées opéraient loin du 
Caire, en Syrie notamment ; Bourides, Zangides (notamment Nūr al-Dīn, après chacune de 
ses grandes victoires) et Ayyoubides n’en usèrent pas différemment, au siècle suivant. On ne 
s’étonnera donc pas que ce soit en nombre de têtes coupées (10 000) qu’Ibn al-Qalānisī évalue 
les pertes byzantines, lors de la terrible déroute que les Fatimides leur infligèrent, le 21 raǧab 
388/19 juillet 998, à Marǧ Afīh, près du lac d’Apamée et de l’Oronte 135. Ni que ces têtes fussent 
rassemblées et envoyées en Égypte, avec 2 000 prisonniers. 

Il faut relever, également, que lorsque les croisés profanèrent les corps des musulmans, à 
La Mahomerie, en mars 1098, et apportèrent au camp les têtes arrachées aux cadavres, ils le 
firent aussi, aux dires de l’auteur des Gesta francorum, « afin qu’on pût en savoir le nombre ». Le 
comptage (de l’ensemble des morts ennemis) fut rendu difficile – mais le passage est quelque 
peu obscur – par le fait « qu’ils avaient chargé de têtes quatre chevaux des ambassadeurs de 
l’amiral de Babylone et les avaient [déja] envoyés vers la mer 136 ».

	 Semer la terreur, communier : les captifs

Ces décapitations étaient pratiquées post mortem, même si l’on ne peut exclure que l’on 
tranchait la tête de mourants. Après les combats, les captifs risquaient le même sort. Parmi 
ces derniers, l’on distinguait ceux pris pendant les affrontements et tous les autres, notamment 
les civils. Même si des massacres sont signalés, à toute époque, les civils étaient généralement 
préservés. Concernant les combattants, leur exécution suscitait des débats parmi les juristes 
musulmans. Certains l’acceptaient seulement sous condition, tels al-Šāfiʿī ou al-Māwardī, pour 
qui seul l’imam pouvait en décider 137. Mais ces réticences restaient théoriques, au moins parce 
qu’exécuter par décapitation des combattants capturés pendant la bataille, c’était participer 
d’une stratégie de la terreur dont aucun chef de guerre ne pouvait se passer.

	 Une arme politique
En effet, dans le domaine musulman, les exécutions par décapitation d’un ennemi qui avait 

donné du fil à retordre au souverain sont si nombreuses qu’elles semblent avoir constitué un 
passage obligé. Les califes et les vizirs fatimides, dont on sait qu’ils étaient en permanence en 
quête de légitimité, en usaient presque systématiquement, parfois en grande pompe, comme 

135.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 84-86 ; Bianquis, Damas et la Syrie, I, p. 241-242, qui renvoie, 
sur la bataille, à Canard, « Les sources arabes de l’histoire byzantine aux confins des xe et xie siècles », 
p. 297-300. 
136.  Gesta francorum, p. 95-97 (et les notes, qui renvoient à d’autres sources, et d’autres nombres).
137.  Morabia, Le Ǧihad dans l’islam médiéval, p. 370.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations218

dans le cas de la mise à mort du révolté Abū Rakwa, en 397/1007 : le calife al-Ḥākim (m. 
411/1021) ordonna, après qu’il eût été battu, de l’amener devant la ville du Caire, de l’y décapiter 
et d’exposer son corps 138. Mais la pratique n’était pas exclusive des Fatimides. Tous les souve-
rains musulmans usèrent de cette arme pour définitivement éliminer un rival ou simplement 
asseoir leur pouvoir. 

Les chroniqueurs arabes content souvent ces décapitations sous un mode épique, rendant 
ainsi hommage à l’homme exécuté, dont les exploits, fussent-ils dérisoires ou même marqués 
du sceau de l’infamie, méritaient forcément d’être salués – seules les têtes d’hommes de renom 
méritaient qu’on s’y attardât. Āq Sunqur, le père de Zangī, apparaît même sous son meilleur 
jour, dans un des récits de sa mort (en 487/1094) reproduit par Ibn al-ʿAdīm dans la Buġyat 
al-ṭalab fī ta’rīḫ Ḥalab 139. Un dialogue fictif destiné à rendre le récit vivant le met en valeur. La 
tête lui est certes ôtée, mais seulement après qu’il eût fait face à son exécuteur avec noblesse : 

« Au moment de la bataille, Āq Sunqur, qui ne faisait pas confiance aux Bédouins arabes (al-ʿArab) 
qui étaient avec lui, les fit passer de l’aile droite (al-maymana) à l’aile gauche (al-maysara). Puis il les 
fit passer au centre. Mais ils ne donnèrent satisfaction en rien. L’ armée de Tutuš chargea celle d’Āq 
Sunqur, qui ne tint pas bon. Les Bédouins arabes s’enfuirent, ainsi que les troupes de Kārbūqā et 
de Būzān – qui firent de même – vers Alep. La mort s’abattit sur eux. [Quant à] Qasīm al-Dawla, 
il fit face, et fut fait prisonnier, ainsi que la plupart de ses hommes (aṣḥāb), et amené auprès de 
Tāǧ al-Dawla Tutuš. Lorsqu’il fut présenté devant lui, il ordonna qu’on le décapitât, ainsi que 
certains de ses ḫawāṣṣ (amara bi-ḍarb ʿunqah wa aʿnāq ba ḍʿ ḫawāṣṣihi). Puis Tutuš entra à Alep, et 
s’en rendit maître, comme nous le raconterons dans sa notice, si Dieu le veut.

On m’a raconté que Taǧ al-Dawla Tutuš dit à Qasīm al-Dawla Āq Sunqur, lorsqu’il lui fut 
présenté : “ Si tu m’avais vaincu, qu’aurais-tu fait ? ” Il dit : “ Je t’aurais exécuté.” Alors Tutuš lui 
déclara : “Je te ferai donc ce que tu m’aurais fait.” Et il lui coupa la tête ” 140. » 

La décapitation d’Āq Sunqur avait une évidente tonalité symbolique. Elle permettait 
d’éliminer définitivement un homme qui avait refusé de se ranger sous la bannière de Tutuš, 
dont on verra que lui-même subit le même sort, peu après. C’était une proclamation lourde 
de menace pour tous ses opposants, et un appel à la soumission à destination de tous les 
Syriens – d’ailleurs, la tête d’Āq Sunqur fut ensuite promenée à travers toute la Syrie. Sans 
surprise, Tutuš « mit [immédiatement] la main sur l’ensemble des territoires qui appartenaient 
à Qasīm al-Dawla 141 ». 

138.  Ibn Ẓāfir, Aḫbār al-dawla al-munqaṭiʿa, p. 48. 
139.  Même version dans Ibn al-Aṯīr, Kāmil, VIII, p.  495.
140.  Ibn al-ʿAdīm, Buġya, IV, p. 1957.
141.  ʿAlī b. Munqiḏ, Ta’rīḫ, cité par le même Ibn al-ʿAdīm, loc. cit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 219

	 Cérémonials de mort et sacrifices 

Les chroniqueurs font aussi état d’exécutions collectives réalisées dans le cadre de véritables 
cérémonials de mort, qui mettaient en scène une ou des victimes présentées puis égorgées au 
vu de tous, leur tête pouvant (ou non) être brandies et faisant alors l’objet, au moins symboli-
quement, d’une offrande rituelle. Selon les sources (orales, écrites) sur lesquelles ils s’appuient 
et leurs objectifs (informatifs, argumentatifs, esthétiques…) prioritaires, les chroniqueurs 
arabes décrivent ou non de telles scènes. Ainsi Ibn al-Aṯīr se contente de rapporter que la prise 
d’Édesse par les Banū Numayr, en 427/1037, se conclut par l’envoi à Āmid par le vainqueur, 
Ibn Waṯṯāb, de 160 bêtes de sommes chargées de têtes 142. 

Chaque campagne d’envergure pouvait donner lieu à de telles scènes – notamment lorsqu’une 
cité avait longuement résisté. Mais elles marquèrent surtout les affrontements entre croisés 
et musulmans, au vie/xiie siècle, alors que les combats étaient exacerbés par les appels à la 
guerre sainte et au jihad.

Dès lors, les chroniqueurs font parfois des exécutions individuelles ou collectives de pri-
sonniers des célébrations grandioses pendant lesquelles la crainte et l’horreur se mêlent à la 
piété, à la gravité et à la joie. Comme dans les cas déjà évoqués – Āq Sunqur, Abū Rakwa… – 
les décapitations étaient tout à la fois signe de dissuasion et de glorification du vainqueur, 
dont l’implacabilité allait pouvoir être rapportée de ville en ville, de mosquée en mosquée, de 
marché en marché. Elles étaient aussi offrandes : au Dieu tout-puissant qui seul accordait la 
victoire ; aux hommes qui y assistaient, plongés dans une atmosphère d’exaltation proche de 
celle générée par la fête, avec ses bruits, ses larmes et sa jubilation 143. Sous la plume de ʿImād 
al-Dīn al-Iṣfahānī, prosateur d’exception qui conte avec emphase l’exécution des Templiers 
et des Hospitaliers ordonnée par Saladin, après la bataille de Ḥaṭṭīn (rabīʿ II 583/juillet 1187), 
la terre semble avoir faim, l’air prendre « un petit goût empyreumatique 144 » et le souverain 
ayyoubide se muer, un instant, en un chantre du jihad presque illuminé, entouré d’hommes 
de religion émus et exaltés, usant du sabre et – pour certains – faisant couler le sang sans 
barguigner. L’ image souvent distillée dans les sources médiévales d’un homme magnanime 

142.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, V, p. 220, et Bianquis, Damas et la Syrie, II, p. 508.
143.  La proximité entre la guerre et la fête a été souvent commentée. Superbes pages de Roger Caillois, 
L’ homme et le sacré, Paris, 1950. 
144.  Apollinaire, « Merveille de la guerre », « Poèmes de la paix et de la guerre (1913-1916) », « Obus Couleur 
de Lune », Calligrammes,  Paris, 1918.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations220

s’astreignant à la moindre violence par nécessité est alors oubliée 145. Le spectacle, auquel l’en-
semble de l’armée assiste « en ordre », paraît grandiose. Il procure à Saladin un plaisir non 
dissimulé 146:

« Le lundi 27 du mois de rabīʿ II [583/6 juillet 1187], deux jours après la victoire [de Ḥaṭṭīn], il 
fit amener les Templiers et les Hospitaliers captifs et déclara : “ Je purifierai la terre de ces deux 
ordres immondes. ” Il assigna cinquante [dinars] à quiconque présenterait un Templier ou un 
Hospitalier captif. Aussitôt, les soldats en présentèrent des centaines. Il ordonna de les décapiter, 
préférant les tuer plutôt que les réduire en esclavage. Il y avait, auprès de lui, un groupe de docteurs 
et de mystiques, un certain nombre de gens voués à la chasteté et au renoncement. Chacun d’eux 
demanda la faveur d’exécuter un prisonnier, dégaina son sabre et découvrit son avant-bras. Le 
sultan était assis ; son visage était riant, tandis que ceux des mécréants étaient sombres ; les troupes 
s’étaient mises en ordre, les émirs se tenant sur deux rangs. De ces religieux, les uns taillèrent et 
tranchèrent bien, ils furent remerciés. Le sabre des autres hésita et rebondit ; il les excusa. D’autres 
encore furent moqués et remplacés. Et là, je regardais le sultan souriant au massacre. Je voyais en 
lui l’homme de parole et d’action. » 

Sourire, plaisir et exaltation. Encore n’est-il pas question ici de recueillement ou de prière 
collective, du type de celle au moyen de laquelle les Almoravides célébrèrent leur victoire 
d’al-Zallāqa, en Espagne, en 479/1086. Le Damascain Ibn al-Qalānisī tient à s’étendre sur 
l’événement. Il dénombre 20 000 morts dont :

« les têtes furent rassemblées. L’ on en fit quatre monticules extrêmement hauts pour l’ap-
pel à la prière. Les Almoravides retournèrent chez eux sains et saufs, victorieux, joyeux et 
récompensés 147. »

145.  L’ exécution de Renaud de Châtillon est ainsi présentée comme une absolue nécessité par certains auteurs 
arabes : il fallait châtier un homme non seulement impie, mais également parjure, qui ne savait ni tenir son 
rang, ni faire preuve des qualités exigibles d’un prince de sang. Saladin s’était juré de l’éliminer ; il le fait de 
ses propres mains. Mais s’il frappe Renaud, il laisse à d’autres le soin de l’achever (voire de le décapiter), 
selon plusieurs auteurs arabes. Outre les chroniques considérées comme les plus riches (les Nawādir  d’Ibn 
Šaddād, le Barq d’al-Iṣfahānī et le Kāmil d’Ibn al-Aṯīr, sub anno), voir tout particulièrement al-Iṣfahānī, Fatḥ 
(Massé), p. 28 (Saladin frappe Renaud, mais lui fait trancher la tête) ; Ibn al-ʿAdīm, Zubda, I, p. 145 (identique 
au précédent) ; Abū l-Fidā’, Bašar, I, p. 359 (même remarque) ; Maqrīzī, Sulūk, I, p. 18 (originalité : Saladin 
décapite Renaud de ses propres mains, et fait tuer tous les Templiers et Hospitaliers qu’il détient prisonniers) ; 
Ibn Taġrībirdī, Nuǧūm, II, p. 126-127 (id.) ; al-Ḏahabī, Ta’rīḫ al-islām, IX, p. 96 (s’attache, en particulier, à 
justifier l’exécution de Renaud des mains mêmes de Saladin) ; Ibn Ḫaldūn, V, p. 308 (résume les précédents) ; 
Ibn Kaṯīr, Bidāya, XII, p. 392-393 (id. ; tonalité très religieuse). Cf. également Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, 
VII, p. 176 et 193 (notice de Saladin) ; al-Ḏahabī, Siyar aʿlām al-nubalā’, XXI, p. 285 (notice de Saladin). Sur 
Renaud, récent : Hillenbrand, « The Imprisonment of Reynald of Châtillon », p. 79-102.
146.  ʿImād al-dīn al-Iṣfahānī, Fatḥ (Massé), p. 30-31  (la ponctuation a été changée). 
147.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 14. Al-Ḏahabī Ta’rīḫ al-islām, p. 3291, précise que les têtes furent 
ensuite brûlées. Sur la bataille, Huici Miranda, La grandes batallas de la Reconquista, p. 19-82 ;  EI 2a, XI, p. 426 
(« al-Zallāḳa », par Amin Tibi).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 221

Saladin fit procéder à d’autres exécutions du même type – ainsi avant Mongtisard 
(ǧumādā I 573/novembre 1177) ou à Ḥiṣn Bayt al-Aḥzān (Vadum Jacob, 575/1179) 148. L’ une 
d’elle, surtout, mérite que l’on s’y attarde ; elle se déroula quelques années avant Ḥaṭṭīn, à la 
suite de l’échec de l’expédition contre La Mecque organisée et dirigée par Renaud de Châtillon, 
en juillet 1183. Sans doute parce que les Lieux saints de l’islam avaient été menacés, dans le 
Kāmil, Ibn al-Aṯīr fait de l’exécution une immolation et un sacrifice. La racine N Ḥ R, qui 
désigne la décapitation, constitue une référence explicite à l’immolation du mouton 149. C’est 
d’ailleurs à Minā, siège du jour du grand sacrifice (yawm al-aḍḥā ou yawm al-naḥr) que les 
prisonniers destinés à être sacrifiés « comme les victimes immolées à La Mecque » (Maqrīzī 150) 
furent envoyés 151 :

« Al-Malik al-ʿ Ādil Abū Bakr b. Ayyūb se trouvait au Caire, où il représentait son frère Ṣalāḥ al-
Dīn. Il équipa une flotte et l’envoya, avec une forte troupe de musulmans commandée par Ḥusām 
al-Dīn Lu’lu’ al-Ḥāǧib – c’était le commandant de la flotte en Égypte (mutawallī al-usṭūl bi-Diyār 
Miṣr), un homme bon et courageux, victorieux [dans cette fonction]. Lu’lu’ partit sur leurs traces 
en toute hâte. Il commença par ceux qui se trouvaient devant Ayla. Il fondit sur eux tel l’aigle 
sur sa proie, en tua une partie et fit le reste prisonnier. Puis – aussitôt la victoire acquise – il se 
mit en marche, courant sus à ceux qui attaquaient ʿAyḏāb, mais il ne les trouva pas : ils avaient 
pillé tout ce qu’ils y avaient trouvé, tué tous ceux qu’ils y avaient rencontré et étaient partis pour 
d’autres lieux afin d’y faire la même chose. Ils avaient l’intention de pénétrer dans le Hedjaz, à 
La Mecque et à Médine – que Dieu Très Haut les garde –, de s’emparer du pèlerinage et de lui 
interdire l’accès à al-Bayt al-Ḥaram, et ensuite d’entrer au Yémen. Mais lorsque Lu’lu’ parvint à 

ʿAyḏāb sans les voir, il se mit sur leurs traces. Il alla vers Bāliġ, le rivage d’al-Ǧawzā’ et d’autres 
lieux encore ; il les atteignit sur le rivage d’al-Ǧawzā’ 152, et leur tomba dessus. Lorsqu’ils virent la 
mort misérable et le trépas (al-halāk) [s’approcher], ils partirent dans le désert, où ils se réfugiè-
rent dans une crevasse. Mais Lu’lu’, [qui s’était à nouveau embarqué avec ses hommes, accosta], 
débarqua et les combattit violemment. Il prit des chevaux à des Arabes qui se trouvaient ici, [les 

148.  Abū Šāma, Kitāb al-rawḍatayn, II/1, p. 31, p. 35-37 ; ʿ Imād al-dīn al-Iṣfahānī, al-Barq al-Šāmī, III, p. 180 ; 
al-Bundarī, Sanā al-Barq al-Šāmī, p. 333 ; Zouache, Armées et combats, p. 246-247.
149.  L’ expression qui revient le plus souvent, dans les sources narratives arabes, pour désigner la décapitation, 
est قطع عنقه : le coup porté à la nuque n’est pas distingué du tranchement de la tête, geste difficile qui nécessitait 
habileté et entraînement. L’ on trouve également (liste non exhaustive) : أعناقهم ; قطع رأسه ; أخد رأسه ou ضرب عنقه 
 ,Muḥīṭ) ينحر ; (les deux temps de la décapitation, égorgement et tranchement, sont différenciés) ذبحه واحتزّ رأسه
s. v. N Ḥ L : مثل الذبح في الحلق).  
150.  Sulūk, I, p. 79. 
151.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, X, p. 117-118 ; l’éd. Tornberg, XI, p. 323, est légèrement différente. Ibn al-Aṯīr est repris 
à l’identique dans le Muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar d’Abū l-Fidā’, sub anno. Son récit peut être complété par celui 
d’Ibn Ǧubayr, I, p. 65-66, qui croisa les prisonniers faits à l’occasion, à Alexandrie : « Les prisonniers sont à 
dos de chameaux, le visage tourné vers la queue et accompagnés de gens avec tambours et trompettes. […] 
Ils furent répartis entre les villes pour y être mis à mort ; on en dirigea sur La Mecque et Médine. » Cf. aussi 
Bancourt, Les musulmans dans les chansons de geste, I, p. 175 (s’appuie sur Grousset, Histoire des croisades, II, 
p. 735-736), qui considère que les Francs « furent traités comme des animaux destinés au sacrifice ».
152.  Abū l-Fidā : Sāḥil al-Ḥawrā.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations222

fit monter], et il les combattit avec ses cavaliers et ses fantassins 153. Il les vainquit, tua la plupart 
d’entre eux et fit le reste prisonnier. Il en envoya certains à Minā afin qu’ils y fussent égorgés 
(li-yunḥirū bi-hā) – châtiment [réservé] à ceux qui souhaitent semer la peur sur le sanctuaire de 
Dieu Très Haut (ḥaram Allāh Ta āʿlā) et de son Prophète. Il revint avec les autres en Égypte, où 
l’ensemble fut exécuté. »

Plus prégnantes en période de fortes tensions entre les chrétiens et les musulmans, de 
telles décapitations collectives paraissent avoir constitué un outil de propagande pour Saladin. 
Il ne faut pas pour autant y voir un signe d’un durcissement durable et sans retour des rap-
ports islamo-chrétiens, pendant l’ensemble de son règne 154. Avant Saladin, d’autres puissants 
musulmans avaient procédé de façon analogue, afin de se gagner plus aisément les masses ou 
simplement se venger de violences préalables, tel Ṭuġtakīn en 499/1105, le même souverain et 
İl-Ġāzī en 513/1119, Ibn al-Ma’mūn al-Baṭā’iḥī, en 517/1123-1124 ou Nūr al-Dīn en 552/1157 155. 
Pour autant, les prisonniers de guerre constituèrent toujours, au Proche-Orient, une monnaie 
d’échange et/ou une force de travail non négligeable. 

Rien de bien différent, finalement, de la situation qui prévalait dans l’Occident chrétien, 
où l’on ne décapitait également en nombre que lorsque l’affrontement avait été chargé d’en-
jeux émotionnels et idéologiques forts – comme après la bataille de Baginburn, en 1170, où 
les Anglo-normands coupèrent la tête de tous leurs prisonniers puis la jetèrent à la mer 156. 
Auteurs certes d’exactions nombreuses et cibles d’une intense propagande visant à les persua-
der qu’ils étaient les bras armés d’une lutte sans merci des christiani contre des pagani dont 
l’élimination seule allait permettre au Bien de remporter son combat eschatologique contre 
le Mal, les croisés/Francs adoptèrent rarement ce type d’attitude, en Orient. L’ exécution 
et la décapitation de 2 700 prisonniers sur ordre de Richard Cœur de Lion, en août 1191, ne 
semble d’ailleurs pas avoir fait l’unanimité parmi les croisés ni les chroniqueurs 157. L’ auteur 

153.  Le passage est peu clair. Il l’était sans doute déjà pour Abū l-Fidā’, qui a choisi de le supprimer. L’ édition 
Tornberg diffère mais n’est guère plus claire. 
154.  D’autres textes témoignent de sa mansuétude. Ibn Šaddād, Nawādir, p. 105-106, le décrit, à une occasion, 
ordonnant de décapiter un homme en prenant soin d’interdire qu’il fût mutilé.
155.  Ṭuġtakīn en 499/1105 (il fait décapiter tous les défenseurs du château d’al-ʿĀl, près de Tibériade) : al-
ʿAẓīmī, Ta’rīḫ Ḥalab, p. 363 ; Ibn al-Aṯīr, Kāmil, IX, p. 88-89 ; Sibṭ b. al-Ǧawzī, Mir’at al-zamān (al-Ġāmidī), II, 
p. 409 ; Albert d’Aix, Historia, RHC, Occ., IV, L. X, 8, p. 635-636. Le même Ṭuġtakīn et İl-Ġāzī : infra, à propos 
des crânes transformés en coupes à boire. Ibn al-Ma’mūn (donne l’ordre d’exécuter des prisonniers francs, 
en représailles, refusant même une offre de rançon de 30 000 dinars) : cf. Lev, « Prisoners of War », p. 15 et 
Strickland, « Rules of War or War without Rules? », p. 137. Nūr al-Dīn (ordonne de décapiter des Templiers 
et des Hospitaliers faits prisonniers) : Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 519-520.
156.  Ils venaient de l’emporter sur les combattants de Waterford. 
157.  Les lire en relation avec les précautions rhétoriques de l’auteur anonyme des Gesta Francorum à propos 
des décapitations post mortem d’Antioche (1098) évoquées plus haut ou de celles réalisées par les croisés devant 
Ḥārim (castrum cui nomen Aregh), en 1097 (des ennemis faits prisonniers « furent conduits devant la porte 
de la ville » et décapités, « pour augmenter la douleur de ceux qui se trouvaient dans la ville », Gesta, p. 70-71). 
Évidemment, ni l’historien anonyme ni les autres chroniqueurs latins ne prennent systématiquement de telles 
précautions (cf. par exemple à propos des Génois, Foucher de Chartres, Historia, II, 41).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 223

de l’Itinerarium peregrinorum et gesta Regis Ricardi décrit la cérémonie, qui eut lieu hors de la 
ville d’Acre. Soucieux de préserver Richard, il rend Saladin responsable du massacre de plus 
ordonné seulement, selon lui, après qu’un « conseil des grands » eût statué. Le vendredi qui 
suivit l’Assomption, l’ordre fut donné par le roi. Comme ʿImād al-dīn al-Iṣfahānī à propos des 
décapitations réalisées après Ḥaṭṭīn, le chroniqueur créée une atmosphère mêlant sentiment 
de vengeance, foi et joie. Enfin, affirme-t-il, « la grâce divine » s’était imposée aux croisés 158.

	 Exposer et préparer

Bien souvent, peu est dit, dans les sources narratives, du devenir des têtes tranchées. Les 
décapitations constituant la situation finale d’une narration sans surprise, leur mention clôture 
le récit de la même manière que la mort avait mis fin à l’affrontement.

	 Exhibitions

Pour autant, il est parfois fait état de l’utilisation de ces têtes. Certaines étaient exposées, 
pendant des durées variables, l’important étant de les exhiber dans un endroit fréquenté ou 
tout au moins visible de loin, par tous – il en allait de la tête des ennemis vaincus comme du 
corps de tous les suppliciés 159. À peine les combats terminés, comme lors de l’affrontement 
qui coûta sa vie à Roger de Barneville, devant Antioche, en 1097, la tête du chef tué pouvait 
être plantée sur une pique ou une lance et ramenée au camp, trophée dont la vue galvanisait 
les troupes tout autant qu’elle décourageait l’adversaire 160.

Après les combats, les Assyriens avaient pour coutume d’empiler les têtes de leurs ennemis 
en tas, aux portes des places dont ils venaient de s’emparer ; celles des personnages les plus im-
portants, rois ou chefs de guerre de renom, étaient même conservées et pendues aux arbres du 
jardin royal 161. Parfois, les Romains n’agissaient pas différemment, ainsi que les Celtes, dont, au 
ier siècle av. J.-C., Posidonius décrit avec effroi des coutumes (enclouer les têtes de leurs ennemis sur 
les portes de leurs maisons) que l’archéologie la plus récente paraît confirmer, au moins dans une 
zone littorale allant de la Catalogne à la Provence 162. Au Moyen Âge, le Maghreb et al-Andalus 

158.  Itinerarium peregrinorum et gesta Regis Ricardi, IV, 2-4, p. 240-243. Cf. Ambroise, L’ Estoire de la guerre 
sainte, p. 144-148 (selon lui, les musulmans demandent à Saladin de les venger). 
159.  Par exemple Ibn Taymiyya, al-Siyāsa al-šarʿiyya, p. 105, à propos d’al-ṣalb – qui consiste à exposer un 
corps en un lieu élevé, de manière à ce qu’il soit visible de tous :

 وأماّ الصلب المذكور فهو رفعهم على مكان عال ليراهم الناس ويشتهر أمرُهم وهو بعد القتل عند جمهور العلماء ومنهم مَن قال يُصلبون ثمّ يُقتلون 
وهم مصلوبون. وقد جوّز بعض الفقهاء قبلَهم بغير السيف حتى قال بعضهم يُترَكون على المكان العالي حتى يموتوا حتف أنوفهم بلا قتل.

Pour l’époque seldjouqide, voir les exemples donnés par Lange, Justice, Punishment, and the Medieval Muslim 
Imagination, p. 64-66.
160.  Albert d’Aix, Historia, IV, 27-28 ; Robert le Moine, Historia ierosolymitana, VI, 8 ; Chanson d’Antioche, 
vers 6682-6724 ; Raymond d’Aguilers, Liber, p. 66-67.
161.  Sterckx, op. cit., p. 88.
162.  Posidonius ap. Diodore de Sicile, V, 29 et Strabon, IV, 4, 5 – cf. Benoît, « The Celtic Oppidum of 
Entremont, Provence », p. 246 ; id., « Les ‘‘têtes sans bouche’’ d’Entremont », p. 38-69 ; Moret, Les fortifications 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations224

connurent aussi de tels enclouages, comme châtiment exemplaire infligé à un homme puissant 
révolté 163. En Syrie et en Égypte, l’on accrochait également aux portes des murailles des têtes 
de combattants. Lorsqu’il pénétra à Damas, en ḏū l-ḥiǧǧa 359/octobre 970, le Kutamide Ǧaʿ far 
b. Falaḥ, qui servait les Fatimides, fit décapiter les hommes d’armes qui, auparavant, les avaient 
combattu. Leurs corps furent accrochés sur des gibets, leurs têtes suspendues aux portes de la 
ville 164. Source d’effroi, une telle exposition, vers l’extérieur, faisait des remparts – qui délimitaient 
un espace de vie – un repoussoir pour tout homme tenté par la lutte armée contre le nouveau 
pouvoir. Elle faisait également des têtes des objets apotropaïques, l’énergie et l’antagonisme de 
l’ennemi se muant au moins temporairement en force propitiatoire. 

Traces fugaces certes que ces têtes dont la présence constituait un signe destiné à marquer 
à jamais les esprits des hommes et des femmes qui les voyaient ou à qui on les décrivait. Elles 
participaient de l’intense propagande menée par les souverains musulmans, à destination de 
leurs administrés ou du calife. À lire les chroniques, des têtes se promenaient régulièrement 
à travers l’ensemble du Proche-Orient, après une victoire, fichées sur des lances – sur des 
sommets donc, qui ont « partout un caractère sacré 165 ». À l’époque fatimide, les têtes des 
ennemis des califes étaient envoyées au Caire – 700, par exemple, en 318/992, qui escortaient 
Munīr al-Saqlabī, dont Ibn al-Qalānisī et al-Maqrīzī content l’humiliation, une fois sa défaite 
consommée 166. Elles pouvaient également en partir, lorsque le calife tenait à donner « une di-
mension impériale 167» à une victoire dont il tenait à informer tous ses sujets – jusqu’à 30 000 
têtes, transportées dans des corbeilles, à dos de chameaux, en 396/1006, après la défaite d’Abū 
Rakwa, et promenées à travers la Syrie, jusqu’à Raḥba, où elles furent jetées dans l’Euphrate, 
aux frontières d’un Empire sur lequel elles allaient pouvoir désormais veiller 168. Après la chute 
des Fatimides, en Syrie, des expositions itinérantes aussi massives étaient impensables. Des 
souverains en quête de légitimité – politique, religieuse – n’en firent pas moins promener les 

ibériques, p. 289-291 ; Sterckx, Celtes préchrétiens, p. 30, 99 (têtes des légions de Quinctilius Varus retrouvées 
clouées aux arbres sacrés, notamment d’après Tacite, Annales, i, 61) ; Poulle, « La nouvelle Énéide d’Ovide 
dans les Fastes (I, 461-586) », p. 67-68 ; 
163.  Exemple des Almoravides à Fès, sur la porte Bāb al-Silsila : Largadère, Les Almoravides : le djihad andalou 
(1106-1143), p. 307. Cf. aussi Dozy, Histoire des musulmans d’Espagne, p. 30 (enclouage d’Aḥmad b. Muʿawiyya 
sur une porte de Zamora, d’après Ibn Ḥayyān). 
164.  Bianquis, Damas et la Syrie, I, p. 46. Voir aussi les têtes des Francs accrochées aux portes du Caire en 
642/1244 : Sibṭ b. al-Ǧawzī, Mir’at al-zamān, p. 745-747, cité par Eddé, Alep, no 774 p. 302. 
165.  Stahl, Histoire de la décapitation, p. 119.
166.  Munīr al-Ḫādim, ainsi qu’al-Maqrīzī l’appelle, arriva au Caire le 10 ḏū l-ḥiǧǧa 318/17 février 992, puis 
fut pardonné : Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 69 ; Maqrīzī, Ittiʿāẓ al-ḥunafā’, I, p. 273. L’ ensemble des 
événements : Bianquis, op. cit., p. 190. Sur le tašhīr (parade humiliante) cf. Lange, Justice, Punishment and the 
Medieval Muslim Imagination, p. 79 sqq. et index, s. v.
167.  L’ expression est de Thierry Bianquis, Damas et la Syrie, I, p. 284.
168.  Cf. Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 104 ; Ibn Ẓāfir, Aḫbār al-dawla al-munqaṭiʿa, p. 48 ; Al-
Musabiḥḥī ap. Maqrīzī, Ittiʿāẓ al-ḥunafā’, II, p. 67 (p. 60-67 l’ensemble de l’aventure d’Abū Rakwa) ; Sibṭ b. 
al-Ǧawzī, Mir’at al-zamān (éd. Rassi),  p. 17-25 ; Nuwayrī, Nihāyat al-arab, XXVIII, p. 181-184 (parle de 70 000 
têtes, signe évident de tasbīʿ – cf. Conrad, « Seven and the Tasbīʿ : on the Implication of Numerical Symbolism 
for the Study of Medieval Islamic History », p. 42-73 ; Zouache, Armées et combats, p. 593-594). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 225

têtes de leurs ennemis – celle d’Āq Sunqur, par exemple, déjà évoquée, lorsque Tutuš l’emporta 
en Syrie du Nord, en 487/1094 169. Une fois les croisés installés en Syrie, on entend régulière-
ment parler de retour d’armées triomphantes avec les têtes des chrétiens, ou de l’envoi de têtes 
au sultan seldjouqide, à Ispahan par exemple, en 507/1113, par Ṭuġtakīn et Mawdūd – mais 
l’on ne sait pas forcément si ces têtes étaient exposées avant leur départ 170.

À tout le moins, ces têtes constituaient des étendards permettant soit d’affirmer avec force 
une domination sur un territoire, soit de réclamer légitimité au calife de Bagdad. Pour peu 
qu’il ait survécu, l’ennemi, vaincu, n’assistait pas à l’exposition. En revanche, l’on ne sait pas 
vraiment à qui Zangī s’adressait lorsqu’il fit exposer des têtes tranchées, en 531-532/1137 sans 
doute, à la suite d’une bataille contre les Francs pendant laquelle Ibn Bišr, l’envoyé du calife 
abbasside, mourut. Usāma b. Munqiḏ se contente de rapporter que de nombreux Francs 
furent tués et que Zangī, furieux, ordonna « qu’on réunît leurs têtes dans un champ cultivé 
qui faisait face au château (al-ḥiṣn) ». Ces têtes furent probablement empilées. Sinon, Usāma 
aurait sans doute précisé qu’elles avaient été plantées sur des lances. On les compta. Il y en 
avait 3 000 171.

	 Préparations ?

	 Salage, embaumement
Sans doute les têtes faisaient-elles l’objet d’un traitement permettant de retarder leur 

putréfaction et donc d’être transportées et, on le verra, conservées sans trop de difficultés. 
Selon Posidonius, les Celtes embaumaient les têtes des ennemis de marque dans l’huile de 
cèdre, avant de les faire admirer à leurs visiteurs 172. L’ on apprend, au détour d’une chronique, 
qu’en Espagne, au vie/xiie siècle, des têtes de musulmans furent restituées par les chrétiens 
à leurs veuves, à Cordoue, après avoir été embaumées par des médecins juifs et musulmans, 
« enveloppées dans des linges précieux, enfermées dans des coffrets d’or et d’argent 173 ». À 
l’époque ottomane, la préparation se décomposait en deux étapes : les têtes étaient d’abord 
écorchées, avant d’être remplies de paille ou de coton 174. Il semble bien qu’alors, certaines 
têtes ne voyageaient pas complètement : le crâne pouvait être conservé sur place alors que la 
peau prenait la route 175. 

169.  Ibn al-ʿAdīm, Buġya, IV, p. 1957, 1959 .
170.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 296. Furent envoyés des prisonniers, des têtes (ru’ūs), des chevaux 
et différentes armes.
171.  Usāma b. Munqiḏ, Kitāb al-iʿtibār, p. 1-2.
172.  Ap. Strabon, IV, 4, 5 et Diodore de Sicile, V, 29, 5, reproduits dans Sterckx, Celtes préchrétiens, 
p. 19-20.
173.  Ap. Gaultier-Dalché, « Islam et chrétienté en Espagne au xiie siècle », p. 214. Sur les techniques de 
l’embaumement : Mayer, Embalming : History, Theory and Practice, 2006.
174.  Stahl, Histoire de la décapitation, p. 37-39, où il est aussi question de têtes remplies d’herbes et de coton, 
de têtes écorchées et empaillées, de têtes saupoudrées de sel, de têtes de personnages importants remplies 
de coton et d’essences parfumées, d’une tête trempée dans le miel. 
175.  Id., ibid., p. 39.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations226

Les sources narratives sur lesquelles je m’appuie ne sont guère plus prolixes. Tout au plus y 
apprend-on parfois que « les têtes furent nettoyées » avant d’être envoyées 176. Tout au plus est-il 
mentionné, au détour d’un récit de la bataille d’Inab (1144/1149), qu’avant d’envoyer la tête de 
Raymond II de Tripoli au calife, à Bagdad, Nūr al-Dīn l’aurait faite soigneusement « enchâsser 
dans l’argent 177 » – la proximité avec les pratiques des Issédons, décrites par Hérodote, est 
évidente : selon l’historien grec, ces derniers se livraient à un culte des crânes, la tête des morts 
destinés à être vénérés étant « soigneusement rasée, vidée et recouverte de feuilles d’or 178 ». Les 
croisés eux-mêmes pratiquèrent l’embaumement (ou des formes d’embaumement) 179. En 1118, 
aux dires d’Albert d’Aix (Foucher de Chartres, qui rapporte le fait, est moins précis), Baudouin 
Ier de Jérusalem demanda à son cuisinier de lui ouvrir le corps, d’extraire ses organes et de 
les enterrer, avant de les saler à l’intérieur et à l’extérieur, et de l’embaumer avec des épices et 
des aromates. Ainsi put-il être transporté sans danger à Jérusalem, attaché à son cheval, sans 
crainte que l’ennemi, à qui l’on donnait ainsi le change, ne crût que le roi était mort, et n’y 
trouvât donc matière à attaquer la troupe en marche 180.

Quelle technique les musulmans utilisaient, les sources narratives ne le disent pas 181, même 
si un chroniqueur latin affirme qu’en 1219, pendant le siège de Damiette, le sultan ayyoubide 
fit vider et embaumer de nombreuses têtes de chrétiens qu’on promena ensuite à travers tout 
le pays, sans doute pour rassurer la population 182 ; l’on sait, d’ailleurs, que le natron était 
toujours utilisé, en Égypte, au Moyen Âge 183. Michel le Syrien raconte, à propos de la mort 
de Bohémond II d’Antioche, en 1130, en Cilicie, lors d’une embuscade tendue par l’émir da-
nishmendite Ġāzī, que ce dernier « fit préparer la tête de Bohémond », puis l’envoya « avec 
divers présents, armures et chevaux, au calife de Bagdad 184 ». Ailleurs, il affirme que les têtes 
étaient salées avant d’être transportées. Il est question, ici, des déboires des troupes de Manuel 
Comnène (m. 1180)  face au Seldjouqide de Rūm Qiliǧ Arslān 185 :

176.  Infra, à propos du « magasin des armes », ḫizānat al-ru’ūs, l’extrait du Kāmil traduit, VII, p. 85.
177.  Références aux sources dans Cahen, Syrie du Nord, p. 383-384 et no 11 et Élisséeff, Nūr ad-Dīn, I, p. 432 ; 
Guillaume de Tyr, Historia, RHC, Occ., I, L. XVII, 9, p. 153.
178.  Hérodote, Histoire, IV, 26. Cf. les interprétations de Lebedynsky, Les Saces, p. 186.
179.  Voir Patrice, « L’ exérèse du cœur dans l’embaumement médiéval occidental », p. 279-286 ; Erlande-
Brandenburg, Le Roi est mort, 1975.
180.  Foucher de Chartres, Historia, p. 611-612, qui ne parle que des intestins, au contraire d’Albert d’Aix, 
Historia, RHC Occ. IV, L. XII, 28, p. 708, à corriger selon l’éd. Edgington, p. 868 : « Quapropter, dissimulata illius 
morte et omni tristicia, sicut obnixe rogauit, sectus est aluus illius, uiscera exposita et sepulta, corpus uero salsum 
interius et exterius in oculis, ore, naribus et auribus, aromatibus quoque ac balsamo conditum, corio consutum 
ac tapetibus inuolutum, equis impositum ac firmiter alligatum est, ita ut nulla gentilium astutia percipere posset 
eum obisse, et sic in audaciam persequendi exercitum desolatum unidique ebullientes animarentur. »
181.  Quelques techniques sont décrites par A. S. Tritton dans l’article « Ḥināṭa » de l’EI 2a, III, p. 403.
182.  Memoriale potestatum Regiensium, auctore anonymo Regiense, cité par Michaud, Bibliothèque des croisades, 
p. 603 (je n’ai pu avoir accès au texte latin).
183.  « Naṭrūn », EI 2a, VII, page 1035 (A. Dietrich); « Bawraḳ (būraḳ) », ibid., Suppl. I, p. 130.
184.  Michel le Syrien, Chronique, III, p. 227. Comparer à Guillaume de Tyr, Historia, RHC. Occ, I, L. XIII, 
27, p. 598-599.
185.  Id., ibid., p. 372.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 227

« L’ émir ordonna de recueillir leurs têtes et de les apporter à Mopsueste. On les sala pour les 
envoyer au roi. La plupart d’entre eux se trouvaient être des gens de Mopsueste ; les femmes 
reconnurent les têtes de leurs maris, et ce fut une grande lamentation : leur joie fut changée en 
deuil. […]

Le sultan envoya à tous les émirs, au calife de Bagdad et au sultan du Ḫurāsān des esclaves, des 
servantes, des armes et les têtes des Grecs et leurs chevelures au bout des lances, et il les prome-
naient par les rues sur la croupe de leurs chevaux, en se réjouissant. »

	 Scalps
Des têtes tranchées, salées et transportées, promenées par les cavaliers sur la « croupe des 

chevaux », à la manière des Celtes décrits par Strabon 186, des Sarrasins des chansons de geste 187 
ou des cavaliers d’al-Muẓaffar de Ḥamā qui, après un violent affrontement nocturne, en 1191, 
pendant le siège d’Acre 188, 

« suspendit, au petit matin, plusieurs têtes de Francs au cou des chevaux que les soldats leur 
avaient enlevées, et vint les montrer au sultan al-Malik al-Ašraf ».

Des têtes et des chevelures pendues au bout des lances ; une joie affichée. L’ analogie avec 
les scalps dont les peuples steppiques auraient raffolé est évidente. Les sources historiques 
(Hérodote), archéologique et iconographique (les plaques d’Orlat) convergent : les Scythes 
scalpaient leurs ennemis, en pratiquant « une incision à l’entour [de la tête], vers les oreilles », 
puis, « la prenant par le haut, ils en arrachent la peau en la secouant », afin de la suspendre 
finalement « à la bride du cheval 189 ». Les Sarmates arrachaient également, en guise de trophées, 
« les scalps aux têtes coupées », et les accommodaient « en phalères pour leurs chevaux 190. » Les 
scalps que semble décrire Ibn al-Qalānisī, à l’occasion de la commémoration d’une victoire de 
Nūr al-Dīn sur les Francs, en ǧumādā I 552/juin 1157, sont cette fois attachés aux étendards 
des vaincus 191 :

186.  Strabon, loc. cit. : « Je pense à leur usage, lorsqu’ils reviennent du combat, de suspendre à l’encolure de 
leur cheval les têtes de leurs ennemi et d’ainsi les rapporter pour les clouer devant leurs portes ».
187.  Les têtes sont transportées accrochées à l’arçon de la selle : Le jor avoit ocis jusqu’à x crestiens ; / Devant 
a son arçon en ai panduz les chiefs : Floovant, 354, cité par Bancourt, Les musulmans dans les chansons de 
geste, I, p. 178.
188.  Abū l-Fidā’, Muḫtaṣar ta’rīḫ al-bašar, p. 478. L’ ensemble du passage : 
السلطان  إلى  منهم وأحضر ذلك  العسكر  التي كسبها  الفرنج في رقاب خيلهم  المظفّر صاحب حماة عدّة من رؤوس  الملك  الصباح علق  فلمّا أصبح 

الملك الأشرف.
189.  Hérodote, Histoire, IV, 64. Une méthode appelée « périscythisme » (« scalper à la manière scythe ») est 
décrite par un ophtalmologue de l’époque d’Auguste : ap. Aétios d’Amida, Aetii Amideni Libri medicinales, 
éd. A. Olivier, Berlin, 1950, cité par Renaut, Marquage corporel et signation religieuse dans l’Antiquité, I, p. 268. 
Cf. aussi Lebedynsky, Les Scythes, p. 175.
190.  Ammien Marcelin, Res Gestae, XXXI, 2, 22, http://www.thelatinlibrary.com/ammianus/31.shtml#2 
(consulté le 20 novembre 2009).
191.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 523-524. Les scalps sont ainsi décrits : « wa fī-hā min ǧulūd 
ru’ūsihim bi-šarʿihā ʿidda ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations228

 « Les prisonniers et les têtes des morts arrivèrent à Damas le dimanche suivant le jour de la 
conquête. Ils avaient mis, sur chaque chameau, deux chevaliers parmi les plus vaillants, avec l’un 
de leurs étendards déployés, auquel étaient attachés des scalps. »

À Myriokephalon, en septembre 1176, lors de leur victoire sur les Byzantins, les Turcs 
seldjouqides émasculèrent et scalpèrent les cadavres, si l’on en croit Niketas Choniates 192.

	 Conserver

	 Coupes à boire

D’autres parallèles peuvent être faits entre les coutumes des peuples nomades de l’époque 
antique et celles des Turcs qui s’imposèrent au Proche-Orient, à partir de la fin du ve/xie 
siècles. Les peuples scythiques auraient eu l’habitude de boire dans le crâne d’un ennemi trans-
formé en coupe – Hérodote en parle à propos des Scythes, alors que des coutumes identiques, 
semble-t-il confirmées par l’archéologie, sont évoquées à propos des Xiongnu au iiie siècle av. 
J.-C., d’Alboin, roi des Lombards de 568 à 572,  des Bulgares au ixe siècle, des Petchénègues 
au ixe siècle, de l’Arménien Philarète Brachamios et de son allié de Mayyāfāriqīn, en 1075 193. 
Pour autant, doit-on prendre pour argent comptant le récit que Guibert de Nogent, latiniste à 
la culture classique éprouvée, consacre à la mort du seigneur de Tibériade, Gervais de Basoche, 
en 501/1107-1108 ? Défait et emprisonné par Ṭuġtakīn, l’atabeg de Damas, il refusa d’abjurer 
sa foi et fut exécuté : après avoir été attaché contre un arbre, il servit de cible aux archers, qui 
le percèrent de nombreuses flèches. Cela se déroulait, selon Guibert, dans une atmosphère 
particulière, alors qu’une fête « sacrilège » et étrange battait son plein. Une fête couronnée par 
l’exécution de Gervais et par la transformation de son crâne, découpé et modelé de façon à lui 
« donner la forme d’un vase, comme si elle allait servir de coupe » à Ṭuġtakīn, qui y trouvait 
là un moyen de répandre la terreur parmi les Francs 194.

192.  Chonaties, Annales, p. 107 : « The slain had had their scalps torn from their heads, and the phalluses 
of many had been cut off. It was said that the Turks took these measures so that the circumcised could not 
be distinguished from the uncircumcised and the victory therefore disputed and contested since many had 
fallen on both sides. »
193.  Hérodote, Histoire, IV, 13 (noter que les pratiques des pauvres, qui sertissent les crânes dans du cuir, 
sont distinguées de celles des riches, qui recouvrent « l’os du crâne avec de l’or ou de l’argent ») ; Lebedynsky, 
Les Scythes, p. 175. Archéologie : Lebedynsky, ibid. : « À Bil’s’ke Horodychtché sur la Vorskla, dans la steppe 
boisée ukrainienne, ont été découverts plusieurs crânes montés en coupes, avec des anses. » Bulgares et 
Petchénègues : Lebedynsky, Les nomades, p. 34. Alboin : Sterckx, Celtes préchrétiens, p. 102-103. Philarète : 
cf. Dadoyan, Fatimid Armenians, p. 77.
194.  Guibert de Nogent, Dei gesta per Francos, L. VII, XLVII : « Miles sagittis confossus et capitis abscisione 
martyrii palmam promeruit ». Comparer à Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 258-259, bien informé 
mais beaucoup plus sobre : « [Tuġtakīn] envoya certains d’entre eux comme cadeaux au sultan, et il tua 
Gervais et ceux de ses compagnons, aṣḥāb, prisonniers à ses côtés, après avoir refusé le monceau d’argent 
qu’ils proposaient contre leur libération. » Cf. aussi Ḏahabī, Ta’rīḫ al-islām, sub anno 501, plus concis encore. 
Friedman, Encounter between Enemies, p. 121, suit Guibert de Nogent.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 229

Régulièrement dépeint comme un homme sanguinaire par les chroniqueurs latins, Ṭuġtakīn 
récidiva, selon Gautier le Chancelier cette fois, en 513/1119, aux dépends de Robert de Zardanā 195. 
Des légendes circulaient-elles, à propos du maître de Damas ? Gautier connaissait-il les Dei 
gesta per Francos de Guibert, ou avait-il directement ou indirectement accès aux écrits d’Hé-
rodote ou d’autres auteurs faisant état de pratiques équivalentes ? Cherche-t-il simplement à 
frapper les esprits de ses lecteurs en faisant de l’usage de boire dans le crâne du vaincu « une 
métaphore littéraire de la cruauté et du martyre 196 » ? Ou, simplement, Ṭuġtakīn, dont Usāma 
b. Munqiḏ révèle par ailleurs que Robert était son ami (ṣadīq), était-il coutumier d’une telle 
pratique – destinée à s’approprier tout ou partie de la puissance vitale de sa victime, censée être 
contenue dans la tête 197 ? Séduisante, l’hypothèse semble infirmée par les incohérences du récit 
de Gautier (le crâne est immédiatement serti d’orfèvrerie) et sa volonté de noircir Ṭuġtakīn à 
l’excès, ainsi que par la version de l’exécution proposée par Usāma b. Munqiḏ, pourtant peu 
amène envers le souverain damascain 198. 

Qu’elles soient ou non avérées, les transformations de crânes prêtées à Ṭuġtakīn partici-
paient d’une diabolisation de l’ennemi dont les auteurs latins sont coutumiers, à l’encontre des 
pagani. Au xiiie siècle, alors que la croisade suscitait déjà moins d’enthousiasme, Humbert 
de Romans dénonçait « leur zèle pour leur religion », si prononcé que « là où ils détiennent le 
pouvoir, ils décapitent sans pitié tout homme qui prêche la religion 199 ».

	 Ḫizānat al-ru’ūs

L’ attitude de Ṭuġtakīn dénote l’importance que les souverains musulmans accordaient au 
chef de leurs ennemis. Cette importance est confirmée par l’existence, à Bagdad et au Caire, 
de lieux spécialement dédiés à la préparation et/ou à la conservation de têtes – probablement 

195.  Peu après la deuxième bataille de Dānīṯ. Les versions divergent, à propos des « aventures » de Robert. 
Outre Gautier le Chancelier, Bella Antiochena (Hagenmeyer), L. II, 14, p. 107-109 : « De Martyrio Roberti 
Falcoii » et Usāma b. Munqiḏ, Kitāb al-iʿtibār, p. 119-120, voir Ibn al-ʿAdīm, Zubda, II, p. 190-193 ; Deschamps, 
« Le château de Saône et ses premiers seigneurs », p. 81-82 ; Cahen, « Note sur les seigneurs de Saone et de 
Zerdana », p. 154-159 ; id., Syrie du Nord, p. 289-290 et no 14 p. 290 ;  Asbridge et Edgington, Walter the 
Chancellor’s The Antiochene Wars, p. 49, p. 103 no 166.
196.  Friedman, Encounter between Enemies, p. 122.
197.  Cf. Sterckx, loc. cit.
198.  Gautier et Usāma b. Munqiḏ, loc. cit. : « Ainsi donc, lorsque Robert fut fait prisonnier – l’atabeg Ṭuġtakīn 
avait assisté İl-Ġāzī pendant la bataille – il offrit qu’on le rançonnât contre 10 000 dinars. İl-Ġāzī dit alors : 
‘‘Amenez-le à l’atabeg. Sans doute l’effrayera-t-il, nous faisant ainsi monter le montant de la rançon !’’ Ils s’y 
rendirent. L’ atabeg buvait dans sa tente. Lorsqu’il le vit s’avancer, il se leva, mit les pans de sa robe dans son 
ceinturon, se saisit de son épée, sortit au devant de lui et lui coupa la tête. [Quant il le sut], İl-Ġāzī lui envoya 
quelqu’un le blâmer. Il lui fit dire : “ Le moindre dinar nous manque, pour [payer] les Turcomans, celui-ci 
s’estime à 10 000 dinars, je te l’envoie afin que tu lui fasses peur, au cas où il offre plus encore, et tu l’exécutes ! ” 
[Ṭuġtakīn] répondit : “ Je ne connais pas de meilleur moyen pour faire peur ! ”. » Cf. aussi Deschamps, « Le 
château de Saône et ses premiers seigneurs », p. 82.
199.  Ap. Daniel, Islam et Occident, 1973, p. 173. Voir aussi Munro, « The Western Attitude toward Islam 
during the Period of the Crusades », p. 342-343.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations230

celles des hommes les plus illustres. Il est explicitement question d’un « magasin des têtes », 
ḫizānat al-ru’ūs, à propos des difficultés du calife abbasside al-Qāhir, en 321/933. Souvent dé-
peint comme un homme particulièrement cruel, al-Qāhir fit exécuter l’émir Mu’nis al-Ḫādim 
et ses alliés Yalbaq et son fils ʿAlī ; leurs têtes, tranchées pendant une sorte de cérémonial 
itinérant évoquant parfois le supplice de Saint-Jean Baptiste, furent nettoyées puis déposées 
dans la ḫizānat al-ru’ūs 200 :

« Alors [le calife al-Qāhir] donna l’ordre de l’égorger, puis on lui trancha la tête. Ils la posèrent 
sur un plateau (ṭašt 201 ), puis al-Qāhir partit, précédé par le plateau qu’on portait devant lui, jusqu’à 
arriver à Balīq, devant lequel l’on posa le plateau – s’y trouvait, donc, la tête de son fils. Lorsqu’il le vit, 
il pleura et s’en saisit afin de l’embrasser et de le humer/le boire 202. Alors al-Qāhir donna l’ordre de 
l’égorger. Sa tête fut posée sur le plateau, et il fut donc porté devant al-Qāhir. Ce dernier s’en alla et 
entra chez Mu’nis, devant qui il déposa les deux têtes. Lorsque [Mu’nis] les vit, il prononça la šahada, 
les reprit et maudit celui qui les avait exécuté. C’est alors qu’al-Qāhir dit : “ Traînez le chien maudit !” 
Alors ils le trainèrent, l’égorgèrent et mirent sa tête sur le plateau. Il donna ensuite l’ordre de promener 
les têtes des deux côtés de Bagdad, et de crier : ‘‘ Voici les restes de celui qui a trahi l’imam et a œuvré 
pour corrompre son État (dawla). Puis elles furent ramenées, nettoyées et mises dans le magasin des 
têtes (ḫizānat al-ru’ūs), comme on en avait l’habitude (kamā ǧarrat al-‘āda). » 

Ibn al-Aṯīr ne précise pas où se trouvait le magasin des têtes. Toujours est-il qu’il ne fut pas 
détruit ; on y déposa, par exemple, la tête de Tutuš b. Alp Arslān, mort en 488/1095 sur le champ 
de bataille (mais non sans l’avoir promenée à travers Bagdad 203). Le passage du Mir’at al-zamān 
de Sibṭ b. al-Ǧawzī traduit ci-dessous laisse penser qu’il était situé dans le palais califal ou tout 
près 204 ; il confirme également qu’on y plaçait les têtes des chefs de guerre les plus illustres 205 :

200.  Ibn al-Aṯīr, Kāmil, VII, p. 85 (cf. aussi p. 86, une autre version de l’événement). Même extrait dans le 
Ta’rīḫ muḫtaṣar al-duwal d’Ibn al-ʿIbrī, le Ta’rīḫ Muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar d’Abū l-Fidā’ et la Nihāyat al-arab 
d’al-Nuwayrī (sub anno). 
201.  On pourrait aussi traduire « dans une assiette » ou « dans une écuelle ».
202.   ,« Le sang du Prophète aurait été bu par ‘Abd Allāh b. al-Zubayr (cf. Gril, « Le corps du Prophète .ويترشّفه
p. 50). Rappelons aussi Jean, VI, 53 : « En vérité je vous le dis, si vous ne mangez pas la chair du Fils de 
l’homme et si vous ne buvez pas son sang, vous n’avez pas la vie en vous-mêmes ». Sterckx, Celtes préchrétiens, 
p. 164, rapporte la « formule d’une glose du vieux Bréviaire d’York » : Caput Iohannis in disco : signat corpus 
Christi, qu’il propose de traduire/restituer : « La tête [coupée] de Jean [le Baptiste] sur le plat [présenté à 
Hérode par Salomé] symbolise le corps du Christ. » EI2a, XI, p. 248, « Yaḥyā b. Zakariyyā’ », par A. Rippin, 
sur saint Jean-Baptiste dans la tradition musulmane. 
203.  Al-Ṣafadī, Wāfī al-wafāyāt, X, p. 234, concis.
204.  Maqdisi, « The Topography of Eleventh Century Baġdād », I, p. 182 (plan ; le palais est situé en E, sur la 
rive droite du Tigre), p. 194 no 1 : « The Quarter of the Caliphal Palaces (near E) ; also called : Ḥarīm, i. e. the 
Caliphal Sanctuary (surrounded by a wall), a term which, in its broad sense, designated the general area in 
the vicinity. The term Ḥarīm (or Dār al-Ḫalīfa, or Dār al-Ḫilāfa) is also used to designate the area encircled 
by Mustaẓhir’s Wall of 488. » Cf. aussi Le Strange, Baghdad, chap. xviii, p. 242-262 et index p. 362.
205.  Selon M. al-Muqābala, « al-Wazīr ʿAwn al-dīn b. Hubayra » (p. 316 et no 20 p. 337, citant M. ʿAwād, 
« Ḫizānat al-ru’ūs’ », p. 1066), « ḫizānat al-ru’ūs : elle se trouvait dans le palais des califes abbassides à Bagdad. 
On y déposait les têtes de ceux qui s’étaient opposés au califat, après avoir été nettoyées et mises dans des 
corbeilles de papyrus et d’osier ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 231

« Et pendant le mois de ǧumādā II [601]/janvier-février 1205 après cette bataille, un incendie 
éclata dans le palais califal (Dār al-ḫilāfa) – il n’y en avait jamais eu de tel dans le monde. Les portes 
du palais furent ouvertes, de nuit, et le vizir Ibn Mahdī et les principaux personnages de l’État 
montèrent au magasin des armes (ḫizānat al-silāḥ). Ils y constatèrent que le feu y avait pris. Tous 
les porteurs d’eau et les valets de chambre qui se trouvaient à Bagdad se rassemblèrent, avec des 
récipients et des outres, ainsi que les artisans et les ouvriers. Ils œuvrèrent nuit et jour, jetant de 
l’eau sur le feu qui s’étendait. Tout ce qui se trouvait dans le magasin brûla – armes et provisions 
(amtiʿa), arcs, flèches, lances, armures maillées (durūʿ), épées, armures écaillées (ǧawāšin), cottes 
de mailles, récipients de naphte, casques incrustés de pierres précieuses et de rubis. Aidé par le 
vent, le feu progressait. Il lécha les maisons, le Tāǧ et le palais blanc (al-dār al-bayḍā’), dont le calife 
sortit pour aller vers le Tigre. Le magasin des têtes (ḫizānat al-ru’ūs) brûla. La tête d’al-Basāsīrī, 
celle d’Ibn Minkumā (sic), celle de Ṭuġril et d’autres encore [disparurent en fumée]. Quel exemple 
à méditer 206 ! 207. »

Du passage où Ibn Ẓāfir décrit la déchéance d’Abū Rakwa, au début du ve/xie siècle, il 
faut sans doute comprendre qu’un tel lieu – ou son équivalent – avait également été édifié, au 
Caire. Il y est question d’un « magasin des ennemis », ḫizānat al-a dʿā, où les têtes des compa-
gnons d’Abū Rakwa furent déposée. Après y avoir sans doute été préparées (embaumées ?), 
elles partirent pour l’exposition itinérante dont il a déjà été question, jusqu’aux confins de 
l’empire fatimide 208 :

« Le Faḍl (i. e. vainqueur d’Abū Rakwa) déjà évoqué avait coupé la tête de ceux qu’il avait tués lors 
de la bataille, les avait réunies et leur avait joint la tête d’Abū Rakwa. Puis il avait mis l’ensemble 
dans un magasin (ḫizāna) connu sous le nom de « magasin des ennemis », ḫizānat al-a dʿā, – on 
dit qu’il y en avait 30 000. Après cela, ces têtes furent chargées sur cent chameaux, et envoyées 
dans les provinces syriennes (aʿmāl al-Šām) avec des esclaves qui les brandissaient ; [l’exposition] 
se termina à al-Raḥba, puis elles furent jetées dans l’Euphrate. »

206.  Stricto sensu : « Cela est un exemple pour celui qui s’instruit par les exemples, un moyen de réfléchir 
pour celui qui s’adonne à la réflexion ».
207.  Sibṭ b. al-Ǧawzī, Mir’at al-zamān, p. 523. Le passage est mentionné par Eddé, Principauté d’Alep, p. 302. 
Al-Basāsīrī (m. 451/1060), chef militaire turc qui s’opposa aux Bouyides, s’imposa à Bagdad, en ḏū l-qaʿda 
450/décembre 1058 - janv. 1059, y faisant proclamer la ḫuṭba au nom du calife fatimide, avant d’être battu et 
tué par les Seldjouqides (résumé de ses aventures par M. Canard, « al-Basāsīrī », EI2a, I, p. 1073), l’année 
suivante. La troisième tête mentionnée est sans doute celle de son vainqueur (m. 455/1063), fondateur avec 
son frère Čaghroı Beg Dāwūd du sultanat des Grands Seldjouqides en Perse et en Iraq : « Ṭoghroıl (i) Beg », 
EI2a, X, p. 553 (C. E. Bosworth). 
208.  Ibn Ẓāfir, Aḫbār al-dawla al-munqaṭiʿa, p. 48. Intéressante version d’Ibn Ṭaġrībirdī, Nuǧūm, IV, p. 216 
(noter l’exécution devant la mosquée) : « Et il entra au Caire dans cet appareil, les têtes de ses hommes 
devant lui, [plantées] sur des morceaux de bois et des roseaux. Al-Ḥākim tint séance dans la manẓara, à 
Bāb al-Ḏahab. Les Turcs et les Daylamites, en armes, les lutūt à la main, montant des chevaux caparaçonnés, 
entouraient Abū Rakwa. C’était un grand jour. Al-Ḥākim ordonna qu’il fût amené à l’extérieur du Caire et 
qu’on lui tranchât la tête sur une colline, devant la mosquée de Raydān. Lorsqu’il fut transporté, on le fit 
descendre et on se rendit compte qu’il était mort. Alors on lui coupa la tête et on l’amena à al-Ḥākim, qui 
ordonna qu’on exposât son corps en croix. » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations232

Ibn Muyassar est plus explicite encore, à la fin du récit qu’il consacre à l’assassinat du 
vizir fatimide al-ʿĀdil Ibn al-Salār, en 546/1153, récit qui permet de situer la ḫizānat al-ru’ūs 
dans le palais du calife, au siège du Trésor central, le Bayt al-māl . C’est là que le calife al-Ẓāfir 
(m. 549/1154) la fit déposer, après qu’elle eût été montrée à la population (al-nās) 209. L’ époque était 
troublée ; les têtes des vizirs et des hauts officiers tombaient les unes après les autres. Certaines 
(toutes ?) étaient conservées, mais les auteurs arabes ne s’étendent guère sur l’usage qui en était 
fait. Maqrīzī rapporte par exemple l’aventure vécue par un certain shaykh Muʿammar, alors 
qu’il se trouvait dans la Ḫānqāh al-Rukniyya élevée par Baybars al-Ǧašankir al-Manṣūrī en 
706-707/1306-1307 210 : un mur s’effondre dans un ribāṭ voisin, reste de l’ancien mur du Dār al-
Wazāra ; un coffret (ʿ ulba) apparaît, contenant la tête d’un « homme important 211 ». Et Maqrīzī 
de proposer de l’identifier avec l’une des têtes des émirs al-Barqiyya que Ḍirġām avait tués, 
pendant son vizirat, sous al-ʿĀḍiḍ, en 559/1163 212. 

Si ce n’est celles des compagnons d’Abū Rakwa, préparées d’ailleurs pour être transformées 
en « missionnaires » d’al-Ḥākim, ces têtes appartenaient à des hommes de haut rang, puissants 
et particulièrement redoutés 213, membres de l’élite civile et militaire des califats abbasside et 
fatimide. 

209.  Ibn Muyassar, Aḫbār Miṣr, p. 147. Plus clair encore, al-Maqrīzī, Ittiʿāẓ al-ḥunafā’, III, p. 205 :
مع  فيها  وجُعِلَت  المال  بيت  من  الرؤوس  خزانة  إلى  حُمِلَت  ثمّ  الناس  ليراها  الرأس  ونُصِبَت  الذهب  باب  من  أشرف  الظافر  إلى  رأسه  حُمِلت  ولماّ 

الرؤوس.
210.  Maqrīzī, Ḫiṭaṭ (Sayyid), II, p. 442, raconte l’anecdote. Concernant le shaykh, il rapporte que : yuʿraf 
bi-Ibn al-Raṣṣāṣ wa yuqāl lah al-Šayḫ ʿAlī al-Suʿūdī wulida fī sana sabʿ wa sabʿ mi’a, et qu’ils étaient proches, 
car il savait beaucoup de choses. Sur la ḫānqāh, cf. Fernandes, « The Foundation of Baybars al-Jashankir : Its 
Waqf, History and Architecture », p. 22-24. 
211.  « Ra’s insān kabīr », la suite laissant penser qu’il s’agit d’un homme important plutôt que grand. 
212.  Maqrīzī raconte ensuite les circonstances des exécutions : Ḍirġām aurait trompé les émirs, en les faisant 
venir les uns après les autres dans un « magasin se trouvant dans le palais [du vizirat] » (ilā ḫizāna bi l-Dār 
[al-Wazāra]) ; chacun croyait être honoré, mais dès qu’il entrait dans la ḫizāna, il était tué, puis sa tête lui 
était ôtée. Ailleurs, l’on apprend que soixante-dix émirs auraient alors trouvé la mort (mais voir supra sur 
le tasbīʿ) : id., Ittiʿāẓ al-ḥunafā’, III, p. 256 et 264 ; Ibn Taġrībirdī, Nuǧūm, V, p. 338 ; Sayyid, La capitale de 
l’Égypte jusqu’à l’époque fatimide, p. 664.
213.  Conservation du même type  (des têtes des ennemis les plus puissants) par Āl   Ibād, dans al-Zirkilī, al-Aʿlām 
(viii, p. 15, voir les références aux sources en no 1), notice de « al-Muʿtallā al-Ḥamūdī », m. 427/1035 :
وحُزّ رأسه وأرسل إلى ابن عباد في إشبيلية وكان آل عباد يحفظون رؤوس العظماء من قتلى أعدائهم فلماّ ذهبت دولتهم أخرجت تلك الرؤوس فوجد 

فيها رأس يحيى بن حمود غير متغيّر فأخذه بعض أحفاده ودفنوه.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 233

	 Conclusion

Même s’il faut se garder d’en proposer une explication unique, car forcément simpliste, 
l’on ne peut qu’être frappé de la permanence : partout pratiquées, et à toutes époques, les 
mutilations, et tout particulièrement celles qui visaient la tête, paraissent indissociables du 
« phénomène guerre ». Tous les soldats paraissent avoir été concernés, fût-ce après les combats ; 
les non-combattants l’étaient également, au moins lors des exécutions massives et des expo-
sitions dont il a été question. 

Pour autant, centrer l’analyse sur ces formes de violence ne doit pas laisser penser qu’elles 
étaient si familières aux Syriens et aux Égyptiens qui vivaient aux ve-vie/xie-xiie siècles qu’elles 
ne les touchaient plus guère. Certes les tentatives d’interdiction (ou tout au moins de limitation) 
dont elles furent l’objet ne furent pas couronnées de succès. Certes les dénonciations qui les 
visèrent apparaissent, à rebours, comme des coups d’épées dans l’eau. Certes enfin, la violence 
constituait un langage qu’au Moyen Âge l’on ne regardait pas forcément d’un œil méfiant et hor-
rifié ; elle participait de la mise (ou remise) en ordre du monde. Doit-on dès lors considérer que 
les visages mutilés, privés de leur nez ou de leurs oreilles, ainsi que les têtes coupées, amoncelées 
ou plantées sur des piques faisaient partie du quotidien de ces hommes ? Peut-être, mais cela ne 
signifie pas qu’elles ne les émouvaient pas. En outre, l’on ne sait pas vraiment qui les voyait, alors 
que les hommes de guerre n’étaient pas si nombreux, et qu’ils passaient probablement l’essentiel 
de leur temps loin des champs d’affrontements. Quant aux autres, habitants d’un village ou d’une 
ville, leur horizon perceptif était probablement limité, même s’ils étaient informés : l’information 
circulait, au moins oralement. 

Dans tous les cas, quelques indices disséminés ici ou là illustrent les réactions qu’un tel spec-
tacle pouvait provoquer. Michel le Syrien évoque par exemple les tremblements que la vue de la 
tête de leur émir déclencha chez des soldats turcs qui a priori en avaient vu d’autres – la conscience 
des changements entraînés par sa mort les effrayait sans doute 214. Sous al-Ḥākim, au Caire, un 
qā’id al-quwwād s’évanouit en réceptionnant une tête que le calife lui avait fait porter 215. Le jet 
de têtes au-dessus des remparts causait bien la panique qu’on en attendait, parmi les défenseurs/
habitants de la cité assiégée 216. Même un combattant aussi aguerri que Hammām al-Ḥāǧǧ, qui 
servait les Munqiḏites, au vie/xiie siècle, eut le cœur retourné en voyant la moelle s’écouler du 
crâne de l’ennemi à qui il venait d’asséner un coup d’épée ; il en vomit de dégoût 217. Et c’est avec 
un sentiment d’horreur et de mépris à peine voilé qu’Ibn al-ʿAdīm décrit Tutuš massacrant « les 
Banū Ǧuhayl après avoir coupé les têtes de leurs enfants et les avoir pendues à leurs épaules », 
lorsqu’il s’empara de Mayyāfāriqīn, après sa victoire sur Āq Sunqur, en  487/1094 218.

214.  Michel le Syrien, Chronique, III, p. 364.
215.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 97. Sous ʿ Abd al-Raḥmān II (m. 852), en Espagne, un chef d’armée, 
le fatā Maysara b. Abī Ayyūb serait mort d’horreur devant le nombre incalculable de têtes ramené par des 
combattants : Fierro, « Decapitation of Christians and Muslims in the Medieval Iberian Peninsula », p. 152.
216.  Anne Comnène, Alexiade, III, 151-152, à propos du siège de Tyr, au début du vie/xiie siècle.
217.  Usāma b. Munqiḏ, Kitāb al-iʿtibār, p. 116-117.
218.  Ibn al-ʿAdīm, Buġya, loc. cit.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations234

Est-ce à dire que la « joie sauvage » d’al-Mutannabī, dans les vers où il célébrait la « razzia 
dévastatrice et incendiaire, en pays chrétien », n’avait plus lieu d’être ? Assurément non. Mais 
il faut aussi la voir comme un outil rhétorique, caractéristique du genre dans lequel le poète 
s’exprimait. À son époque comme bien après sa mort, et notamment pendant les croisades, 
raconter des combats contre l’ennemi en religion, chrétiens pour les musulmans, musulmans 
pour les chrétiens, c’était forcément employer des métaphores guerrières, diaboliser l’ennemi 
et faire de sa défaite une fête, mêler donc la joie au sang, la foi à la vengeance. 

Ainsi s’expliquent en partie les outrances dont les chroniqueurs, arabes, grecs, latins, ar-
méniens, syriaques semblent être si friands, les multipliant tout spécialement dans les récits 
de commémoration de victoire, dressant alors un portrait d’hommes – des chefs de guerre, 
des souverains – impitoyables. Al-Ḥākim se fait apporter la tête d’Abū Rakwa et l’observe 219 ; 
Ṭuġtakīn se mue en digne héritier des nomades sanguinaires dont Hérodote avait jadis dénoncé 
les curiosités ; Saladin s’oublie et sourit comme enchanté devant le spectacle de ses ennemis 
décapités et Richard Cœur de Lion prend le visage d’un Nabuchodonosor croisé. En partie : 
car indéniablement, les décapitations et, plus généralement, les violences infligeés aux corps 
dénotent une jouissance et constituent un langage que seules des études ciblées permettront 
de mettre plus clairement au jour et d’expliquer.

Sans doute de telles études confirmeront-elles que comme dans bien d’autres domaines, 
l’arrivée des croisés ne constitua aucunement une rupture, au Proche-Orient, en matière de 
violences corporelles réalisées en contexte guerrier. On mutilait et on décapitait avant leur 
installation ; on continua à le faire, avec toujours plus de régularité lorsque les enjeux idéo-
logiques et politiques étaient décuplés. On continua aussi à conserver les têtes des hommes 
les plus illustres, à Bagdad et au Caire, dans les palais califaux, ce qui peut être vu comme la 
persistance d’un culte des crânes dont le développement de la vénération des têtes de saints 
alides, aux ve-vie/xie-xiie siècles, serait alors une autre trace 220. Les croisés mutilaient et dé-
capitaient également, bien que moins souvent. Ils paraissent avoir partagé avec les musulmans 
une conception ambivalente du corps faisant de la tête, au moins de façon diffuse, un centre 
de puissance et d’intelligence. En revanche, les Francs n’avaient pas l’habitude d’exposer les 
têtes de leurs ennemis vaincus. 

Au Proche-Orient, la pratique était ancienne ; elle continuait donc à se perpétuer. Il faut 
aussi, me semble-t-il, penser aux cibles de ces expositions. Les mutilations, les décapitations et 
les expositions participaient du rituel guerrier. Au Moyen Âge comme aujourd’hui, la guerre 
était mise en danger d’une société. La ritualiser, avec ses gestes répétés et ses cérémonials, 

219.  Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, p. 104. Il s’agit aussi d’une vérification.
220.  Ainsi que la structure mise au jour par Roland-Pierre Gayraud et son équipe en 1987, à Fusṭāṭ, qui 
contenait un crâne et une lampe à huile, sous une voûte. De nombreux papiers retrouvés là, qui contiennent 
des formules religieuses et/ou magiques, laissent penser qu’il s’agissait du tombeau d’un saint, auquel un 
culte aurait donc été voué via son crâne. La découverte me semble très intéressante en ce que la construction 
est modeste ; le culte semble avoir eu peu de succès. La tête de personnages bien moins importants que les 
saints alides pouvait donc être l’objet de vénération. La découverte : Gayraud et alii, « Isṭabl ʿAntar (Fostat), 
1987-1989. Rapport de fouilles », p. 79-80 ; pl. xiv a et b.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 235

c’était donner des repères communs aux administrés, entretenir et renforcer le lien social, voire 
le rétablir lorsqu’il avait été grandement menacé. La guerre était un moyen parmi d’autres, 
pour les puissants, de toucher l’ensemble de leurs sujets. L’ enjeu ? Frapper les esprits, se faire 
craindre et/ou admirer, susciter l’adhésion de tous. Œuvrer donc, ainsi, à la reconnaissance, 
tenter d’obtenir cette légitimité que les souverains musulmans, arabes mais chiites, sunnites 
mais kurdes ou turcs, réclamaient en permanence. La tête – mutilée, tranchée – constituait 
un moyen de se la procurer.

Brockelmann, Carl, GAL, SI, Brill, Leyde, 1937.
Catalogue of Illuminated Manuscripts, British 

Library, http://www.bl.uk/catalogues/
illuminatedmanuscripts/welcome.htm 
(consulté le 8 mars 2009).

Corsair, The Online Research Resource of the Pierpont 
Morgan Library (Images from Medieval 
and Renaissance Manuscripts), http://utu.
morganlibrary.org/medren/SearchImages.htm.

Dozy, R., Supplément aux dictionnaires arabes, Paris, 
1881, 2 volumes.

Encyclopédie de l’islam, 1re (EI) puis 2e (EI2) éd., Leyde, 
1960-2005 ; éd. anglaise (EI2a), cd-rom V.1.O., 
Leyde, 1999. 

Enluminures, http://www.enluminures.culture.fr/
documentation/enlumine/fr/index3.html (base 
de la Direction du livre et de la lecture et de 
l’Irht). 

Gaffiot, Dictionnaire latin-français, Paris, 1934.
Ǧāmiʿ maʿāǧim al-luġa al-ʿarabiyya, éd. cd-rom, 

s. l. n. d.
Les Gaulois en Provence. L’ oppidum d’Entremont, http://

www.culture.gouv.fr/fr/arcnat/entremont/fr/
index2.html. 

Greimas, A. J., Dictionnaire de l’ancien français jusqu’au 
milieu du xive siècle, Paris, rééd. 2001.

Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿarab, éd. Beyrouth, s. d. ; éd. 
Ǧāmiʿ maʿāǧim al-luġa al-ʿarabiyya, s. l. n. d.

Ibn Sīdah (m. 458/1066), Kitāb al-muḫaṣṣaṣ, éd. 
Beyrouth, s. d.

Kazimirski, A. de Biberstein, Dictionnaire arabe-français, 
Librairie du Liban, Beyrouth, s. d. (1re éd. Paris, 
1860).

Liber Floridus, Les manuscrits médiévaux enluminés 
des bibliothèques de l’enseignement supérieur, 
http://liberfloridus.cines.fr/textes/cines.html. 

Al-Maktaba al-šāmila, Damas, version 2, 3.7 et 3.8, 
Dvd-Rom et http://www.shamela.ws/.

Mandragore, base des manuscrits enluminés de la 
B. n. f., http://mandragore.bnf.fr/html/accueil.
html. 

Al-Musnad al-ǧāmiʿ (ǧamīʿ al-aḥādīṯ wa ṭuruquhā 
al-wārida fī 21 kutub), éd. ʿAwād, Bašār 
et alii, al-Maktabat al-šāmila, Dvd-Rom, 
s. d., 20 volumes.

Nouveau Petit Robert de la langue française, Paris, 2009.
Al-Suwaydī, M. A. (dir.), al-Mawsūʿa al-šiʿriyya, 

cd-rom, s. l., 1997-2003.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations236

Abū Šāma, Kitāb al-rawḍatayn fī aḫbār al-dawlatayn 
al-nūriyya wa-l-ṣalāḥiyya, éd. M. Ḥ. Aḥmad, 
i et ii, Le Caire, 1998 ; éd. I. al-Zaybaq, 
Beyrouth, 1997, 4 volumes.

Albert d’Aix, Historia Iherosolimitana, éd. RHC, Occ., 
t. iv ; éd. et trad. Susan Edgington, Oxford Un. 
Press, Oxford, 2007.

Ambroise, L’ estoire de la guerre sainte, éd. Gaston Paris, 
Paris, 1897.

Ammien Marcellin, Res Gestae, The Latin Library, 
http://www.thelatinlibrary.com/ammianus/31.
shtml. 

Anne Comnène, Alexiade, éd. et trad. B. Leib, Paris, 
1937-1945, 3 volumes ; Index, par P. Gautier, 
Paris, 1967.

Anonyme, « Aḫbār al-dawla al-miṣriyya wa mā ğarā 
bayn al-mulūk wa l-ḫulafā min al-futun wā-l-
ḥurūb min ayām al-Āmir ilā ayām Šīrkūh », éd. 
et trad. Cl. Cahen, « Un récit inédit du vizirat 
de Dirghām », AnIsl 8, 1969, 27-46.

Anonyme (attribué à ʿImād al-dīn al-Iṣfahānī), 
al-Bustān al-ǧāmiʿ, éd. Cl. Cahen, « Une 
chronique syrienne du vie/xiie siècle », BEO 
7-8, 1937-8, p. 113-158.

Anonyme, Itinerarium peregrinorum et gesta Regis 
Ricardi, éd. William Stubbs, Longman and 
Green, Londres, 1864.

Anonyme, « The First and Second Crusades from 
an Anonymous Syriac Chronicle », trad. 
A. S. Tritton et H. A. R. Gibb, JRAS 92, 
1933, 69-102, 273-306.

Al-ʿAẓīmī, Ta’rīḫ Ḥalab, éd. Ibrāhīm Zaʿrūr, Damas, 
1984.

Barhebraeus, Ta’rīḫ muḫtaṣar al-duwal, éd. Beyrouth, 
1992.

Bernard de Clairvaux, De laude novae militiae ad milites 
Templi liber, éd. Migne, PL, repr. http://www.
binetti.ru/bernardus/15.shtml.

Bible dite de Maciejowsky : The Morgan Picture Bible, 
New York, ms. M. 638.

Bonifatius viii, « Detestande feritatis abusum quem 
ex quodam more horribili… », Extravagantes 
communes, iii, titulus vi, c. 1, éd. Friedberg, 1881, 
t. ii, col. 1272-1273.

Al-Bundarī, Sanā al-Barq al-šāmī éd. R. Šešen, 
Beyrouth, 1971.

—, Ta’rīḫ dawlat Āl Salǧūq, éd. Beyrouth, Dār al-afāq 
al-ǧadīda, 1400/1980.

Chanson d’Antioche, éd. S. Duparc-Quioc, Paris, 1977-
1978, 2 volumes.

Chanson de Jérusalem, éd. Nigel R. Thorp : The Old 
French Crusade Cycle, vi, La Chanson de 
Jérusalem, The University of Alabama Press, 
Tuscaloosa et Londres, 1992. 

Chonaties, Niketas, Annales, trad. H. Magoulias, O 
City of Byzantium, Détroit, 1984.

Al-Ḏahabī, Siyar aʿlām al-nubalā’, éd. Š. al-Arnā’ūṭ 
et M. N. al-ʿArqasūsī, Beyrouth, 1423 h., 23 
volumes (9e éd.) ;  éd. alwaraq.net.

—, Ta’rīḫ al-islām wa wafayāt al-mašāhir wa l-aʿlām, 
éd. alwaraq.net ; éd. Beyrouth, Dār al-kitāb 
al-ʿarabī, 1410/1994, xxvii et xxviii.

—, Kitāb duwal al-islām, trad. partielle (années 
447/1055-6 à 656/1258) A. Nègre, Damas, 
PIFD, 1979.

D’Hesterbach, Césaire : Caesarii Heisterbacensis 
Monachi, Dialogus miraculorum, éd. J. Strange, 
2 volumes, Cologne, Bonn et Bruxelles, 1851, 
version électronique GAHOM, http://betula.
annexus.ehess.fr/sdx/cesaire/sommaire.xsp ?

Al-Fārābī, Idées des habitants de la cité vertueuse, trad. 
R. P. Jaussen, Y. Karam et J. Chlala, Ifao, Le 
Caire, 1949.

Fouchelat, Denis, Le Policratique de Jean de Salisbury 
(1372), livre v, éd. Ch. Brucker, Droz, Genève, 
2006. 

Foucher de Chartres, Historia hierosolymitana. Gesta 
Francorum Hierusalem expugnantium ab an. 
Domini 1095 ad an. 1127, éd. RHC, Occ., iii, 
p. 311-485 ; éd. Heinrich Hagenmeyer, Fulcheri 
Cartonensis Historia hierosolymitana (1095-1127), 
Heidelberg, 1913.

Gautier le Chancelier, De Bello Antiocheno, éd. RHC, 
Occ., v, p. 81-132 ; éd. H. Hagenmayer, Galterii 
Cancellarii, Bella Antiochena, Innsbruck, 1896 ; 
trad. Th. Asbridge et S. Edgington, The 
Antiochene Wars, Ashgate, Aldershot, 1999.

Guibert de Nogent, Gesta dei per Francos, éd. RHC, 
Occ., iv, p. 119-263.

Guillaume de Tyr, Historia rerum in partibus 
transmarinis gestarum, éd. RHC, Occ., I et II, 
Paris, 1844 ; éd. R. B. C. Huygens, Willelmi 
Tyrensi Archiepiscopi Chronicon, Turnhout, 1996.

Al-Harawī, al-Išārāt ilā maʿrifat al-ziyārat/Guide des 
lieux de pèlerinage, trad. J. Sourdel-Thomine, 
Damas, 1957. 

Hérodote, Histoire, éd. A. D. Godley, Cambridge, 1920, 
et trad. Larcher, Paris, 1850, reproduites par 
Ph. Remacle, http://remacle.org/bloodwolf/
historiens/herodote/index.htm. 

	 Sources

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 237

Al-Ḥusaynī, Kitāb aḫbār al-dawla al-salǧūqiyya, éd. 
M. Iqbāl, réimpr. Beyrouth, Dār al-afāq 
al-ǧadīda, 1404/1984.

Ibn ʿĀbidīn, Radd al-Muḥtār ʿalā l-darr al-muḫtār, Dār 
al-kutub al-ʿilmiyya, 1412/1992, i.

Ibn al-ʿAdīm, Buġyat al-ṭalab fī ta’rīḫ Ḥalab, éd. 
S. Zakkār, Damas, 1988, 11 volumes.

—, Zubdat al-ṭalab min ta’rīḫ Ḥalab éd. S. Dahhān, 
Damas, 1954, 3 volumes ;, éd. S. Zakkār, Dār 
al-kutub al-ʿarabī, Damas, 1418/1997, 3 volumes.

Ibn ʿAsākir, Ta’rīḫ madīnat Dimašq, éd. al-ʿAmrawī, 
Beyrouth, 1995-2000, 80 volumes ; éd. 
al-Maktabat al-šāmila.

Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī l-ta’rīḫ, éd. Beyrouth, 1998, 11 
vols. ; rééd. 2003.

Ibn al-Aṯīr, al-Ta’rīḫ al-bāhir fī l-dawla al-atābakiyya, éd. 
ʿAbd al-Qādir Ṭulaymāt, Le Caire, 1963.

Ibn al-Aṯīr, al-Nihāya fī ġarīb al-ḥadīṯ wa l-aṯar, 
Mawqiʿ Umm al-kitāb li l-abḥāṯ wa l-dirāsāt 
al-iliktrūniyya, s. d. 

Ibn Abī Šayba, al-Muṣannaf, Dār al-fikr, Beyrouth, 
1414/1994, 8 volumes.

Ibn al-Azraq al-Fāriqī, Ta’rīḫ, éd. B. ʿAbd al-L. ʿAwaḍ, 
Edition of the Section on the Marwānid Dynasty, 
Beyrouth, 1974 ; éd. C. Hillenbrand, A Muslim 
Principality in Crusader Times. The Early 
Artuqid State, Istanbul, Nederlands Historisch-
Archaeologisch Instituut, 1990.

Ibn al-Furāt, Ta’rīḫ al-duwal wa-l-mulūk, ms. af 117, 
I, II ; éd. partielle M. F. Elshayyal, A Critical 
Edition of Volume II of Ta’rīḫ al-duwal wa-l-
mulūk, by Muḥammad b. ʿAbd al-Raḥīm b. ʿAlī 
Ibn al-Furāt, PhD, Un. of Edinburgh, 1986, 
2 volumes.

Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam fī ta’rīḫ al-umam wa-l-
mulūk, éd. Muḥammad ʿAbd al-Qādir ʿAṭā 
et Muṣṭafā ʿAbd. Al-Qādir ʿAṭā, Beyrouth, 
1412/1992, 19 volumes.

Ibn Ǧubayr, Riḥla, éd. Le Caire, s. d. ; trad. 
M. Gaudefroy-Demombynes, Paris, 
1949-1965, 4 volumes. 

Ibn Ḥaldūn, Ta’rīḫ, 5e éd., Beyrouth, 1984 ; éd. cd-rom, 
s. l., 2000.

Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān wa-anbā’ abnā’ 
al-zamān, éd. Y. ʿAlī Ṭawīl et M. Qāsim Ṭawīl, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1419/1998. 

Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, trad. J. H. Kramers et 
G. Wiet, Beyrouth-Paris, 1964. 

Ibn Hišām, al-Sīra al-nabawiyya, éd. ʿUmar al-Salām 
Tadmurī, Dār al-kitāb al-ʿarabī, Beyrouth, 3e éd., 
1410/1990, 4 volumes. 

Ibn Kaṯīr, al-Bidāya wa-l-nihāya, éd. ʿAbd Allāh b. 
ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī et alii, Le Caire, 21 
volumes, 1417/1997.

Ibn al-Ma’mūn al-Baṭā’iḥī, Aḫbār Mišr, éd. Ayman 
F. Sayyid, Passages de la chronique d’Égypte, Ifao, 
Le Caire, 1982.

Ibn Manẓūr, Muḫtaṣar ta’rīḫ madīnat Dimašq, éd. 
alwaraq.net.

Ibn Munqiḏ, Usāma, Kitāb al-iʿtibār, éd. Ph. Hitti, 
Princeton, 1930 ; trad. H. Dérenbourg, 
Autobiographie d’Ousâma, Paris, 1895 ; trad. A. 
Miquel, Des enseignements de la vie, Paris, 1983.

Ibn al-Muqaffaʿ, Sāwīrus et continuateurs, 
Ta’rīḫ baṭārikat al-kanīsa al-mišriyya, éd. arabe 
et trad. anglaise, ʿAbd al-Masīḥ ʿAṭiyya, 
Khs Burmester et A. Khater, II/3 (années 1046-
1102), Le Caire, 1959 ; iii/1 (années 1102-1167), 
Le Caire, 1968 ; iii/2 (années 1167-1216), 
Le Caire, 1970.

Ibn Muyassar, Aḫbār Miṣr, éd. Ayman F. Sayyid, Ifao, 
Le Caire, 1981.

Ibn al-Qalānisī, Ḏayl ta’rīḫ Dimašq, éd. H. F. Amedroz, 
Leyde, 1908 (réimpr. Le Caire, s. d.) ; éd. S. 
Zakkār, Damas, 1983.

Ibn Qudāma, al-Muġnī, Mawqiʿ al-islām, éd. ʿAbd 
Allāh b. ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī et ʿAbd 
al-Fatāḥ M. Al-Ḥalū, Dār ʿālam al-kutub, 
Riyadh, 3e éd. 1417/1997 (1re éd. 1406/1986), 
15 volumes.

—, ʿUmdat al-fiqh, trad. H. Laoust, Précis de droit, 
Damas, 1950.

Ibn Šaddād, al-Nawādir al-sulṭāniyya fī l-maḥāsin 
al-yusūfiyya, éd. MostafaPdf, s. d.

Ibn Sīrīn, Tafsīr al-aḥlām, éd. http://.awaraq.net, 
réimpr. al-Maktaba al-šāmila, Dvd-Rom, s. d.

Ibn Taġrībirdī, al-Nuğūm al-zāhira fī aḫbār Miṣr wa 
l-Qāhira, Le Caire, 1929, IV, V et VI.

Ibn Taymiyya, al-Siyāsa al-šarʿiyya fī iṣlāḥ al-rāʿī wa 
l-raʿayya, éd.  ʿAlī b. M. al-ʿUmrān, Dār 
al-fawā’id, s. d.

Ibn Ẓāfir, Aḫbār al-dawla al-munqaṭiʿa, éd. A. Ferré, 
Ifao, Le Caire, 1972.

Itinerarium peregrinorum et gesta Regis Ricardi, éd. 
W. Stubbs, Longmans, Londres, 1864.

Salisbury, Jean de, Policraticus, éd. C. J. Nederman, 
Cambridge University Press, 1990.

Al-Maqrīzī, Ittiʿāẓ al-ḥunafā’, éd. M. Ḥ. M. Aḥmad, 
Le Caire, 1973, 3 volumes.

—, Kitāb al-mawāʿiẓ wa l-iʿtibār bi-ḏikr al-ḫiṭaṭ wa l-āṯār, 
al-maʿrūf bi l-Ḫiṭaṭ al-Maqrīziyya, éd. Ḫalīl 
al-Manšūr, 4 volumes, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
Beyrouth, 1418/1998 ; éd. Ayman F. Sayyid, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations238

al-Furqan Islamic Heritage Foundation, 
Londres, 2002-2004, 5 volumes. 

—, Kitāb al-sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk, i, éd. 
M. Ziyāda, Le Caire, 1956.

Mathieu d’Édesse, Chronique (962-1136), trad. 
E. Dulaurier, A. Durand, dans Bibliothèque 
historique arménienne ou choix des principaux 
historiens arméniens, Paris, 1858 ; éd. et trad. 
partielle E. Dulaurier, RHC, Documents 
Arméniens,  Paris, 1869, i, p. 1-50.

Michaud, Joseph Fr., Bibliothèque des croisades. 
Deuxième partie, Suite des Chroniques de 
France ; Chroniques d’Italie et d’Angleterre, 
A. J. Ducollet, Paris, 1829.

Michel le Syrien, Chronique, éd. et trad. J.-B., Bruxelles, 
1905, III.

Niẓām al-mulk, Siyāsat Namah, trad. Ch. Schefer, 
Traité de gouvernement, réédition Paris, 1984 
(1re éd. 1893). 

Al-Nuwayrī, Nihāyat al-arab fī funūn al-adab, éd. 
Le Caire, 1990 ; éd. alwaraq.net.

Ordericus Vitalis, Historia ecclesiastica, éd. M. Chibnall, 
Oxford, 1969-1980, 6 volumes. 

Pline l’Ancien, Histoires de la nature, trad. D. Sonnier, 
Jérôme Millon, Paris, 1994.

Al-Qurṭubī, Tafsīr, éd. Hišām Samīr al-Buḫārī, Dār 
ʿālam al-kutub, Riyadh, 1423/2003, 20 volumes.

Raymond d’Aguilers, Historia francorum qui ceperunt 
Iherusalem, éd. RHC, Occ., III, p. 231-309 ; 
éd. J. H. et L. L. Hill, Le “Liber” de Raymond 
d’Aguilers, P. Geuthner, Paris, Paris, 1969.

Recueil des historiens des croisades, Historiens occidentaux, 
Paris, 1844-1895, 5 volumes.

Robert le Moine, Hierosolymitana expeditio, 
éd. RHC, Occ., iii, p. 717-882 ; trad. 

C. Sweetenham, Robert the Monk’s 
History of the First Crusade : The Historia 
Iherosolimitana, Aldershot, Ashgate, 2005.

Al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafāyāt, éd. alwaraq.net ; 
éd. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag ; 
éd. alwaraq.net.

Al-Šāfiʿī, Kitāb al-umm, éd. R. F. ʿAbd al-Muṭlib, Dār 
al-wafā’, al-Manṣūra, 1422/2001, 11 volumes.

Al-Sahlī, al-Rawḍ al-Anf fī šarḥ fī al-sīra al-nabawiyya 
li-Ibn Hišām, éd. ʿUmar ʿAbd al-Salām 
al-Sulāmī, Dār iḥyā al-turāṯ al-ʿarabī, Beyrouth, 
1421/2000.

Al-Saraḫsī, Šams al-A’imma, Kitāb al-mabsūṭ, Beyrouth, 
s. d., réimpr. http://www.al-islam.com, et 
dans al-Maktaba al-šāmila, Dvd-Rom, Damas, 
version 2, s. d.

Al-Šaybānī, Kitāb al-siyar al-kabīr, trad. Majīd 
Khaddūrī, The Islamic Law of Nations. 
Shaybānī’s Siyar, The John Hopkins Press, 1966, 
rééd. 2002.

Sibṭ b. al-Ǧawzī, Mir’at al-zamān fī ta’rīḫ al-aʿyān, 
éd. Hyderabad, 1951, vol. III, pt. 1 ; éd. 
M. S. al-Ġāmidī, La Mecque, 1987, 2 volumes ; 
éd. J. Rassi, PIFD, Damas, 2005.

Šnorhali, Nersēs, Élégie sur la prise d’Édesse, 
RHC, Arm., i p. 223-268 ; trad. Theo M. Wan 
Lint dans K. Ciggaar, H. Teule (éd.), East and 
West in the Crusader States. Context. Contacts. 
Confrontations, ii, Peeters Press, Louvain, 1999, 
p. 49-105. 

Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, trad. G. Wiet, Le livre des 
pays, Le Caire, 1937 ; réimpr. Paris, 2001.

Al-Zirkilī, al-Aʿlām, éd. Dār al-ʿilm al-malā’īn, 
Beyrouth, 1992, 8 volumes.

	 Études

Abdesselem, M., Le thème de la mort dans la poésie arabe 
des origines à la fin du iie/ixe siècle, Tunis, 1977.

Abou El Fadl, Khaled, Rebellion and Violence in Islamic 
Law Cambridge University Press, Cambridge, 
2001.

Adamson, Peter, al-Kindī, Oxford Un. Pr., 2006.
Albert, Jean-Pierre et Midant-Reynes, Béatrix, Le 

sacrifice humain en Égypte ancienne et ailleurs, 
Soleb, Paris, 2005.

Amir-Moezzi, La religion discrète. Croyances et pratiques 
spirituelles dans l’islam shiʿite, Vrin, Paris, 2006.

Anati, Emmanuel et Ries, Julien, Traité d’anthropologie 
du sacré : les origines et le problème de l’homo 
religiosus, Desclée, Paris, 1992.

Aron, Raymond, Paix et guerre entre les nations, 
Calmann-Lévy, 1984 (1re éd., 1962).

—, Sur Clausewitz, Complexes, Paris, rééd. 2005.
Audouin-Rouzeau, Stéphane, Combattre. Une 

anthropologie historique de la guerre moderne 
(xixe-xxie siècle), Gallimard, Paris, 2008. 

ʿAwāḍ, Miḫā’īl, « Ḫizānat al-ru’ūs », Mağallat al-risāla 
(Ğāmiʿa Baġdād) 489-491, 1942, p. 1066-1068 et 
1106-1108.

Bagliani, Agostino Paravicini, « Démembrement et 
intégrité du corps au xiiie siècle », Terrain 18, 
« Le corps en morceaux », mars 1992, p. 26-32.

Baillette, Frédéric, « Stratégies de la cruauté. Figures 
de la mort qui rôde », Quasimodo 9, « Corps 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 239

en guerre (Imaginaires, idéologies, destructions), 
volume 2 », printemps 2006, p. 7-50.

Barabayr, P., Cabezas trofeos de la cultura nasca, Lima, 
1987.

Bancourt, Paul, Les musulmans dans les chansons 
de geste du cycle du roi, thèse université de 
Provence (Aix-en-Provence), 1982, 2 volumes.

Barber, Malcom, « The Albigensian Crusades : Wars 
Like Any Other ? », dans M. Balard et alii (éd.), 
Dei gesta per Francos : Études sur les croisades 
dédiées à Jean Richard, Asghate, Aldershot, 2001, 
p. 45-55.

Baschet, Jérôme, « Âme et corps dans l’Occident 
médiéval : une dualité dynamique, entre 
pluralité et dualisme », Archives de sciences 
sociales des religions 112, 2000, p. 5-30

Becker, Annette et Audouin-Rouzeau, Stéphane, 14-18. 
Retrouver la guerre, Paris, Gallimard, 2000. 

Benson, Elizabeth P. et Cook, Anyta Gwynn (éd.), 
Ritual Sacrifice in Ancient Peru, The Un. Of 
Texas Press, 2001.

Berlioz, Jacques, « Exemplum et histoire. Césaire de 
Heisterbach (v. 1180-v. 1240) et la croisade 
albigeoise », Bibliothèque de l’École des chartes 
147, 1989, p. 49-86.

Bianquis, Thierry, Damas et la Syrie sous la 
domination fatimide (359-468/969-1076). Essai 
d’interprétation de chroniques arabes médiévales, 
Damas, 1989, 2 volumes.

—, « L’ ânier de village, le chevalier de la steppe, le 
cavalier de la citadelle, trois personnages de 
la transition en Syrie », dans M. A. Al-Bakhit 
et R. Schick (éd.), Bilād al-Shām during 
the Abbasid Period (132 A. H./750 A. D.-451 
A. H./1059 A. D.). Proceedings of the Fifth 
International Conference on the History of Bilād 
al-Shām, 1-11 šaʿbān 1410 A. H./4-8 mars 1990, 
Amman, p. 91-104.

Black, Anthony, The History of Islamic Political Thought : 
From the Prophet to the Present, Routledge, New 
York, 2001.

Boudot-Lamotte, A., « Notes sur des emplois 
métaphoriques des noms de quelques parties 
du corps humain », Arabica XVIII/2, 1971, 
p. 152-160.

Cahen, Claude, « Note sur les seigneurs de Saône et de 
Zerdana », Syria XII/2, 1931, p. 154-159.

—, La Syrie du Nord et la principauté franque d’Antioche 
à l’époque des croisades, Paris, 1940.

Canard, Marius, « Mutanabbi et la guerre byzantino-
arabe : intérêt historique de ses poésies », dans 
al-Mutanabbi. Recueil publié à l’occasion de son 
millénaire, Beyrouth, 1936, p. 99-114. 

—, « Les sources arabes de l’histoire byzantine aux 
confins des xe et xie siècles », Revue des études 
byzantines XIX, 1961, p. 284-314.

Cantarella, Eva, Les peines de mort en Grèce et à Rome. 
Origines et fonctions des supplices capitaux dans 
l’Antiquité, Albin Michel, Paris, 2000. 

Capdvila, Luc et Voldman, Danièle, Nos morts. Les 
sociétés occidentales face aux tués de la guerre 
(xixe-xxe siècles),Payot et Rivages, Paris, 2002

Cazacu, Matei, « La mort infâme. Décapitation et 
exposition des têtes à Istanbul (xve-xixe 
siècles) », dans G. Veinstein (dir.), Les 
Ottomans et la mort. Permanences et mutations, 
Brill, Leyde, 1996, p. 245-290.

Chelhod, Joseph, Les structures du sacré chez les Arabes, 
Maisonneuve et Larose, Paris, 1964.

Clausewitz, Karl von, Vom Kriege, trad. D. Naville, 
Minuit, Paris, 1955.

Conrad, Lawrence, « Seven and the Tasbīʿ : on the 
Implication of Numerical Symbolism for the 
Study of Medieval Islamic History », jesho 
xxxi, 1988, p. 42-73.

Corvisier, André et Coutau-Bégarie, Hervé, La guerre. 
Essais historiques, Perrin, Paris, 2005.

Dadoyan, Seta B., The Fatimid Armenians, Cultural 
And Political Interaction In The Near East, Brill, 
Leyde, 1997.

Daftary, Farhad, « Marius Canard (1888-1982) : A 
Bio-Biographical Notice », Arabica 33/2, 1986, 
p. 251-262.

Daniell, Christopher, Death and Burial in Medieval 
England, 1066-1550, Routledge, 1998.

De Araujo, Nicolas, « Le prince comme ministre de 
Dieu sur terre. La définition du prince chez 
Jean de Salisbury (Policraticus, iv, 1) », Moyen 
Âge 112/1, 2006, p. 63-74.

De La Puente, Cristina, « Cabezas cortadas : simbolos 
de poder y terror. Al-Andalus s. ii/viii-
iv/x », dans M. Fierro et F. G. Fitz (éd.), El 
cuerpo derrotado : Cómo trataban musulmanes y 
cristianos al enemigo vencido : Península Ibérica, 
ss. viii-xiii, CSIC, Madrid, 2008, p. 319-348.

Denis, Françoise, « Cœur arraché / Cœur mangé : 
modulations », Études littéraires 31/1, 1998, 
p. 95-108.

Deschamps, Paul, « Le château de Saône et ses 
premiers seigneurs », Syria XVI/1, 1935, p. 73-88.

De Smet, Daniel, « La translation du Ra’s al-Ḥusayn au 
Caire fatimide », dans U. Vermeulen et D. De 
Smet (éd.), Egypt and Syria in the Fatimid, 
Ayyubid and Mamluk Eras, Louvain, 1998, 
p. 29-44.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations240

Di Maio, Mariella, Le Cœur mangé. Histoire d’un thème 
littéraire du Moyen Âge au xixe siècle, trad. 
A. Bouffard, Presses de l’un. Paris-Sorbonne, 
Paris, 2005.

Dimitrokallis, Georges, « La tête coupée d’Orphée : 
ré-examination et ré-interprétation d’un mythe 
ancien », dans Actes du xie Congrès international 
d’études classiques, Cavala (Grèce), 24-30 août 
1999, ii, Athènes, 2002, p. 319-330.

Dominguez-Leiva, Antonio, Les motifs de la 
décapitation dans la littérature et l’art d’Occident : 
du legs médiéval à la postmodernité (une 
archéologie du supplice et du macabre), 1450-
1996, thèse EPHE, 1998 ; éd. sous une forme 
remaniée : Décapitations : du culte des crânes au 
cinéma gore, PUF, Paris, 2004.

D’Onofrio, Salvatore et Taylor, Anne-Christine (dir.), 
La guerre en tête, Éd. de L’ Herne, « Cahiers 
d’anthropologie sociale 02 », Paris, 2006.

Eddé, Anne-Marie, La principauté ayyoubide d’Alep 
(579/1183-658/1260), Stuttgart, 1999. 

—, Saladin, Flammarion, Paris, 2008.
Edgerton, Samuel Y., « Maniera and the Mannia : 

Decorum and Decapitation in the Sixteenth 
Century », p. 67-103.

Fernandes, Leonor, « The Foundation of Baybars 
al-Jashankir : Its Waqf, History and 
Architecture », Muqarnas 4, 1987, p. 21-42.

Fierro, Maribel et Fitz, Francisco García (éd.), El 
cuerpo derrotado : Cómo trataban musulmanes y 
cristianos al enemigo vencido : Península Ibérica, 
ss.  viii-xiii, CSIC, Madrid, 2008.

Fierro, Maribel, « Decapitation of Christians 
and Muslims in the Medieval Iberian 
Peninsula : Narratives, Images, Contemporary 
Perceptions », Comparative Literature Studies 
45/2, 2008, p. 137-164.

Fortier, Corinne, « La mort vivante ou le corps 
intercesseur (société maure-islam malékite) », dans 
B. Heyberger et C. Mayeur-Jaouen (dir.), Le 
corps et le sacré en Orient musulman, REMM 
113-114, 2006, p. 229-245.

Friedman, Yohanan, Encounter between Enemies : 
Captivity and Ransom in the Latin Kingdom of 
Jerusalem, Leyde, 2002.

—, Tolerance and Coercition in Islam. Interfaith Relations 
in the Muslim Relations, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2003.

Fussel, Paul, Wartime. Understanding and Behavior in 
the Second World War, Oxford Un. Pr., Oxford, 
1989 ; trad. P. Chemla, À la guerre. Psychologie 
et comportements pendant la Seconde Guerre 
mondiale, Seuil, Paris, 2003.

Gallian, D. M. C., « A Historia do Coraçao Humano : 
Uma proposta », ANPUH, xxiv Simposio 
Nacional de Historia, 2007, 9 p., [en ligne], 
URL : http://snh2007.anpuh.org/resources/
content/anais/Dante%20Marcello%20
Claramonte%20Gallian.pdf. 

Garcia, José Manuel Rodríguez, « Cabezas cortadas 
en Castilla-León, 1100-1350 », dans M. Fierro 
(éd.), Fierro, F. G. Fitz (éd.), El cuerpo derrotado, 
Madrid, 2008, p. 349-395

Gastaut, Le crâne, objet de culte et d’art, Marseille, 1972.
Gaude-Ferragu, Murielle, D’or et de cendres : 
la mort et les funérailles des princes dans le 
royaume de France au bas Moyen Âge, Presses 
universitaires du Septentrion, Lille, 2003. 

Gaultier-Dalché, J., « Islam et chrétienté en Espagne au 
xiie siècle. Contribution à l’étude de la notion 
de frontière », Hespéris xlvii, 1959, p. 183-217.

Gayraud, Roland-Pierre et alii, « Isṭabl  ‘Antar (Fostat), 
1987-1989. Rapport de fouilles », AnIsl 25, 1991, 
p. 57-87.

Gérard-Rosay, H., « Inscription corporelle ou 
oblitération rituelle. Le corps en état 
intermédiaire », Religiologiques 12, 1995, p. 31-47.

Gisel, Pierre (éd.), Le corps, lieu de ce qui nous arrive. 
Approches anthropologiques, philosophiques, 
théologiques, Labor et Fides, 2008.

Georges Patrice, « L’ exérèse du cœur 
dans l’embaumement médiéval 
occidental », Micrologus xi, 2003, p. 279-286.

Goyon, J.-Cl., Rituels funéraires de l’ancienne Égypte : le 
rituel de l’embaumement, le rituel de l’ouverture de 
la bouche, les livres des respirations, Éd. du Cerf, 
Paris, 1997 (1re éd. 1972).

Griffel, F., Apostasie und Toleranz, Leyde, 2000.
Gril, Denis, « Le corps du prophète », dans B. 

Heyberger et C. Mayeur-Jaouen (dir.), Le corps 
et le sacré en Orient musulman, REMM 113-114, 
2006, p. 37-57.

Groebner, Valentin, Defaced : The Visula Culture of 
Violence in the Late Middle Ages, New York, 
2002.

Hagil, Abdelmoula, Le vocabulaire de la mort chez les 
Arabes jusqu’au septième siècle apr. J.-C. Essai 
d’analyse morpho-sémantique, thèse Un. Paris iv 
Sorbonne, 1996-1997.

Halevi, Leor, Rites for the Dead. Funeral and the 
Afterlife in Early Islam, American Un. Pr., Le 
Caire, 2007.

Hanson, Victor Davis, Carnage and Culture : Landmark 
Battles in the Rise of Western Power, Doubleday, 
2001 ; trad. P.-E. Dauzat, Flammarion, Paris, 
2002.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 241

Haque, A., « Psychology from Islamic Perspective : 
Contributions of Early Muslim Scholars 
and Challenges to Contemporary Muslim 
Psychologists », Journal of Religion and Health 
43/4, p. 357-377.  

Heyberger, Bernard et Mayeur-Jaouen, Catherine (dir.), 
Le corps et le sacré en Orient musulman, REMM 
113-114, 2006.

Hillenbrand, Carole, The Crusades. Islamic Perspectives, 
Edinburgh, 1999.

—, « ‘Abominable Acts’ : the Career of Zengi », dans 
J. Philips et M. Hoch (éd.), The Second Crusade. 
Scope and Consequence, Manchester et New 
York, 2001, p. 111-132.

—, « The Imprisonment of Reynald of Châtillon », dans 
Texts, Documents and Artefacts, Brille, Leyde, 
2003, p. 79-102.

Huici Miranda, A., La grandes batallas de la Reconquista, 
Madrid, 1956.

Hogga, A., Orthodoxie, subversion et réforme en islam : 
Ghazâlî et les Seljûqides, Vrin, Paris, 1993.

Jacobi, Renate, « Portrait einer unsympathetischen Frau : 
Hind bint ʿUtba, die Fiendin Mohammeds », 
WZKM lxxxix, 1999, p. 85-107.

Jacquart, Danielle, « Cœur ou cerveau ? Les hésitations 
médiévales sur l’origine de la sensation et le 
choix de Turisanus », Micrologus xi, 2003, 
p. 73-96.

Jaoua, Mohamed, « Histoire et répétition chez 
Ibn Khaldoun », dans S. Chaouachi et A. 
Montandon (dir.), La répétition, Presses univ. 
Blaise Pascal, Clermont-Ferrand, 1994, p. 135-
143.

Kedar, Benjamin Z., « The Jerusalem Massacre of July 
1099 in the Western Historiography of the 
Crusades », Crusades 3, 2004, p. 15-75.

Kelsay, John, Islam and War : a Study in Comparative 
Ethics, Louisville, 1993.

Khuri, Fuad I., The Body in Islamic Culture, Saqi Books, 
Londres, 2001. 

Krappe, Alexander Haggerty, « Un parallèle oriental 
de la légende de l’empereur Trajan et du pape 
Grégoire le Grand », Le Moyen Âge 36, 1926, 
p. 85-92.

Lambrechts, P., L’ exaltation de la tête dans la pensée et 
dans l’art des Celtes, De Tempel, Bruges, 1954. 

Lange, Christian, Justice, Punishment and the Medieval 
Muslim Imagination, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2008.

Lebedynsky, Iaroslav, Les Scythes. La civilisation nomade 
des steppes viie-iiie siècles av. J.-C., Éd. Errances, 
Paris, 2001.

—, Les Nomades. Les peuples nomades de la steppe des 
origines aux invasions mongoles (ixe siècle av. J-C. 

– xiiie siècle apr. J-C.), Éd. Errances, Paris, 2003. 
—, Les Saces. Les « Scythes » d’Asie, viiie siècle av. J.-C. – 

ive siècle apr. J.-C., Éd. Errances, Paris, 2006.
Le Goff, Jacques et Truong, Nicolas, Une histoire  du 

corps au Moyen Âge, Liana Levi, Paris, 2003. 
Le Strange, Guy, Baghdad during the Abbasid Caliphate, 

from Contemporary Arabic and Persian Sources, 
Oxford, 1924. 

Lev, Yaacov, « Prisoners of War during the Fatimid-
Ayyubid Wars with the Crusaders », dans M. 
Gervers et J. M. Powell (éd.), Tolerance and 
Intolerance. Social Conflict in the Age of the 
Crusaders, Syracuse, 2001, p. 11-27.

Lewis, Bernard, The Political Language of Islam, The 
Un. Of Chicago Pr., 1988, trad. fr. O. Guitard, 
Le langage politique de l’islam, Gallimard, Paris, 
1988, rééd. Quarto Gallimard, 2005.

Little, Charles T. (éd.), Set in Stone : The Face in 
Medieval Sculpture, The Metropolitan Museum 
of Art, New York, 2006.

Lory, Pierre, Commentaires ésotériques du Coran d’après 
‘Abd al-Razzāqq al-Qāšānī, Les Deux Océans, 
Paris, 1980.

Loutchitskaja, S., «  Barbarae nationes : les peuples 
musulmans dans les chroniques de la première 
croisade », dans M. Balard (éd.), Autour de la 
première croisade, Paris, 1996, p. 99-107. 

—, « L’ image des musulmans dans les chroniques des 
croisades », Le MoyenÂge CV, 1999, p. 717-735.

Lynn, John A., Battle : A History of Combat and Culture. 
From Ancient Greece to Modern America, 
Westview Press, Boulder et Oxford 2003.

—, « Problems and Complexities of a Cultural 
Approach to Military History », http://people.
cohums.ohio-state.edu/grimsley1/dialogue/
ah=2004, 11 pages. 

Macé, Laurent, « Le visage de l’infamie : mutilations 
et sévices infligés aux prisonniers au cours 
de la croisade contre les Albigeois (début du 
xiiie siècle) », dans S. Caucanas, R. Cazals et 
P. Payen (dir.), Les Prisonniers de guerre dans 
l’histoire. Contacts entre peuples et cultures, Privat, 
Toulouse, 2004, p. 95-105.

Maqdisi, Georges, « The Topography of Eleventh 
Century Baġdād : Materials and Notes », 
Arabica 6/2, p. 178-197 (i) et 6/3, 1959, p. 281-
309 (ii).

—, « The Sunnī Revival dans D. S. Richards 
(éd.), Islamic Civilization, 950-1150. Papers on 
Islamic History, Bruno Cassirer, Oxford, 1973, 
p. 155-168.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations242

Massignon, Louis, La passion d’al-Ḥallāǧ, martyre 
mystique de l’islam, Gallimard, Paris, 1975, 
4 volumes.

Mayeur-Jaouen, Catherine, « Introduction », dans 
B. Heyberger et C. Mayeur-Jaouen (dir.), Le 
corps et le sacré en Orient musulman, REMM 
113-114, 2006, p. 9-33.

Mastnak, Tomaz, Crusading Peace. Christendom, the 
Muslim World and Western Political Order, 
University of California Press, Berkeley, Los 
Angeles et Londres, 2002. 

Mayer, Robert G., Embalming : History, Theory and 
Practice, Fourth Edition, The McGraw-Hill 
Companies, USA, 2006 (1re éd., 2000).

Ménard, Philippe, « La tête maléfique dans la 
littérature médiévale, étude d’une croyance 
magique », dans P. V. Davies et A. J. Kennedy 
(éd.), Rewards and Punishments in the Arthurian 
Romances and Lyric Poetry of Medieval France. 
Essays presented to Kenneth Varty on the occasion 
of his sixtieth birthday, D.S. Brewer, Cambridge, 
1987, p. 89-99.

Meri, Josef W., The Cult of Saints Among Muslims and 
Jews in Medieval Syria, Oxford Un. Pr., 2002, 
réimpr., 2004.

Micrologus xi, 2003 : Il cuore / The Heart.
Mitchell, Piers D., Medicine in the Crusades. Warfare, 

Wounds and the Medieval Surgeon, Cambridge 
Un. Pr., Cambridge, 2004.

—, « Warfare Injuries », dans A. V. Murray (éd.), The 
Crusades. An Encyclopedia, ABC-CLIO, 2006, 
p. 1254-1255.

—, « The Torture of Military Captives in the Crusades », 
dans N. Christie et M. Yazigi (éd.), Noble Ideals 
and Bloody Realities. Warfare in the Middle Ages, 
Brill, Leyde-Boston, 2006, p. 97-118. 

Mitchell, P. D., Nagar, P. D. et Ellenblum, R., 
« Weapon injuries in the 12th century Crusader 
garrison of Vadum Iacob Castle, Galilee », 
International Journal of Osteoarchaeology 16/2, 
2006, p. 145-155.

Mode, M., « Heroic Fights and Dying Heroes : The 
Orlat Battle Plaque and the Roots of Sogdian 
Art », dans M. Compareti et alii (éd.), Ērān ud 
Anērān : Studies Presented to Boris Il’ič Maršak 
on the Occasion of his 70th Birthday, Venise, 2006, 
p. 419-454. 

Monteira Arias, Inés, « Une iconographie de propagande 
de la lutte contre l’islam : les têtes tranchées dans 
la sculpture romane française et espagnole », 
dans Actas congresos Transpyrenalia. Les Français 
en Espagne du viiie au xiie siècle. Congreso 
Internacional, Oloron-Sainte-Marie, p. 165-181.

—, « Los musulmanes como verdugos de los personajes 
sagrados en el Románico. Una interpretación 
actualizada de las Escrituras para combater el 
islam en la Edad Media », Codex Aquilarensis 23, 
2007, p. 66-89.

Morabia, Alfred, Le ǧihād dans l’islam médiéval, Paris, 
1993.

Morel, Barbara, « Une iconographie de la répression 
judiciaire. Le châtiment dans l’enluminure en 
France du xiiie au xve siècle », Éditions du 
Comité des travaux historiques et scientifiques, 
Paris, 2007.

Moret, Pierre, Les fortifications ibériques de la fin de l’âge 
du bronze à la conquête romaine, La Casa de 
Velazquez, Madrid, 1996.

Moscati, Sabatino, « Le massacre des Umeyyades dans 
l’histoire et dans les fragments poétiques », 
Archiv Orientální xviii, 1950, p. 88-115.

Mounier-Kuhn, Alain, « Les blessures de guerre et 
l’armement au Moyen Âge dans l’Occident 
latin », Medievales 39, 2000, p. 112-136. 

—, Chirurgie de guerre. Le cas du Moyen Âge, 
Paris, 2006.

Munro, Dana Carleton, « The Western Attitude 
toward Islam during the Period of the 
Crusades », Speculum 6/3, 1931, p. 329-343.

Al-Muqābala, Mu‘in, « Al-wazīr ʿAwn al-Dīn b. 
Hubayra wa dawruh fī musānadat al-ḫilāfa 
al-ʿabbāsiyya fī istiʿādat nufūḏihā al-zamanī 
(544-560/1149-1170) », Mağallat Ğāmiʿat 
Umm al-Qurrā li-ʿulūm al-šaʿiyya wa-l-luġat 
al-ʿarabiyya wa ādābihā 18, 1427 h., p. 309-350.

Owens, Margaret E., Stages of Dismemberment : 
the Fragmented Body in Late Medieval and 
Early Modern Drama, Un. of Delaware Press, 
Newark, 2005. 

Panzaru, Ioan, « Caput mystice. Fonctions symboliques 
de la tête chez les exégètes de la seconde moitié 
du xiie siècle », Le Moyen Âge 107/3-4, 2001, 
p. 439-453.

Parchin, Stan, « Set in Stone : The Face in Medieval 
Art. A Special Exhibition Review », http://
arthistory.about.com/od/special_exhibitions/l/
bl_setstone_sprev.htm (consulté le 2 mars 
2009).

Pearce, John, « Burial Evidence from Roman Britain. 
The Un-Numbered Dead », dans J. Scheid 
(dir.), Pour une archeologie du rite : nouvelles 
perspectives de l’archéologie funéraire, École 
française de Rome, Coll. de l’École française 
de Rome 407, Atti del convegno, Parigi e 
Cambridge (2005), 2008, p. 29-42.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


abbès  zouache 243

Pennacchietti, A., Susanna nel deserto. Riflessi di un 
racconto biblico nella cultura arabo-islamica, 
S. Zamorani, Turin, 1998. 

Peters, Rudolph et De Vries, Gert J. J., « Apostasy in 
Islam », Die Welt des Islams 17, p. 1-25.

Pigeaud, Jackie, « Cœur organique. Cœur 
métaphorique », Micrologus xi, 2003, p. 9-36.

Poucet, Jacques, « Sur la ‘‘chasse aux têtes’’ dans 
l’ethnographie et dans la Rome antique. 
À propos d’un livre de Claude Sterck 
(Les mutilations des ennemis chez les Celtes 
préchrétiens. La Tête, les Seins, le Graal, 
L’ Harmattan, Paris, 2005) et d’un article de 
Jean-Louis Voisin (« Les Romains chasseurs 
de têtes, dans Du châtiment dans la cité, École 
française de Rome, Rome, 1984, 241-293), Folia 
Electronica Classica (Louvain-la-Neuve) 13, 
janv. - juin 2007, http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/13/
tetes/ethnologie.htm et http://bcs.fltr.ucl.
ac.be/FE/13/tetes/rome.htm, ou http://bcs.fltr.
ucl.ac.be/FE/13/tetes/tetes.pdf  (consulté le 6 
mars 2009), 22 pages.

Pradelles de Latour, Charles-Henry, Le Crâne qui parle. 
Ethnopsychanalyse en pays bamiléké, Epel, Paris, 
1997 (1re éd., 1991).

Procacci et Maresca, « Histoire des concepts de 
la douleur », Douleur et Analgésie 1/3, 1988, 
p. 135-138.

Owens, Margaret E., Stages of Dismemberment : the 
Fragmented Body in Late Medieval and Early 
Modern Drama, Cranbury, 2005.

Quasimodo no 8 et 9 : Corps en guerre (Imaginaires, 
idéologies, destructions), 2 volumes.

Rāġib, Yūsuf, « Les premiers monuments funéraires de 
l’islam », AnIsl 9, 1970, p. 21-36.

Rameix, Suzanne, « Corps humain et corps 
politique en France : statut du corps humain 
et  métaphore organiciste de l’État », Laval 
théologique et philosophique 54/1, 1998, p. 41-61.

Raynaud, Christiane, La violence au Moyen Âge, xiiie-
xve siècle, Le Léopard d’Or, Paris, 1990.

Reau, Louis, Iconographie de l’art chrétien, Paris, 1955-
1959, 3 tomes en 6 volumes.

Reinach, Adolphe, Joseph, « Les têtes coupées et les 
trophées en Gaule », Revue celtique xxxiv, 
1913, p. 37-60. 

—, « Le rite des têtes coupées chez les Celtes », Revue de 
l’histoire des religions lxvii, 1913, p. 41-48.

Ribemont, Bernard (dir.), Le corps et ses énigmes au 
Moyen Âge, Paradigme, « Medievalia », Orléans-
Caen, 1993.

—, « Un corps humain animé ; un corps humain irrigué. 
L’ encyclopédisme et la théorie du corps », dans 
id. (dir.), Le corps et ses énigmes au Moyen Âge, 
Orléans-Caen, 1993, p. 185-206.

Ricklin, Thomas, « Le coeur, soleil du corps: Une 
redécouverte symbolique du xiie siècle », 
Micrologus 11, 2003, p. 123–43.

Riquer, Isabel de, « El juego de la decapitacion », dans 
Literatura y fantasia en la Edad Media, Juan 
Paredes Nunez, 1989, p. 117-139.

Robinson, I. S., « Church and Papacy », dans The 
Cambridge History of Political Thought, ii, The 
Cambridge History of Medieval Political Thought 
c. 350-1450, Cambridge Un. Pr., Cambridge, 1988. 

Roynette, Odile,  « Pour une histoire culturelle de 
la guerre au xixe siècle », Revue d’histoire du 
xixe siècle 30, 2005, [En ligne], mis en ligne le 
12 juillet 2006. URL : http://rh19.revues.org/
index1003.html.

Sayyid, Ayman Fu’ad, La capitale de l’Égypte jusqu’à 
l’époque fatimide, al-Qāhira et al-Fusṭāṭ. Essai de 
reconstitution topographique, Beyrouth, 1998.

Schmitt, Jean-Claude, La raison des gestes dans 
l’Occident médiéval, Gallimard, Paris, 1990.

—, « Le corps en chrétienté », dans M. Godelier et 
M. Panoff (dir.), La production du corps. 
Approches anthropologiques et historiques, Éd. des 
Archives contemporaines, Amsterdam, 1998, 
339-355.

—, « Corps et âmes », dans id. et J. Le Goff (dir.), 
Dictionnaire raisonné de l’Occident médiéval, 
Fayard, Paris, 1998, p. 214-229.

Senefiance no 30, 1991 : Le « cuer » au Moyen Âge (Réalité 
et Senefiance).

Sigal, P.-A., « Les coups et les blessures reçus par le 
combattant à cheval en Occident aux xiie et 
xiiie siècles », dans Le combattant au Moyen 
Âge, SHMES, 1991, p. 171-183

Sindawi, Khalid, « The Head of Husayn Ibn ‘Ali : From 
Decapitation to Burial, its Various Places of 
Burial and the Miracles that it Performed », 
Ancient Near Eastern Studies 40, 2003, 
p. 245-258.

—, « Prison and Prisoners in Islam », http://www.
qsm.ac.il/asdarat/jamiea/6/KhaledSindawi-
PRISONANDPRISONERS.pdf (consulté le 
25 novembre 2009), p. 24-33. 

Smith, Jane Idleman et Haddad, Yvonne, The Islamic 
Understanding of Death and Resurrection, 
Georgetown University, Oxford, 2002.

Stahl, Paul-Henri, Histoire de la décapitation, Paris, 
1986.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


têtes  en  guerre  au  proche-orient  mutilations  et  décapitations244

Sterckx, Claude, La tête et les seins, Homo et Religion, 
Sarrebruck, 1981. 

—, Les mutilations des ennemis chez les Celtes pré-
chrétiens. La tête, les seins, le Graal, L’ Harmattan, 
Paris, Budapest, Turin, 2005.

Strickland, Matthew, « Rules of War or War without 
Rules ? – Some Reflections on Conduct 
and the Treatment of Non-Combatants in 
Medieval Transcultural Wars », dans Hans-
Henning Kortüm (éd.), Transcultural Wars 
from the Middle Ages to the 21st Century, 
Akademie Verlag, Berlin, 2006.

—, « The Vanquished Body : Some Conclusions and 
Comparisons », dans M. Fierro et F. García Fitz 
(éd.), El Cuerpo Derrotado : Cómo Trataban 
Musulmanes y Cristianos a Los Enemigos 
Vencidos (Península Ibérica, ss. viii-xiii), CSIC, 
Madrid, 2008, p. 531-573.

Suppe, Frekerick, « The Cultural Significance of 
Decapitation in High Medieval Wales and the 
Marches », Bulletin of the Board of. Celtic Studies, 
1989, p. 147-160.

Tahmi, Mahmoud, L’ encyclopédisme musulman à l’âge 
classique : le Livre de la création et de l’histoire de 
Maqdîsî, Maisonneuve et Larose, Paris, 1998.

Talmon-Heller, Daniella, Islamic Piety in Medieval 
Syria. Mosques, Cemeteries and Sermons under 
the Zangids and Ayyūbids (1146-1260), Brill, 
Leyde-Boston, 2007.

Taylor, Alison, Burial Practice in Early England, 
Londres, 2001.

—, « Burial with the Romans », British Archaeology 69, 
2003, p. 14-19.

Taylor, Quentin, « John of Salisbury, the Policraticus 
and Political Thought », Humanitas xix/1 et 
2, 2006, p. 133-157, (et http://www.nhinet.org/
taylor19-1.pdf ).

Tolan, John, Les Sarrasins. L’ islam dans l’imagination 
européenne au Moyen Âge, trad. de l’anglais par 
P.-E. Dauzat, Aubier, Paris, 2003.

Ullmann, Islamic Medicine, Edinburgh Univ Pr., 1997.
Vauchez, André, « Du culte des reliques à celui du 

précieux sang », Tabularia (« Études », no 8), 
2008, p. 81-88.

Vidal, Fernando, « Le sujet cérébral : une esquisse 
historique et conceptuelle », PSN iii/11, 2005, 
p. 37-48.

Vidal Castro, Francesco, « Los prisioneros de guerra 
en manos de musulmanes : la doctrina legal 
islámica y la práctica en al-Andalus (s. viii-
xiii) », dans M. Fierro et F. G. Fitz (éd.), El 
cuerpo derrotado, Madrid, 2008, p. 485-506.

Visscher, Camille de, La décapitation en Égypte ancienne, 
thèse un. de Lille, Institut de papyrologie et 
d’égyptologie, 2003-2004, 2 volumes.

Williams, Carole, « The Cult of ʿAlid Saints in the 
Fatimid Monuments of Cairo », Part i : « The 
Mosque of al-Aqmar », Muqarnas 1, 1983, 
p. 37-52 ; Part ii : « The Mausolea », Muqarnas 3, 
1985, p. 39-60. 

Yerxa, Donald A. (éd.), Recent Themes in Military 
History : Historians in Conversation, Un. of 
South California Press, 2008.

Zakkār, Suhayl, The Emirate of Aleppo, 1004-1094, 
Beyrouth, 1971.

Zouache, Abbès, Armées et combats en Syrie de 491/1098 
à 569/1174. Analyse comparée des chroniques 
latines et arabes, Ifpo, Damas, 2008.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 43 (2009), p. 195-244    Abbès Zouache
Têtes en guerre au Proche-Orient mutilations et décapitations, Ve-VIe/XIe-XIIe siècle.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

