MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 43 (2009), p. 1-30
Abbeés Zouache

La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-1Xe/XVe siecle) :
perspectives anthropologiques. Introduction

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

Introduction*

A GUERRE' ne se définit pas; elle se vit et se voit, se raconte parfois, rarement cependant
dans toute sa nudité?. Clest que cette nudité est mort, une mort rampante, qui rdde et
qui jubile, décomplexée: les hommes se sont vus accorder le droit de tuer. Certains

sy laissent aller 4 cceur joie : la guerre est aussi féte et exultation, effervescence et excitation,
causés par le départ en campagne, l'attente, la victoire parfois ; n'entend-on pas, alors, vieillards,
femmes, hommes et enfants hurler et chanter, soulagés du retour inespéré de la sécurité, fit-il
temporaire ?

D’autres ne sy font pas. Méme les analystes de la guerre ont du mal 4 s’y attacher, comme
si, alors, ils étaient saisis d’ébriété. D'oti des détournements de regards répétés et une impos-
sibilité récurrente a la révéler, si ce n'est A travers des formules stéréotypées, trop souvent vides
de sens. D'ot1 un refus diffus i réellement scruter les « ombres, les flambeaux, les cris et le
silence? » ; & décrire la fureur, la peur, le sang et les larmes. Conséquence ? Une historiographie
de la guerre longtemps aseptisée. Quoi de plus aisé, en effet, que de se laisser détourner de
l'essentiel ? La guerre n'est-elle pas aussi découvertes et échanges, d'idées et de systémes de

* Merci infiniment a Sylvie Denoix pour ses relectures et ses suggestions stimulantes.

1. Dans cette introduction, la date de publication des travaux cités sera systématiquement rappelée, car cest
un signe important du dynamisme actuel des études polémologiques (terme ici simplement utilisé pour tout
ce qui concerne la guerre).

2. Les définitions de la guerre sont nombreuses. Bouthoul (La guerre, 1953, p. 33) : « La guerre est une lutte
armée et sanglante entre groupements organisés, [...] une forme de violence [...] méthodique et organisée
quant aux groupes qui la font et aux maniéres dont ils la ménent.» Voir aussi Corvisier, La Guerre. Essais
historiques (1995), p. 9-17; Zouache, Armées et combats (2008), p. 69-76; Audouin-Rouzeau, Combattre
(2008), p. 30-31.

3. Racine, Britannicus, 11, 2.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43 — 2009
Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache

La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2 INTRODUCTION

pensées, d’'armes et de denrées ? N'est-elle pas menée par des hommes qui appartiennent a des
organisations — les armées — dont souvent on met en avant le rdle décisif lors de la naissance
de I'Etat moderne? La guerre ne contribue-t-elle pas, enfin, avec bonheur, a l'enrichissement
des hommes et au progres technique? Quoi de plus aisé, dés lors, que de n’étudier que ces
aspects de la guerre, quitte 4 oublier les autres, plus sanglants, plus malaisés 4 percevoir, plus
délicats a analyser?

Dans un texte peu connu publié dans les Archives Russes, en 1868, Léon Tolstoi exprimait
avec une rare lucidité toute la difficulté a se saisir de la bataille et, plus largement, de la guerre,
qui suscite « une impression confuse et pénible de quelque chose d'immense, de complexe,
d’infiniment divers*». La guerre que Tolstoi connaissait avait a priori peu en commun avec
celle qui nous intéresse dans ce dossier. Déja en partie mécanisée, elle impliquait des masses
d’hommes que l'on navait pas encore les moyens de mobiliser, au Moyen Age. Et pourtant.
Assurément, l'esquisse n'était encore qu'a 'état d'essai; les traits restaient flous, ils ne figuraient
pas encore avec netteté les contours qui, 3 partir du xvi°siécle, allaient donner a la guerre le
visage anguleux et féroce que Machiavel allait se plaire & dépeindre. Mais la guerre médié-
vale, y compris dans le monde arabo-musulman, qui connut partout des combats incessants
et une forte militarisation du pouvoir, du 1v¢/x¢ au 1x¢/xVv*® siécle, n'en était pas moins d'une
trés grande diversité, impliquant des armées de professionnels comme des non spécialistes
persuadés d'ceuvrer 2 la gloire de Dieu, aboutissant 4 des changements géo-stratégiques d'im-
portance ou i un statu quo, exigeant une technicité éprouvée ou faisant appel  des techniques
frustres et répétitives... D'ailleurs, lalangue arabe ne ment pas: harb, le terme le plus générique
la définissant, gital, §ibad, gara, gazw, gaza, kamna etc.: aucun vocable ne désigne de facon
exclusive la notion de guerre. Tous renvoient 4 un membre ou A un autre d'une pieuvre dont
les tentacules s'étalent indéfiniment, indolentes et immobiles avant que de s'ébrouer et de
bouleverser les sociétés 5.

Estil dés lors illusoire de prétendre saisir une quelconque essence de la guerre, dans le
monde arabo-musulman, de repérer en quoi elle était un fait culturel, de montrer donc ce qui
fit sa spécificité, organisationnelle, idéologique et philosophique, économique et technique ? Je
ne le crois pas. A des degrés divers certes, la guerre modela des sociétés arabo-musulmanes®
marquées, du 1v¢/x° au 1x°/xV® siécle, par le recul de I'islam face 4 la chrétienté latine, tout
particulierement en Méditerranée. Ce dossier a pour ambition de mieux comprendre ce mo-
delage et ce recul. Il vise, également, en les invitant a s'inspirer des questionnements propres
aux anthropologues de la guerre, 4 élargir le champ de vision des spécialistes de la guerre dans
l'aire arabo-musulmane.

4. Tolstoi, « Quelques mots a propos de la guerre et la paix » (1868).

5. Zouache, Armées et combats, p. 72-73.

6. Sur la maniére de définir et d'étudier les espaces ici pris en considération, Denoix, « De culs-de-sac
heuristiques aux garde-fous épistémologiques ou comment aborder l'aire culturelle du “monde musulman” »
(2004).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE | 3

Historiographie de la guerre

Mutations de Ubistoriographie du fait militaire médiéval

En 1977, I'anthropologue Pierre Clastres dénongait l'exclusion de la guerre du discours
de I'ethnologie. Il s'étonnait, en particulier, que l'on puisse « penser la société primitive sans
penser en méme temps la guerre” » La dénonciation porta ses fruits; des travaux de qua-
lité virent rapidement le jour, dans des idiomes variés, replacant le phénomene guerrier au
centre des études des sociétés dites primitives®, De facon quelque peu paradoxale, la méme
dénonciation aurait pu étre formulée, 2 la méme époque, 2 propos des sociétés médiévales:
ces sociétés étaient alors communément décrites comme des sociétés a priori guerrieres, ou
au moins particuli‘erement touchées par la guerre, mais une guerre souvent fantasmée, tout
a la fois « guerre-fléau » marquée par une violence aveugle et une souffrance si prégnante que
les hommes priaient quotidiennement que Dieu les en délivrat (A peste, fame et bello, libera
nos Domine, étaient-ils censés répéter?), et « guerre chevaleresque » dont le cavalier était le
maitre, faite d’honneur et de grandeur, magnifiée par des conteurs aussi grandiloquents que
les hommes d'exception dont ils chantaient les exploits. Réguli¢rement célébrée dans des ro-
mans et/ou des ceuvres cinématographiques’®, cette guerre était parfois mise en scéne — mais
non réellement analysée — par les médiévistes. Avec talent souvent, ainsi par Georges Duby
dans Le dimanche de Bouvines (1973), livre tableau dont on se rend compte aujourd hui qu'il
ouvrait aussi bien des perspectives a 'histoire de la guerre, cette derniére pouvant se muer en
un révélateur sans pareil des structures de la société™.

Georges Duby annongait sans le savoir le changement de ton qui conduisit les sciences socia-
les & changer de paradigme ', pendant les années 1980, et a réhabiliter I'événement et 'individu.
Ce changement participa probablement du décloisonnement de I'histoire militaire médiévale,
patent, en France, surtout depuis une trentaine d'années (dans le monde anglo-saxon, I'histoire

7. Clastres, Archéologie de la violence. La guerre dans les sociétés primitives (1977), p. 6. Voir aussi Audouin-
Rouzeau, Combattre (2008), p. 14, 34.

8. Notamment Hass (dir.), The Anthropology of War (1990) ; Keeley, War before Civilization (1996) ; Guilaine

et Zammit, Le sentier de la guerre (2001) ; Testart, « Des crines et des vautours ou la guerre oubliée » (2008).
Jlen profite ici pour remercier Yann Tristant, préhistorien et membre scientifique 4 I'Ifao, de m’avoir initié &

la « guerre préhistorique ».

9. Témoins du changement de perspective de ces derniéres années: Desplat, « Introduction », dans id. (éd.),
Les villageois face a la guerre (x1ve-xvIIr siécle), p. 7-10; Contamine, « L'impact de la guerre de cent ans en

France sur le“plat pays” et sur la vie au village », dans ibid., p. 17-22, 24-25; Haldon, Warfare, State and Society

in the Byzantine World, 565-1204, p. 9-10.

10. Aberth, Knight at the Movies. Medieval History on Film (2003); Haydock, Movie Medievalism: the

Imaginary Middle Ages (2008).

11. Voir aussi ce quécrit Pierre Toubert, « Georges Duby, un héritage scientifique », dans Bleton-Ruget et

alii (dir.), Georges Duby. Regard croisé sur l'ceuvre. Femmes et féodalité, p. 14.

12. Un changement nié par Chartier, « Le monde comme représentation » (1989), p. 1508, qui préférait la

lier A «la distance prise, dans les pratiques de recherches elles-mémes, vis-a-vis des principes d'intelligibilicé

qui avaient gouverné la démarche historienne depuis vingt ou trente ans ».

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 INTRODUCTION

militaire ne fut jamais réellement marquée d'un signe d’infamie). Mais ce décloisonnement
sexplique aussi par la fin de la damnatio memoriae qui avait frappé la guerre, aprés la Seconde
Guerre mondiale , ainsi que par I'adoption progressive, par les polémologues, des outils et des
méthodes des tenants de I'école dite des Annales™. En 1976, John Keegan publiait The Face of
Battle: A Study of Agincourt, Waterloo and the Somme', ot enfin le simple soldat se voyait reconnu
comme un acteur majeur de la guerre. Quatre ans plus tard, la somme de Philippe Contamine
sur La guerre au Moyen Age rencontrait un grand succés; il y envisageait la guerre comme «un
monde en so0i », 2 explorer absolument par tous ceux qui décrivaient et expliquaient I'évolution
des sociétés médiévales. Rapidement traduite en anglais (War in the Middle Ages, 1984), cette
synthése encore inégalée connut une large diffusion, dans le monde anglo-saxon '°. Entretemps,
dans Quest antica festa crudele. Guerra e cultura della guerra dall’etd feudale alla Grande Rivoluzione
(1982), Franco Cardini avait tenté de montrer que la guerre pouvait (devait ?) aussi étre appréhen-
dée comme une ceuvre féconde, génératrice de progreés voire de mieux étre, au moins pour ceux
quila concevaient et qui la menaient. Ces derniers partageaient des valeurs et des pratiques qui
transcendaient les frontiéres (chronologiques, spatiales) ; ils participaient de la diffusion d'une
« culture dela guerre » tout ala fois évolutive et constitutive d une identité. La guerre — ou plutdt
son étude — réhabilitée ? Assurément, Franco Cardini affirmait la nécessité de penser la société
atravers'une des activités humaines les plus courantes ; pour autant, il rappellait que la guerre
comme la féte mettaient au jour des tensions sociales’7:
«[...] A 'époque féodale, la guerre est belle ... pour celui qui la congoit et la méne comme un
privilege. Elle était le temps de la féte, du prestige et de I'abondance; elle était ‘orgie’ au sens

anthropologique du terme. »

Guerra e cultura della guerra parut en 1982, année ol les rencontres « Castrum » étaient
initiées. Leurs organisateurs — Pierre Toubert en téte — insistaient sur I'idée que se pencher
sur les habitats fortifiés méditerranéens, c’était aussi et avant tout mobiliser «la géographie

13. Géré, « Pour un humanisme de la guerre », p. 662.

14. Idée analogue, A propos de la production la plus récente, défendue par Henninger, « Préface» de la
traduction francaise de Lynn, Battle: a History of Combat and Culture, p. 17.

15. Tardivement (1993) traduit en francais, sous un titre réducteur (Anatomie de la bataille) et non sans des
amputations évidemment dommageables.

16. Trad. M. Jones, Blawckwell, Oxford, 1984 ; réimpr. dés 1985. Premiére éd. « in paperback » en 1986, réimpr.
en 1987, 1989, 1991, 1992, 1993, 1994, 1996, 1998 (deux fois), 1999, etc.

17. Cardini, La culture de la guerre, p. 416. Rappelons le Manifeste du futurisme (1909) de Filippo Tommaso
Marinetti (m. 1944), dont fait état Walter Benjamin (L'ceuvre d'art a lépoque de sa reproduction mécanisée,
1936 XIX): « [...] la guerre est belle, parce que, grice aux masques a gaz, au terrifiant mégaphone, aux lance-
flammes et aux petits chars d’assaut, elle fonde la souveraineté de 'homme sur la machine subjuguée. La
guerre est belle, parce qu'elle réalise pour la premiére fois le réve d'un homme au corps métallique. La guerre
est belle, parce quelle enrichit un pré en fleur des orchidées flamboyantes que sont les mitrailleuses. La guerre
est belle, parce qu'elle rassemble, pour en faire une symphonie, la fusillade, les canonnades, les suspensions
de tir, les parfums et les odeurs de décomposition.» Le lien entre les conceptions de Franco Cardini et celles
de Gaston Bouthoul (Cent millions de morts, 1946 ; La guerre, 1953) parait évident (la guerre tend a devenir
une sorte de «jeu dangereux » réservé aux nobles).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

historique, l'archéologie des structures défensives et d’habitat™ », et ainsi penser la guerre
médiévale autrement. Mais en donnant naissance 2 ces « rencontres de sages » et en choisissant
de les centrer sur le « theme “militaire” », Pierre Toubert avait également en téte la nécessité
d’inscrire enfin ce qu'il appelait la « guerre méditerranéenne » dans «I'histoire, générale, de la
guerre au Moyen Age » Méme le « beau livre » de Philippe Contamine, soulignait-il 4 raison,
témoignait d'une sorte « d'ignorance » envers le « champ d’investigation pourtant prioritaire
‘est I'histoire de | dans d I'E 9
quest I'histoire de la guerre dans des pays comme 'Espagne ™ ».

La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval :
un objet d’études ignoré?

Que dire, dés lors, de I'ensemble du domaine arabo-musulman, alors (et souvent encore °)
peu pris en compte par les historiens militaires, si ce n'est dans sa dimension croisée > ? Philippe
Contamine l'envisageait peu — l'elit-il souhaité, il n‘aurait pu sappuyer sur un ouvrage de
synthése sur la question rédigé dans une langue occidentale (rien n'a d’ailleurs changé®?). Les
quelques histoires en arabe sur «l'art de la guerre » (Abd al-Ru'af ‘Awn), les « armées arabes »
(Thsin Hindi) ou les «armées de I'islam » (Mahmad Sit Hattab), de qualité certes inégale,
n’étaient pas traduites; elles ne lui avaient pas été accessibles 3.

L'on peut dailleurs aller plus loin: le « phénomeéne guerre » était peu pris en compte par les
historiens généralistes du monde arabo-musulman médiéval. Cela n'a dailleurs pas vraiment
changé. Sil'on suit 'adage selon lequel «le plan, lui aussi, est un signe > » et sil'on se contente
des ouvrages de synthése (par ailleurs excellents) d’histoire de 'islam médiéval parus ces det-
niéres années, I'évidence s'impose : aucun ne fait de la guerre un véritable objet d’études. Ni
la meilleure synthése en anglais, par Ira M. Lapidus (A History of Islamic Societies, 1988), ni
The Oxford History of Islam (éd. J. N. Esposito, 1999), ni le meilleur ouvrage sur la période, en
frangais, dirigé par Jean-Claude Garcin (Etats, société et cultures du monde musulman, x°-xv* siécle,

18. Présentation, par André Bazzana, de Castrum 3 (Guerre, fortification et habitat dans le monde méditerranéen
au Moyen Age, Madrid, 24-27 novembre 1985, Madrid et Rome, 1988), p. 5.

19. Toubert, « Introduction », dans Castrum 3, p. 7, 8.

20. Exemple: Van Creveld, The Art of War. War and Military Thought (2000), ot, sauf erreur, le mot « islam »
napparait qu'une seule fois.

2I. Les croisades ne sont toujours pas systématiquement étudiées dans leur « contexte oriental », malgré les
imprécations de Claude Cahen (cf. son Orient et Occident a I'époque des croisades, 1983).

22, Zouache, Armées et combats, p. 44.Des chapitres trés synthétiques existaient néanmoins: Parry, « Warfare »
(1970). LEncyclopédie de lislam (EI?, en attendant que 'ED sétoffe) na pas réellement comblé cette lacune,
méme si plusieurs articles portent sur la guerre (cf. surtout « Harb » ; « Djihad » ; « Silah »). Depuis quelques
années, David Nicolle publie des ouvrages de haute vulgarisation.

23. ‘Awn, al-Fann al-harbi fi sadr al-islam (1961) ; Hindi, al-Hayat al-‘askariyya ‘ind al-Arab (1064) ; Sit Hatrab,
al-Askariyya al-arabiyya al-islamiyya (19852). Ajoutons al-Mahmid, al-Harb ‘ind al-Arab (1981%).

24. Duby, Le Temps des cathédrales, p. 336, cité par Dalarun, « L'ceuvre critique. A propos de la poétique de
I'histoire dans l'ceuvre de Georges Duby » (2000), p. 29.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 INTRODUCTION

3 volumes, 1995-2000) n'abordent directement la question de la guerre 5. Généralement, dans
ces ouvrages comme dans l'ensemble des travaux « généralistes » portant sur la période, seules
les conditions militaires de I'émergence de l'islam et surtout l'essence militaire du « systéme
militaire mamelouk » sont réellement mises en perspective et, dans le second cas, analysée en
tant que fait social interagissant avec les autres faits sociaux*°.

Cela ne signifie évidemment pas que la guerre est ignorée par les auteurs de ces ouvrages,
au moins dans ses dimensions idéologique (les motivations, surtout le jihad), institutionnelle
et administrative (la naissance de «1'Etat musulman »), organisationnelle (les armées) et par-
fois technique (l'armement®’). En outre, la vitalité de I'histoire militaire?®, symbolisée par
le dynamisme d'une société telle que De Re Militari*® et par un incontestable foisonnement
éditorial, a également touché l'islam médiéval, il est vrai plus incidemment que la chrétienté
occidentale ou Byzance *°.

Cette vitalité sest traduite, depuis une trentaine d’années, par un certain renouvellement
des problématiques. Méme I'histoire des croisades et de I'Orient latin en profite*, au moins
partiellement: elle oscille entre une « histoire opérationnelle » (stratégie, tactique) de facture
trés classique* et des approches plus novatrices, par exemple concernant la logistique, que

25. Annoncé, Les débuts de l'islam, vii®-x¢ siécle. De Muhamed aux dynasties autonomes (dir. Th. Bianquis et
P. Guichard, PUF, Paris, sous presse), ne le fera pas plus, semble-t-il.

26. Synthéses assez récentes, commodes et brillantes, pour l'espace égyptien, par Linda S. Northrup, « The
Bahri Mamluk Sultanate » et Jean-Claude Garcin, « The Regime of the Circassian Mamluks », respectivement
p.242-289 et p. 290-317: The Cambridge History of Egypt, 1: Islamic Egypt, 640-1517 (dir. C. F. Petry, 1998).
Pénétrant: Garcin, « Le systéme militaire mamluk », loc. cit., & comparer & Ayalon, Le phénoméne mamelouk
dans I'Orient islamique (1996). Cf. aussi Amitai, « The Rise and Fall of the Mamluk Institution: a Summary
of David Ayalon’s Works » (1986), p. 19-32. L'institution mamelouke est également au cceur de deux ouvrages
remarqués parus au tout début des années 1980 : Crone, Slave on Horses: The Evolution of the Islamic Polity
(1980), et Pipes, Slave Soldiers and Islam: The Genesis of a Military System (1981). Daniel Pipes va jusqu’a
faire de l'esclavage militaire non seulement « a basic institution of premodern Islamicate public life », mais
également «an institution implicit in the Islamicate order » (p.194).

27. Exemple qui me semble le plus abouti: Eddé, Principauté d’Alep, deuxiéme partie (Institutions, économie et
société), « chap. 1, B/La défense de I'Etat » (p- 234-310), ol sont examinés, successivement, « 1. Lorganisation
des armées », « 2. La société militaire », « 3. Les techniques militaires ». Noter qu'il est aussi question du
«bureau des armées, diwan al-§uyas» (p. 323-324) dans les pages consacrées & « Ladministration civile ».
28. Elleaarécemment été remise en cause : Miller, « Sounding Taps : Why Military History is Being Retired »
(2006), qui cependant s'intéresse exclusivement au poids de I'histoire militaire dans le systéme universitaire
américain.

29. De Re Militari: The Society for Medieval Military History. Site web : http://www.deremilitari.org/.

30. Par exemple: Haldon, Warfare, State and Society in the Byzantine World, 565-1204, p. 1-4 et le recueil
d’articles édité par id., Byzantine Warfare (2007) ; Zouache, Armées et combat, introduction. Pour I'Espagne
médiévale, voir les ouvrages répertoriés par Menjot, « Lhistoriographie du Moyen Age espagnol : de I'histoire
de la différence i I'histoire des différences. Etude et bibliographie» (2009); Garcia-Fitz, Castilla y Leén
(1998).

31. Crusading Warfare de Raymond C. Smail, déja ancien (1954 ), est désormais complété par Rogers, Latin
Siege Warfare in the Twelfth Century (1992); Marshall, Warfare in the Latin East 1192-1291 (1992) ; France,
Victory in the East (1994); Zouache, Armées et combats (2008).

32. France, loc. cit.; Claverie, L'ordre du Temple en Terre sainte et & Chypre au x111° siécle (2005).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

des chercheurs n'hésitent pas 4 appréhender a travers des modélisations complexes, parfois
d’ailleurs peu intelligibles 33. La tradition orientaliste ' Emmanuel Guillaume Rey (m. 1916), de
Thomas Edward Laurens (m. 1935), de Paul Deschamps (m. 1974) etc., tous auteurs d’'ouvrages
remarquables sur la fortification croisée, a été récemment revivifiée par I'apport de la castellologie
médiévale occidentale3*. Ses questionnements se sont dés lors affinés 3, évoluant notamment
vers une réflexion sur la prise en compte de la dialectique attaque/défense lors de la construc-
tion des places fortes3®, ainsi que sur la fonction de ces traces irrémédiables laissées par les
Latins en Orient?”. Il est vrai quune intense activité archéologique, qui porte désormais tout
autant sur les fortifications musulmanes que croisées, a considérablement élargi le champ des
constructions envisagées, les citadelles et/ou les enceintes urbaines (Le Caire, Damas, Alep,
Césarée) ayant récemment fait 'objet d'une attention soutenue 3. D'autres domaines ont été et
sont explorés par les chercheurs qui, tel David Nicolle, tentent de croiser les sources archéo-
logiques, iconographiques et textuelles pour retracer I'évolution d'un armement dont on sait
bien qu'il s'échangeait réguli¢rement, d'un combattant 4 l'autre, d'un camp a un autre .

33. Pryor (éd.). Logistic of Warfare in the Age of the Crusades (2006, mais l'ouvrage est le résultat d'un
Workshop sétant tenu quatre ans plus tdt). Du méme auteur, Geography, Technology and War. Studies in the
Maritime History of the Mediterranean 649-1571 (1988) et (en collaboration avec E. M. Jeffreys), The Age of
the Dromon : the Byzantine Navy ca 500-1204 (2006).

34. Cf.Chateau-Gaillard. Etudes de castellologie médiévale (actes des colloques internationaux institués par le
Centre de recherches archéologiques médiévales de Caen, en 1962). Le vol. 23 (Colloque d'Houffalize, 2006),
éd. P. Ettel et alii (2008), visait 2 effectuer un Bilan des recherches en castellologie. Denys Pringle y propose
un « survol » de la castellologie dans I'Orient latin (« Castellologie in the Latin East: an Overview »,) que je
n‘ai pu consulter lors de la finalisation de cette introduction.

35. Mémesilesinfluences architecturales entre 'Orient et 'Occident constituent toujours une problématique
sinon privilégiée, du moins fédératrice : Faucherre et alii, loc. cit. ; Bianca (éd.), Syria : Medieval Citadels Between
East and West (2007), p. 9 et suivantes, et passim.

36. Voir les actes du colloque de Partenay (2002) : Faucherre et alii (éd.), La fortification au temps des croisades,
(2004). Aussi Kennedy (dir.), Muslim Military Architecture in Greater Syria (2006).

37. Dans un ouvrage intéressant mais controversé (voir l'excellent compte-rendu de Denys Pringle dans
H-France Review Vol. 8, 2008, n° 44, p. 180-183), Ronnie Ellenblum Crusader Castles (2007) préfére méme
les appréhender comme des relais de leur installation plutét que comme des instruments de défense d'une
frontiére improbable.

38. Apercu: Berthier, La citadelle de Damas (2002); Pradines, « La muraille ayyoubide du Caire » (2002);
Pradines et Talaat, « Les fortifications fatimides du Caire : Bib al-Tawfiq et l'enceinte en briques crues de Badr
al-Gamali» (2007); Mesqui et Faucherre, « Lenceinte medievale de Césarée » (2006); Bianca (éd.), Syria:
Medieval Citadels Between East and West (2007); Gonnella, The Citadel of Aleppo (2008). Pour I'Occident
musulman, les importants travaux de Pierre Guichard et André Bazzana (notamment Bazzana, Cressier et
Guichard, Les chateaux ruraux d'al-Andalus. Histoire et archéologie des busan du sud-est de 'Espagne, 1988),
n'ont, 3 mon sens, pas suffisamment inspiré les spécialistes de I'Orient (mais cf. Bianquis, « Les frontiéres de
la Syrie au milieu du v¢/x1° siécle », 1992).

39. Nicolle, A Companion to Medieval Arms and Armour (2002); Chevedden, « The Invention of the
Counterweight Trebuchet: a Study in Cultural Diffusion » (2000) et ses autres travaux cités dans Zouache,
Armées et combats, p. 961; Serdon, L'arc du diable (2006); Zouache, « Larmement entre Orient et Occident
au vi¢/x11¢ siécle » (2007). Sur 'historiographie de la guerre du monde arabo-musulman médiéval, voir plus
généralement Zouache, Armées et combats, introduction.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 " INTRODUCTION

Les travaux de David Nicolle, l'un des rares véritables spécialistes du fait militaire, qu'il
aborde dans toutes ses dimensions+°, témoignent dailleurs de la diffusion des conceptions
des praticiens d'une « Nouvelle histoire militaire» (New Military History), prégnante dans
le monde anglo-saxon depuis une quarantaine dannées #. Ces praticiens mettent au second
plan — voire ignorent — les champs traditionnellement privilégiés par les historiens militaires,
stratégie et tactique, effectifs, pour centrer leurs analyses sur les réseaux militaires, les hiérar-
chies et les relations entre les sociétés civile et militaire 2. A ce type d’histoire se rattachent la
plupart des travaux des trente derniéres années sur la guerre dans le monde arabo-musulman :
ceux de Yaacov Lev sur I'Egypte (1987, 1991), qui sest proposé d‘analyser I'évolution du califat
fatimide a l'aune des rapports fluctuants entre le « régime » et «l'armée » *; ceux de Thierry
Bianquis sur 1'époque de transition que constitua le v¢/x1° si¢cle, au Proche-Orient (notamment
1988) +4; 'ouvrage collectif War and Society in the Eastern Mediterranean, yth-15th Centuries
(1997), ol «tous les articles ont en commun d’aborder la guerre et les institutions dans une
perspective — large — d’histoire politique, sociale et économique # »; les travaux d’'Hugh
Kennedy (The Armies of the Caliphs. Military and Society in the Early Islamic State, 20014°) et
de Sobhi Bouderbala (Gund Misr: étude de ladministration militaire dans U'Egypte des débuts
de Uislam 21/642 — 218/833, 2008 %7) sur I'administration militaire des débuts de 'islam.

40. La bibliographie de David Nicolle est particuliérement riche. Variée et inégale, elle a parfois fait l'objet
de critiques, notamment du fait d’'une utilisation abondante de discours visuels peu méfiante vis-a-vis de
la contamination iconographique. Il n'en est pas moins un des rares a résolument relier I'histoire militaire
arabo-musulmane a celle d'autres aires culturelles (européenne, extréme-orientale) et A prendre en compte
tous ses aspects (opérationnels, économiques, psychologiques, religieux, etc.), fiit-ce dans des ouvrages de
synthése de haute vulgarisation scientifique comme Medieval Warfare Source Book. Christian Europe and its
Neighbours (1996).

41. Knutsen « Review Essay : Old, Unhappy, Far-off Things: The New Military History of Europe » (1987);
Yerxa, “The Curious State of Military History” (2008).

42. Rappelons le constat dressé par Catherine Denys 4 propos de I'histoire militaire francaise pour I'époque
moderne (« La renaissance de | histoire militaire francaise pour I'époque moderne : un bilan historiographique
(1945-2005) », 2009, p. 3): «Jusquaux années 1990 encore, |'histoire militaire universitaire appréhende
principalement l'armée a travers la société, la culture ou la politique [...].»

43. Lev, « Army, Regime and Society in Fatimid Egypt, 358-487/968-1094 » (1987); State and Society in
Fatimid Eypt (1991).

44. Malgré son titre et son sous titre (« La fortune politique du cavalier turc en Syrie au x1° siécle. Eléments
pour l'élaboration d'un War Game »), cet article constitue une (rare) tentative de penser le fait militaire de
facon globale.

45. Lev, «Introduction», p.1 (il ajoute que tentative a été faite de proposer une «approche
interdisciplinaire »).

46. Sobhi Bouderbala (Gund Misr, p. 4) rappelle A raison que ce travail « répondait 4 un besoin scientifique
urgent; Claude Cahen écrivait, dans les années 1960, qu'il “nexiste aucun travail moderne général et approfondi
sur l'armée musulmane aux siécles classiques”» (« Djaysh », EI?, 11, p. 251).

47. Thése récemment soutenue (2008) 4 l'université Paris 1 — Panthéon-Sorbonne.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE | 9

Quelle histoire de la guerre ?

Pour une approche culturelle de la guerre du monde arabo-musulman

Laguerre n'a doncjamais été ignorée par les spécialistes du monde arabo-musulman ; simple-
ment, elle a été presque systématiquement étudiée via la problématique « guerre et société » qui
sestimposée A tous les historiens du fait militaire, depuis la fin des années 1960. Lon peut méme
parler d'une guerre vidée de sa substance, comme l'afirment John Albert Lynn, qui dénonce
fermement I'impérialisme du couple « guerre et société » alors que, selon lui «l'essence militaire
est le combat*®», ou Stéphane Audouin-Rouzeau, qui considére que ne pas situer le combat au
centre del'activité guerriere, cest « manifester un refus suspect del'essentiel #° ». Indéniablement,
I’homme et son expérience de guerre sont effacés dans une telle histoire, qui peut a priori dériver
vers «'histoire sansles hommes » telle qu Emmanuel Leroy Ladurie avait pul'envisager, il y a plus
de trente ans, au détour de ses Territoires de [’historien (1977). Pour autant, il est tout aussi vain
de se contenter de la seule étude de ’homme au combat que de la négliger, de méme qu'écarter la
stratégie et la tactique au simple prétexte quelles ont longtemps constitué le champ d’études pres-
que exclusif des tenants d'une « histoire opérationnelle » sclérosée et sclérosante n'a guére de sens.
Envisager la guerre comme un phénomeéne social total, prétendre s'interroger sur son essence, sa
spécificité, dans un espace-temps déterminé, implique de s'intéresser A toutes ses facettes, A toutes
ses composantes et A tous ses acteurs — ainsi pourra-t-on atteindre au domaine du sensible.

Dot I'intérét de multiplier les angles d’approche — cest I'un des objectifs de ce dossier —,
ce qui signifie, en particulier, ne pas jeter aux orniéres les questionnements qui découlent
d'une «histoire culturelle de la guerre » Entendons-nous : une approche culturelle libérée des
oripeaux essentialistes dont Victor Davis Hanson a tendance 4 la draper lorsqu'il défend I'idée
d'un « modéle occidental de la guerre°» certes stimulant en ce qu'elle postule I'influence de la
« culture » sur la maniére de faire la guerre, mais dont les maitres mots, « discipline collective »,
« commandement souple » ou « affrontement frontal » peuvent tout autant, selon les contextes,
renvoyer aux organisations, aux attitudes et aux pratiques d'armées et de combattants orientaux
quoccidentaux. Cest ainsi que contrairement 4 I'image longtemps diffusée par les historiens
des croisades, les cavaliers turcs opposés aux croisés, parfois tout juste islamisés et mal ara-
bisés, héritiers de peuples steppiques depuis longtemps admirés (ainsi par al-Gihiz 5" pour
leur aptitude 4 étre la guerre, intensément entrainés et disciplinés, pétris aussi du sentiment

48. Lynn, «“Rally Once Again”: The Embattled Future of Academic Military History » (1997): « [...] when
advocate of a“new military history” urged us to integrate social history, sociology, and political science into
our field, for these approaches had a tendency to divert us from an essential of military history at the same
time that they promised to enlighten us.»

49. Audouin-Rouzeau, « Au cceur de la guerre: la violence du champ de bataille pendant les deux conflits
mondiaux », p. 74.

50, Hanson, The Western Way of War. Infantry Battle in Classical Greece (1989); Carnage and Culture:
Landmark Battles in the Rise to Western Power (2001).

51, Al—Gihi;, Managqib al-Turk, dans Sauvaget, Historiens arabes (1946), p. 9.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I0 INTRODUCTION

d'appartenir 4 I'élite de la société, ne faisaient pas forcément montre d'un goiit exacerbé pour
la violence, ne pratiquaient pas uniquement ou systématiquement la fuite simulée, pouvaient
étre lourdement armés et savaient charger frontalement si nécessaire et manier la lance, la
masse et l'arc avec la dextérité qui seyait A leur rang >

Méme les affirmations de John Keegan, I'un des fondateurs de I'histoire culturelle de la
guerre, doivent étre modulées. Soucieux de remettre en cause la formule clausewitzienne si
galvaudée selon laquelle la guerre est « une continuation de la politique par d’autres moyens »,
il va méme jusqu'a faire de la guerre « une culture elle-méme* »:

« En résumé, clest au niveau culturel que la réponse de Clausewitz 4 la question « quest-ce que

la guerre ? » est erronée. Cela n'est pas vraiment étonnant. Il est diflicile pour chacun d’entre nous

de conserver sufisamment de distance par rapport a notre propre culture pour percevoir ce que

celle-ci fait de nous, en tant qu'individus. Les Occidentaux modernes, avec leur credo de la toute

puissance de l'individualité, n'ont pas mieux réussi que les autres cet exercice. Clausewitz appat-

tenait A son temps, il était un enfant des Lumiéres, un contemporain du romantisme allemand,

a la fois intellectuel et réformateur réaliste, un homme d’action apte A critiquer la société de son

époque et croyant avec passion a son nécessaire changement. Il fut un observateur perspicace du

présent et un inconditionnel du futur. Mais il n'a pas su voir a quel point il demeurait lui-méme

ancré dans son propre passé, le passé d'une classe d'officiers de métier, dans un Etat européen

centralisé. S'il avait poussé plus loin ses capacités de raisonnement — et il était, en vérité, un esprit

déja fort distingué —, il aurait été en mesure de comprendre que la guerre englobe bien plus que

le politique, qu'elle est toujours l'expression d'une culture, étant souvent génératrice de nouvelles

formes culturelles, jusqu'a méme devenir, dans certaines sociétés, la culture elle-méme. »

Certes,]ohn Keegan caricature les conceptions clausewitziennes 54— apres tout, Clausewitz
définissait la guerre comme «un acte de violence destiné a contraindre I'ennemi a exécuter
notre volonté s » et affirmait que «la guerre ne fait pas partie des domaines des arts et des
sciences, mais de celui de la vie sociale 5° ». Pourtant, l'on peut souscrire 3 I'idée que la guerre ou,

52. Bianquis, « La fortune politique du cavalier turc en Syrie au x1° siécle. Eléments pour I‘élaboration d’'un
War Game » (1988) ; Zouache, Armées et combats (2008), p. 864.

53, Keegan, A History of Warfare (1993), p. 12; Lynn, loc. cit.

54. Playdoyer pro Clausewitz et anti-Keegan : Bassford, « John Keegan and the Grand Tradition of Trashing
Clausewitz. A Polemic» (1994).

55. Vom Krieg (1832-1834), p. 51.

56. Id., ibid., 11, 3. Sans doute aucun, pour Clausewitz, la guerre est subordonnée a la politique. Mais
son ouvrage (et ses autres écrits conservés), trop souvent caractérisé via des citations tronquées ou une
interprétation ne prenant pas en compte la richesse de sa pensée, est truffé de réflexions nombreuses que
l'on ne peut choisir de passer sous silence, méme si elles sont souvent contradictoires. Lensemble de l'extrait:
«La guerre ne fait pas partie des domaines des arts et des sciences, mais de celui de la vie sociale. Elle est un
conflit entre de grands intéréts qui trouve une solution sanglante, et ce n'est quen cela quelle se distingue
d’autres conflits. Mieux qua un art, quel qu'il soit, on la comparerait au commerce, qui, lui aussi, est un conflit
entre intéréts et activités des hommes, et elle est encore beaucoup plus proche de la politique, laquelle, elle
également, peut étre considérée comme une sorte de commerce sur grande échelle. »

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

plus précisément, la maniére de la penser, de I'organiser et de la faire est un «acte culturel 7 ».
Qulelle soit « génératrice de nouvelles formes culturelles » semble également aller de soi, du
moins si I'on accepte d’appréhender cette genése dans un temps long — pensons par exemple
al'impact de la croisade, cette forme particuliére de guerre, sur les sociétés médiévales (orien-
tales et occidentales); aux conséquences de l'installation de peuples nomades aux cultures
de guerre bien ancrées, Berbéres en Afrique du Nord, Turcs surtout au Proche-Orient; en
Espagne, au modelage des sociétés et des espaces par la guerre devenue, entre Tage et Sierra
Morena, au x111° siécle, « une activité permanente et protéiforme*® ». En revanche, l'on peut
douter de l'assertion finale de cet extrait (la guerre peut « devenir dans certaines sociétés la
culture elle-méme »), beaucoup trop fixiste °. Il faut donc se contenter de considérer les guerres,
ou du moins I'image que les sources veulent bien en donner, comme des révélateurs précieux
des croyances, des idées et des pratiques communes A un groupe social ou méme 4 l'ensemble
des membres d’'une société ®, pour peu — répétons-le — que l'on veille A ne pas les figer dans
un espace-temps déterminé.

Que faire alors de la notion de « culture de guerre » — que je viens d'utiliser — récemment
avancée par Stéphane Audouin-Rouzeau et Annette Becker 4 propos de la Premiére Guerre
mondiale et ainsi définie ®':

« Champ de toutes les représentations de la guerre forgées par les contemporains: de toutes
les représentations qu'ils se sont donnés de I'immense épreuve, pendant celle-ci d’abord, aprés

celle-ci ensuite. »

Cette notion est désormais employée pour d'autres conflits, 2 d'autres époques, mais son
utilisation a déclenché une telle vague de protestations °> que l'on peut s'interroger sur le bien
fondé de son adoption, pourle Moyen Age arabo-musulman %, Sans doute était-il inutile de tant

57. Expression utilisée par Stéphane Audouin-Rouzeau, Combattre, p. 188.

58. Buresi, La frontiére entre chrétienté et islam, p. 119.

59. Lynn, Battle: a History of Combat and Culture, trad. p. 25, dont les réflexions sont fondamentales,
considére que « Keegan se trompe en reprenant et en extrapolant la thése culturelle proposée par Victor
Davis Hanson ».

60. Voir les définitions de la « culture » proposées par Cuche, La notion de culture dans les sciences sociales
(2001) ; Harkavy et Neuman, Warfare and the Third World, p. 234 : « Although there is no standard definition
of culture, most social scientists refer to it as a complex system of psychocultural factors (such as shared
beliefs, norms, customs, ideas, or attitudes) that humain beings use to interpret the world around them. »
61. Audouin-Rouzeau et Becker dans « Violence et consentement: la “culture de guerre” du premier conflit
mondial » (1997), p. 252.

62. Cf. Prost, « Les limites de la brutalisation : tuer sur le front occidental, 1914-1918 » (2004).

63. Stéphane Audouin-Rouzeau semble hésitant sur l'extension de la notion, dont il a d’ailleurs proposé
des définitions plus complétes, par la suite. Cf. son récent « Les cultures de guerre» (2008), ot il évoque
un «sort enviable [mais] encombrant» (cf. p.289-290), avant de déclarer qu'il « convient de se montrer
trés prudent face a lextension d'un tel concept dés lors que ferait défaut une forte cohésion autour d'un
systéme de représentation commun a l'ensemble d’'une société belligérante » (p. 297), avant de se demander
«si la valeur heuristique de la notion de “culture de guerre” ne réside pas surtout dans sa capacité a dirimer
temps de guerre et temps de paix» (p. 297-298). Voir aussi Audouin-Rouzeau et Becker, « Vers une histoire

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 INTRODUCTION

s'éloigner — du moins dans la définition proposée — des acceptions les plus courantes, dans les
sciences sociales, de la notion de « culture » ; aux « représentations » il faut adjoindre les « prati-
ques » etles « attitudes °4 ». Sans doute, aussi, |'usage du singulier et son inscription dansle temps
court expliquent-ils son rejet par une frange des historiens — la « culture dela guerre » de Franco
Cardini, inscrite dans la longue durée (du Moyen Age 4 la Révolution) et dans I'ensemble de
I'Europe, n'avait pas suscité la méme hostilité passionnée %, Surtout, enfin, de telles « cultures »
ne peuvent se limiter aux seuls combattants ni aux seules activités strictement guerriéres: la
guerre, moment de mise d nu de mécanismes culturels quin‘auraient pas surgi au grand jour, sans
elle, touche I'ensemble des activités sociales et économiques °°. Cela me semble tout particulié-
rement vrai pour les sociétés arabo-musulmanes médiévales, trop longtemps appréhendées via
une lecture essentialiste décrivant un « monde unique et immuable », comme le souligne Sylvie
Denoix %7, et trés fortement caractérisées, comme le montre ce dossier, par une porosité presque

permanente entre les domaines civils et militaires.

S’inscrire dans une perspective antbropologique

Plusieurs voies permettent de faciliter cette mise A nu et ainsi de mieux analyser ces
mécanismes culturels. Aucune ne doit étre rejetée par principe, fit-elle marquée du sceau de
«'histoire-bataille °® » si peu chére aux tenants de I'histoire dite des Annales ®® ou des silences

culturelle de la Premiére Guerre mondiale » (1994); id., « Violence et consentement: la “culture de guerre”
du premier conflit mondial » (1997) ; Audouin-Rouzeau, « Historiographie et histoire culturelle du Premier
Conflit mondial. Une nouvelle approche de la culture de guerre ?» (2002), et les déclinaisons de la notion
dans Roynette, « Pour une histoire culturelle de la guerre au x1x° siécle » (2005).

64. Voir dailleurs la définition de « cultura de guerra » proposée par Eduardo Gonzalez Calleja (« La“cultura
de guerra”. Un estado de la cuestién desde Espafia», 2008, p. 302): « Por “cultura de guerra” entendemos el
conjunto de pricticas y de representaciones generadas en tiempo de conflicto armado, que difieren de las
tiempo de paz, y que quedan marcadas con el sello indeleble de las multiples experiencias de guerra que varian
en funcién de la clase social, del genero, el nivel de educacidn o la situacién geogrifica.»

65. Offensdadt, Olivera, Picard et Rousseau, « A propos d’'une notion récente : la“culture de guerre”» (2004) ;
Prost, « Les limites de la brutalisation: tuer sur le front occidental, 1914-1918 » (2004 ) ; Audouin-Rouzeau,
« Les cultures de guerre » (2008), p. 295-296.

66. Audouin-Rouzeau, Lenfant de l'ennemi, 1914-1918 (1995), p. 10. Cf. aussi Audouin-Rouzeau et Becker,
« Violences et consentement », loc. cit. (1997).

67. Denoix, « Des culs-de-sac heuristiques aux garde-fous épistémologiques ou comment aborder l'aire
culturelle du “monde musulman”» (2004), p. 9.

68. Tentative peu convaincante de réhabilitation (au moins partielle) : Harari, « The Concept of “Decisive
Battles” in World History » (2007). Une commission « Nouvelle histoire bataille » est animée au Cehd (Centre
détudes d’histoire de la défense) par Laurent Henninger ; elle se propose de réconcilier « I'histoire-bataille »
et la « nouvelle histoire ».

69. Certes, cette histoire-1a — du moins telle que ses contempteurs la décrivaient, servait probablement
a faire (ou & préparer) la guerre, pour les non-professionnels (des militaires souvent) qui la pratiquaient
(Philippe Contamine parle d’« amateurs éclairés » : « Lhistoire militaire », 1995, p. 361). Elle n'en proposait pas
moins, notamment dans sa version anglo-saxonne, des pistes d’analyse pertinentes, par exemple concernant
les rapports étroits entre 'Etat et la société militaire (Delbriick, Geschichte der Kriegskunst im Rahmen

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

déja évoqués des praticiens de la New Military History : comme elles avaient tendance a négliger
I'étude de 'homme en guerre — de ses émotions, surtout —, ces deux types d’histoire pro-
posaient, ainsi que je lai dit, une conception quelque peu aseptisée des rapports guerriers°.
D'oti la diversité d'un tel dossier : l'essentiel était de s'inscrire dans une approche renouvelée
de I'histoire du fait militaire, et donc de tirer profit des interrogations portées par les promo-
teurs d'une anthropologie de la guerre aujourd hui A nouveau active 7" Traditionnellement 7>,
les anthropologues de la guerre 'appréhendent comme un phénomeéne culturel, en lequel
chaque société s'investit diversement et que chacune ritualise, souvent a des fins de contrdle
des populations. Ils s'intéressent avant tout a la nature et A la définition de la guerre, 4 son
apparition et 4 sa pérennité/universalité, aux motivations quelle met en jeu, aux prédispositions
biologiques qu'elle est censée impliquer et — parfois — aux différentes maniéres de la faire (no-
tamment l'utilisation de la violence) 7. Les explications biologiques de la guerre, qui la liaient
a l'agressivité humaine, ne sont généralement plus considérées comme des facteurs explicatifs
suffisants de leur déclenchement — pour Walter Goldschmidy, il faut méme plutdt la penser
en termes de vengeance et/ou en se penchant sur les groupes constitués par le service militaire,
qui créent les conditions d'une solidarité indispensable & un engagement efficace au combat7+.
Récemment, accent a pu étre mis sur les expériences de guerre, et plus particuliérement sur
le combat et les violences qu'il implique 7>, C'est le champ d’étude privilégié par Stéphane
Audouin-Rouzeau, qui considére quune « greffe anthropologique, qu'elle soit momentanée ou
expérimentale », est nécessaire A 'historien pour mieux comprendre la violence de guerre”°,
Daniel Baloup soulignait il y a peu & quel point il est nécessaire de redynamiser les études
sur les combats de la Reconquista, qui piétinaient car elles ne prenaient en compte que quel-
ques aspects du phénomeéne guerrier 77. Une telle remarque vaut également pour le domaine

der politischen Geschichte, 1900-1920. Hans Delbriick a été rejeté par 'université allemande — Prove, «La
nouvelle histoire militaire de époque moderne en Allemagne » (2009, p. 2) parle méme de « dédain» — et
ses successeurs, partisans d'une histoire militaire politique sociale, économique, durent fuir I'Allemagne
sous le 111° Reich).

70. Cela est en partie encore vrai pour I'historiographie francaise de la guerre, comme le souligne Laurent
Henninger, « Pour une nouvelle histoire bataille » (1999), p. 13.

71. D’aucuns parleront, pour 'anthropologie américaine au moins, qui a été marquée par les guerres menées
par les Etats-Unis en Irak et en Afghanistan, de crise permanente, ou d’ébullition, de prise de conscience
etc. Le lien avec le contexte politique est incontestable. Cf. I'introduction d’Alisse Waterston a id. (éd.), An
Anthropology of War. Views from the Frontline (2009), p. 12-31.

72. Comment ne pas étre ici réducteur et sommaire, car, comme le souligne R. Brian Ferguson en ouverture
de « Ten Points on War » (2009, p. 32) : « Over the past 40 years, the anthropology of war has grown from a
few scattered works to an enormous field with many areas of investigation and contention [...] and the field
is in danger of falling apart into several self-contained realms. »

73. Par exemple Haas (dir.), The Anthropology of War (1990).

74. Goldschmidt dans « Anthropology and Conflict» (1986), p. 12.

75. Waterston (éd.), An Anthropology of War. Views from the Frontline (2009).

76. Voir tout particuliérement ses Combattre (2008) et Les armes et la chair. Trois objets de mort en 14-18
(20009).

77. Baloup, « Une anthropologie des combats de la Reconquéte est-elle possible ?» (2008).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14 INTRODUCTION

arabo-musulman médiéval. Dans son article programmatique sur « Les changements techni-
ques militaires dans le Proche-Orient médiéval et leur importance historique » (1975), Claude
Cahen avait énuméré les questions que le chercheur devait se poser; toutes mettaient en
avant I'importance des transformations techniques qui, certes, « peuvent avoir d’importan-
tes répercussions sur toute 1’évolution sociale et humaine 7% ». Certaines de ces questions
(diffusion de I'étrier, utilisation des armes individuelles et collectives) ont recu des réponses
satisfaisantes — ou du moins acceptées par la communauté scientiﬁque —; d’autres suscitent
toujours des controverses, par exemple celles qui renvoient a l'utilisation de l'arbaléte dans les
armées arabo-musumanes”. Ces questions font toujours sens, et il faut continuer a les poser
mais en changeant de focale, en étant conscient que I'histoire militaire ne peut se contenter
d’identifier et d’expliquer les différentiels techniques pour mieux analyser et comprendre la
victoire ou la défaite et, surtout, en appréhendant le choix technologique comme un choix
avant tout conceptuel ®°,

Mais pour avoir plus directement accés aux cultures de guerre prégnantes dans un espace et 2
une époque donnés — des cultures évidemment évolutives — il est temps, je crois, de mettre'étre
en guerre au centre de la recherche: les combattants et les non-combattants, veillards, femmes,
hommes et enfants dont les croyances et les attitudes doivent étre explorées, scrutées méme,
dans la mesure ot les sources a disposition du médiéviste le permettent. Lon ne peut se limiter,
pour le Moyen Age, aux seuls combats, dont il ne faut pas oublier que les récits qui en sont faits
dans les textes médiévaux sont souvent stéréotypés, contés selon des schémas préétablis que
seule une analyse particuliérement attentive permet de « révéler » et donc de dépasser.

Les «atrocités » (aujourd’hui fubs, qabiha, ‘unf, etc., ce dernier terme désignant le plus sou-
vent, aujourd hui, la « barbarie », la « cruauté » ou méme la « violence extréme »), par exemple,
n'étaient pas seulement réalisées pendant les combats. Les combattants faits prisonniers, ou
les civils lorsquune place forte avait été prise de force (‘anwat®), paraissent avoir constitué,
partout et toujours, des cibles de choix. Cette affirmation est-elle justifiée ? Dés lors, quand
et comment leur humiliation ou leur exécution avaient-elles lieu? Quels rituels présidaient
a leur réalisation ? Certaines époques, certains contextes (les croisades, I'invasion almohade,
la Reconquista...), certains peuples, sy prétaient-ils plus volontiers? Des formes originales
d’atrocités, réservées A un type de combattant ou 4 un type dennemi, peuvent-elles étre
identifiées ? Doit-on, dés lors, y voir une exacerbation de la déshumanisation de l'autre sans
nul doute inhérente A toute forme de guerre? Clest bien de la construction — progressive,
brutale? — de la figure de l'ennemi (extérieur, intérieur) qu'il est question, et des modalités
de son élimination.

78. Cahen, «Les changements techniques militaires dans le Proche-Orient médiéval et leur importance
historique » (1975), réimpr. Les peuples musulmans dans Uhistoire médiévale (1977), p. 483.

79. Avis divergents de Serdon, Armes du diable (2005) ; Zouache, Armées et combats (2008) ; id., « Larmement
entre Orient et Occident au vi¢/x11¢ siécle » (2008).

80. Réflexions pertinentes de Lynn, Battle: a History of Combat and Culture (2003/2006), Introduction.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

Car s'interroger sur la violence, c'est se demander si entrer en guerre, au Moyen Age, cétait
bien « pénétrer dans un autre univers ot les conduites humaines se métamorphosent® ». Sous
quelle forme cette métamorphose — si elle avait lieu — se produisait-elle ? Les soldats étaient-
ils conditionnés dans ce but ? Les discours prononcés devant eux par les prétres ou les « cadis
de l'armée » (qudat al-askar), avant la bataille, ne jouaient-ils pas ce role ? Des harangues ont
traversé les siécles, telle celle rugie devant les futurs vainqueurs de la bataille dite de I'Ager
sanguinis, en Syrie du Nord, en 1119. Aprés avoir provoqué ricanements et railleries, elle aurait
suscité des larmes. Les hommes étaient préts a tuer. Au nom de Dieu.

En effet, au Moyen Age, les cultures de guerre avaient une dimension religieuse marquée,
qui affleure derriére tous les récits. Une dimension religieuse multiforme, qui a surtout intéressé
les chercheurs en ce qulelle était censée procurer un surcroit de motivation aux combattants.
Pourtant, elle se manifestait de maniére trés diverse, le recours au divin pouvant prendre des
formes variées; cest donc bien dans toute sa complexité qu'il faut I'étudier, en veillant a la
contextualiser. Ainsi, son empreinte sur les mémoires collectives constitue un champ d’études
prometteur. Pour Alphonse Dupront (Le mythe de croisade, 1997), la croisade s'était muée pro-
gressivement en mythe et avait généré une culture de la confrontation avec I'islam qui n'avait
pas disparu avec la fin des croisades ni 'étiolement de l'esprit de croisade. Elle s'était méme
longtemps prolongée, jusqu'a devenir constitutive de I'inconscient collectif européen. Quid,
en miroir, de l'islam ? Certes, son rapport a la violence a été souvent questionné, mais sans
que l'on cherche vraiment 4 mesurer son effet dans la longue durée, ainsi que son réle dans la
constitution (ou non) d'un inconscient collectif déterminant dans la relation des musulmans
aux autres aires culturelles.

Mais s'interroger sur la violence, cest également se pencher sur la spécificité des
comportements humains, en temps de paix et en temps de guerre. Se demander s'il y a un
continuum entre l'un et 'autre, évident lorsquon observe la vie quotidienne des habitants des
cités médiévales portuaires, dont on peut légitimement se demander si elles étaient le si¢ge de
cultures de guerre certes évolutives, mais marquées par les permanences dictées par la littoralité
(voir l'article de David Bramouillé, dans ce dossier). Dans ces cités comme ailleurs, la violence
ultime était censée sexprimer plus facilement en contexte guerrier,  moins, simplement, qu'il
ne sagisse d'une illusion due au fait que celle-ci y était plus aisément rapportée. Les sources
confirment-elles ce postulat — une violence ultime plus réguliére pendant la guerre — en sachant
que les spécialistes de l'aire arabo-musulmane souffrent de I'absence d'une archéologie de ba-
taille dont la fouille de Vadum Jacob, en Palestine, non publiée encore dans sa totalité, laisse
entendre A quelle point elle pourrait savérer précieuse au polémologue % ?

Lambition n'est pas de repérer absolument des permanences, méme si la question de
I'invariance mérite d’étre posée, concernant par exemple des mutilations dont on constate
queelles étaient pratiquées a toute époque, dans un espace donné. La violence — guerriere

81, Sémelin, Purifier et détruire (2005), p. 178 et Audouin-Rouzeau, Combattre, p. 14-15.
82. Etatdel'avancement du Vadum Tacob Resarch Project : http://vadumiacob.huji.ac.il/ (consultation la plus
récente, 28 avril 2010; la derniére publication mentionnée dans la rubrique « Publications » date de 2006).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16 INTRODUCTION

ou non — est langage, comme les travaux de Claude Gauvard et de ses disciples l'ont montré,
pour I'Occident médiéval ¥, Un langage 4 décrypter avec soin, car souvent il donne les clés de
l'ordre social tel que les détenteurs du pouvoir — spirituel, séculier — souhaitaient I'imposer.
Un langage qui peut en dire long aussi sur l'efficacité — ou l'inefficacité — de la tentative de
régulation des comportements humains par ces autorités, qui sarrogeaient le monopole de la
violence et réaffirmaient sans cesse le controle des consciences. Méme les actes de violence a
priori les plus « barbares » — du moins du point de vue de 'homme d’aujourd’hui — font sens
et peuvent révéler des logiques culturelles et historiques particuliéres 34,

Mais la guerre n'était pas que violence. Bien des facteurs la déterminaient, qui intéressent aussi
I'anthropologie, méme s'il est souvent difficile de les analyser, dans le monde arabo-musulman
médiéval, par manque de données, souvent: des facteurs géographiques, évidemment, qui pe-
saient sur les cultures de guerre d'un groupe particulier (et engendraient des spécialisations
ethniques souvent mises en avant par les auteurs arabes, par exemple celle des Hurasaniyya) et
dont tout guerrier devait tenir compte, notamment parce que le déplacement des combattants
n’'était pas chose si aisée, au Moyen Age, alors que les chevaux avaient un coiit (élevé), ou que les
infrastructures laissaient 4 désirer. Des facteurs démographiques, qu'il ne faut pas renoncer a
étudier, car l'on sait, par exemple, A quel point les grandes conquétes (Almoravides, Almohades,
Fatimides en Egypte, Turcs au Proche-Orient...) y furent avant tout des entreprises humaines,
mettant en branle des masses d’hommes et de femmes, dont I'arrivée se faisait souvent de fagon
perlée, comme celle des Turcs au Proche-Orient, ainsi que Claude Cahen l'avait montré ®; en
outre, la guerre — cette « migration organisée », doit-elle étre rangée parmi les «institutions
destructrices » dans le monde arabo-musulman 8¢ ? Des facteurs économiques, la faim n'ayant
jamais fait bon ménage avec l'eflicacité guerriére, 4 moins, au contraire, quelle ne constituit,
avec l'appat du gain, un motivateur si puissant que les combattants se déchainassent au pillage,
une fois l'objectif atteint. Des facteurs techniques aussi, dont on a dit quelques mots, qu'il ne
faut évidemment pas surestimer mais non sans les occulter : la maitrise du feu grégeois (naft),
par exemple, était un atout inestimable pour les soldats byzantins et musulmans, tout au long
de la période qui nous occupe — il faudrait dailleurs se demander se demander pourquoi ja-
mais les Francs ne l'adoptérent. Des facteurs idéologiques et philosophiques, qui ont souvent
été surévalués. Des facteurs politiques et psychologiques enfin, dont I'étude peut par exemple
permettre de déterminer le « centre de gravité » des guerres si cher 4 Clausewitz, forcément
évolutif ¥7,

83. Par exemple Gauvard, Violence et ordre public au Moyen Age (2005). Annoncé a I'heure ot je rédige ces
lignes: Barralis, Foronda et Sére (dir.), Violences souveraines au Moyen Age: travaux d’une école historique
(2010).

84. Voir les analyses des travaux de Witehead (Dark Shamas: Kanaima and the Poetics of Violent Death,
Duke Un. Pr., Durham, 2002) par Goodale, « Traduire la paix et la violence » (2006).

85. Cahen, « La premiére pénétration turque en Asie Mineure » (1948).

86. Citations: Bouthoul, La guerre (1953), p. 59.

87. Baechler, « Guerre et paix» (2005), p. 306, y revient avec limpidité: « De 13, la variable sociologique
fondamentale, que Clausewitz appelle «le centre de gravité» de I'ennemi: ce dont la perte désarme dans les

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE ' 17

Une guerre aux multiples visages

Définir la guerre. Le soi et lautre

Une guerre quiapparait sous de multiples visages, dans ce dossier : multiforme, peu conforme
aufond a]'image univoque quen livrent a prioriles théologiens musulmans médiévaux, qui divi-
sérentdabordle monde en un dar al-islam et un dar al-harb oti la paix ne pouvait régner, domaine
de l'affrontement par excellence, & conquérir absolument, quelque temps que cela prit®. En
fait, bien vite, cette division sembla trop limitative aux théologiens eux-mémes, qui rivalisérent
alors d’habileté pour créer d'autres catégorieslégales, sulh ®, ‘ahd, hudna °°. Pourtant, I'idée était
ancrée : 'islam n'avait-il pas « vocation d'universalité », d'oti I'interdiction de « tous les types de
guerre (harb) A l'exception du jihad®'» ? La guerre contre l'ennemi en religion n'était-elle donc
pas la seule légitime ? Si ce n'est pendant un laps de temps forcément limité — celui d'une tréve —
le musulman n’était-il pas en état de guerre permanent avec cet ennemi?

Encore doit-on prendre garde a historiciser la notion méme de jihad, que les penseurs
appréhendaient aussi en fonction des événements auxquels ils assistaient ou, parfois, auxquels
ils étaient mélés 9, Ce fut le cas, par exemple, d'Tbn Taymiyya (m. 728/1328), lors des invasions
mongoles des années 1299 i 1303, au Proche-Orient. Le «dernier grand théoricien du jihad
médiéval » (Alfred Morabia) 9 aborda souvent le jihad, dans des écrits nombreux et trés va-
riés. Il en est également question dans la « Risala ila-l-sultan al-Malik al-Nasir [Muhammad
b. Qalawin] », ici traduite intégralement et commentée par Emmanuel Fons (« A propos des
Mongols. Une lettre d'Ibn Taymiyya au sultan al-Malik al-Nasir Muhammad b. Qalawiin »).

faits. Or, ce centre de gravité est trés variable selon les époques, les cultures et les polities. Par exemple, celui
d’Alexandre pendant ses campagnes en Asie était sa cavalerie, dont la destruction éventuelle par '’Achéménide
aurait mis fin 4 'aventure. Celui du royaume de France était devenu Paris au xv11°s.: la nécessité ressentie
de mettre la capitale 4 I'abri d'une invasion par le nord et le nord-est explique la politique de Richelieu, de
Mazarin et de Louis XIV et leur obstination 4 vouloir repousser les frontiéres le plus possible dans ces
directions. »
88. Louvrage essentiel est toujours, sur toutes ces questions, celui de Majid Khadduri, War and Peace in
the Law of Islam (1955).
89. Bien qu'Ibn Sida (Mubassas, éd. Beyrouth, 11, 6, p. 84) écrive:

LT pedddl s i el Y U1 S S0l 5O ol s
Cf. aussi « Dar al-harb », EI?, 11, p. 129-130 (A. Abel); Zouache, Armées et combats (2008), p. 74.
90. Voir les articles de 'EI** consacrés A ces termes.
or1. Khadduri, « Harb.I — Legal Aspect », EI*%, 111, p. 180, qui écrit en fait : « holy war (djihad) », ce qui, comme
chacun sait, n'est pas sans poser probléme. Il poursuit: « Only a war having an ultimate religious purpose,
that is, to enforce the sacred law (shari‘a) or to check transgression against it, was lawful. No other form
was legal within or without the Islamic state [...] only one kind of war was lawful—the djihad —invoked
for the purpose of expanding or consolidating the area of the validity of Islamic law. »
92. Lapproche du jihad a été récemment renouvelée. Cf. désormais Mottahedeh et Ridwan, « The Idea of
Jihad in Islam before the Crusades » (2001); Heck, «Jihad Revisited » (2004); Cook, Understanding Jihad
(2005); surtout Bonner, Jibad in Islamic History. Doctrines and Practices (2006).
93. Morabia, « Ibn Taymiyya: dernier grand théoricien du §ihad médiéval » (1978).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

18 INTRODUCTION

Ibn Taymiyya y confirme son hostilité fonciére aux Mongols, qui ne tirent pas grice, A ses
yeux, de leur conversion a l'islam : la lettre constitue un appel 4 les combattre, conformément
aux souhaits du pouvoir mamelouk du Caire. Sous sa plume, la notion de jihad se déploie avec
une élasticité révélatrice de la pensée d'un homme et de la mémoire d'une société violentée par
un peuple dont Ibn Taymiyya cherche a convaincre de sa barbarie.

Au vir*/xm® siécle, il y avait longtemps que les théoriciens musulmans sunnites — tel
Muhammad Aba Yasuf al—Saybini (m. 189/805) — et chiites®* avaient dii se conformer A la
«réalité » et donc affiner leurs catégories: la guerre pouvait et devait également étre menée
par les détenteurs du pouvoir a I'intérieur méme du dar al-islam. Il faut dire que les hommes
qui y vivaient étaient divers, musulmans donc, dhimmis aussi, rebelles (bugat), apostats (ahl
al-ridda) et brigands (mubariban) . Lon pouvait les affronter sans pitié, pour peu quon se
justifidt. Des guerres, il y en avait dés lors de plusieurs types, exposés avec plus ou moins de
précision par les savants sunnites, tel al-Mawardi (m. 450/1058) dans les Abkam al-sultaniyya,
ot étaient différenciés le «jihad contre les polythétistes (musrikin) et la « guerre (ou plutdt le
combat: al-qital) contre les apostats (ahl al-ridda), celui contre I'hérésie (al-bagy) et celui contre
les brigands (al-mubariban) °».

On comprend mieux la détermination d’Ibn Taymiyya 4 faire des Mongols un ennemi
de 'ensemble des musulmans. Volontairement sommaire, dans ce texte, il construit avec une
certaine brutalité la figure d'un Autre sans foi ni loi, faussement islamisé et dés lors cible licite
des attaques des musulmans — de toute la communauté musulmane. Lirréductibilité de cet
Autre le rendant inassimilable, il réunit, en quelques sortes, les caractéristiques de l'ennemi
extérieur et de 'ennemi intérieur. En filigrane, cest de l'appartenance 4 cette communauté
dont il est question dans cette lettre, qui donne a voir un aspect de la préparation a l'effort de
guerre collectif imposé par la menace mongole.

A I'époque de l'asharite Fahr al-din al-Razi (m. 606/1210), les Francs et les croisés repré-
sentaient encore, a priori, 'ennemi extérieur le plus dangereux de I'islam oriental — un ennemi
contre lequel les souverains musulmans (Nar al-din, Saladin) avaient fini par réellement se
mobiliser. Lon ne trouve pas trace de cette dangerosité dans les textes analysés par Ahmed
Oulddali (« Le probléme de 'abrogation par le verset de I'épée selon Fahr al-din al-Razi»), qui
traite pourtant bien — indirectement il est vrai — de jihad. Il y étudie la position de Fahr al-din
al-Razi, dont 'influence sur Ibn Taymiyya est par ailleurs attestée®’, concernant la notion
d’abrogation (nash). Se ranger parmi les exégétes qui sy conformaient a propos du « verset de
'épée » (Ayat al-sayf, Coran, IX, 59), 'était bien privilégier la radicalité guerriére du message

94. A leur sujet, voir la mise au point de Liyakat Takim (« Islam, Shi‘a») dans Palmer-Fernandez (éd.), The
Encyclopedia of Religion and War (2004 ), notamment p. 213 : « Shi‘ite jurists maintained that jihad was to be
waged against both unbelievers and believers [...].»

95. Récent: Kelsay, Arguing the Just War in Islam (2007), p. 99.

96, Mawardi, al-Abkam al-sultaniyya, éd. Le Caire, s. d., p. 55.

97. «Fakhral-dinal-Razi», EI?a, 11, p. 751 (G. G. Anawati, citant Henri Laoust, Essai sur les doctrines sociales
et politiques de Taki-d-din Abmad b. Taimiya, Le Caire, 1939).

98. Coran, 1x, 5:

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

coranique, et méme, selon Ahmed Oulddali, fournir un argumentaire au discours prénant
l'usage de la force pour imposer sa foi: le verset de I'épée abrogeait, selon les tenants du nash,
les versets antérieurs ordonnant aux croyants de faire preuve de modération dans leur relation
al'autre. LA encore, cest de l'essence méme de la guerre qu'il est question, des lois qui doivent
la régir, notamment en termes de violence, et du couple quelle forme avec la paix (al-salam).

Lapproche d'Ibn Haldan est tout autre. Makram Abbes («La guerre chez Ibn Haldan.
Lecture du chapitre 35 du livre 111 de la Mugaddima ») 'inscrit dans une tradition plus phi-
losophique, qui est également celle des auteurs de « Miroirs de prince» et des autres textes
de théorie politique qui firent foison au Proche-Orient, du vi¢/x11° au virr®/x1ve siecle — soit
pendant les croisades et alors que le processus de militarisation du pouvoir était déja large-
ment entamé. Lapproche du célébre savant musulman doit étre lue en résonnance avec les
discours sur l'art de la guerre transmis par d’autres traditions orientales quarabes, iranienne
et gréco-byzantine. Lon peut, également, la penser au moins en partie 4 I'origine de I'invention
de la polémologie par Gaston Bouthoul, qui, avant de se passionner pour la guerre, livra un
commentaire lucide de la Mugaddima (1930) 9 alors que pour l'un, la guerre était le moteur
de I'histoire, l'autre soutient que « clest la guerre qui a enfanté I'histoire ' »,

Mytbe, sacré

Gaston Bouthoul évoquait également les liens étroits qui unissent la guerre et le sacré™".
Ces liens sont multiformes. Clest un truisme que de rappeler la place de la guerre dans les
textes religieux les plus connus ™, voire méme de faire appel 4 la notion de « guerre juste™?».
D’autres formes de recours collectif et/ou individuel au divin, en contexte guerrier, ont suscité
moins d’attention. Comment ce recours se faisait-il, parmi les combattants notamment, eux
qui étaient plus que d’autres confrontés a la mort? Leur encadrement religieux est souvent
évoqué dans les récits d'affrontements. Dans toutes les armées, des priéres collectives étaient
effectuées avant l'affrontement, sous la direction d'un prétre ou d'un imam, ¢'était selon. Des
corans furent exhibés pendant des batailles, jouant alors un réle analogue 4 celui des icones
de la Vierge utilisées par les armées byzantines ou de la « Vraie Croix » dont les chroniqueurs
latins de la croisade faisaient un adjuvant indispensable 4 la victoire.

s s 0 s e 2605 B 0B 4553 J8 201508815 24 5215 14,345 ‘.i,w,\’j R AN e J.;M Ao
o538 T

« Quand les mois sacrés seront expirés, tuez les polythéistes partout ol vous les trouverez, faites-les prisonniers,

assiégez-les et guettez-les dans toute embuscade. Mais s'ils se repentissent, s'ils observent la priére, s'ils font

l'aumadne, alors laissez-les tranquilles, car Dieu est indulgent et miséricordieux. »

99. Ibn Khaldoun: sa philosophie sociale (1930) ; voir notamment p. 45.

100. Bouthoul, La guerre, p. 5.

101, Bouthoul, La guerre, p. 69.

102, Guilaine et Zammit (2001), Le sentier de la guerre, p. 18-21.

103. En francais, récent: Kaplan et Viaud, Les religions et la guerre: judaisme, christianisme, islam (1991).

Une enclyclopédie a récemment été consacrée au sujet: Palmer-Fernandez, Gabriel (éd.), Encyclopedia of

Religion and War (2004).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 INTRODUCTION

D’autres pratiques avaient cours, 3 une époque oti le mysticisme, l'occultisme et la divination
avaient trés largement leur place. Les textes narratifs arabes (chroniques, dictionnaires biogra-
phiques etc.) et didactiques (manuscrits de furdsiyya, « Miroirs de prince » etc.) laissent envisager
de telles pratiques, 2 propos par exemple de l'organisation du campement. Larchéologie révele
également — encore trop rarement, il est vrai — des armes peintes symboliquement. A Montfort,
en Palestine, des hampes de carreaux d’arbalétes mises au jour sont décorées par des bandes
bleues et rouges et agrémentées d'yeux porte-bohneur'°#, Dans le monde musulman, la couleur
rouge renvoyait 3 'ardeur guerriére alors que le bleu était considéré comme une couleur magique,
par 12 méme redoutable pour l'ennemi. D'autres exemples pourraient étre mis en avant, telles
les inscriptions talismaniques sur les chemises portées sous la cotte de mailles dont quelques-
unes ont été conservées . Il n'est pas jusquaux gestes des soldats qui pouvaient faire l'objet
d’une ritualisation.

A vrai dire, bien des pistes de recherches restent a explorer, en matiére de sacré. Al-Amin
Abouseada (« Supernatural Powers in Christian-Muslim Warfare: Crusades and Beyond »)
explore I'une d'entre eux, en centrant ses réflexions sur les guerres entre les chrétiens et les
musulmans, au-deld méme des croisades. Il confirme I'importance des « pouvoirs supernatu-
rels» — ou en tout cas pensés comme tels — dans les deux camps. Reliques, icones, références
aux anges, priéres d’hommes de foi ou de laics, visions, réves... : tout parait avoir contribué a

aider les hommes 4 mieux supporter «1'événément de vie» (Stéphane Audouin-Rouzeau'®)

qu'était la guerre, avec sa cruauté et sa brutalité, ses peurs, ses angoisses et ses frayeurs. A
nouveau le contexte guerrier se montre un révélateur privilégié des modes de pensée et des
attitudes des hommes en société.

Dautres domaines encore, comme I'étude des productions symboliques, sont abordés
dans ce dossier. Valérie Serdon (« Pratiques et représentations dans le fait militaire au Moyen
Age. L'exemple de l'archerie en terre d’islam ») rappelle, par exemple, 4 quel point les origines
mythiques attribuées a 'arc, en terre d’islam, participérent probablement de sa prééminence,
dans les armées, jusqu'a la fin de la période qui nous occupe ici. Les auteurs arabes font par-
fois remonter l'origine de I'arc 4 Adam, heureux bénéficiaire d'un don céleste dont 'archange
Gabriel se serait chargé. Ainsi aurait-il pu lutter enfin contre les corneilles, qui avaient fait des
récoltes leur proie. Une dimension « peu commune, quasi mystique de l'archerie » se développa,
chez les peuples de 'Orient musulman, apres la révélation muhammadienne; elle se transmit
de siécle en siécle, notamment via les traités de furisiyya, dont méme les plus généralistes font
une place notable 4 'arc et 2 son maniement, tel le Kitab manahig al-surar wa-l-rasad fi l-.rami wa

104. Dean, « The Exploration of Crusader’s Fortress (Montfort) in Palestine » (1927).

105. Par exemple Bernus-Taylor, « Arms Speak of More than War » (2008), p. 12. Superbes reproductions
de telles chemises: ttp://www.couleurs-d-istanbul.over-blog.com/article-les-chemises-talismaniques-des-
sultans-ottomans-43797974.html (derniére consultation, 28 avril 2010). Merci & Sylvie Denoix pour cette
référence.

106. Audouin-Rouzeau, Combattre.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

l-sibaq wa -sayd wa l-§ihad (Voies de la gaieté et de la bonne conduite en matiére de tir a larc, de
courses, de chasse et de jibad) du shaykh Zayn al-din ‘Abd al-Qadir al-Fakihi (m. 982/1574) 7.

Quant a Allen Fromherz («Being Like Women to be Better Men. Mythical Origins of
the Male Veil ») il se penche sur I'un des attributs les plus significatifs des Lamttina du Sahara
(aujourd’hui appelés les Touaregs), combattants par ailleurs redoutables, qui formaient le cceur
de 'armée et de I'élite almoravide. Il analyse I'évolution des conceptions de leur voile (litam),
auquel les auteurs arabes attribuaient une origine mythique et légendaire, avant le vi¢/xr®
siecle. Ensuite, ils sattachérent 4 le légitimer, jusqu'a en faire un signe d'arabité et d’islamité.
La encore, I'évolution des valeurs partagées par un groupe humain — leur inversion méme — est
mise A nue: aprés la conversion des Lamttna a I'islam malékite et leur conquéte de I'’Afrique
du Nord, le voile fut considéré comme un attribut dénotant des valeurs martiales. Pour Ibn
al-Atir, les Lamttna en faisaient méme un instrument tactique important: «ils s’habillaient
comme des femmes de fagon a étre de meilleurs combattants, de meilleurs hommes » (Allen
Fromherz).

Violences

Au contraire, le mahdi des Almohades, Ibn Tamart (m. 524/1130), argua violemment du
port du voile par ses ennemis pour les dénoncer comme des combattants faibles et efféminés,
corrompus et luxurieux. Cest d'une autre forme de violence almohade que traite Yassir Benhima
(« Du Tamyiz a I'Ttiraf: usages et légitimation du massacre au début de I'époque almohade »)

— cet objet «si difficile 4 saisir et qui est pourtant au cceur de nombreuses guerres présentes
et passées: le massacre’®», Prenant toutes les précautions méthodologiques nécessaires a ce
type d’études — aprés tout, aucun vocable arabe médiéval ne désignait un tel acte —, Yassir
Benhima se penche sur les massacres ordonnés et réalisés par les premiers Almohades, en-
tre 518/1124 et 544/1149-1150. Certes diversement motivés et organisés, et se déroulant a des
échelles différentes, ces massacres ont en commun de porter & son comble la bipolarisation
ami/ennemi’®. Qu'il s'inscrive dans un contexte eschatologique marqué (518) ou qu'il sappa-
rente 3 une purge systématique de populations considérées comme néfastes (544), avec mise
en branle de 'ensemble des moyens étatiques, le massacre a laissé des traces dans les sources
arabes — listes d’exécuteurs et de victimes, distribution spatiale de ces derniers —, qui dénotent
«le caractére militaire pris par les opérations ». Tous refletent, aussi, les évolutions du pouvoir
almohade, dont la radicalité trouvait dans cette violence légitimée " une forme d'expression
privilégiée, ainsi que, plus largement, celle de I'ensemble de I'Occident musulman : condition
sine qua non du massacre, la disqualification radicale de I'ennemi intérieur s’y était généralisée
avant méme la prise de pouvoir d'Ibn Tamart.

107. Ms. Paris, Bnf Ar. 2834, daté de 'an 1009/1600.

108. Sémelin, « Analyser le massacre. Réflexions comparatives » (2002).

109, Id., ibid.

110. Rappelons Guilaine et Zammit, op. cit., p. 18 : « le massacre est symbole d’autorité ».

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 INTRODUCTION

Les réflexions de Yassir Benhima tendent & confirmer I'hypothése continuiste — celle d'une
« continuité entre 'ordinaire du monde civil et l'extraordinaire du front ™ », Comme ‘Abd al-Aziz
Ramadan (« The Treatment of Arab Prisoners of War in Byzantium, gth-1oth Centuries ») ou
moi-méme (« Tétes en guerre au Proche-Orient, vé-vi¢/x1°-x11° siécle. Mutilations et décapi-
tations »), il décrit, en creux, une guerre fortement ritualisée, habilement mise en scéne par
des pouvoirs cherchant soit a4 provoquer la terreur pour dissuader tout récalcitrant éventuel
de prendre les armes, soit 3 mieux asseoir une légitimité fragile ou chancelante — cela semble
avoir été particuliérement le cas des Fatimides, aux ve-vi¢/x1¢-x11° siécles. Le traitement des
prisonniers de guerre arabes par les Byzantins est A cet égard particulierement révélateur :
ils étaient torturés et/ou exécutés si nécessaire, lorsque rien n'en était attendu. Dans le cas
contraire, ils n'échappaient pas pour autant aux pires vilenies. ‘Abd al-‘Aziz Ramadan évo-
que une « Byzantine policy of “stick and carrot”» particuliérement eflicace, destinée 4 rendre
malléables les prisonniers susceptibles d’étre intégrés a la société byzantine. Il faudrait aussi
s'interroger plus systématiquement, me semble-t-il, sur les cibles des tortures et autres hu-
miliations infligées aux ennemis: humilier, violenter, exécuter, c’était certes déshumaniser
la victime. C’était également produire des corps suppliciés, destinés & marquer a jamais les
esprits. Sadresser 4 'ensemble du corps social, I'éduquer :
«La torture fabrique des peurs collectives et dépasse ainsi I'abus du corps individuel pour tou-
cher la population dans son entier, la communauté au complet, cible potentielle d'une douleur

mise en scéne 2, »

Pour peu quelle soit réellement possible — les sources le diront —, une comparaison plus
approfondie entre les violences réalisées en temps de paix et en contexte guerrier confirmerait
probablement la porosité entre les deux domaines. Comme l'afirme Stéphane Audouin-
Rouzeau, a propos du combat cette fois, pendant la Premiére Guerre mondiale:

« En effet, notre représentation courante, spontanée, de l'activité guerriére ne présuppose-t-elle

pas un trés large fossé entre celle-ci et nos activités du temps de paix ? Pourtant, l'analyse un peu

poussée de la violence de combat démontre plutdt 'inverse, cest-a-dire la facilité du passage entre

pratiques du temps de paix et mise en ceuvre de la violence extréme des temps de guerre "3, »

Langage donc que cette violence, qui participait de la mise ou de la remise en ordre de
mondes que les détenteurs du pouvoir paraissent avoir eu tant de mal A contréler. « Atrocities as
propaganda», comme l'affirmait Will Coster 4 propos des événéments qui marquérent la
guerre civile anglaise, en 1643 "4 ? Mais ne montrait-l pas, aussi, a quel point I'appréhension

111. Mariot, « Faut-il étre motivé pour tuer? Sur quelques explications aux violences de guerre» (2003),
p- 169, qui renvoie A Pierre Favre, «Y a-t-il un rapport “ordinaire” au politique ? », dans J.-L. Marie et alii
(éd.), L’ordinaire. Mode d’accés et pertinence pour les sciences sociales et humaines, U'Harmattan, Paris, 2002,
p- 275-305, que je nai pu consulter.

112, Crettiez, Les formes de violence (2008), p. 88.

113. Audouin-Rouzeau, « Violences extrémes de combat et refus de voir » (2002).

114. Coster, « Massacre and Codes of Conduct in the English Civil War », p. 95-96.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE

des atrocités comme des outils de propagande crée «un certain nombre de probléemes pour
leur étude » ? Quid, notamment, des questionnements relevant d'une meilleure compréhension
de la valeur de la vie humaine et donc d'une meilleure appréhension du rapport des hommes a
la mort, spécifiquement en temps de guerre ? Quid des normes sociales, en termes de violence,
et plus particuli¢rement en termes de violences extrémes ? Quid d'une violence fondatrice (ou
régulatrice ?) de 'ordre social — René Girard soutient, depuis de longues années, que toutes
les sociétés se doivent de trouver et d’éliminer une victime expiatoire, dont le meurtre, «acte
inaugural et sacré», constitue un garant de la stabilité sociale™. Quid enfin du rapport des
hommes 4 la souffrance de l'autre, de 'humeur triste et sauvage parfois suggérée dans les chro-

niques médiévales, de la joie sauvage "

sisouvent exprimée par les poetes, a propos des carnages
auxquels toute razzia aboutissait ? Bien des études sont 4 mener, qui pourraient s'inspirer de
celle de Robert Mills, qui lie, dans Suspended Animation: Pain, Pleasure and Punishment in

Medieval Culture (2005)"7, le plaisir, la représentation de la souffrance et la violence.

Techniques, cultures

De violence, il est question via les armes quil'assénaient dans l'article de Benjamin Michaudel
(«La poliorcétique au temps de Saladin. Lexemple de la campagne militaire de 1188 en Syrie
cotiére »). A partir de sources historiques, architecturales et archéologiques, il identifie une
«culture de la guerre ayyoubide » marquée par l'utilisation privilégiée de trébuchets, pendant
les siéges, en rupture donc avec la période zangide précédente — 'on privilégiait alors la sape.
I1 fait du « phénomeéne d’émulation » bien connu qui se produisit entre les techniques de siége
et la fortification, au Proche-Orient, 4 la fin du vi¢/x11° siécle et au début du vir®/xii€ siecle,
un élément fondateur des mutations architecturales du début du vir¢/xim® siécle. La croisade
et les affrontements plus nombreux qu'elle avait provoqués, I'installation de pouvoirs militaires
forts, ayant les moyens d'entretenir des armées plus nombreuses, mieux organisées et mieux
équipées, auraient donc joué un rdle crucial dans la conception et la construction d'un nouveau
type de place fortes. Conceptuel, le choix d’ériger un nouveau type de fortification dénote le
changement profond que l'installation du pouvoir ayyoubide symbolisait, 4 la fin du vi¢/x11®
siecle: finalement siir de lui face A 'ennemi mais toujours en quéte de légitimté, il marquait
l'espace et les esprits, via une monumentalité qui, jusque-13, avait été réservée aux croisés. Sur
le plan technique, l'on peut se demander, aussi, dans quelle mesure ces mutations ne doivent
pas étre appréhendées dans la plus longue durée, des engins de siége particuliérement puissants
ayant été utilisés dés le v¢/x1° siecle par les armées seldjouqides .

115. Girard, La violence et le sacré (1980); Crettiez, Les formes de violence (2008), p. 18.

116. Infra, dans mon article, les références a l'article de Marius Canard ol est analysée cette «joie sauvage »
exprimée par al-Mutannabi A propos des razzias musulmanes en pays byzantin,

117. Voir, en particulier, p. 17.

118. Zouache, Armées et combats (2008) et Kennedy (dir.), Muslim Military Architecture in Greater Syria
(2006).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 INTRODUCTION

Valérie Serdon (« Pratiques et représentations dans le fait militaire au Moyen Age. L'exemple
del'archerie en terre d’islam ») aborde plus directement la question culturelle : le succes de l'arc
en terre d'islam, maintes fois commenté et que je viens d'aborder ™, montre qu'« une question
technique peut se muer en une question culturelle, anthropologique ». En miroir, l'arbaléte et
l'arme 4 feu portative paraissent avoir participé d'un « systéme bloqué ». Si ces armes n'eurent
pas le succés qulelles auraient pu revendiquer, dans l'islam médiéval, c'est que le choix qui fut
fait de ne pas généraliser leur utilisation fut tout autant motivé par un souci d’identité (I'arc
était le guerrier) que d'efficacité (elles étaient incapables de réellement concurrencer l'arc, lors
de leur apparition). Aux représentations comme facteur d'explication il faut donc ajouter le
pragmatisme, le souci d’efficacité. Les hommes, et les sociétés, faisaient des choix, en matiére
de progres, qui doivent étre contextualisés et étudiés dans toute leur complexité — dans le cas
des armes, ils afférent 4 des modes de pensée et d'utilisation de l'objet. Tout évolutionnisme
linéaire doit étre rejeté.

I1 faut donc définitivement écarter les explications d'ordre « psychologique » (le fameux
blocage) parfois mises en avant dans les analyses de la chute d'un sultanat mamelouk incapable
d’adopter l'avenir — 'arme 4 feu en l'occurrence. Lon doit également éviter de penser les cultures
de guerre dans un isolat, fat-il méthodologique. Tous les articles de ce dossier le climent, 4 des
degrés divers, et tout particuliérement celui de David Bramouillé (« Les populations littorales
du Bilid al-Sim fatimide et la guerre, 1v¢/x¢ — vi¢/x11¢ siécles ») : la guerre littorale qu'il décrit
concernait forcément tous les hommes et toutes les femmes des cités menacées. Profondément
rythmée par la spécificité de la lictoralité méditerranéenne, elle semble avoir progressivement
imposé A tous, aux 1ve-vI¢/x*-x11° siécles, une « culture de 'affrontement». Trés tot et pour
longtemps, la guerre fagonna les sociétés littorales proche-orientales — il en allait probablement
de méme dans I'Occident musulman, otl, par exemple, «le commerce et la guerre se trouvent
emmélés, rendant souvent aléatoire la mise en place d'une frontiére entre les deux™°». Des
conflits quasi continus auxquels participaient tous les habitants des cotes (urbains et ruraux),
un développement d’aptitudes particuliéres au combat, 4 la résistance et 2 la violence : des pans
d'une culture spécifique, liée 4 un espace, émergent sous la plume de David Bramouillé. En la
matiére comme pour les violences corporelles réalisées en contexte guerrier, les croisades ne
constituérent pas une rupture: elles s'inscrivirent sans difficulté dans le contexte oriental.

Ce dossier le confirme: définir la guerre — ou tenter de le faire — ne va pas de soi: elle est.
Cela est évident, concernant le Moyen Age. Dailleurs, les auteurs arabes et latins médiévaux qui
sy intéressérent réellement s'attachérent, la plupart du temps, 4 un type de guerre particulier;
rares furent ceux qui, tel Ibn Haldan, tentérent d’'en proposer une définition générique. Clest
surtout sur le jihad que l'on glosa, dans le monde arabo-musulman, et sur les types de guerre
licites, dont le nombre saccrut avec le temps — comment aurait-il pu en aller autrement ?; dans
la chrétienté occidentale, les clercs s'interrogeaient avant tout sur la guerre juste. Le paradoxe

119. Notamment Cahen, « Les changements techniques » (1975) ; al-Sarraf, L’archerie mamelouke (1989).
120. Picard, L’océan Atlantique de la conquéte arabe & I‘époque almohade (1997), p. 336.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ABBES ZOUACHE | 25

est évident: les chroniqueurs — qui ont produit l'essentiel des discours sur lesquels I'analyste
d’aujourd’hui sappuie — ne proposent que rarement une réflexion argumentée sur la guerre,
pourtant ils I'évoquent en permanence, se plaisent a la raconter et quelquefois 4 la magnifier.
Adhéraient-ils aux valeurs qulelle véhiculait? La pensaient-ils plutdt, déja, de fagon diffuse,
comme un révélateur sans pareil des hommes et des sociétés dans lesquelles ils vivaient et
observaient, ou qu'ils décrivaient — comme un «bon livre » permettant de mieux connaitre
«’humanité », selon le mot d’Afred de Vigny™'? Est-ce, simplement, que la guerre, 2 leurs
yeux, était constitutive de I'histoire, quelle était aussi la vie, toute la vie — distinguer deés lors
systématiquement temps de paix et temps de guerre n'avait pas de sens, comme le montrait la
vie méme du prophete de 'islam, homme de guerre et de paix patenté?

L'on comprend mieux, alors, la difficulté A repérer des « cultures de guerre » qui auraient
été distinctes de «cultures civiles » : les unes ne peuvent réellement étre envisagées sans les
autres. Les unes nourrissaient les autres, dans un monde complexe, o1 l'acte guerrier était
certes réservé A une catégorie de population, mais non sans que tous les hommes et les femmes
puissent en étre chargé, un monde qui donna naissance, peut-étre a la faveur des croisades, a
l'aristocratie guerriére que les combats contre les Byzantins, pendant la période précédente,
navaient pas pu créer >, mais sans que les valeurs propres i cette aristocratie ne leur fussent
exclusives ni qu'elle fiit hermétique a celles des autres classes sociales.

Mettre donc la guerre, & nouveau, au centre des questionnements. La guerre et 'homme,
ses expériences et ses émotions. Ce dossier dénote les nombreuses possibilités que les sources
(iconographiques, écrites) offrent A 'analyste de la guerre, historien, archéologue, anthropolo-
gue, spécialiste de la littérature. Il lui restera, alors, 4 se pencher enfin plus systématiquement

sur le combat.

Références bibliographiques

Aberth, John, Knight at the Movies. Medieval History on Audouin-Rouzeau, Stéphane, « Au coeur de la guerre:

Film, Routledge, New York, 2003.
Abu-Lughod, Lila, « Writing against Culture », dans
R. G. Fox (éd.), Recapturing Anthropology :

la violence du champ de bataille pendant les
deux conflits mondiaux », dans S. Audouin-
Rouzeau et alii (éd.), La violence de guerre,

Working in the Present, School of American Editions Complexe, 2002, p. 73-97.
Research Press, Santa Fe, 1991, p. 137-154, —, « Historiographie et histoire culturelle du Premier
161-162. Conflit mondial. Une nouvelle approche par
Amitai, Reuven, « The Rise and Fall of the Mamluk
Institution : a Summary of David Ayalon’s
Works », dans M. Sharon (éd.), Studies in
Islamic History and Civilization in Honour of
Professor David Ayalon, Leyde, 1986, p. 19-32. novembre 1998), université Paul-Valéry —
‘Awn,Abd al-Ru'af, al-Fann al-barbi fi sadr al-islam, Le Montpellier III (ESID), Montpellier, 2002,
Caire, 1961. p- 323-337.
‘Awwad, Georgius, Masadir al-turat al-askari ‘ind
al-Arab, Bagdad, 1981-2, 3 volumes.

la culture de guerre ?», dans J. Maurin et

J-Ch. Jauffret (éd.), La Grande Guerre 1914-
1918, 80 ans d’historiographie et de représentations
(colloque international — Montpellier 20-21

122. Qui parlait « darmée » : Alfred de Vigny: Servitude et grandeur militaires, 1835, p. 90.
123. Bonner, Aristocratic Violence and Holy War (1996).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26

INTRODUCTION

—, « Violences extrémes de combat et refus de voir »,
Revue internationale des sciences sociales 174,
2002/ 4, p. 543-549.

—, Combattre. Une anthropologie historique de la guerre
moderne (x1x¢-xx1¢ siécle), Gallimard, Paris,
2008.

—, «Les cultures de guerre », dans B. Pellistrandi et J.-F.

Sirinelli (éd.), L'histoire culturelle en France et
en Espagne, Casa de Velazquez, Madrid, 2008,
p- 289-299.

—, Les armes et la chair. Trois objets de mort en 14-18,
Armand Colin, Paris, 2009.

Audouin-Rouzeau, Stéphane et Becker, Annette, 14-18.
Retrouver la guerre, Gallimard, Paris, 2000.

Ayalon, David, Le phénomeéne mamelouk dans I'Orient
islamique, PUE, Paris, 1996.

Baechler, Jean, « Guerre et paix », dans Massimo
Borlandi et alii (dit.), Dictionnaire de la pensée
sociologique, Quadrige / PUF, Paris, 2005.

Baloup, Daniel, Baloup, « Une anthropologie des
combats de la Reconquéte est-elle possible 2 »
Séminaire Toulouse, 28. 11. 2008.

Baloup, Daniel et Josserand, Philippe (éd.), Regards
croisés sur la guerre sainte. Guerre, religion
et idéologie dans lespace méditerranéen latin
(xré-x111° siecle), Méridiennes, Toulouse, 2006.

Foronda, Frangois, Barralis, Christine et Sére,
Bénédicte (dir.), Violences souveraines au Moyen
Age: travaux d'une école historique, PUEF, Paris,
2010.

Bassford, « John Keegan and the Grand Tradition
of Trashing Clausewitz. A Polemic », War
and History 1/3, 1994, p. 319-336, publié en
ligne : hetp://www.clausewitz.com/readings/
Bassford/Keegan/ (consulté le 8 avril 2010).

Bazzana, André, Cressier, Patrice et Guichard, Pierre,
Les chateaux ruraux dal-Andalus. Histoire et
archéologie des busin du Sud-Est de I'Espagne,
Casa de Velazquez, Madrid, 1988.

Benjamin, Walter L'ceuvre dart a [époque de sa
reproduction mécanisée, dans id., Ecritsfmngais,
Gallimard, Paris, 1991.

Bernus-Taylor, Marthe, « Arms Speak of More than
War », dans Bashir Mohamed (dir.), The
Arts of the Muslim Knight. The Furusiyya
Art Foundation Collection, Furusiyya Art
Foundation et Skira, Milan, 2008, p. 9-17.

Bertier, Sophie et al-Ajji, E. (éd.), Etudes et travaux a la
citadelle de Damas, 2000-2001: un premier bilan,
Suppl. au BEO vi11-L1v, 2002,

Bianca, Stefano (éd.), Syria: Medieval Citadels Between
East and West, Umberto Allemandi, Turin,
2007.

Bianquis, Thierry, « La fortune politique du cavalier
turc en Syrie au x1° siécle, Eléments pour
I¢laboration d'un War Game », dans Castrum 3,
Ecole francaise de Rome, Rome, 1988, p. 59-66
et 87-88.

—, «Les frontiéres de la Syrie au milieu du v¢/x1°

siecle », dans Castrum 1v, Rome et Madrid, 1992,
p. 135-149.

Bianquis, Thierry et Guichard, Pierre (dir.), Les débuts
de lislam, vir®-x¢ siécle. De Muhammed aux
dynasties autonomes, PUE, « Nouvelle Clio »,
Paris, a paraitre en 2010.

Bleton-Ruget, Annie, Pacaut, Marcel et Rubellin,
Marcel (dir.), Georges Duby. Regard croisé sur
leeuvre. Femmes et féodalité, PUL, Lyon, 2000.

Bonner, Michael, Aristocratic Violence and Holy War :
Studies in the Jibad and Byzantine Frontier,
American Oriental Society, New Haven, 1996.

— Jibad in Islamic History. Doctrines and Practices,
Princeton University Press, Princeton et
Oxford, 2006.

Bouderbala Sobhi, Gund Misr: étude de ladministration
militaire dans Egypte des débuts de l'islam
21/642 — 218/833, thése univ. Paris 1 - Panthéon-
Sorbonne, déc. 2008.

Bouthoul, Gaston, Ibn Khaldoun : sa philosophie sociale,
Librairie orientaliste Paul Geuthner, Paris, 1930.

—, Cent millions de morts, Larousse, Paris, 1946.

—, La guerre, « Que sais-je », PUF, Paris, 1953.

Brightman, Robert, « Forget Culture Replacement,
Transcendence, Relexification », Cultural

Anthropology 10/ 4, 1995, p. 509-546 (réimpr.
dans Robert M. Burns, Critical Concepts in
Historical Studies, Routledge, New York, 2006,
n° 64, p. 138-180).

Buresi, Pascal, La frontiére entre chrétienté et islam
dans la péninsule Ibérique. Du Tage a la Sierra
Morena, Publibook, Paris, 2004.

Cameron, Averil (éd.), The Byzantine and Early Islamic
Near East, 111, States, Resources and Armies,
Princeton, 1995.

Cahen, Claude, « La premiére pénétration turque en
Asie Mineure », Byzantion, 1948, p. 5-67.

—, « Les changements techniques militaires dans le
Proche-Orient médiéval et leur importance
historique », dans J. V. Parry et M. Yapp (éd.),
War, Society and Technology in the Middle East,
Oxford Univ. Pr.,, Londres, 1975, p. 113-124.

Canard, Marius, « Lexpansion arabe: le probléme
militaire », dans L'expansion arabo-islamique et
ses répercussions, V. R., Londres, 1974, 111 (1" éd.
du texte, 1965).

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Cardini, Franco, Questantica festa crudele. Guerra e
cultura della guerra dalleta feudale alla Grande
Rivoluzione, Sansoni, Florence, 1982 ; trad.
Angélique Lévi, La culture de la guerre, x°-xv1r®

siecles, Gallimard, Paris, 1992.

Castrum 12 9, Lyon, Ecole frangaise de Rome et Casa
de Velazquez, Rome et Madrid, 1983 4 2009.

Chaéteau Gaillard. Etudes de castellologie médiévale,
Publications du Crahm (puis Craham),
1970-2008, vol. 5 A 23.

Chevedden, Paul E., « The Invention of the
Counterweight Trebuchet: a Study in Cultural
Diffusion », Dumbarton Oaks Papers 54, 2000,
p. 71-116.

Clastres, Pierre, Archéologie de la violence. La guerre
dans les sociétés primitives, Editions de IAube,
Paris, 2005.

Clausewitz, Von, Vom Kriege, 1832-1834 ; trad.

E. Naville, Minuit, Editions de Minuit, Paris,
1955.

Claverie, Pierre-Vincent, Lordre du Temple en Terre
sainte et & Chypre au x111° siécle, Centre de
recherche scientifique, Nicosie, 3 volumes.

Contamine, Philippe, La guerre au Moyen Age, PUE
«Nouvelle Clio », Paris, 1980 ; trad. anglaise par
Michael Jones, War in the Middle Ages, Basil
Blackwell, Oxford, 1984.

—, « Lhistoire militaire », dans Fr. Bédadida (dir.),

L'Histoire et le métier d historien en France, 1945-
1995, Ed. de la Maison des sciences de I’homme,
Paris, 1995, p. 359-367.

—, « Limpact de la guerre de cent ans en France sur le

“plat pays” et sur la vie au village », dans Desplat,
Ch. (éd.), Les villageois face a la guerre (x1v*-
xvir® siecle), Toulouse, 2002, p. 15-34.

Cook, David, Understanding Jihad, University of
California Press, Berkeley et Los Angeles, 2005.

Coster, Will, « Massacre and Codes of Conduct in
the English Civil War », dans Mark Levene et
Penny Roberts (éd.), The Massacre in History,
Berghahn Books, New York et Oxford, 1999,
p- 89-106.

Crettiez, Xavier, Les formes de la violence,

La Découverte, Paris, 2008.

Cuche, Denys, La notion de culture dans les sciences
sociales, La Découverte, « Repéres », Paris, 2001.

Dean, Bashford, « The Exploration of a Crusader’s
Fortress (Montfort) in Palestine », The
Metropolitan Museum of Art Bulletin, vol. 22,
n°9/2,1927, p. 5-46.

Delbriick, Geschichte der Kriegskunst im Rabmen der
politischen Geschichte, 1900-1920, 4 volumes;
trad. Walter J. Renfroe, History of Warfare in

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siecle) :
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

ABBES ZOUACHE

the Framework of Political History, University of
Nebraska Press, 1990, 4 volumes.

Denoix, Sylvie, « Des culs-de-sac heuristiques aux
garde-fous épistémologiques ou comment
aborder laire culturelle du“monde musulman”»,
REMMM 103-104, 2004, p. 7-26, en ligne :
http://remmm.revues.org/index2922.html.

Desplat, Christian (éd.), Les villageois face & la guerre
(xrve-xvirre siecle), PU du Mirail, Toulouse,
2002.

Donner, Fred M., The Early Islamic Conquests,
Princeton, 1981,

Eddé, Anne-Marie, La Principauté ayyoubide dAlep
(579/1183-658/1260), Fran Steiner Verlag
Stuttgart, 1999.

Elad, A. « A Bibliography of David Ayalon’s
Publications », dans M. Sharon (éd.), Studies
in Islamic History and Civilization in Honour
of Professor David Ayalon, Jérusalem et Leyde,
1986, p. 13-18.

Ellenblum, Ronnie, Crusader Castles and Modern
Histories, Cambridge Un. Pr., Cambridge, 2007.

Esposito, John N. (éd.), The Oxford History of Islam,
Oxford University Press, New York, 1999.

Faucherre, Nicolas, Mesqui, Jean et Prouteau, Nicolas
(éd.), La fortification au temps des croisades.
Actes du colloque international de Parthenay
(2002) , PUR, 2004;

Ferguson, R. Brian, « Ten Points on War », dans
Alisse Waterston (éd.), An Anthropology of
War. Views from the Frontline, Berghan Books,
Londres, 2009, p. 32-47.

France, John, Victory in the East. A Military History of
the First Crusade, Cambridge University Press,
Cambridge, 1994.

Gaier, Claude, « Bibliographie. Dire et faire la guerre
au Moyen Age », Le Moyen Age CXI1/3-4, 2006,
p- 643-655.

Garcia Fitz, Francisco, Francisco, Castilla y Leén frente
al Islam. Estrategias de expansion y tdcticas
militares (siglos x1-x111), Universidad de Sevilla,
Séville, 1998.

Garcin, Jean-Claude (dir.), Etats, sociétés et cultures du
monde musulman médiéval, société et cultures du
monde musulman, x¢-xv* siécle, PUF, « Nouvelle
Clio », Paris, 1995-2000, 3 volumes.

Garcin, Jean-Claude, « Le systéme militaire mamluk et
le blocage de la société musulmane médiévale »

Anlsl 24, 1988, p. 93-110 / « The Mamluk
Military System and the Blocking of Medieval
Moslem Society », dans J. Baechler et alii
(éd.), Europe and the Rise of Capitalism, Basil
Blackwell, Oxford, 1988, p. 113-130.

perspectives anthropologiques. Introduction
https://www.ifao.egnet.net

27


http://www.tcpdf.org

28

INTRODUCTION

Gauvard, Claude, Violence et ordre public au Moyen Age,
Picard, Paris, 200s.

Geré, Francois, « Pour un humanisme de la guerre. La
culture de la guerre, Franco Cardini, Gallimard/
Sansoni, Paris/Florence, 1092/1982, 479 pages »,
Politique étrangeére 57/3, 1992, p. 662-667.

Girard, René, La violence et le sacré, Grasset, Paris, 1980.

Girard, René, Achever Clausewitz, Carnets Nord, Paris,
2007.

Goldschmidt, Walter et alii, « Anthropology and
Conflict », Anthropology Today 2/1, 1986, p. 12-15.

Goodale, Mark, « Traduire la paix et la violence »,
2006, http://www.ant.ulaval.ca/
anthropologieetsocietes/cms/index.php?men...
(consulté le 6 novembre 2007).

Gonnella, Julia, The Citadel of Aleppo, The Aga Khan
Trust for Culture, Genéve, 2008.

Guilaine, Jean et Zammit, Jean, Le sentier de la guerre,
Seuil, Paris, 2001.

Kaplan, Jacob et Viaud, Pierre, Les religions et la guerre:
judaisme, christianisme, islam, Le Cerf, Paris,
1991,

Haas, Jonathan (dir.), The Anthropology of War,
Cambridge University Press, Cambridge, 1990.

Hacker, Barton C., World Military History Bibliography.
Premodern and Nowwestern Military Institutions
and Warfare, Brill, « History of Watfare,
vol. 16 », Leiden - Boston, 2003.

Haldon, John (éd.), Byzantine Warfare, Ashgate, 2007.

Hanson, Victor Davis, The Western Way of War.
Infantry Battle in Classical Greece, University of
California Press, Berkeley et Los Angeles, 1989.

—, Carnage and Culture: Landmark Battles in the Rise
to Western Power, Doubleday, 2001; trad. fr.
Carnage et culture. Les grandes batailles qui ont
fait I'Occident, Flammarion, Paris, 2002.

Harari, Yuval Noah, « The Concept of “Decisive
Battles” in World History », Journal of World
History 18/3, 2007, p. 251-266.

Harkavy, Robert E. et Neuman, Stephanie G., Warfare
and the Third World, 2001, Palgraver, New York.

Haydock, Nickolas, Movie Medievalism : the Imaginary
Middle Ages, McFarland, 2008.

Henninger, Laurent, « Pour une nouvelle histoire
bataille », Cahiers du Centre détudes d’histoire de
la Défense 23 (« Nouvelle histoire bataille »), 1999,
p. 7-15.

—, « Préface », dans Lynn, J. A,, Battle: a History of
Combat and Culture, trad. fr. De la guerre.

Une histoire du combat des origines a nos jours,
Taillandier, Paris, 2006.

Hindi, Thsan, al-Hayat al-askariyya ‘ind al-Arab, Damas,

1964.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Humphreys, R. Stephen, Islamic History: a Framework
for Inquiry, Princeton Un. Pr., Princeton, 1991.

Hass, J. (dir.), The Anthropology of War, Cambridge
Univ. Pr., Cambridge, 1990.

Heck, Paul L., «Jihad Revisited », Journal of Religious
Ethics 32/1, 2004, p. 95-128.

Ibn Sida, al-Mubassas, éd. Beyrouth, 1978, 2 volumes.

Izquierdo Benito, Ricardo et Ruiz Gomez, Francisco
(coord.), Alarcos 1195. Actas del Congreso
Internacional Conmemorativo del VIII
Centenario de la Batalla de Alarcos, Cuenca,
1995.

Jandora, J. W, « Developments in Islamic Warfare:
The Eatly Conquests », Studia Islamica 64, 1986,
p. 10I-113.

Keegan, John, The Face of Battle: A Study of Agincourt,
Waterloo and the Somme, Jonathan Cape,
Londres, 1976 ; trad. partielle en francais
Anatomie de la bataille. Azincourt 1415; Waterloo
1815, La Somme 1916, Robert Laffont, Paris, 1993.

—, A History of Warfare, Londres, 1993.

Keeley Lawrence H., War before Civilization. The Myth
of the Peaceful Savage, Oxford Univ. Pr.,, Oxford,
1996, trad. J. de Pass et J. Bodin, Editions du
Rocher, Paris, 2002.

Kennedy, Hugh (éd.), Muslim Military Architecture in
Greater Syria. From the Coming of Islam to the
Ottoman Period, Brill, Leyde, 2006.

Knutsen, Torbjorn L., « Review Essay: Old, Unhappy,
Far-off Things: The New Military History of
Europe », Journal of Peace Research 24/1, 1987,
p. 87-98.

Lev, Yaacov, « Army, Regime and Society in Fatimid
Egypt, 358-487/968-1094 », IIMES, 1987. p. 337-
366.

—, State and Society in Fatimid Eypt, Brill, Leyde, New
York, 1991.

Lev, Yaacov (éd.), War and Society in the Eastern
Mediterranean, 7th-15th Centuries, Brill, Leyde,
1997.

Luscombe, David et Riley-Smith, Jonathan (éd.), The
New Cambridge Medieval History. Volume 4,
¢. 1024-1198, Cambridge Univ. Pr., Cambridge,
2004.

Leroy-Ladurie, Emmanuel, Le territoire de I'historien,
Gallimard, Paris, 1977.

Lynn, John Albert, «“Rally Once Again”: The
Embattled Future of Academic Military
History », Journal of Military History 61, 1997,
p. 777-789; reprod. http://people.cohums.
ohio-state.edu/grimsley1/dialogue/lynn.htm.

—, Battle: a History of Combat and Culture, Westview
Press, 2003 ; trad. francaise par Guillaume

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Villeneuve, De la guerre. Une histoire du combat
des origines a nos jours, Taillandier, Paris, 2006.

Al-Mahmid, Ibrahim Mustafa, al-Harb ‘ind al-Arab,
Dir al-Kalima li-I-nasr, Beyrouth, 4° éd., 1981.

Mariot, Nicolas, « Faut-il étre motivé pour tuer ? Sur
quelques explications aux violences de guerre »,
Genéses 53, (2003), p. 154-177.

Mesqui, Jean et Faucherre, Nicolas, « Lenceinte
médiévale de Césarée », Bulletin monumental
164/1, 2006, p. 83-94.

Miller, John J.,“Why Military History is Being
Retired”, National Review, 9 oct. 2006, http://
nrd.nationalreview.com/article/2q=Y TdiMDkz
ZDJjY TYwOWM4 YmIyMmE4N2IwODEIN
WUOoME (consulté le 30 mars 2010).

Millner et alii, « Warfare in Late Prehistoric West
Central Illinois », American Antiquity 56/4,
1991, p. 581-603.

Mills, Robert, Suspended Animation: Pain, Pleasure
and Punishment in Medieval Culture, Reaktion
Books, Londres, 200s5.

Menjot, Denis, « Lhistoriographie du Moyen Age
espagnol : de I'histoire de la différence
4 I'histoire des différences. Etude et
bibliographie », e-Spania 8, décembre 2009, [En
ligne], mis en ligne le 10 janvier 2010. URL:
http://e-spania.revues.org/index19o28.html.
Consulté le 07 avril 2010.

Morabia, Alfred, « Ibn Taymiyya: dernier grand
théoricien du gihad médiéval », BEO 30, 1978,
p- 85-100.

Mottahedeh, Roy Parviz et al-Sayyid, Ridwan, “The
Idea of Jihad in Islam before the Crusades’,
dans A. Laiou et R. P. Mottahedeh (éd.), The
Crusades from the Perspective of Byzantium and
the Muslim World, Dumbarton Oaks Research
Library and Collection, Washington, D. C.,
2001, p. 23-29.

Mouton, Jean-Michel (dit.), Sadr, une forteresse de
Saladin au Sinai. Histoire et archéologie, 2
paraitre.

Nicolle, David, Medieval Warfare Source Book. Volume
I: Warfare in Western Christendom. Volume
II: Christian Europe and its Neighbours,
Brochampton Press, Londres, 1996.

—, A Companion to Medieval Arms and Armour,
Boydell Press, Woodbridge, 2002.

Offensdadst, Nicolas, Olivera, Philippe, Picard,
Emmanuelle et Rousseau, Frédéric, « A propos
d'une notion récente : la“culture de guerre”»,
dans F. Rousseau (dir.), Guerres, paix et sociétés,
19111946, Atlande, Neuilly, 2004, p. 667-674.

ABBES ZOUACHE

Palmer-Fernandez, Gabriel (éd.), Encyclopedia of
Religion and War, Routledge, New York, 2004.

Parker, Geoffrey (éd.), The Cambridge History of
Warfare, Cambridge Univ. Pr., New York etc,,
2005.

Parry, V.]., « Warfare », dans P. M. Holt, A. K. S.
Lambton et B. Lewis (éd.), The Cambridge
History of Islam, Cambridge Univ. Pr.,
Cambridge, 1970.

Petry, Carl F. (ed.), The Cambridge History of Egypt,
vol. 1: Islamic Egypt, 640-1517, Cambridge
University Press, 1998.

Picard, Christophe, L'océan Atlantique musulman: de la
conquéte arabe a [époque almohade. Navigation
et mise en valeur des cotes dal-Andalus et du
Maghreb occidental (Portugal-Espagne-Maroc),
Maisonneuve et Larose, Unesco, Paris, 1997.

Pipes, Daniel, Slave Soldiers and Islam: The Genesis of a
Military System, Yale Univ. Pr., New Haven and
Londpres, 1981.

Pradines, Stéphane, « La muraille ayyoubide du Caire:
les fouilles archéologiques de Bab al-Barqiyya &
Bab al-Mahrouq», Anlsl 36, 2002, p. 287-337.

Pradines, Stépahne et Talaat, Osama, « Les
fortifications fatimides du Caire: Bib
al-Tawfiq et lenceinte en briques crues de Badr
al-Gamili», Ansls 41, 2007, p. 229-275.

Prost, Antoine, « Les limites de la brutalisation: tuer
sur le front occidental, 1914-1918 », Vingtiéme
siécle, revue d’bistoire, n° 81, janvier-mars 2004,
p. 5-20.

Pryor, John H., Geograpny, Technology and War. Studies
in the Maritime History of the Mediterranean
649-1571, Cambridge Univ. Pr., Cambridge, 1988

Pryor, John H. (éd.), Logistic of Warfare in the Age of
the Crusades: Proceedings of a Workshop held
at the Centre for Medieval Studies, University
of Sidney, 30 September to 4 October 2002,
Aldershot, Ashgate, 2006.

Pryor, John H. et Jeffreys, Elizabeth M., The Age of the
Dromon: the Byzantine Navy ca 500-1204, Brill,
Leyde, 2006.

Rey, Emmanuel Guillaume, Etude sur les monuments de
larchitecture des Croisés en Syrie et dans lile de
Chypre, Paris, 1871.

Al-Sarraf, Shihab, L'archerie mamelouke (648-924/1250-
1517), thése université Paris IV, 1989.

Sauvaget, Jean, Historiens arabes. Pages choisies, traduites
et présentées, Adrien Maisonneuve, Paris, 1988
(premiére éd. 1946).

Sémelin, Jacques, « Analyser le massacre. Réflexions
comparatives », Questions de recherches /

29

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30

INTRODUCTION

Research in question 7, sept. 2002, p. 1-42, http://
www.ceri-sciences-po.org/publica/qdr.hem.

Serdon, Armes du diable. Arcs et arbalétes au Moyen
Age, PUR, Rennes, 2005.

Sit Hattab, Mahmad, al-Askariyya al-arabiyya
al-islamiyya, Beyrouth, 1985 (2¢ éd.).

Sharon, M. (éd.), Studies in Islamic History and
Cilization in Honour of Professor David Ayalon,
Jérusalem et Leyde, 1986.

Testart, A., « Des crines et des vautours ou la guerre
oubliée », Paléorient 34/1, 2008, p. 33-58.

Van Creveld, Martin, The Art of War. War and Military
Thought, Cassel, Wellington House, Londres,
2000.

Vigny, Alfred de, d'Alfred, Servitude et grandeur
militaires, R. Simon, Paris, s. d. (1835).

Waterston, Alisse, « Introduction », dans id. (éd.) An
Anthropology of War. Views from the Frontline,
Berghan Books, Londres, 2009, p. 12-31.

Waterston, Alisse (éd.), An Anthropology of War. Views
from the Frontline, Berghan Books, Londres,
2000.

Yerxa, Donald A., “Introduction. The Curious State
of Military History” (2008). dans id. (éd.),
Recent Themes in Military History: Historians
in Conversation, University of South Carolina,
Columbia, 2008, p. 1-7.

Zouache, Abbés, « Larmement entre Orient et
Occident au vi¢/x11° siécle : casques, masses
darmes et armures », Anlsl 41, 2007, p. 277-326.

—, Armées et combats en Syrie de 495/1097 & 569/1174.
Analyse comparée des chroniques médiévales
arabes et latines, Ifpo, Damas, 2008.

Anlsl 43 (2009), p. 1-30 Abbeés Zouache
La guerre dans le monde arabo-musulman médiéval (IVe/Xe-IXe/XVe siécle) : perspectives anthropologiques. Introduction
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

