MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anls| 42 (2008), p. 157-186
Mathieu Tillier

La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER

La société abbasside au miroir du tribunal

Egalité juridique et hiérarchie sociale

'BEGALITE des plaideurs devant le cadi fut trés tot reconnue comme un principe
élémentaire de la justice islamique. Elle figurait en position prééminente dans les
célebres instructions du calife ‘Umar 3 Aba Musa al-A§‘ari’, probablement réécrites a

I'époque umayyade sur la base de documents plus anciens*: « Tu dois traiter les plaideurs sur un
pied d’égalité dans tamaniére de siéger (maglas) et dans le visage que tu leur présentes, de sorte que
le noble (arif) ne compte pas sur ton injustice et que I’homme humble (wadi‘)/le faible (da‘if) ne
désespere pas de ton équité?. » Au-dela des hiérarchies sociales individuelles et collectives, tous les
musulmans devaient étre considérés comme égaux devant Dieu, devant Sa Loi et devantles instan-
ces chargées de son application terrestre. Al-Safi'7 (m. 204/820) ne disait pas autre chose lorsqu'il
écrivait, 3 propos du mariage des femmes: « Il est égal, en ce domaine, que la femme soit noble ou
de statut inférieur, car chacune, dans tout ce qui est licite ou illicite, ses droits et ses devoirs, les
actes prohibés ou permis, les peines [égales encourues, est1'égale de l'autre #. » Seule 'appréciation
des preuves légales devait déterminer I'issue du procés et des récits rapportaient que ‘Umar, invité
darbitrer un conflit entre un musulman et un juif, avait tranché en faveur de ce dernier .

Jeremercie Christopher Melchert pour ses remarques

lors de salecture d'une premiére version de cetarticle.

1. Voir Margoliouth, « Omar’s Instructions to the

Kadi», p. 307-326.

2. Serjeant, « The Caliph ‘Umar’s Letters », p. 71, 75.
Cf. Schacht, Introduction au droit musulman, p. 25;
Tyan, Histoire de lorganisation judiciaire, p. 78 sq.

3. Waki‘, Apbar al-qudat, I, p. 71. La lettre a été
traduite en francais par Fagnan (dans al-Mawardi, Les

Statuts gouvernementaux, p. I46—I47),Tyan (Histoire
de lorganisation judiciaire, p. 23-24, note 7), Monteil
(dans Ibn Khaldiin, Discours sur I'histoire universelle,
p- 342-343) et Cheddadi (dans Ibn Khald@in, Le Livre
des exemples, 1, p. 518).

4. Al-SifiG, al-Risala, p- 345 (trad. Souami, p. 240).
5. Malik b. Anas, al-Muwatta’, 11, p. 260; Waki,
Abpbar al-qudat, 1, p. 45; al-Ga§§i§, dans al-Hassaf,
Adab al-qadi, p. 596.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 - 2008

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

158 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

La répétition insistante de ce précepte dans les sources narratives et discursives masque
mal, néanmoins, la difficulté que présenta son assimilation par les premiéres générations de
musulmans. Nous proposons ici de nous interroger sur la réception et 'application de cette
norme par une société abbasside hiérarchisée, dans laquelle la conscience eschatologique d'une
égalité devant Dieu ne cédait pas toujours le pas devant l'appartenance 4 des groupes sociaux

soucieux de se distinguer de la masse.

Exemplification d’'un principe juridique
Une procédure égalitariste

Les juristes qui fixérent par écrit la procédure judiciaire, 4 partir du 111%/1x° siécle, consi-
déraient I'égalité des plaideurs comme la condition primordiale de la réalisation de la justice
et du maintien de I'équilibre social. Le cadi avait pour mission, selon les termes du hanafite
al-Gassis (m. 370/980), « de permettre aux détenteurs d'un droit d'accéder 4 ce droit» (isdl
dawi l-buqiq ila bugaqi-him) ©. Léquité (al-gist) & laquelle enjoint le Coran? ne trouvait de sens
qu'a travers la neutralité du cadi: comment un « faible » oserait-il porter plainte contre un puis-
sant s'il n'était certain de I'impartialité de leur juge ® ? Un siécle auparavant, al-Hassaf érigeait
l'attitude du cadi en pivot de cette égalité: rien dans ses paroles, ses gestes, ses mimiques et sa
facon de les asseoir, ne devait trahir 4 'audience son éventuelle prédisposition a1'égard d'un des
plaideurs®. La régle fut probablement d’abord attribuée 4 ‘Umar, avant d’étre définitivement
canonisée dans une série de hadit-s prophétiques: « Silun d’entre vous a le malheur de juger
les musulmans, qu'il se montre parfaitement égal dans ses regards, sa position et ses gestes,
et qu'il n'éléve pas plus la voix avec un plaideur quavec l'autre™. » Méme dans un cadre privé,
recevoir l'un des deux mais non son adversaire pouvait menacer 'impartialité qu'on attendait
du cadi™. Au 1v¢/x¢ siécle, le $afi‘ite Ibn Qass considérait quune telle impartialité impliquait
la neutralité sociale du cadj, et refusait notamment quun homme trop fervent partisan de sa
tribu (al-muta‘assib li-qabilati-hi) assume la judicature™. Le modéle de diplome d’investiture
proposé par Qudama b. Ga'far (m. c. 337/948) faisait encore écho a la lettre de ‘Umar a Aba
Miisi: « [Le Commandeur des croyants] lui a ordonné (i. e. au cadi) de ne pas favoriser (yuhabi)
le noble (Sarif) en raison de sa noblesse lorsque le droit est contre lui, et de ne pas mépriser
(yuzri) I'individu de modeste condition (al-wadi®) en raison de sa faiblesse lorsque le droit est de
son coté, Il doit s'adresser de maniére identique aux gens de haut rang (man ‘alat tabaqatu-hu)

6. Al-Gassas, dans al-Hassaf, Adab al-qadi, p.237, 10. Waki‘, Abbar al-qudat, I, p. 31. Voir également

254. Abua Ya‘la al-Mawsili, Musnad Abi Ya‘la, X, p. 264
7. Coran, IV, 135, et XII, p.356; al-Daraqutni, Sunan al-Daraqutni,
8. Al-Gassis, dans al-Hassaf, Adab al-qadi, p.97, IV, p.205.

125, 11. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 126. Cf. al-Safi5, Kitab
9. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 96. Cf. Ibn al-Qass,  al-umm, VI, p. 204. Voir également Tyan, Histoire de
Adab al-qadi, p. 46. lorganisation judiciaire, p. 281-282.

12. Ibn al-Qass, Adab al-qadi, p. 25.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER ' 159

et A ceux de dignité inférieure (ittada‘at manzilatu-hu), afin que le faible ne désespére pas de
la justice et que le fort, dans son iniquité, ne compte pas l'emporter™.» Le pouvoir délégant
semblait généralement rappeler aux cadis, au début du 1ve/xe siécle, que la justice passait
nécessairement par un traitement égalitaire des plaideurs.

Linterdiction de privilégier aucun justiciable orientait le déroulement des procédures
prescrites dans les ouvrages d'adab al-qadi. D'aprés al-Hassaf, lorsque le nombre de plaintes
portées devant le cadi était faible, celui-ci devait les traiter dans l'ordre d’arrivée des plaideurs,
de sorte que le statut des personnes incriminées n'influe pas sur l'ordre de traitement des
affaires. Mais lorsque la foule se pressait & I'audience et que le cadi ne pouvait traiter toutes
les plaintes dans la journée, le hasard devait présider a l'ordre de comparution des plaideurs.
Comme 4 l'ordinaire, son greffier était chargé de rassembler les placets (ruq‘a-s) sur lesquels
chaque demandeur avait formulé sa plainte et inscrit son nom et celui de son adversaire ; le cadi
les répartissait ensuite en plusieurs cahiers (dabd’ir) de taille raisonnable — de cinquante 2 cent
placets, selon la patience du cadi et sa force de travail —, et inscrivait pour chacun le nom d'un
plaignant représentatif (probablement le premier de la pile) sur un billet. Les billets devaient
étre froissés et mélangés dans un pot (tin), avant d'étre tirés au sort — al-Gassis prescrivit au
1ve/xe siécle que le cadi confie le tirage 4 une main innocente, incapable de reconnaitre comme
lui les billets au toucher, et de couvrir le pot pendant les opérations™. Une journée était af-
fectée 3 I'examen des plaintes de chaque cahier, dans l'ordre de leur tirage au sort. Lensemble
de cette procédure préliminaire devait étre soigneusement consigné dans un procés-verbal
(mabdar), conservé sous scellé avec les placets dans le gimatr (ou caisse a archives) du cadi®.
Un cadi nouvellement en poste devait passer en revue les prisonniers incarcérés par son pré-
décesseur (essentiellement pour dettes) et les confronter 4 leurs adversaires afin de déterminer
si leur maintien en détention était nécessaire ; I'opération pouvait durer plusieurs jours et, au
ve/xre siecle, le $afi‘ite al-Mawardi recommandait que l'ordre de passage des prisonniers soit
également tiré au sort'.

Les sources narratives, moins attentives aux détails de la procédure que les ouvrages de figh,
reflétent A un autre niveau toute 'importance que la société abbasside accordait au principe
d’égalité. Ce dernier exigeait tout d'abord que le cadi fasse abstraction de sa propre implication
dans la vie sociale et oublie face aux plaignants les relations individuelles qu'il entretenait avec
eux. Aux dires d'ITbn Qutayba, Sawwar b. ‘Abd Allah (m. 156/773) se fit ainsi rappeler a 'ordre
par un plaideur qu'il détestait et qu'il avait traité de « fils d'incirconcise » en pleine audience;
confus d’avoir laissé transparaitre ses sentiments personnels, le cadi sexcusa platement.
Aux yeux de la foule, la position respective des plaideurs A I'audience était l'expression la plus
concréte du principe d’égalité devant le cadi. A la ville comme 4 la cour, le rang d'un individu
dans la hiérarchie sociale était matérialisé, sur un plan horizontal, par la place qu'il occupait

13. Qudima b. Ga‘far, Kitab al-harag, p. 40. 16. Al-Mawardi, Adab al-qadi, I, p. 222 sq.
14. Al‘Ga$§i§, dans al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 55. 17. Ibn Qutayba, ‘Uyan al-abbar, 11, p. 230.
15. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 54-56.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

160 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

dans une assemblée™®, L'égalité des plaideurs nécessitait au contraire l'abrogation de cette
convention protocolaire : qu'elle ait lieu 4 la mosquée ou au domicile du cadi, 'audience devait
apparaitre comme un espace coupé de la société réelle, excluant les principales marques de
distinction. Le demandeur comme le défendeur devaient donc occuper des places de dignité
équivalente, A stricte équidistance du cadi, devant lui: ils ne pouvaient sasseoir a ses cotés car
I'individu se trouvant 4 sa droite aurait été symboliquement privilégié ™.

Les modéles de 'adab

La littérature d'adab comme les chroniques ou les dictionnaires biographiques manquent
rarement de rappeler le comportement modéle de cadis qui surent imposer ce principe face a
des «grands » pour qui abdiquer son rang n'allait pas de soi. Comme souvent, le cadi Surayh
fait figure de parangon en la matiére*°. Le fameux chef kindite al-A§‘t b. Qays (m. 40/661)
vint un jour le trouver 4 l'audience : le cadilui réserva un accueil chaleureux et l'invita  sasseoir
pres de lui. Sur ces entrefaites, un homme se présenta et porta plainte contre al-As§‘at. Malgré
les protestations de ce dernier, qui prétendait rester 4 la place prééminente qu'il occupait, le
cadi le forca A se lever et A rejoindre son adversaire . Plusieurs exempla empruntés au début
de I'époque abbasside actualisérent ce modeéle et I'adaptérent aux structures postérieures de
la justice. Des cadis comme Sawwar b. ‘Abd Allih, 3 Basra, ou Sarik b. ‘Abd Allih, 3 Kafa,
se rendirent célebres pour leur rigueur face aux hommes (et aux femmes) de pouvoir, qu'ils
obligeaient a occuper la place de simples plaignants>*.

Les miroirs des princes relévent tout particuliérement les exemples de souverains soucieux
de se soumettre 2 la justice sur un pied d’égalité avec leurs adversaires. II fallut plusieurs sié-
cles d’élaboration doctrinale pour que les fugaha” imposent I'idée que la délégation au cadi
des pouvoirs judiciaires du souverain n'impliquait pas la supériorité hiérarchique de ce der-
nier 23, La diffusion de récits célébrant I’humilité de califes devant la justice terrestre contribua
certainement a l'affirmation de ce principe. Ce genre littéraire s'épanouit 2 la fin du 1v¢/x® sié-
cle — alors que, pour des raisons historiques, I'image de califes soumis 4 leurs cadis ne pouvait
plus que servir les intéréts des Abbassides face aux Bayides —, notamment a travers I'opuscule
qu'Abua Hilal al-“Askari (m. ap. 400/1010) consacra 4 « Ce pourquoi les califes sen remirent au
jugement des cadis » (Kitab ma btakama bi-hi l-bulafa’ ila l-qudat) >*. Dans le prolongement de la
tradition perse 5, le souverain idéal y est dépeint comme soucieux d'une justice absolue que ni

18. Voir Mottahedeh, Loyalty and Leadership, p. 105.
Cf. Pseudo-al-Gahiz, Kitab al-tag, p. 21.

19. ‘Umar b, ‘Abd al-‘Aziz Ibn Miza, Sarh Adab
al-qadi, p. 103.

20. Voir Kohlberg, « Shurayh », IX, p. 508.

21, Ibn ‘Abd Rabbih, al-Iqd al-farid, I, p. 0.
Cf. Waki, Apbar al-qudat, 11, p. 216 (des versions
mentionnant d’autres personnages sont aussi rap-
portées dans ibid., p. 284, 295).

22. Voir notamment Waki‘, Abbar al-qudat, I1, p. 62,
77-78; 111, p. 170-171.

23. Tillier, Les cadis d’Iraq a I‘époque ‘abbaside, p. 558
sq. Voir al-Mawardi, Adab al-qadi, 11, p. 416.

24. Abu Hilal, Kitab ma htakama, fol. 12v-30r. Voir
Brockelmann, GAS, SI p.194. Nous préparons ac-
tuellement une édition de ce manuscrit. Sur l'auteur,
voir Fiick, « al-‘Askari», p. 711.

25, Abu Hilal, Kitab ma btakama, fol. 141, Cf. Pseudo-
Gihiz, Kitab al-tag, p. 160.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 161

ses intéréts privés, nila raison d’Etat ne doivent compromettre. Lauteur évoque dans un ordre
chronologique l'exemplarité de califes supposés s'étre présentés comme de simples quidams
devant un juge et ayant accepté de bon cceur leur condamnation face 4 1'un de leurs sujets. Les
califes médinois, qui n'avaient probablement pas de cadi, auraient accepté de sen remettre &
des hakam-s nommés pour 'occasion : Ubayy b. Kab (‘Umar vs al-‘Abbas b. ‘Abd al-Muttalib),
‘Abd Allih b. Mas‘ad (‘Utman vs un Yéménite), ‘Ali (‘Umar vs un cheikh), Surayh (‘Ali
vs un juif >6), Zayd b. Tabit (‘Umar vs Ubayy b. Ka'b), Gubayr b. Mut‘im (‘Utmin vs Talha
b. ‘Ubayd Allah) > A I'époque umayyade, Hi§am b. ‘Abd al-Malik (r. 105/724-125/743) aurait
pris pour hakam un « homme de raison » (ragul min ahl al-aql) jusque-1a emprisonné ou, selon
une autre version, aurait comparu comme simple plaignant devant « son » cadi en compagnie
de son adversaire, Ishaq b. Talha b. ‘Ubayd Allah, et tous deux se seraient assis sur un méme
tapis (musalla) apporté pour l'occasion 28,

Ces califes modéles auraient eux-mémes insisté pour étre traités a égalité avec leurs adver-
saires. A Zayd b. Tabit, qui aurait commencé par l'installer c6té de lui, ‘Umar aurait déclaré:
« Voici ta premiere injustice ! Fais-nous asseoir, mon adversaire et moi, 3 une méme place I'»,
avant d'ajouter : « Tu n'atteins pas la porte de la judicature afin de me favoriser au détriment
de quiconque®®!» Répondant a la convocation du cadi de Médine Muhammad b. ‘Imran
(m. 154/771) 3°, al-Mansur aurait quitté son manteau d’apparat A son entrée a 'audience et se
serait assis en tailleur, enserré dans son vétement, comme un simple plaideur. Pour féliciter le
cadi de l'avoir condamné sans lui témoigner aucun signe particulier de respect, il l'aurait ensuite
gratifié d'une forte somme d’argent?’. On raconte aussi que le cadi de Basra, Sawwar b. ‘Abd
Allah, convoqua le méme calife sur plainte d'un Nabatéen. Arrivé i l'audience, al-Mansur sassit
a proximité de Sawwar tandis que le Nabatéen allait s'installer plus loin; le cadi se leva donc
et alla siéger de l'autre coté de la salle, disant au Nabatéen de s'asseoir avec « son adversaire »
sur un méme rang>?, A l'exemple d’al-Mansir, al-Ma'mun se serait prété a la justice de son
grand cadi, Yahya b. Aktam: transformant sa propre salle d’audience en tribunal public, il se
fit appeler par le héraut en simple défendeur et comparut vétu en homme du peuple, chaussé
de sandales. Comme un serviteur lui apportait un tapis, le cadi en fit venir un autre pour son
adversaire, afin que le calife ne soit pas assis a une place plus honorable 3.

Pour I'époque abbasside au moins, I'historicité de telles conduites doit étre questionnée.
Si des califes semblent bien avoir comparu devant des cadis, jamais la littérature antérieure
n'insiste 4 ce point sur 1'égalité entre le souverain et son adversaire: les récits d’Aba Hilal
al-Askari sont manifestement refondus dans le moule idéologique défendu par l'auteur. La
comparution d’al-Mansiar devant Muhammad b. ‘Imran, 3 Médine, est rapportée par Waki®

26. Cf. Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, I1, p. 462.
27, Abu Hilal, Kitab ma btakama, fol. 161, 16v, 177,
18r-18v, 191,

28. Ibid., fol. 19v.

29. Ibid., fol. 19r; cf. ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz Ibn
Miza, Sarh Adab al-qadi, p. 103.

30. Sur ce cadi, voir Waki‘, Apbar al-qudat, 1,
p- 181-199; al-Baladuri, Ansab al-asraf, X, p. 132.

31. Abua Hilal, Kitab ma htakama, fol. 21r.

32. Abua Hilal, Kitab ma btakama, fol. 22r.

33. Ibid., fol. 24r. Voir al-Bayhagqi, al-Mabasin
wa-l-masawi, p. 498-499.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

162 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

et al—Gahéiyéri, mais ils ne détaillent pas I'empressement du calife 4 s’habiller en simple
plaideur; la réaction du grefhier, effrayé a I'idée de porter la convocation a al-Mansur, montre
surtout quun tel procés n'avait rien d’habituel 3+, Bien plus, Waki rapporte qu'a son arrivée &
Médine, le calife violenta le cadi car ce dernier n'était pas descendu de sa mule pour l'accueillir :
il ordonna de frapper 'animal au museau, sans doute pour désarconner le téméraire cavalier 3.
Laffaire du canal al-Margab, i proximité de Basra, est'exemple le plus frappant de semblables
réécritures. Les populations voisines réclamaient de ne payer que le “usr sur leurs terres, alors
que I'Etat prélevait le harag. Sil'on en croit Aba Hilal, le calife al-Mahdi aurait soumis l'affaire
au cadi de Basra, ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-‘Anbari, lors de sa venue dans la ville, et se serait
montré prét A accepter son jugement; il aurait cependant révoqué le cadi pour avoir tranché
en faveur de ses adversaires en 'absence de toute preuve légale 3. Waki, qui décrit les mémes
événements un siécle plus tot, en donne une vision bien différente. Al-Mahdi n'aurait pas prié
le cadi de trancher le différend, mais au contraire lui aurait ordonné de lever autoritairement
le barag sur les terres concernées; ‘Ubayd Allah aurait lui-méme pris I'initiative de rendre un
jugement contraire A cet ordre, déclarant que leurs propriétaires n'étaient redevables que de
la sadaqa. Le calife serait bien venu A Basra, mais plus tard, et aurait convoqué le cadi pour
lui reprocher sévérement ses positions juridiques. ‘Ubayd Allah b. al-Hasan aurait été par
la suite révoqué pour une autre affaire”. Tout porte A croire qu'Aba Hilal al-Askari (ou son
informateur) fusionne plusieurs épisodes afin de les adapter A son propos.

La soumission de certains califes 4 la justice de simples cadis est, probablement, une réalité
historique. Mais celle-ci ne prend sens que dans un contexte précis. La plus célébre comparu-
tion d’al-Mansar eut lieu 3 Médine, ville hautement symbolique, et qui plus est prompte 4 se
rebeller & son époque — al-Mansiir s’y rendit en 144/762 %, peu avant la révolte de Muhammad
b. ‘Abd Allah. En acceptant d’y mettre en scéne sa propre observance de la justice, le calife
manifestait son adhésion a la Loi et renforgait une légitimité contestée. Le strict respect de
I'égalité des plaideurs, en revanche, semble surtout tenir de la reconstruction doctrinale: en
témoigne le récit ot al-Mansar vint sasseoir 4 coté de Sawwar, visant cette fois-ci 4 mettre
en valeur le courage du cadi. Les récits illustrant I'égalité stricte d'un calife et d'un plaideur
avaient avant tout valeur de modeles. Les cadis éprouvaient certainement plus de difficultés a
traiter leurs délégants en simples justiciables * : méme |'égalité entre des plaideurs de condition
sociale plus modeste n'allait pas toujours de soi.

34. Waki‘, Apbar al-qudat, 1, p. 193; aI‘Gahéiyéri, 37. Waki‘, Apbar al-qudat, I1, p. 92, 96-97. Voir Tillier,

Kitab al-wuzard’ wa-l-kuttab, p. 88. « Un traité politique du 118/ v11r® siécle », p. 143-144.

35. Waki, Abbar al-qudat, I, p. 198. 38. Al-Tabari, Ta'rib, IV, p. 402.

36. Aba Hilal, Kitab ma htakama, fol. 221, 22v. 39. Voir Tillier, Les cadis d’Iraq a lépoque ‘abbaside,
P- 524 sq.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 163

Les groupes sociaux au tribunal

« Faibles » et « étrangers » :
une ancienne controverse sur légalité des plaideurs ?

L'égalité des plaideurs n'était pas une fin en soi, mais un moyen de réaliser la justice et
I'équité. Le principe en fut reconnu trés tdt, au moins depuis I'époque umayyade. Il est possible
néanmoins que des divergences aient 4 'origine opposé les savants a ce sujet. L'égalité pronée
par ‘Umar dans sa lettre 3 Aba Misa al-A§‘ari semble en effet contredite par les instructions
a Mu‘awiya qui lui sont également attribuées. La version quen donne Waki‘ ne contient pas
la phrase «asi bayna I-nas fi labzi-k wa-tarafi-k» (« traite les gens sur un pied d’égalité dans
tes regards et tes ceillades ») — comme dans celle d’al-Gihiz et d'Ibn ‘Abd Rabbih4° —, mais
recommande au contraire de privilégier certains plaideurs: « Rapproche le faible (adni I-da‘if)
afin que son cceur saffermisse et que sa langue se délie; prends soin de I'étranger (ta‘ahad al-
garib), car s'il est retenu trop longtemps (tdla babsu-hu), il abandonnera son droit et retournera
auprés des siens. En effet celui & qui il (i. e. le cadi) ne préte pas attention (yarfa“ bi-hi ra’s™")
abroge [lui-méme] son droit#.» La contradiction entre ces recommandations et le principe
dominant d’égalité entre les plaideurs n'échappa pas au juriste al-Sarahsi. Selon lui, ‘Umar ne
voulait certes pas que le faible soit placé plus prés du cadi que le fort, mais visait au contraire
l'alignement des plaignants sur une méme ligne, 4 équidistance du juge: le fort tend en effet &
sapprocher du cadi, ce que n'ose pas son adversaire plus faible. « Rapprocher » le faible revient
donc 4 l'aligner avec le fort#*, De telles explications entendaient ramener dans le dogme una-
nimement reconnu un texte qui, visiblement, proclamait le contraire, ou du moins autorisait
des exceptions. Les versions de cette lettre données par al-Gihiz et al-Sarahsi, dailleurs, la
remanient 3 d'autres endroits afin de mieux la faire coincider avec le dogme dominant#3.

De maniére plus générale, les lettres de “‘Umar 4 Aba Musa et 3 Mu‘awiya semblent
sopposer sur plusieurs points relatifs aux procédures judiciaires. D'apres leurs isnad-s, toutes
deux furent transmises dans le milieu kafiote 4 I'époque umayyade #4, et elles témoignent
probablement de polémiques internes aux fugqaha’ de cette ville. Hormis la question de I'éga-
lité des plaideurs, elles évoquent la présentation des preuves légales. La lettre 3 Aba Masa
cite la fameuse maxime «la preuve testimoniale (bayyina) incombe 2 celui qui allegue, et le

40. Al—Gihi;, al-Bayan wa-I-tabyin, 11, p.150; Ibn
‘Abd Rabbih, al-Iqd al-farid, 1, p. 84.

41, Waki, Abbar al-qudat, 1, p. 75.

42, Al-Sarabsi, al-Mabsat, XVI, p. 66.

43. Serjeant, «The Caliph ‘Umar’s Letters»,
p. 70-71L.

44. Voicilesisnad-s que donne Waki‘, Abbar al-qudat,
I, p.70,74:

— lettre & Aba Masa: ‘Ali b, Muhammad b. ‘Abd al-
Malik b, Abil-Sawirib < Ibrahim b. Ba§§ar < Sufyin
[b. ‘Uyayna] < Idris Aba ‘Abd Allah b. Idris < Sa‘id

b. Abi Burda. Cet isnad témoigne indubitablement
d’'une transmission kiifiote, comme le montre Ser-
jeant, « The Caliph ‘Umar’s Letters », p. 76-77;

— lettre 8 Mu‘awiya: Ibrahim b. Muhassin b. Ma“‘dan
al-Marwazi < ‘Ubayda b. Hamid (m. 190/806,
kifiote; voir al-Zirikli, al-Alam, IV, p. 199) < Hafs
b. Sulayman [Salih dans Waki‘] Aba ‘Umar al-Asadi
(m. 180/796, ktfiote; al-Zirikli, al-Alam, I1, p. 264) ;
< al-Sa‘bi (m.entre 103/721 et 110/728, kitfiote ; voir
Juynboll, «al-Sha‘bi», p. 162).

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

164 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

serment (al-yamin) A celui qui nie *% », Celle 3 Mu‘awiya, en revanche, prescrit simplement «la
preuve testimoniale honorable (al-bayyinat al“udal [sic]) ¢ et les serments décisifs (wa-l-ayman
al-qati‘a) », sans préciser A qui du demandeur et du défendeur reviennent ces deux modes de
preuves. La premiére maxime servit & défendre la procédure privilégiée par Aba Hanifa et ses
disciples, selon laquelle le demandeur prouvait ses droits par la seule déposition de deux témoins
honorables et sans quaucun serment ne lui soit demandé+’. D’autres juristes de Kafa — tout
particuliérement Ibn Abi Layla (m. 148/765), mais aussi de plus anciens cadis, comme Surayh
(m. ¢. 80/700) *® — soutenaient A l'inverse que le serment du demandeur devait compléter la
bayyina produite par ses témoins (‘ald I-mudda‘i l-yamin ma‘a subudi-hi) #°. La formule employée
dans la lettre & Mu‘wiya, plus floue®°, servait peut-étre A justifier cette seconde procédure,
plus archaique®; celle 3 Aba Muis3, au contraire, permettait dattribuer 3 ‘Umar une maxime
longtemps considérée comme une parole d'Ibrahim al-Naha5*2.

Pour R.B. Serjeant, la célebre lettre de ‘Umar & Aba Musa aurait été réécrite, dans la pre-
miére moitié du vt siécle, sur la base d'instructions plus anciennes, adaptées 2 une société
tribale et non 4 une structure étatique, dont la lettre 3 Mu‘awiya serait un des vestiges **. Malgré
son archaisme, cette derniére continua a étre transmise dans le milieu kafiote pendant tout
le 11¢/virre® siécle. Pourquoi, si ce n'est parce queelle exemplifiait des principes toujours tenus
pour valables par une partie de la société, mais abrogés par la lettre recomposée 3 Aba Masa?
On peut ainsi penser que la transmission de ces deux lettres — l'une, trés ancienne, émanant
du pouvoir a I'époque des premiéres conquétes ou résultant de l'agencement de maximes
archaiques; I'autre recomposée 2 I'époque umayyade — se soit en réalité inscrite dans le cadre
de discussions internes aux juristes de Kafa. Chacun des camps — finalement représentés par

45. Sur lorigine de cette maxime, voir Masud,
«Procedural Law between Traditionists, Jurists and

Judges », p. 400-401.

46, Ou, comme le pense Serjeant, «la preuve [testi-
moniale], les [témoins] honorables ». Serjeant, « The

Caliph “‘Umar’s Letters », p. 71.

47. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 127 sq. Cf. Brunschvig,
Etudes d’islamologie, 11, p. 209-210.

48. Waki, Apbar al-qudat, 11, p. 232, 336, 355; III,
p- 81.

49. Abua Yasuf, Ibtilaf Abi Hanifa wa-Ibn Abi Layla,
p. 78-79. Cette procédure ne se confond pas avec celle

du yamin ma‘a l-$abid, également répandue a I'épo-
que umayyade, qui visait 4 compléter la déposition

non probante d'un seul témoin par un serment du

demandeur (voir Masud, « Procedural Law between

Traditionists, Jurists and Judges », p. 390 5g.). Le cou-
rant dont Ibn Abi Layla est représentatif insistait sur
la prestation de serment par le demandeur méme s'il

amenait deux témoins. Sur les développements dela

procédure archaique, voir Melchert, « Some Hadith

Concerning the Judicial Oath », p. 9, 11 (pagination
provisoire; je remercie l'auteur de m'avoir commu-
niqué cet article avant publication). Cf. Schacht, The
Origins of Mubammadan Jurisprudence, p. 187-188.
50. Elle est singuliérement proche, au niveau syn-
taxique, de l'explication de l'expression coranique
«fasl al-hitab » attribuée 2 Surayh: «les témoins et
les serments (al-$ubid wa-l-ayman) ». Waki®, Apbar
al-qudat, 11, p. 267. Voir Melchert, « Some Hadith
Concerning the Judicial Oath », p. 10.

51. Selon certains récits, Mu‘awiya aurait générale-
ment insisté pour que le demandeur préte serment
concernant la véracité de ses allégations. Masud,
« Procedural Law between Traditionists, Jurists and
Judges », p. 399. Le role de Mu‘awiya dans l'élabora-
tion des procédures de serment apparait notamment
dans Waki¢, Apbar al-qudat, 1, p. 122.

52. Abu Yasuf, Kitab al-atar, p. 161.

53. Serjeant, «The Caliph ‘Umar’s Letters »,
p- 78-79.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 165

Abt Hanifa et Ibn Abi Layla — aurait attribué 3 ‘Umar les préceptes essentiels de sa doctrine
en matiére de procédure. Si cette hypothése se confirme, deux « écoles » kifiotes se seraient
opposées — probablement vers le début du 11° siecle de I'hégire — sur les moyens de réaliser
I'égalité des plaideurs devant le cadi: une doctrine défendait une égalité stricte et triompha dans
le hanafisme. Une autre, plus tard tombée en désuétude, et dont la lettre de ‘Umar 3 Mu‘awiya
serait représentative, aurait considéré que la réalisation de la justice nécessitait parfois de favo-
riser un plaideur inférieur A un adversaire plus puissant et plus stir de lui, afin de compenser les
effets subjectifs des disparités sociales. Rares sont les traces d'une telle doctrine. Deux récits
relatifs au cadi de Basra Iyas b. Mu‘awiya (m. c. 121/739) — célébré par la littérature postérieure,
notamment pour son pragmatisme 5 — laissent cependant soupgonner quune telle pratique lui
était associée. Al-Gahiz et d'autres udabd’ racontent que, dans sa jeunesse, Iyis comparut avec
un vieillard devant un cadi du calife ‘Abd al-Malik et qu'il se plaga en avant de son adversaire.
Le cadi le lui reprocha en raison de I'dge avancé du plaideur et Iyas répliqua: « La vérité est
plus 4gée que lui®!» Iyas nentendait pas reculer; de son coté le cadi syrien ne critiquait pas
tant sur le principe I'inégale position des plaideurs que I'inversion d'une préséance revenant
au vieillard. Dans une autre anecdote, Iyas, présenté comme un nouveau Salomon, « éloigne »
(ba“ada) une plaignante tandis qu'il « rapproche » (qarraba) son adversaire, avant d'intervertir
leurs positions respectives, et ceci afin de leur parler sans étre entendu de l'autre . Bien que
ces habar-s aient toute l'apparence de récits légendaires 7, l'attribution d'une procédure si peu
conforme au consensus des juristes plus tardifs 2 un cadi « exemplaire » des débuts de I'Islam
suggere qu'ils recouvrent peut-étre une pratique historique réelle.

La troisi¢éme recommandation de ‘Umar 4 Mu‘wiya, relative aux « étrangers » de passage,
fut en revanche acceptée plus largement et le figh continua de leur réserver un traitement
privilégié. Si des « étrangers » (§uraba’) sont impliqués dans un proces, écrit al-Hassaf, le cadi
doit soccuper d'eux avant de trancher les litiges des autochtones*®, Ils échappaient peut-étre,
de la sorte, au tirage au sort déterminant l'ordre de passage des plaideurs. Les voyageurs en
transit sont les principaux concernés par cette régle: les retenir trop longtemps en ville nuirait
a leurs affaires. Mais de maniére plus large, ces « étrangers » dont les affaires sont prioritaires
paraissent sopposer aux « habitants de la ville » (ahl al-misr) et incluent peut-étre les populations
rurales des alentours, relevant de la méme juridiction. Celles-ci devaient, en théorie, pouvoir
venir 4 'audience, soumettre leur plainte et revenir chez elles dans une méme journée *°.

Les tenants de l'alignement des plaideurs sur une méme ligne, sans considération de leur
statut social, finirent généralement par I'emporter. Mais 1'égalité entre groupes sociaux fut
avant tout un idéal que tous — y compris certains fuqahd’ — n'étaient pas préts a appliquer de
maniére absolue. Al-Hassaf accepte I'inégalité des plaideurs lorsque ceux-ci ne comparaissent

54. Voir Waki‘, Apbar al-qudat, I, p. 241. 57. Waki® rapporte une version différente de cette
55. Al-Gihiz, al-Bayan wa-l-tabyin, I, p.101; Ibn  histoire, ot le protagoniste est le cadi Surayh. Waki¢,
Qutayba, ‘Uyan al-abbar, I, p. 71; Ibn ‘Abd Rabbih,  Apbar al-qudat, 11, p. 222.

al-‘1qd al-farid, 11, p. 50. 58. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 100.
56. Waki‘, Abbar al-qudat, 1, p. 332. 59. Tillier, Les cadis d’Iraq a I'époque ‘abbaside,
p- 270.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

166 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

pas devant un cadi, mais devant un gouverneur: ce dernier, dit-il, a le droit de les traiter de
maniére différenciée °°. Un si¢cle plus tard, al-Gassis tend 4 définir une égalité plus rigoureuse :
il se récrie que cela est certes possible si I'on vient juste saluer 1'émir, mais lorsque ce dernier
agit comme juge, il est tenu par le méme principe d’égalité que le cadi®.

Dominés et dominants

L'égalité des plaideurs était parfois remise en cause lors de procés entre individus de
groupes religieux différents. Les dimmi-s — essentiellement les juifs et les chrétiens, a qui les
musulmans accordaient protection et liberté de culte — disposaient de leurs propres institutions
judiciaires ® et y recouraient pour régler les dissensions intracommunautaires. C'est pourquoi
leur comparution devant le cadi apparait peu dans les sources narratives. Ils se présentaient a
lui lorsque leurs relations avec les musulmans (ou avec des adeptes d'une autre communauté
que la leur %) les y obligeaient: pour des litiges commerciaux — cas le plus fréquent — ou pour
des affaires criminelles. A Bagdad, Aba Yasuf fit venir 4 audience les parents d'un dimmi
assassiné par un musulman ®4. En 284/897, le cadi Yasuf b. Ya‘qab eut 4 examiner le cas d'un
chrétien accusé d'avoir insulté le Prophéte %, Les individus ou les groupes venaient occasion-
nellement trouver le cadi pour des affaires liées 4 leur statut religieux. Dans la seconde moitié
du 1¢/viire siécle, le cadi de Basra Sawwar b. ‘Abd Allah vit arriver un juif désireux de se
convertir a1'islam devant lui. Néanmoins, 'homme n'avait pas déposé de placet (ruq‘a) en début
de séance comme les plaignants ordinaires, et le cadile fit attendre : ce respect excessif de 'ordre
de comparution des plaideurs suscita de vives critiques auprés des gens de mosquée °°. Vers
I'an 200/815-816, le cadi de Mossoul al-FHasan b. Misa al-Agyab recut un groupe de chrétiens
lors d’un procés visant & déterminer si leur église pouvait étre reconstruite *7.

Plus qu'aux affaires — généralement banales — qui conduisaient les dimmi-s au tribunal,
les sources narratives s'intéressent 2 leur maniére de préter serment (yamin) lorsque celui-ci
leur incombait. En venant devant le cadi, ils acceptaient implicitement les procédures et les
preuves légales prévues par le figh, et devaient obligatoirement exécuter le jugement du cadi,
qui tranchait conformément aux normes développées dans son madhab °%. S'ils se trouvaient en

60. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 103.

61. Al-Gassas, dans al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 103.
62. Voir notamment Goitein, A Mediterranean
Society, I1, p. 311 sq.; Tyan, Histoire de l'organisation
judiciaire, p. 9I.

63. Al-Sifi9, Kitab al-umm, VII, p: 42.

64. Al-Saymari, Abbar Abi Hanifa, p. 105; al-Hatib,
Ta’rib Bagdad, X1V, p. 256.

65. Al-Tabari, Ta'rih, V, p. 618-619; Ibn al-Gawzi,
al-Muntazam, V11, p. 299-300.

66. Waki‘, Apbar al-qudat, 11, p. 65.

67. Al-Hatib, Ta’rib Bagdad, VII, p. 440; Ibn
al-Gawzi, al-Muntazam, VI, p.192. Cf. Robinson,
Empire and Elites, p. 11.

68. Aba Yasuf, Kitab al-harag, p. 177 ; al-Safii, Kitab
al-umm, VII, p. 42; al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 596,
601; Qudamab. Ga‘far, Kitab al-harag, p. 42. Comme
les musulmans, les voleurs dimmi-s étaient passibles
de l'amputation de la main. En cas de fornication
(zina), cependant, al-Hassaf considére que la peine
de mort ne peut étre prononcée i leur encontre
(al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 740). Al-Gassas (dans
al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 596) considére également
que les chrétiens ne sont pas passibles du hadd pour
consommation de boissons fermentées.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER

position de défendeurs alors que leurs accusateurs n'avaient aucune preuve testimoniale (bayyina)
a présenter, un serment d’innocence pouvait leur étre déféré. Mais la formule proposée par le
cadi devait sadapter  leur religion: le serment devait engager pleinement le croyant devant
Dieu, tel qu'il se Le représentait, mais sans enfreindre les principes de la foi musulmane. Le
hanafite al-Hassaf préconisa de faire jurer les chrétiens « par Allah le Trés-Haut qui a révélé
I'Evangile a ‘Isa, le salut soit sur lui», les juifs « par Allah le Trés-Haut qui a révélé la Torah 2
Miisa, notre prophéte, le salut soit sur lui», et les zoroastriens « par Allah qui a créé le feu » ®.
Le lieu ou le dimmi devait prononcer son serment faisait aussi l'objet de controverses: selon
Waki, Abu Yusuf avait pour habitude 2 la fin du 118/v11r® si¢cle d'envoyer un de ses auxiliaires
faire jurer les chrétiens et les juifs 4 I'église ou 4 la synagogue, probablement afin de renforcer
la solennité de leur engagement devant Dieu”°. Il ne faisait en cela que suivre l'exemple de
certains de ses prédécesseurs kifiotes, comme al-Sa‘bi (m. entre 103/721 et 110/ 728) 7. Quelques
décennies plus tard, pourtant, al-Hassaf s’éleva contre une telle pratique, arguant que méme
un musulman ne devait pas aller spécialement a la mosquée pour préter serment?2 Selon les
malikites, les chrétiens devaient en certains cas préter serment a |'église, tout comme les mu-
sulmans devaient le faire 3 la mosquée 73. Le plus important, soulignait Ibn al-Qass, était que
le plaideur préte serment en présence de membres de son groupe confessionnel: la pression
sociale ainsi exercée sur lui devait le dissuader de se parjurer 7+,

Les dimmi-s qui venaient trouver le cadi semblaient connaitre la procédure et s’y soumettre.
Un rare cas de contestation est néanmoins évoqué par al-Hatib: au début du rr¢/1xe siecle a
Basra, un juif impliqué dans un procés contre un musulman refusa que ce dernier jure « par
Celui qui est le seul Dieu (wa-lladi la ilaha illa huwa) » proposée par Isa b. Aban: s'il était
vrai, comme le professait ce cadi, que le Coran était créé, cette formule coranique ne convenait
pas car il fallait jurer par le Créateur et non par le créé; pris de cours, le cadi dut ajourner la
séance 7,

Au-dela du traitement particulier de leurs serments, les dimmi-s ne comparaissaient pas, en
droit, sur un pied d’égalité avec les musulmans”°. Leur venue  l'audience, qui se déroulait la
plupart du temps dans la grande mosquée, pouvait étre considérée avec une certaine réticence.
En Egypte, a la fin de I'époque umayyade, le cadi Hayr b. Nu‘aym sortait 4 la porte de la

mosquée pour trancher les litiges des chrétiens 77 ; d‘autres nacceptérent longtemps de recevoir

69. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 183; voir également
al-Sarahsi, al-Mabsat, XVI, p. 119. L'opinion des
$afi‘ites était comparable (al—Siﬁ‘i, Kitab al-umm, VI,
p-259; VII, p. 35; Ibn al-Qass, Adab al-qadi, p. 76).
Les malikites considéraient plutdt que les dimmi-s
devaient simplement jurer « par Allah ». Sahnan, al-
Mudawwana I-kubra, V, p. 135. Voir Fattal, Le statut
légal des non-musulmans, p. 365.

70. Waki, Abbar al-qudat, 111, p. 259.

71. Waki€, Abbar al-qudat, 11, p. 416.

72. Al-Hassaf, Adab al-qadsi, p. 184.

73. Sahnan, al-Mudawwana I-kubra, V, p. 134-135.
74. Ibn al-Qass, Adab al-qadi, p. 76.

75. Al-Hatib, Ta’rib Bagdad, XI, p.160; Ibn al-
Gawzi, al-Muntazam, VI, p. 310. Cette anecdote fut
peut-étre mise en circulation par des adversaires
du pouvoir, désireux de démontrer 'absurdité de ce
dogme théologique.

76, Cf. Morabia, Le Gihad, p- 283.

77. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 351.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

167


http://www.tcpdf.org

168 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

les chrétiens qu'a leur domicile et ce ne fut qu'a la fin du 11® siécle quun cadi venu d'Iraq,
Muhammad b. Masriiq, introduisit l'usage de les accueillir normalement dans la mosquée 7%,
Un serviteur chrétien du calife al-Mu‘tadid vint un jour trouver le malikite Isma‘l b. Ishaq
au tribunal et, devant les protestations de ses témoins instrumentaires — qui lui reprochaient
davoir salué '’homme avec égards —, le cadi dut justifier sa présence par un verset coranique 7°.
Si les fuqaha’ considéraient de fagon unanime qu'un cadi avait l'obligation de trancher tout
litige opposant un musulman et un non-musulman ®, il n'en allait pas de méme lorsque deux
dimmi-s d'une méme religion se présentaient a lui. Selon Abu Yasuf, le cadi devait traiter
leur affaire. Mais pour la plupart des autres juristes (y compris Aba Hanifa), cette obligation
tombait lorsqu'un des plaideurs ne désirait pas soumettre l'affaire au cadi®. AI-Safii préférait
que le cadi sabstienne de juger des dimmi-s si aucun musulman n’était impliqué dans leur
conflit: il pouvait alors renvoyer le procés devant un juge de leur communauté®?, Le $afi‘ite
Ibn al-Qass préconisait également que le cadi sabstienne de juger si l'un des deux plaideurs
dimmi-s ne souhaitait pas se plier 2 son jugement ®3. Comme 2 la ville, les dimmi-s ne disposaient
pas a l'audience des mémes droits que les musulmans. Leur capacité juridique était limitée a
I'égard des musulmans: ils ne pouvaient ni témoigner contre eux (2 moins de se convertir 4
I'islam) 34, ni agir en tant queexécuteur testamentaire (wasi) de I'un d'entre eux®s. De surcroit,
I'égalité de principe entre plaideurs ne leur était pas toujours reconnue: au 1v¢/x¢ siécle, le
safiite Ibn al-Qass considérait que cette régle ne sappliquait pas aux dimmi-s confrontés a
des musulmans et rapportait que ‘Ali b. Abi Talib avait refusé de sasseoir a égalité avec un
adversaire juif devant le cadi Surayh ®.

L'égalité nallait pas de soi, non plus, lorsquun procés impliquait des hommes de pouvoir
ou leurs proches. Laudience, qui se tenait le plus souvent a la mosquée, était ouverte au pu-
blic et la foule des plaideurs ou des curieux s’y massait®”. Rendue aux yeux de tous, la justice
offrait un spectacle tragique ou comique*, selon le cas, mais presque toujours déterminant

78. Ibid., p. 390.

79. Al-Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik, 111, p. 174 ;
al-Hatib, Ta’rib Bagdad, VI, p. 287.

80. Fattal, Le statut légal des non-musulmans,
p- 350.

81. Ibn al-Qass, Adab al-qadi, p. 37-38.

82. Al-Safii, Kitab al-umm, VII, p- 42, 44.Cf. Fattal,
Le statut légal des non-musulmans, p. 120.

83. Ibnal-Qass, Adab al-qadi, p. 37. Sur la compéten-
ce du cadi dans les procés entre non-musulmans, voir
Fattal, Le statut légal des non-musulmans, p. 351 sq.
84. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 720, 724. Au début
du 1ve/xe siécle, cette régle était officiellement rap-
pelée par le calife dans ses diplomes d'investiture
aux cadis (Qudama b. Ga‘far, Kitab al-barag, p. 42).
Voir Schacht, Introduction au droit musulman, p. 161;

Fattal, Le statut légal des non-musulmans, p. 361.

85. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 481.

86. Ibnal-Qass, Adab al-qadi, p. 46 ; voir également
Waki, Abbar al-qudat, I1, p. 200; Aba Hilal, Kitab
ma btakama, fol. 18r. Voir également les sources
postérieures citées par Fattal, Le statut légal des non-
musulmans, p. 361.

87. Voir Tillier, « Un espace judiciaire entre public
et privé », p. 511-512.

88. Voir par exemple al-Hatib, Ta’rib Bagdad, XI,
p-197-198, ol1 un vénérable dignitaire abbasside est
contraint par le calife al-Ragid 4 se rendre pieds nus
alaudience de ‘Umar b. Habib, cadi d’al-Rusafa. Un
tapis de feutre fut néanmoins déployé de la porte de
son palais 4 celle de la mosquée.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 169

pour les justiciables qui y jouaient non seulement leurs biens et leurs droits, mais aussi leur
honneur et leur réputation. Pour un individu de haut rang, comparaitre 4 l'audience obligeait
déja A reconnaitre son infériorité de circonstance devant le cadi et sa soumission A son ver-
]
dict; slexhiber devant la foule 4 égalité avec un adversaire de statut inférieur pouvait a fortiori
paraitre dégradant, surtout lorsque ce dernier risquait de I'emporter. Ga‘far b. al-Qasim al-
Hasimi, gouverneur de Basra sous al-Waitiq®, sattira la colére du calife et celui-ci demanda
au cadi Ahmad b. Riyah de le juger aux mazalim (tribunal du redressement des torts). Le cadi
ordonna a1'émir déchu de se présenter tous les jours au tribunal, afin qu'il puisse comparaitre
sur-le-champ lorsque plainte était portée contre lui. Un jour, aprés que l'audience eut été levée,
Ga‘far b. al-Qasim dit au cadi: « O juge! Des gens vils (riG¢ al-nds) et grossiers (Suwdz min
jug g g 3
Suwazi-him) viennent nous trouver, et tous n'ont pas besoin de nous . Que penserait le juge
(al-hakim) de nous réserver une ou deux audiences par semaine ? Nous y viendrions, ainsi que
nos adversaires : nous nous exécuterions devant ceux qui réclameraient quelque chose de vrai
(haqq) et nous nous défendrions face A ceux qui prétendraient quelque chose de faux (batil). »
Devant les protestations du cadi, Gafar b. al-Qasim sous-entendit qu'en tant que Hasimite,
P q q
il ne méritait pas d’étre mélangé au bas peuple: « cest ainsi que jai été créé, que je vis et que
je mourrai», conclut-il, Un procés ne pouvait en principe avoir lieu en I'absence d'une des
parties et les cadis pouvaient user de divers procédés pour contraindre un défendeur a répon-
dre 4 leur convocation >, Au 111¢/1x° siécle, le droit hanafite prévoyait largement la possibilité
‘un plaid i kil (fondé d ir) a l'audi | ¢ 93 b

quun plaideur envoie un wakil (fondé de pouvoir) 2 'audience pour le représenter 9, et nombre
d’individus de haut rang évitérent certainement grice a cela les désagréments d'une compa-
rution au milieu de la populace. Au siécle précédent, pourtant, certains cadis considéraient
quun individu présent dans la localité du proces ne pouvait déléguer de représentant quen
cas de maladie: ce fut le cas, a Basra, du cadi Halid b. Taliq®*. Contrairement 3 Aba Yasuf et
al-Saybani, Aba Hanifa considérait qu'un plaideur du district ne pouvait se faire représenter
par un wakil qu'avec l'autorisation de son adversaire .

Les individus de haut rang manifestaient parfois de fortes réticences face a la perspective de
se présenter au cadi. Vers 155/772, un « Nabatéen » (nabati) °° en appela contre Zaynab, la fille
de l'ancien gouverneur de Basra Sulayman b. ‘Ali, haut représentant de la famille abbasside. Le

g S y P
cadi Sawwar b. ‘Abd Allah I'assigna 4 comparaitre, mais elle refusa et Sawwar dut ordonner a
I"émir al-Haytam b. Mu‘wiya 97 de l'amener ; comme ce dernier protestait qu'il sagissait d une
yt Y p q g

89. Al-Safadi, al-Wafi bi-l-wafayat, X1, p. 123.

90, Clest-a-dire que dans la foule des plaideurs,
seul un petit nombre vient se plaindre de l'ancien
gouverneur.

o1. Waki, Abbar al-qudat, 11, p. 179.

92. Ziadeh, « Compelling Defendant’s Appearance
at Court», p. 309 sq.

93. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 156 sq., 249, 499 sq.
94. Waki, Abbar al-qudat, I, p. 128 (le wakil est ici
appelé gari).

95. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 499.

96. « Nabatéen » était notamment la dénomination
des populations autochtones s'adonnant a l'agricul-
ture dans le Sawad irakien. Voir Pellat, Le milieu
basrien, p. 22; Fahd, « Nabat », EI?, VII, p. 836.

97. Al-Haytam b. Mu‘awiya (m.156/773) fut gouver-
neur de Taif et de La Mecque en 141/758-759, puis
de Basra en 155-156/772-773. Al-Zirikli, al-A‘lam,
VIII, p. 105; Pellat, Le milieu basrien, p. 281.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

fille de gouverneur, le cadi lui écrivit: « En vertu de son haut rang (id kanat bi-hada I-mawdi‘
al-sani), elle doit étre la premiére a rendre d'elle-méme ce qu'elle doit%®!» Le statut social de
l'accusée contrastait particuliérement avec celui du demandeur. A coté de I'admiration qu'ils
suscitaient pour leur savoir technique, les « Nabatéens » constituaient alors une catégorie mé-
prisée, située au bas de I'échelle sociale: non seulement ils n'étaient pas arabes, mais en plus
ils (ou leurs ancétres) s'étaient convertis sans sallier par wald’ A aucune tribu. Sous le calife
al-Mahdj, leur statut inférieur transparaissait encore lors de la distribution du ‘ata’: 2 Kafa,
ils percevaient une somme moindre que celle des mawali, qui recevaient eux-mémes moins
d'argent que les Arabes™. Le cadi de Kifa Ibn Subruma les considérait comme des esclaves ™"
et ce ne fut pas sans scandale que Nuh b. Darrag, issu de cette catégorie, accéda plus tard a
la judicature de la méme ville'*>. Sawwar b. ‘Abd Allah comprenait la géne qu'éprouvait une
femme de bonne famille 4 saligner en public avec un homme de vile condition; il ne tenait
qu'a elle, dit-il en substance, de tenir ses engagements et d’éviter ainsi d’étre citée en justice.

D’autres cadis eurent maille & partir avec de hauts dignitaires qui refusaient de sasseoir
a égalité avec leurs adversaires. Ainsi ‘Umar b. Habib, cadi d'al-Rusifa sous al-Rasid, dut-il
vertement admonester le vieux ‘Abd al-Samad b. ‘Ali (m. 185/801) '3, prestigieux représentant
de la dynastie, pour que celui-ci saligne devant lui avec son accusateur 4. Sous al-Mahdj, le
cadi Sarik b. ‘Abd Allih punit un arrogant wakil de Mu'nisa (la fille du calife), qui prétextait
de ses relations avec elle pour rabaisser son adversaire . A la fin du 11r¢/1xe siecle, encore,
le cadi de Bagdad Yasuf b. Ya‘qub ordonna a son hagib d’asseoir de force un haut serviteur
d’al-Mu‘tadid sur la méme ligne (muwazat) que son accusateur : en vertu de sa position auprés
de la dynastie, 'homme prétendait s'asseoir a une place plus élevée (irtafa‘a fi l-maglis)'°. Le
plus souvent, les hauts dignitaires attaqués en justice par de simples quidams s'abstenaient
tout simplement de répondre a leur convocation au tribunal. Le cadi pouvait en théorie faire
amener un plaideur récalcitrant manu militari'7 ; en pratique, il était presque impossible d'user
de la force avec de trop puissants personnages — 2 moins que le calife lui-méme ne prenne les

8

choses en main'™® — et certains cadis se rendirent célebres pour les ruses qui leur permirent

de faire comparaitre des membres de la hassa ™.

98. Waki€, Abbar al-qudat, 11, p. 62.

99. Ibid., III, p. 167.

100. Ibid., p.158.

101. Ibid., p.123.

102. Ibid., p.182-183; al—Gihiz, Kitab al-bayawan,
VII, p. 165; al-Hatib, Ta’rih Bagdad, X111, p. 317.
103. Al-Zirikli, al-A‘lam, IV, p. 11.

104. Al-Hatib, Ta’rib Ba¢dad, XI, p.197-198; Ibn
al-Gawzi, al-Muntazam, VI, p. 162,

105. Al-Hatib, Ta’rip Bagdad, IX, p. 292.

106, Al-Qadi ‘Iyad, Tartib al-madarik, 111, p. 184;
Ibn al-Gawzi, al-Muntazam, VII, p. 411; al-Hatib,
Ta’rib Bagdad, X1V, p. 313.

107. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 245.

108. Voir le procés intenté 3 Raqqa sous al-Rasid
contre ‘Isi b. Ga‘far, un dignitaire abbasside, dans

Waki€, Abbar al-qudat, 111, p. 287; Ibn al-Gawzi, al-
Muntazam, V, p. 538-539.

109. Le cadi de Bagdad Hafs b. Giyat conseilla par
exemple 4 un Huriasanien en litige avec un puissant
wakil ¢ Umm Ga‘far, la femme d’al-Rasid, d’amener
celui-ci devant le cadi pour une autre affaire, et den
profiter pour porter plainte contre lui. Al-Hatib,
Ta’rih Bagdad, VIII, p.187-189; Ibn al-Gawzi, al-

Muntazam, VI, p. 46-48; Ibn Hallikan, Wafayat
al-a‘yan, I1, p. 199-200.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 171

Les choses se compliquaient lorsque le défendeur occupait de hautes fonctions gouverne-
mentales, comme un émir de province. Dans les années qui suivirent la révolution abbasside,
les gouverneurs étaient encore les premiers dépositaires du pouvoir judiciaire et rares furent
probablement les cadis 4 oser convoquer leurs délégants comme simples justiciables™. La
réforme d’al-Mansur (r. 132-158/754-775), qui entreprit de rattacher la judicature au califat,
permit une évolution dans ce sens, mais les gouverneurs mettaient peu de grice a se présenter
3 l'audience. A la crainte de devoir s'aligner avec un homme du peuple s'ajoutait 'humiliation
de se voir assigner une place inférieure  celle du cadi le temps du proces. Longtemps le cadi
n'avait été qu'un subordonné du gouverneur et beaucoup nacceptaient que de mauvais gré leur
nouvelle égalité statutaire. Peu avant 170/786, Sarik b. ‘Abd Allah convoqua le gouverneur
de Kiifa, Mitsa b. Isa'™, accusé par une noble femme d’avoir détruit un mur de cléture de sa
propriété. Il fallut au cadi déployer tous les moyens de pression possibles (emprisonnement des
hommes de I'émir, menace de recourir au calife) pour que Miisa daigne enfin venir 4 l'audience
pour y étre condamné. Mais A peine son jugement rendu, le cadi se leva, fit asseoir I'émir a ses
cotés et le salua avec tout le respect dit & un gouverneur ™.

Il était plus délicat encore de convoquer le calife ou ses proches collaborateurs. Muhammad b.
‘Imran, cadi de Médine, s’y essaya lorsque plainte fut portée contre Aba Ayyub al-Mariyani™,
de passage A 'occasion du Pélerinage: le haut secrétaire ne se présenta pas a l'audience ni
nenvoya de wakil, et sen prit violemment au cadi quand ce dernier lui en fit le reproche™*.
Lorsque l'accusé était le calife, tous les récits ne cachent pas la difficulté de le faire asseoir a coté
de son adversaire. Selon al-Saymari, Abu Yusuf transmettait un jour des requétes 2 al-Rasid,
qui donnait audience de mazalim (redressement des torts), lorsqu'un paysan du Sawad osa
porter plainte contre le souverain en personne, I'accusant de s'étre illégalement emparé d'un
jardin, Trés ennuyé, le grand cadi tenta de dissuader 'homme de poursuivre sa démarche et
lui conseilla d’accuser plutdt quelqu'un d’autre. Comme le quidam insistait, il dut soumettre la
plainte au calife, et devant ses dénégations il fit comparaitre ’homme. Ce dernier, qui n'avait
pas de bayyina a produire, demanda 3 Aba Yasuf de déférer le serment au calife : celui-ci jura
de son innocence et 'homme se retira en grommelant. Le grand cadi, dit-on, se repentit ensuite
de 'avoir laissé assis par terre alors qual-Rasid siégeait sur un trdne, ce qui avait pu influencer
I'issue du procés ™. Peut-étre ce récit est-il beaucoup plus prés de la réalité historique que ceux
d’Aba Hilal al-Askari: les remords attribués 3 Aba Yasuf dissimulent A peine I'impossibilité
de faire comparaitre, i cette époque, un calife et un paysan sur un pied d’égalité.

110. Tyan (Histoire de lorganisation judiciaire, p. 282)  son ingratitude au cadi Hayr b. Nu‘aym.

cite al-Kindi (Abbar qudat Misr, p. 356) afinde mon-  111. Sur ce gouverneur, voir al-Tabari, Ta’rih, IV,
trer que 'égalité entre plaideurs était respectée méme  p. 603, 620.

lorsqu’un procés impliquait un homme de pouvoir 112, Waki‘, Abbar al-qudat, 111, p. 171. Voir égale-
— al-Kindi évoque un procés entre ‘Abd al-Malik ment al-Hatib, Ta’rib Bagdad, IX, p.290-291; Ibn
b. Marwan al-Nusayri et son neveu, vers 133/750. al-Gawzi, al-Muntazam, V, p- 417.

Néanmoins, le premier n'est alors plus gouverneur  113. Voir Bosworth, « al-Miriyani», VII, p. 628.
d’Egypte (ila été révoqué par les Abbassides; voiral-  114. Waki(, Apbar al-qudat, I, p. 184.

Zirikli, al-Alam, IV, p. 165), et par ailleurs il montre 115. Al-Saymari, Apbar Abi Hanifa, p.105-106.
peud’entrain a s'aligner sur son adversaire, reprochant

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

Le tribunal, révélateur des inégalités socioculturelles

L'égalité des plaideurs n'était pas qu'une question de position par rapport au cadi: ce
dernier devait, en droit, afficher une attitude strictement identique avec les deux adversaires.
Linsistance des juristes sur ce point suggeére que, dans la réalité, il en allait souvent autrement,
ce dont les sources biographiques gardent des traces. Souvent issus eux-mémes de la frange
supérieure de la société, les cadis tendaient 4 traiter de maniére inégale les plaideurs se distin-
guant par leur lignage ou leur statut social. A la fin du 11¢/vine siécle, dans les amsar irakiens,
'appartenance tribale comptait encore pour beaucoup dans les rapports sociaux, a fortiori
lorsquelle se doublait de mérite religieux, et ceci pouvait orienter la perception d'un litige par
un cadi. Vers 166/782-783, lors d'un conflit entre un mawla de Qurays et un autre des Ansar,
le cadi de Basra Halid b. Taliq prit parti pour ce dernier en vertu de la faveur dont les Ansar
jouissaient auprés du Prophéte ™. A la méme époque, deux hommes vinrent se disputer de-
vant le kiifiote Sarik b. ‘Abd Allih — l'un affirmant que lautre était son esclave, et ce dernier
clamant qu'il était libre —, et le cadi ordonna A chacun de donner un garant (kafil)  l'autre
en attendant que l'affaire soit examinée 4 'audience. Comme ['un des deux refusait, Sarik se
mit 2 le houspiller et A lui reprocher son injustice, mais il se radoucit brusquement lorsque
I’homme déclina sa généalogie, qui remontait au célébre Compagnon ‘Ammar b. Yasir"”. Un
témoin de la scéne, qui devint 4 son tour cadi un peu plus tard, raconta: «Je vis Sarik se ra-
mollir, se faire tout petit, et je sus que la manceuvre (al-sa‘iyya) avait réussi. Il dit: “Qu'Allah
prenne ‘Ammair en sa miséricorde!”, puis I'informa d'une voix doucereuse que telle était la
procédure ™. » Un plaideur de plus humble condition qui elit osé élever ainsi la voix contre le
cadi eit probablement encouru un chitiment discrétionnaire.

Une telle attitude ne contredisait pas totalement les régles élaborées par les fugahd’. Si le
cadi était en principe tenu de montrer un méme visage a chacun, il fut en définitive reconnu
que toutes les catégories sociales n'encouraient pas les mémes sanctions. Déja au début du
111¢/1x¢ siecle, 'émir Tahir b. al-FHusayn Da l-Yaminayn recommandait 4 son fils ‘Abd Allah,
nommé gouverneur du Diyar Rabi‘, d’appliquer «les peines légales (hudid) aux criminels
en fonction de leur position sociale (‘ald qadr manazili-him) ™ ». Cet avis ne fut pas entériné
par les juristes, pour qui les hudid devaient en principe étre exécutés sans considération de
la place du coupable dans la hiérarchie sociale (si ce n'est sa condition juridique: libre/esclave,
mubsan/gayr mubsan). En revanche, les peines discrétionnaires (ta‘zir) pouvaient sadapter au
groupe d'appartenance de I'individu. Au v¢/x1° siécle, le §afiite al-Mawardi et le hanbalite Aba
Yala Ibn al-Farrd’ recommandaient tous deux d’appliquer des sanctions inversement propot-
tionnelles au niveau social des condamnés. Pour un méme « délit », un homme de haut rang
(galla gadru-hu) méritait juste que l'on se détourne de lui (al-irad ‘an-hu); un individu moins

116, Waki, Abbar al-qudat, 11, p. 132-133. 119. Ibn Tayfar, Kitab Bagdad, p.28. Sur lépitre
117, Voir al-Zirikli, al-A‘lam, V, p. 36. de Tahir a son fils ‘Abd Allah, voir Bosworth, « An
118. Waki‘, Apbar al-qudat, III, p. 173. Sur cette Early Arabic Mirror for Princes », p. 26 sq.
procédure, voir al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 224.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER ' 173

considérable devait étre admonesté ou humilié verbalement — sans toutefois étre insulté —;
les gens du peuple devaient, quant i eux, étre jetés en prison pour des durées dépendant 2 la
fois de leurs rangs dans la société (rutab) et de la nature de leurs fautes*°. Egalité devant le
cadi n'impliquait pas toujours égalité devant les peines: lorsqu'un chitiment n’était pas expli-
citement prévu par la Loi, des critéres sociaux reprenaient I'ascendant sur I'égalité théorique

", Les catégories légales se surimposaient aux catégories sociales, mais ne les

des musulmans
remplacaient pas.

L'appartenance sociale n'influait pas seulement sur les peines, mais sur toute la mécani-
que du proces. Il est bien connu aujourd’hui que le niveau socioculturel d'un individu peut
influencer sa condamnation : un pauvre peu éduqué se défend moins bien quun riche diplomé.
Sans le formuler de cette fagon, les sources islamiques font & peu preés le méme constat. Deux
marqueurs sociaux transparaissent particuliérement, qui pouvaient orienter 'issue d'un proces:
la langue et la culture juridique.

Peu d'indices permettent de déterminer le registre de langue employé au tribunal. Comme
la plupart du temps dans les sources classiques, les biographies de cadis restituent des dialogues
en ‘arabiyya fusha, et non dans le registre dialectal du quotidien. Au-deld des reconstitutions
inhérentes i ce genre historiographique, peut-étre attendait-on que la langue employée devant
le cadi soit l'arabe littéraire. Cela expliquerait les difficultés que certains plaideurs semblaient
éprouver a sexprimer et les quiproquos que cela pouvait engendrer‘ Vers 160/776, une femme
vint trouver ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-Anbari a Basra et lui dit: « Qu'Allah prodigue ses
bienfaits au cadi! Mon mari ne saccouple pas & moi devant toi (I yugami‘uni ‘inda-k) : puis-je
lui demander une caution ? » Elle fut immédiatement rabrouée par le héraut (munadi), qui lui
interdit de se montrer insolente devant le cadi. Mais ce dernier |'interrompit car il avait compris
la signification réelle de ces paroles: la femme voulait dire que son mari ne pouvait pas «se
joindre A elle » et venir au tribunal, et une caution (kafil) pouvait en ce cas étre exigée de lui™>,
Divers récits témoignent des difficultés que certains plaideurs éprouvaient 3 manier la langue
littéraire 3, tandis que d'autres plus cultivés pouvaient sadonner a des joutes verbales en prose
rimée (sag”) avec le cadi™*, Certains juristes hanafites reconnaissaient que tous les justiciables
ne montraient pas une méme aisance devant le cadi: d’aucuns pouvaient étre troublés au point
d’en perdre la parole ™, Pour y remédier, al-Hassaf autorisait un plaideur a présenter sa plainte

120. Al-Mawardi, al-Abkam al-sultaniyya, p. 293
(trad. Fagnan, p.505); Abt Ya‘la Ibn al-Farra,
al-Abkam al-sultaniyya, p. 279. Cf. Schneider, « Im-
prisonment in Pre-classical and Classical Islamic
Law », p. 163-164.

121. Chez les juristes malikites, la sanction d’'une
épouse désobéissante dépendait également de son
niveau social. Voir Marin, « Disciplining Wives »,
p.34-35.

122. Waki, Abbar al-qudat, 11, p. 108. Voir al-Hassaf,
Adab al-qadi, p. 216.

123. Voir par exemple Waki‘, Abbar al-qudat, 111,
p- 187, ot un plaideur se fait expliquer le sens de
nadl (abject).

124. Al-Hatib, Ta’rib Bag¢dad, VIII, p. 31. Voir
également al-Saymari, Apbar Abi Hanifa, p. 112, ol
Zufar b. al-Hudayl (un des principaux disciples
d’Abu Hanifa) se fait remarquer pour son éloquence
a l'audience du cadi al-Haggag b. Arrat.

125. Al-Gassis, dans al-Hassaf, Adab al-qadi,
p- 123,

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

par écrit, sur un placet (gissa). Néanmoins cette procédure fit 'objet de débats: si al-Hassaf n'y
voyait rien qui « puisse renforcer I'intimité (ibtisas) [du cadi] avec un plaideur au détriment de
l'autre™° », al- Gassas rapporte que le cadi Surayh n'acceptait pas une telle pratique. Lire une
requéte écrite pouvait en effet étre comparé a un échange secret (musarra) entre le cadi et une
seule des parties' : une fois encore, le cadi devait choisir entre l'application d'une égalité stricte
et la compensation des inégalités socioculturelles. Par ailleurs la présentation d'un placet ne
remédiait qu'imparfaitement aux difficultés qu'un plaideur éprouvait a sexprimer oralement.
S’il ne maniait pas I'écrit avec dextérité, il risquait de reconnaitre ses propres obligations sans
méme sen apercevoir **; comme le fit plus tard remarquer Ibn Maza (m. 536/1141), le rédacteur
de la gissa pouvait d’ailleurs étre une tierce personne susceptible de déformer les déclarations
du plaideur™®. En incitant les plaideurs 4 sexprimer dans un registre de langue élevé — ne
serait-ce que pour les termes juridiques relatifs aux procédures —, le tribunal était un puissant
révélateur des contrastes sociaux.

Les plaideurs ne maitrisant pas l'arabe se trouvaient dans une situation plus délicate
encore. Le juriste §afi‘ite Ibn al-Qass (m. 335/946), qui étudia 3 Bagdad mais vécut long-
temps au Tabaristan et mourut A Tarstis°, se montre plus que ses prédécesseurs sensible
a ce point. Parmi les qualités essentielles du cadi, celui-ci doit étre capable de « reconnaitre
une langue lorsqu'il l'entend (ya‘rifu l-luga ida sami‘a)™ »; son grefhier (katib) doit également
« connaitre les langues des plaideurs (lugat al-husiam) et savoir méticuleusement transposer une
langue étrangere en arabe» ™. La venue de locuteurs dont le cadi ignorait la langue devait
étre courante, si l'on en juge par les paragraphes que les juristes ont consacrés A l'interprete
judiciaire (turguman ou mutargim). Selon Ibn Miza, les étrangers dont le cadi ignorait la langue
pouvaient présenter leur affaire par écrit, sur une gissa (rédigée par un tiers, peut-étre un pro-
fessionnel) 33, mais cette solution ne pouvait s'étendre aux débats oraux consécutifs. Pendant
longtemps, il semble qu'aucun interpréte professionnel ne fut attaché aux cadis, peut-étre en

raison du nombre trop élevé de langues potentiellement patlées par les plaideurs*+, En cas de

126. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 123.

127. Al-Gassis, dans al-Hassaf, Adab al-gadi, p. 123.
Cf. ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz Ibn Miza, Sarh adab
al-qadi, p. 99. Sur l'usage des gisas au tribunal, voir
Masud, « The Award of Mata“ in the Early Muslim
Courts », p. 366.

128. Al-Gassas, dans al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 124.
129. ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz Ibn Maza, Sarb Adab
al-qadi, p. 100.

130. Voir al-Sirazi, Tabaqat al-fuqahd’, p.203;
Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, 1, p. 68; al-Subki,
Tabagqat al-3afi“iyya l-kubra, 111, p. 59; Ibn Qadi
Suhba, Tabagqat al-3fi“iyya, I, p. 106-107 ; al-Dahabi,
Siyar a‘lam al-nubald’, XV, p. 371-372.

131. Ibn al-Qass, Adab al-qadi, p. 23.

132. Ibid., p. 30. Sile cadi connaissait la langue des

plaideurs, il n'avait nul besoin d’interpréte; mais
le greffier restait probablement tenu de rédiger les
documents en arabe. Cf. al-Mawardi, Adab al-qadi,
I, p. 695.

133. ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz Ibn Miza, Sarh adab
al-gadi, p. 99. Masud (« The Award of Mata‘in the
Early Muslim Courts », p. 366) propose d’'identifier
un tel professionnel de la rédaction de gissa-s pour
les plaideurs avec la fonction de gass.

134. S‘appuyant surtout sur des sources plus tardives
(al-Gazili, Ibn Farhin), Tyan déduit que linterpréte
était un fonctionnaire permanent auprés du cadi.
Tyan, Histoire de lorganisation judiciaire, p.258.
Nous n'avons néanmoins trouvé aucune preuve que
clétait le cas en Orient aux quatre premiers siécles

de I'hégire.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal :
© IFAO 2026

égalité juridique et hiérarchie sociale.

Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER ' 175

nécessité, le cadi devait senquérir d'un interpréte adéquat, dont la fiabilité parfois incertaine
pouvait porter préjudice au plaignant. Waki® relate que le célebre cadi kafiote Ibn Abi Layla
recut un jour une esclave-mére (umm walad), visiblement veuve, originaire du Sind. Comme
elle ne comprenait pas l'arabe, le cadi pria un plaideur qui connaissait sa langue * de traduire
ses paroles; 'homme conseilla plutdt son frére, qui la parlait mieux que lui. Ibn Abi Layla
voulait signifier 4 I'esclave que l'argent de ses enfants orphelins ne pouvait étre laissé aux
mains d'une femme et qu'il devait étre confié 3 un homme digne de confiance. Mais loin de
respecter le savant discours du cadi, le traducteur improvisa: « Le cadi te dit: “Pardieu, si tu
ne te donnes pas A moi, je vais ten faire voir de toutes les couleurs !” », provoquant les cris de la
femme terrorisée. Interloqué, le cadi demanda ce qu'avait la femme et 'homme affirma: « Elle
vient d'un pays ol 'on vénére le pouvoir et elle exalte tes ordres™®!» Il est possible que cette
anecdote entende surtout critiquer les méthodes d'Ibn Abi Layla: comme son contemporain
Abt Hanifa, il considérait qu'un interpréte unique était suffisant — a condition bien siir qu'il
soit musulman, libre et fiable (tiqa). La mésaventure du cadi illustrait le danger que repré-
sentait un traducteur unique, et cette pratique fut rapidement contestée. Pour Aba Hanifa,
la traduction avait le statut d'une «information » (ibbar) établissant la vérité (hagiqat al-amr)
méme si un seul individu la rapportait — tout comme il suffisait qu'un seul homme affirme
avoir vu le croissant de lune pour que prit fin le jetine : I'interpréte était un « remplacant siir »
(mugzi’ watiq) dont on pouvait se contenter. Aux yeux d’al—Sayb:?mi (m. 189/805) en revanche,
la traduction avait le statut d'un « témoignage » (Sahada) de paroles prononcées : deux hommes
honorables (‘adl) devaient donc traduire ensemble les échanges entre le cadi et les plaideurs 7.
Un demi-siécle plus tard, le hanafite al-Hassaf permettait encore qu'un seul individu serve
d’interpréte, mais préférait toutefois que deux traducteurs officient simultanément®®, Les
malikites et les $afi‘ites considéraient aussi qu'une traduction devait étre effectuée par deux
témoins (ou un homme et deux femmes honorables) pour étre recevable *® — mais al-Mawardi
acceptait qu'un seul individu (et méme un esclave) traduise les paroles du cadi au plaideur, car
dans ce sens la traduction n'avait que valeur d’information (babar) et non de témoignage '*°.
Ces débats entre juristes reflétaient la difficulté de traiter de maniére fiable et équitable les
affaires de tous: quiconque ne maitrisait pas la langue arabe — ce qui était le cas de nombreux
esclaves fraichement capturés — dépendait de facto, devant le cadi, d'interpretes dont le manque
de crédibilité pouvait savérer préjudiciable.

Les procédures judiciaires furent élaborées par les fuqaha’ et une bonne culture juridique
était utile pour obtenir d'un proces le résultat escompté. A l'inverse, la méconnaissance de

135. Le texte le nomme « ‘Awana»: il s'agit peut- 138, Al-Hassaf, Adab al-qadi, p.328. Il en va de
étre de ‘Awina b. al-Hakam (m. 147/764), célebre méme pour le hanafite maghrébin Aba 1-Mubhallab,
historien kafiote. Voir al-Zirikli, al-A‘lam, V, p. 93. Adab al-qadi, p. 27.

136, Waki, Abbar al-qudat, 111, p. 135. 139. Al-Safii, Kitab al-umm, VI, p. 204; Ibn al-
137. Abu I-Muhallab, Adab al-qadi, p. 27-28. Voir Qass, Adab al-qadi, p. 30; al-Mawardi, Adab al-qadi,
également al‘Ga$§i§, dans al-Hassaf, Adab al-qadi, I, p.695-696.

p- 328; Ibn al-Qass, Adab al-qadi, p. 30-31. 140, Al-Mawardi, Adab al-qadi, 11, p. 700.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

régles élémentaires pouvait étre fatale aux plaideurs. Nicolas Michel a montré qu'a I'époque
ottomane, les paysans égyptiens étaient si ignorants des procédures que, lorsqu'ils recouraient
aux tribunaux, ils se présentaient souvent sans l'ombre d'une preuve légale'#. Diverses anec-
dotes montrent que, dans I'Traq abbasside également, certains plaideurs perdaient leurs proces
faute de maitriser les procédures de base. Ainsi raconte-t-on qu'un marchand (tagir) vint se
plaindre 3 Aba Yusuf de ce que son adversaire ne lui avait pas remis les trois cents mesures
d'orge qu'il lui devait — il s'agissait visiblement des suites d'un premier proces, lors duquel
I’homme avait été condamné a lui verser une telle somme en nature. Le défendeur se récria
qu'il lui avait donné tout ce qui était en sa possession et le cadi voulut le faire jurer que cela
était vrai. Le serment lui fut déféré trois fois de suite, mais I'homme refusa de jurer et Aba
Yusuf le condamna a verser les trois cents mesures. Le défendeur changea alors d'avis et voulut
préter serment. Mais il était trop tard : le jugement (hukm) avait été rendu. Un compagnon du
cadilui dit alors: « Si au moins tu lui avais dit: “Je vais te déférer trois fois de suite ces paroles
(i. e. la formule de serment) et si tu refuses [de jurer], je te condamnerai™*!”» La doctrine
hanafite postérieure préconisa explicitement que le cadi explique la procédure au moment de
faire jurer un défendeur . Al-Gassas expliqua que le plaideur pouvait ignorer les divergences
(ibtilaf) entre écoles sur le serment et ses modalités™#+. Pour les malikites et les $afi‘ites, en
effet, le cadi devait immédiatement déférer le serment au demandeur si le défendeur refusait
de jurer'#, « Tout le monde ne sait pas que si le défendeur refuse de jurer, le serment est dé-
téré au demandeur », lit-on dans la Mudawwana de Sahniin #°, Les $afi‘ites recommandaient
également que le cadi informe le défendeur de la procédure et des conséquences de son refus
de jurer'¥. Dans l'anecdote ci-dessus, peut-étre le plaideur était-il habitué 4 la procédure
développée par les malikites et les §afi‘ites, et sattendait-il a ce que le cadi défeére le serment a
au demandeur. La divergence des madhab-s sur cette étape de la procédure favorisait les plai-
gnants les mieux formés en figh, et les moins cultivés risquaient de perdre leurs procés méme
s'ils étaient siirs de leur bon droit.

Une catégorie de plaideurs, en particulier, a laissé I'image d’ignorants incapables de
comprendre la pratique judiciaire des cadis : les bédouins (a‘rab). Divers récits, remontant pour
la plupart a la seconde moitié du 11¢/virre siécle, déclinent sur un canevas souvent identique
que ceux-ci ne connaissaient rien aux régles élémentaires du figh et contestaient les jugements
rendus 2 leur encontre. De nombreux bédouins venaient vendre leur bétail sur le célebre
mirbad de Basra'® et il n'était pas rare que leurs affaires commerciales ou matrimoniales les
conduisent au tribunal. Condamnés par Sawwar b. ‘Abd Allah (m. 156/773 ou 157/774), plusieurs

141. Michel, «Les paysans et leur juge dans la 145. Sahnan, al-Mudawwana [-kubra, V, p.137;

campagne d’Esna», p. 144. Ibn al-Qass, Adab al-qadi, p. 94 ; al-Mawardi, Adab
142. Waki, Abbar al-qudat, I11, p. 259. al-qadi, 11, p. 355-356. Voir Brunschvig, Etudes d’is-
143. Al-Hassaf, Adab al-qadi, p. 210; Ibn al-Qass,  lamologie, II, p. 210-211.

Adab al-qadsi, p. 95. 146, Sahnun, al-Mudawwana I-kubra, V, p. 137.
144. Al-Gassis, dans al-Hassaf, Adab al-qadi, 147. Al-Mawardi, Adab al-qadi, I, p. 356.

p. 211 148. Pellat, Le milieu basrien, p. 11.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER | 177

exprimérent publiquement leur colére. Un « bédouin'®» des Banu -Anbar le menaga apres
qu'il ettt attribué des parts égales d’héritage a ses fréres: il ne comprenait pas que les fils d'une

concubine percoivent autant que lui, fils de I'épouse légitime °

. Un autre fustigea le cadi pour
lui avoir imposé le versement d'une pension d'entretien (nafaqa) a sa femme, devoir du mari
unanimement reconnu par les juristes musulmans'’. Comme 'épouse appartenait aux Bana
[-Anbar — un des clans dominants de la ville, auquel le cadi lui-méme appartenait —, peut-étre
était-elle déja fortunée et le bédouin croyait-il pouvoir étre dispensé de cette obligation s>, Un
troisiéme, furieux d’avoir été condamné, revint un jour a l'audience réciter ces vers a la face

du cadi:

«Je fis un réve et je 'interprétai — car jexcelle dans l'art d'interpréter les songes:
Je me vis dans la nuit, écrasant un lézard: ce n'était autre que Sawwar >3 !»

Puis il se jeta sur lui pour I'étrangler. Le bédouin fut arrété et présenté au gouverneur de
Basra, qui voulut le chitier, mais le cadi intercéda en sa faveur et le fit libérer'*, Une bédouine
qui ne comprenait pas pourquoi Muad b. Mu‘ad (m. 196 ou 197/811 ou 812) avait emprisonné
son fils se présenta un jour devant lui et I'abreuva d’injures: « Tu restes assis a bailler comme
un 4ne ou un mangeur de hays'**! Sa graisse a scellé ton cceur tandis que tu meurs de soif ! Tu
ne sais rien (tafqah), pardieu, ni ne comprends rien™°!» Sarik b. ‘Abd Allih (m. entre 175/791
et 179/795), a Kifa, dut également entendre des vers désobligeants de la part d'un bédouin
mécontent de lui®’,

Le bédouin au tribunal apparaissait comme un étre fruste, incapable de tirer habilement
parti d’un procés; la violence verbale ou physique reprenait alors le pas sur la résolution pacifique
des conflits et pouvait aussi sexercer sur un adversaire. Un bédouin intenta un jour un proceés
contre un quidam devant ‘Ubayd Allah b. al-Hasan al-Anbari (m. 168/784-785). Comme le
défendeur niait la véracité de l'accusation, le bédouin lui fit préter serment: ’homme sexécuta
et, furieux, le bédouin se jeta sur lui et le frappa. Dans un premier temps au moins, le cadi
souligna le comique de la situation. Il releva les pans de sa robe et récita, non sans ironie: « Je
vis Zuhayr sous la poitrine de Halid... »"®, Dans cette ode célebre, le poéte antéislamique
Warga' b. Zuhayr racontait comment, alors que son pére venait d’étre tué par Halid b. Ga‘far
al-‘Amiri, il s’était jeté sur l'assassin pour tenter de le tuer  son tour ',

149. Selon WakiS, il sappelait ‘Iyad b. Hamim b.
‘Iyad b. Sa‘d; Ibn Qutayba et, 4 sa suite, Ibn ‘Abd
Rabbih, le qualifient de « bédouin » (a‘rabi).

150. Waki‘, Apbar al-qudat, 11, p. 77-78; Ibn Qu-
tayba, ‘Uyan al-abbar, 11, p. 61; Ibn ‘Abd Rabbih,
al-‘1qd al-farid, 11, p. 546.

151. Milliot et Blanc, Introduction a létude du droit
musulman, p. 326 sq.

152, Waki, Apbar al-qudat, 11, p. 79.

153. «Je me vis, de nuit, rossant un chien: ce n'était
autre que Sawwar », dans Ibn ‘Abd Rabbih, al-Iqd
al-farid, 111, p.32; «étranglant un lézard» dans

al-Baladuri, Ansab al-asraf, I11, p. 258.

154. Waki, Abbar al-qudat, 11, p. 8o. Cf. al-Baladuri,
Ansab al-asraf, 111, p. 258.

155. « Mets fait de dattes mélées et pétries avec du
beurre, du lait caillé et un peu de farine ». Kazimirski,
Dictionnaire arabe-frangais, I, p. 536.

156. Waki‘, Abbar al-qudat, I1, p. 148.

157. Ibid., I1I, p. 168.

158, WakiS, Abbar al-qudat, 11, p. 110.

159. Al-Isfahani, Kitab al-agani, X, p. 8 sq. Voir al-
Zirikli, al-Alam, VIII, p. 114.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

178 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

La fixation judiciaire des groupes sociaux

Le tribunal du cadi n’était pas seulement un révélateur — parmi d’autres — des inégalités
sociales: il contribuait lui-méme 2 la fixation et 4 la définition de groupes hiérarchisés. Aux
premiers siécles de I'Islam, le statut d'un individu dépendait étroitement de sa généalogie. Les
fréquentes tentatives pour modifier son nasab et se prétendre fils d'un personnage de haut rang
étaient particuliérement mal percues: la plus célebre fut celle de Ziyad b. Abi-hi (m. 53/673),
gouverneur de Basra pour Mu‘awiya, qui fut officiellement reconnu comme le fils d’Aba
Sufyén en 44/665. Comme sa mére était une prostituée notoire, cette reconnaissance tardive
impliquait qu’Aba Sufyan avait entretenu avec elle des relations illicites au regard de l'islam.
Le respect de l'ordre moral et la clarté des liens généalogiques exigeaient de mettre fin aux
sempiternelles revendications de filiation ou de paternité: la maxime «'enfant appartient au
lit [ot il est né] (al-walad li-I-firas) » (impliquant que l'enfant était légalement celui du conjoint
officiel de sa mére, et rejetant toute reconnaissance de paternité naturelle) prit la forme d'un
hadit dés le milieu de I'époque umayyade; un autre dit du Propheéte établit que « quiconque
dans I'Islam se prétend sciemment fils d'un homme qui n'est pas son pére se verra interdire
I'entrée au Paradis » °°,

Sila revendication d'un nasab contraire aux apparences légales fut qualifiée de di‘wa — terme
connoté négativement, impliquant une condamnation morale'® —, le figh admit la possibilité

de faire judiciairement reconnaitre des liens de filiation (istilhaq) '

. Les juristes passent en
général sous silence la raison pour laquelle un individu naurait pas été reconnu par son pére
et devrait, 4 I'4ge adulte, revendiquer ses liens de filiation par voie judiciaire. Le cas d'enfants
naturels est certainement envisageable, mais I'exposer reviendrait 4 admettre l'existence de
pratiques légalement interdites: en théorie, prétendre A une généalogie contraire 4 la Loi était
impossible. Plusieurs cas peuvent néanmoins étre envisagés, ol un tel procés n'impliquait pas
que les parents se soient adonnés 2 la fornication. Ainsi le précepte «al-walad li-l-firas» ne
sappliquait-il pas uniformément: il tombait lorsque le maitre d'une esclave niait que l'enfant
de celle-ci fiit aussi le sien — ce qui pouvait se produire quand l'esclave avait changé de maitre

avant la naissance de l'enfant sans que le délai de continence (idda) soit respecté’®?

—, ou
lorsque les époux divorcaient selon la procédure du li9n'®+. Lenfant était alors rattaché a sa
meére seule’®®, Des enfants trouvés pouvaient aussi, parvenus a la majorité, revendiquer une

généalogie dont jusque-1a ils ne bénéficiaient pas.

160. Rubin, «“Al-walad li-1-firash” », p. 15, 17, 23. 163. En pratique, la «retraite légale » d'une femme
161. Landau-Tasseron, « Adoption, Aknowledge- esclave était loin détre toujours respectée par son
ment of Paternity », p. 183-184. nouveau maitre, Voir Ragib, Actes de vente d’esclaves,

162, Voir Milliot et Blanc, Introduction a Uétude du 2, p. 82.

droit musulman, p. 413-414; Sujimon, « The Treat-  164. Sur cette procédure, voir Schacht, «Li‘an», V,
ment of the Foundling (al-lagit) According to the  p.730.

Hanafis », p. 372-373. 165. Rubin, «“Al-walad li-l-firash” », p. 10.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER | 179

En pratique, un individu pouvait intenter un procés a un autre afin de faire reconnaitre
leurs liens familiaux par jugement. Pour les hanafites, la plainte était recevable lorsque le de-
mandeur (al-mudda‘) se prétendait fils du défendeur (al-muddaa ‘alay-hi), lui-méme présent a
l'audience. La filiation pouvait étre établie par les preuves légales ordinaires (aveu de l'accusé,
bayyina produite par le demandeur, refus de jurer par le défendeur), et le cadi rendait alors un
jugement par lequel le demandeur était officiellement considéré comme le fils du défendeur "°.
Un quidam pouvait également revendiquer le rapport de wala’ qui le liait 3 un autre et prouver
qu'il était son affranchi’®’. Le parent dont on se prétendait issu pouvait néanmoins étre décédé,
et la procédure judiciaire imposait quun défendeur soit présent au procés: la plainte contre

18, La seule solution consistait 4 assigner en justice un prétendu

un mort n’était pas recevable
collatéral et & prouver l'existence d'un lien généalogique commun. Peut-étre parce qu'il appa-
raissait moralement blimable et socialement dangereux de prétendre 4 un nasab autre que le
sien sans que les prétendus parents puissent se défendre ou se justifier, les juristes hanafites
refusérent tout procés contre un collatéral visant le seul établissement d'une généalogie . La
revendication du demandeur devait impérativement porter non sur son nasab, mais sur un
droit découlant de ce nasab et devant étre prouvé au préalable, tel une part d’héritage ou une
pension (nafaqa) 7°. Revendiquer un profit matériel apparaissait légitime ; prétendre ouverte-
ment au capital symbolique conféré par l'appartenance 4 un groupe lignager était beaucoup
plus délicat. Signe que l'enjeu était élevé et que le tribunal apparaissait comme un moyen
possible de promotion sociale, par assimilation 4 un groupe jusqu’alors étranger: c'était 13, a
n'en pas douter, le moyen le plus fiable de contraindre 'opinion publique 4 accepter la nouvelle
appartenance généalogique d'un individu'”".

Plusieurs exemples de procés visant a établir un nasab prestigieux nous sont parvenus
pour I'époque abbasside. A Médine, vers 145/762 ou 146/763, le cadi Muhammad b. ‘Abd al-
‘Aziz al-Zuhri traita plusieurs affaires de ce type: la famille des Al al-Harit prouva devant lui
quelle appartenait 4 la tribu de Lahm grice au certificat délivré par un cadi de Syrie'”?, et un
autre groupe établit son appartenance 3 un lignage par le biais de témoignages'”. Une affaire
touchant 4 la généalogie de la Garde (baras) de Fustat, 4 I'époque du cadi al-“Umari (en poste
de 185/801 2 194/810), retient particuliérement l'attention d’al-Kindi:

Muhammad b. Yasuf nous rapporta d’aprés Ahmad b. Da'ad, d'aprés Muhammad b, Abi [-Mugira,
d’aprées Ibn Wazir:

166. Abul-Mubhallab, Adab al-qadi, p. 74 ; al-Hassaf,
Adab al-qadi, p. 531.

167. Abua l-Mubhallab, Adab al-qadsi, p. 74.

168. Al-Hassaf, Adab al-qadsi, p. 535.

169. Abu [-Muhallab, Adab al-qadi, p. 73, 76, 77;
al-Hassif, Adab al-qadi, p. 531; al-Gassas, dans al-
Hassif, Adab al-qadi, p. 530. Al-Gassis justifie ce
principe en disant que la plainte touche en réalité
une personne absente et que le cadi ne peut rendre
de jugement a son encontre.

170. Abul-Mubhallab, Adab al-qadi, p. 77; al-Hassaf,
Adab al-qadi, p. 532.

171. Cf. Bonte et al., Al-Ansab, p. 113.

172. Ibn Habib, Kitab al-munammaq fi abbar Qurays,
p- 260-261; Voir Szombathy, « Genealogy in Medi-
eval Muslim Societies », p. 8.

173. WakiS, Abbar al-qudat, 1, p. 214. Sur le cadi
al-Zuhri, voir aussi Halifa b. Hayyat, Ta'rib, p. 276,
278.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

180 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

Abi Rahb al-Hawlanial-‘Ala’b. ‘Asim, Hisim b. Hudayg et Abt [-Dahmag Riyah b. Dawaba al-Kindi
cherchaient noise aux membres de la Garde (ahl al-baras) et désiraient leur nuire. Les membres de la
Garde vinrent donc trouver Zakariyya' b. Yahya, le greffier d'al-“Umari, qui était des leurs. « Combien
de temps encore continuera-t-on i sen prendre A nous et & dénigrer notre généalogie (ansab) ?», lui
direntils. Zakariyya' b. Yahya leur conseilla de proposer 4 al-“Umari une somme d’argent pour qu'il
enregistre un document (sigill) établissant (bi-ithat) leur généalogie. Ils lui offrirent 6000 dinars et il
fit de Sabiq b. Isa, Kubay$ b. Salama et Liit b. ‘Umar leurs mandataires. Mais lorsqu’al-‘Umari eut
percu l'argent, il n'osa pas enregistrer [de jugement] en leur faveur et dit: « Portez l'affaire devant
al-Rasid!» ‘Abd al-Rahman b. Ziyad al-Harasi (i. e. le garde) et Abua Kinana s'en furent en Iraq et

174

dépensérent la-bas beaucoup d'argent. Ils prétendirent qu'al-Mufaddal b. Fadala'”* avait rendu un

jugement en leur faveur et établi leur généalogie: ils étaient les descendants de Hawtaka b. Aslam

b. al-Haf b. Quda‘a.

Muhammad b. Yasuf nous rapporta d’aprés ‘Ali b. Qudayd:

Jai entendu Aba Tahir Ahmad b. ‘Amr b. al-Sarh dire plus d'une fois: « ‘Abd al-Karim al-Qaratisi
(i e. le papetier), qui savait falsifier les écritures, avoua devant moi qu'il avait contrefait un document —
prétendument émis par al-Mufaddal — établissant que la généalogie des membres de la Garde remontait
a Hawtaka. Il avoua avoir recu mille dinars des gardes Aba Kinana et Aba Hakim pour prix de son
travail, et que mille autres dinars furent versés au gardien des archives d'al-Mufaddal (mutawalli diwan
al-Mufaddal) pour qu'il y introduise [le document]. »

Muhammad b. Yasuf nous rapporta d’aprés Ahmad b. Da'ad, d'aprés Ibn Abi [-Mugira, d'apres
Ibn Wazir:

‘Abd al-Rahman b. Ziyad revint avec une lettre d’al-Amin adressée & al-“Umari, dans laquelle il or-
donnait d’enregistrer son jugement en leur faveur, Al-Umari les invita 4 produire devant luila preuve
testimoniale (bayyina) de leur généalogie. Ils amenérent des gens du Hawf oriental et d'al-Sarqiyya'7®,
présenterent un groupe venu des steppes de Syrie, et tous témoignérent de leur arabité. Al-“Umari
enregistra son jugement en leur faveur sans récuser aucun de leurs témoins, 4 'exception de Huwayy
b. Huwayy b. Mu‘d al-Udri [...] '7°.

Contrairement aux membres de la Surta — de pure souche arabe en général —, ceux de
la Garde semblaient traditionnellement recrutés parmi les mawali'??. Leur statut inférieur,
contrastant avec un gund égyptien ot prédominait encore une aristocratie arabe héréditaire 7%,
freinait manifestement leurs ambitions sociales. Sattribuer un nasab remontant 3 Hawtaka
b. Aslam leur permettait de se donner une pure identité arabe et de se rattacher a4 un puissant
clan yamanite de Fustat'”. Cependant, on se souvenait encore de leurs origines coptes et
I'opinion publique ne suffisait pas 4 faire d'eux des Arabes: une sanction judiciaire pouvait

174. Cadi de Fustat de 168/785 4 169/786 puis de  177. Kennedy, The Armies of the Caliphs, p. 13.
174/790 2177/793. Voir sabiographie dans al-Kindi,  178. Ibid., p. 97.

Abbar qudat Misr, p. 385-387. 179. Voir Ibn Hazm, Gambarat ansab al-‘arab, p- 443.
175. District du sud de I'Egypte. Yaqat, Mu‘gam  Cf. Vadet, « L “acculturation” des sud-arabiques de
al-buldan, 111, p. 337. Fustat», p. 8.

176. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 397-398.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER

seule établir une vérité nouvelle et — espérait-on — indiscutable. Les sommes élevées dépensées
pour corrompre plusieurs membres du personnel judiciaire (dont le cadi lui-méme) et intro-
duire un faux dans les archives d'un cadi précédent témoignent de I'importance de l'enjeu.
Malheureusement pour eux, le cadi al-“Umari se rendit trés impopulaire et son successeur, le
hanafite Hi$am b. Abi Bakr al-Bakri (en poste de 194/810 4 196/811), abrogea son jugement:
Muhammad b. Yasuf nous rapporta d'aprés Ibn Qudayd, d'apres ‘Ubayd Allah, d’aprés son pére:
Quand al-Bakri fut nommé cadj, il poursuivit tous les fidéles d’al-“Umari et les jeta en prison. Il
emprisonna al-‘Umari, le fit enchainer et lui réclama notamment les biens et les waqf-s dont ils avaient
eu la gestion. Il récusa tous ceux qui avaient témoigné en faveur des membres de la Garde: nul d’entre
eux ne revint jamais devant un cadi™°. [...]
Muhammad b. Yasuf nous rapporta d’aprés Aba Mas‘ad ‘Amr b, Hafs al-Lahmi, dapreés ‘Alib. ‘Abd
al-Rahmin b. al-Mugira, d’aprés Ibn Bukayr:
Abu Rahb al-Hawlani et Hi§am b. Huday§ envoyérent une délégation (wafd) d’habitants de Misr
auprés d’al-Amin et ceux-ci se plaignirent d’al-“Umarl. Ils mentionnérent ce qu'al-‘Umari avait fait pour
les membres de la Garde et comment il les avait assimilés (alhaqa-hum) aux Arabes en les rattachant
a Hawtaka b. Aslam b. al-Haf b. Quda‘a. Muhammad al-Amin écrivit une lettre a al-Bakri, disant
qu'il n'autorisait aucun non-arabe 2 s'assimiler aux Arabes; il lui ordonnait de rétablir leur ancienne
généalogie. La délégation revint munie de [cette lettre].
Muhammadb. Yisuf nous rapporta d’aprés ‘Abd Allah b. Ahmad b. Yahya al-Sa‘di, d'aprés Ahmad
b. Yahya b. Wazir:
Al-Bakri réclama aux membres de la Garde le jugement qu'al-“Umari avait rendu en leur faveur. Ils
I'ameneérent, s'imaginant qu'il voulait leur demander des témoins supplémentaires. Al-Bakri sortit
des ciseaux de sous son tapis et détruisit le jugement d’al-“Umari. « Les Arabes n'ont pas besoin d'une
lettre de cadi: si vous étes arabes, nul ne vous le disputera!» [...]
Muhammad b. Yasuf nous rapporta ce qui suit d'aprés Ahmad b. Da'ad, d’aprés Ibn Abi [-Mugira,
d’aprés Ibn Wazir; il le rapporta également d’aprés ‘Amr b. Hafs, d'aprés Ibn Qudayd, d’apres ‘Ali
b. ‘Abd al-Rahmin, d’aprés Ibn Bukayr:
Al-Bakri ordonna qu'une preuve testimoniale fiit produite devant lui. Des habitants de Misr se
présentérent, parmilesquels ‘Abd Allah b. Wahb 81 S29d b. Abi Maryam 182 Sa9d b, “Ufayr 183 Jinsi
que de nombreuses personnes indépendantes et honorables. Ils témoignérent devant al-Bakri que les
membres de la Garde étaient des Coptes et qu'al-‘Umari avait rendu un jugement injuste. Al-Bakri
cassa donc le jugement d’al-“Umari et fit témoigner qu'il leur rendait leur origine copte184.
Ce procés resta dans les annales en raison des excés auxquels il avait donné lieu et de
l'abrogation spectaculaire du premier jugement, suite 4 'intervention du calife. La plupart des
affaires de ce type, impliquant des individus moins notoires que les soldats de la Garde, furent

180. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 412. 183. Savant égyptien, m. 226/841. Voir al-Dahabi,
181. Célebre juriste (m.198/813), disciple de Malik  Siyar a‘lam al-nubala’, X, p. 583 sq.
b. Anas. Al-Zirikli, al-Alam, IV, p. 144. 184. Al-Kindi, Abbar qudat Misr, p. 413-414.

182. Eminent traditionniste égyptien, m. 224/839.
Voir al-Dahabi, Siyar a‘lam al-nubald’, X, p. 327 sq.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

181


http://www.tcpdf.org

182 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

certainement traitées avec moins de fracas. Par |'établissement ou la confirmation judiciaire de
généalogies contestées, le tribunal du cadi contribuait 4 la fixation des groupes sociaux. Mais
son role ne sarrétait pas la: comme en témoigne a sa fagon ['histoire de ce proces, I'acceptation
ou la récusation des témoins sanctionnait aussi le statut social de ces derniers. Aux inconnus
du Hawf et d’al‘Sarqiyya, gens de peu 4 la moralité suspecte, sopposent ici les pieux faqih-s
et traditionnistes de Fustat qual-Bakri rendit témoins de son verdict. En répartissant les in-
dividus de part et d’autre d’une frontiére morale, le cadi définissait une élite «islamique » et
fixait une hiérarchie religieuse officielle.

Conclusion

Le traitement des plaideurs découlait de 1'égalité de principe des musulmans; ils étaient,
tous, redevables de leurs péchés devant Dieu et seraient indistinctement jugés au Jour de
la Résurrection. L'égalité des musulmans et celle des plaideurs s'inscrivaient de maniére
concentrique dans une organisation symbolique de l'espace de la cité : de méme que la grande
mosquée — en général lieu de l'audience — était érigée au centre du misr, les plaignants devaient
s'aligner 4 équidistance du cadi. Cette double centralité de 'audience judiciaire reflétait une
conception théologique de l'ordre du monde. De 13, I'égalité des plaideurs trouva une place
au cceur de la doctrine politico-religieuse : comme en témoigne 'ceuvre d’Aba Hilal al-‘Askari,
son principe en vint 4 sous-tendre une partie de la théorie du «bon gouvernement». Ladab
sefforca d’ériger les anciens califes — non seulement ceux de Médine, mais aussi des Umayyades
et des Abbassides — comme modeles d'une application rigoureuse de ce principe: le chef de la
Communauté n'était qu'un croyant parmi d‘autres, dont la souveraineté seffacait devantla Loi
et ses représentants, les cadis. Il est probable que des califes jouérent sur ce principe égalitariste
a des fins de propagande et, en se soumettant publiquement 4 la Loi, tentérent d’étayer une
légitimité sans cesse contestée. A partir du 1r1¢/1x° siécle, les auteurs d'adab manipulérent en
retour cette image pour parfaire un dogme sunnite ot le calife, dont A 'origine procédait tout
pouvoir judiciaire, apparaissait pleinement assujetti a la Loi.

Au quotidien, I'égalité des plaideurs était un idéal parfois difficile 3 atteindre. Des diver-
gences existaient peut-étre, 4 I'époque umayyade, sur les modalités de sa réalisation : fallait-il
appliquer strictement l'alignement spatial des justiciables ou le cadi pouvait-il, en le rompant,
essayer de compenser les inégalités sociales ? Lalignement strict emporta finalement 'unani-
mité des juristes, sans doute car la doctrine alternative laissait trop de place & l'appréciation
personnelle et 4 l'arbitraire du cadi. Son application n’allait cependant pas de soi: si l'aligne-
ment des plaideurs apparaissait comme une juste transposition de leur égalité religieuse, il
savérait humiliant pour les catégories sociales les plus élevées quand leurs adversaires étaient
de modestes quidams. Méme lorsque le traitement égalitaire des plaignants ne faisait pas
l'objet de contestations, le tribunal restait un puissant révélateur des inégalités. Des individus
de toutes catégories sy retrouvaient et leur alignement sur un méme rang ne faisait probable-
ment qu'accentuer les contrastes socioculturels. Tandis que les uns se distinguaient par leur
maniement de la langue savante et du droit, les catégories les moins éduquées se trouvaient

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU TILLIER 183

défavorisées faute de maitriser la langue et les codes de 'univers judiciaire. Bien plus, le tri-

bunal participait, lors de procés en recherche de paternité ou de généalogie,  la structuration

’ s .y . <177 ey . 1. . .
d’une société hiérarchisée o I'égalité juridique des musulmans pesait peu par rapport a leur

rang et leur statut social. Le malaise des juristes face a la di‘wa et a l'istilbaq reflétait aussi, a

sa facon, I'écartelement du cadi entre deux systémes de valeurs imbriqués et contradictoires:

I'idéal de I'égalité parfaite et la réalité des hiérarchies sociales. Tout l'art du cadi consistait a

ménager 1'un sans trahir l'autre.

Références bibliographiques

Instruments de travail

Encyclopédie de I'Islam, 2¢ édition, Brill, Leyde
(édition anglaise) :
Bosworth, C.E., «al-Mairiyani», VII, p. 628.
Fahd, T., « Nabat », VII, p- 836.
Fiick, JW., «al-‘Askari», [, p. 711
Juynboll, G.H.A,, «al-Sha‘bi», IX, p. 162.

Sources

Abua Hilal al-“Askari, Kitab ma btakama bi-hi I-bulafa’
ila l-qudat, MSS 34 Sii-Asir 433/2 (Istanbul,
Siileymaniye), fol. 12v-30r.

Abi 1-Muhallab Haytam b. Sulayman al-Qaysi
(m.v. 275/888), Adab al-qadi wa-l-qadd’,
éd. Farhit al-Dasrawi, al-Sarika I-tanisiyya
li-]-tawzi, Tunis, 1970, 166 pages.

Abi Ya‘la Ibn al-Farrd, al-Abkam al-sultaniyya,
éd. Muhammad Hamid al-Fagqi, Dar al-fikr,
Beyrouth, 1986, 333 pages.

Abi Ya‘la al-Mawsili, Musnad Abi Ya‘la, éd. Husayn
Salim Asad, Dar al-Ma'man li-l-turat, Damas,
1984, 13 volumes.

Aba Yasuf, Ibtilaf Abi Hanifa wa Ibn Abi Layla,
éd. Aba al-Wafi et Ridwin Muhammad
Ridwan, Matba‘at al-wafa, Haydarabad,

1357 H., 230 pages.

—, Kitab al-atar, éd. Aba al-Wafi' et Ridwin
Muhammad Ridwan, Lagnat ihya’ al-ma“arif
al-nu‘maniyya, Matba‘at al-istiqgima, s. 1,
1355 H., 268 pages.

—, Kitab al-barag, éd. Mahmud al-Bagi, Dar Ba Salama,
Tunis, 1984, 243 pages.

Al-Baladuri, Ansab al-asraf, éd. Suhayl Zakkar
et Riyad al-Zirikli, Dar al-fikr, Beyrouth,

1996, 13 volumes.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier

Kohlberg, E., « Shurayh », IX, p. 508.
Schacht, J, «Li‘an», 'V, p- 730.

Kazimirski, A. de B., Dictionnaire arabe-francais, 2 vol.,
Librairie du Liban, Beyrouth, s. d. (17 édition
Maisonneuve, Paris, 1860), 1638 pages.

Al-Bayhagqi, al-Mabasin wa-l-masawi, Dar Sadir,
Beyrouth, 1970, 606 pages.

Al-Dahabi, Siyar a‘lam al-nubala’, éd. S. al-Ana'at
et M.N. al-‘Arqsisi, Mu'assasat al-risala,
Beyrouth, 1413 H., 23 volumes.

Al-Daraqutni, Sunan al-Daraqutni, Dar al-ma‘rifa,
Beyrouth, 1966, 4 volumes.

Al—Gibiz, al-Bayan wa-l-tabyin, éd. ‘Abd al-Salam
Hairan, Dar Sahnin li-l-nasr wa-l-tawzi,
5¢ édition, Tunis, 1990, 4 volumes.

—, Kitab al-bayawan, éd. ‘Abd al-Salim Muhammad
Hairtn, Maktabat Mustafa al-Babi al-Halabi,
Le Caire, 1938-1945, 7 volumes.

— (Pseudo-), Kitab al-tag fi ablaq al-mulak,
éd. Ahmad Zaki Basa, al-Matba‘at al-amiriyya,
Le Caire, 1914, 266 pages.

Al—Gahéiyiri, Kitab al-wuzard’ wa-l-kuttab, Dar al-fikr
al-hadit, Beyrouth, 1988, 216 pages.

Al-Hassaf (avec le commentaire d’al-Gassas, Kitab
Adab al-qadi, éd. Farhat Ziyada, The American
University in Cairo Press, Le Caire, 1978,
825 pages.

Al-Hatib al-Bagdadi, Ta'rib Bagdad, éd. Mustafa
‘Abd al-Qadir “Ata, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Beyrouth, 1997, 14 volumes.

La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

184

LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

Ibn ‘Abd Rabbih, al-Iqd al-farid, éd. Ahmad Amin,
Ahmad al-Zin et Ibrahim al-Abyari,
Dair al-Andalus, Beyrouth, 1996, 5 volumes.

Ibn al-Gawzi, al-Muntazam fi tawarib al-mulak
wa-l-umam, éd. Suhayl Zakkar, Dar al-fikr,
Beyrouth, 1995, 13 volumes.

Ibn Habib, Kitab al-munammagq fi abbar Qurays,
éd. Harsid Ahmad Farig, ‘Alam al-kutub,
Beyrouth, 1985, 479 pages.

Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, éd. Thsan ‘Abbas,
Dar Sadir, Beyrouth, 1994, 8 volumes.

Ibn Hazm, Gambarat ansab al-‘arab, Dar al-kutub
al-ilmiyya, Beyrouth, 1998, 672 pages.

Ibn Khaldtin, Discours sur ' Histoire universelle.
Al-Mugaddima, trad. V. Monteil, Commission
libanaise pour la traduction des chefs-d'ceuvre,

Beyrouth, 1967-1968 (rééd. Sindbad), 1132 pages.

—, Le Livre des exemples, I, trad. A. Cheddadj,
Gallimard, Paris, 2002, 1559 pages.

Ibn Qadi Suhba, Tabagat al-3afi“iyya,
éd. ‘Abd al-‘Alim Han, ‘Alam al-kutub,
Beyrouth, 1987, 4 volumes.

Ibn al-Qass, Adab al-qadi, éd. Ahmad Farid al-Mazidi,
Dair al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 2007,
176 pages.

Ibn Qutayba, ‘Uyan al-abbar, éd. Muhammad
al-Iskandarani, Dar al-kitab al-‘arabi,
Beyrouth, 1994, 4 volumes.

Ibn Tayfur, Kitab Bagdad, éd. Muhammad Zahid
b. al-Hasan al-Kawtari, Maktab nasr al-taqafa
al-islamiyya, s. L., 1949, 237 pages.

Al-Isfahani, Kitab al-agani, Dar al-tawgth al-lubnani,
Beyrouth, s. d., 21 volumes.

Al-Kindi, Abbar qudat Misr, dans Kitab al-wulat
wa-kitab al-qudat, éd. R. Guest, Brill, Leyde,
1912, P. 299-476.

Malik b. Anas, al-Muwatta’ (riwayat Yabya b. Yabya
al-Layti), éd. Basar ‘Awwad Ma‘rif,

Dair al-garb al-islimi, Beyrouth, 1997,
2 volumes.
Al-Mawardi, Adab al-qadi, éd. Muhyi Hilal al-Sirhan,
Matba‘at al-ir$ad, Bagdad, 1971, 2 volumes.

—, al-Abkam al-sultaniyya wa-l-wilayat al-diniyya,
Dair al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1985,
327 pages; trad. E. Fagnan in Les Statuts
gouvernementaux, ou régles de droit public
et administratif, Le Sycomore, Paris, s. d.,
584 pages.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Al-Qadi Iyad, Tartib al-madarik wa-taqrib al-masalik
li-ma‘rifat a‘lam madhab Malik, éd. Ahmad
Bakir Mahmud, Dar maktabat al-hayat-Dar
maketabat al-fikr, Beyrouth-Tripoli (Libye),
1967, 4 volumes.

Qudima b. Ga‘far, Kitab al-harag wa-sina‘at
al-kitaba, éd. Muhammad Husayn al-Zabidi,
Dir al-Rasid, Bagdad, 1981, 623 pages.

Al-Safadi, al-Wafi bi-l-wafayat, Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden, 1962-1997, 29 volumes.

Al-S3fi5, al-Risala, éd. Ahmad Muhammad Sakir,
Dair al-fikr, s. 1. n. d., 670 pages,

Trad. L. Souami, La Riséla. Les fondements
du droit musulman, Sindbad-Actes Sud, Paris,
1997, 516 pages.

—, Kitab al-umm, éd. Muhammad Zuhri al-Naggar,
Dar al-ma‘rifa, Beyrouth, 1973, 9 volumes.

Sahnin, al-Mudawwana l-kubra, Dar Sadir, Beyrouth,
s.d., 6 volumes.

Al-Sarabsi, al-Mabsat, Dar al-ma‘rifa, Beyrouth,
1406 H., 30 volumes.

Al-Symari, Abbar Abi Hanifa wa-ashabi-hi, ‘Alam
al-kutub, Beyrouth, 1985, 178 pages.

Al-Sirazi, Tabaqgat al-fugaha’, éd. Halil al-Mayyis,
Dair al-qalam, Beyrouth, s. d., 290 pages.

Al-Subki, Tabaqat al-3afi“iyya al-kubra, éd. ‘Abd
al-Fattah Muhammad al-Hulw et Mahmad
Muhammad al-Tanahi, Matba‘at ‘Tsi al-Babi
al-Halabij, s. L., 1964, 10 volumes.

Al-Tabari, Ta’rib al-umam wa-l-mulak, Dar al-kutub
al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1997, 6 volumes.

‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz Ibn Miza (al-Sadr al-Sahid),
Sarh Adab al-qadi li-l-imam Abi Bakr
Abmad b. ‘Umar al-Hassaf, éd. Aba al-Wafd
al-Afgani et Aba Bakr Muhammad al-Hasimi,
Dair al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1994,

662 pages.

Waki®, Abbar al-qudat, éd. ‘Abd al-‘Aziz Mustafa
al-Maragi, Matba‘at al-Sa‘ada, Le Caire,
1947-1950, 3 volumes.

Yaquat, Mu‘gam al-buldan, Dar Bayrit, Beyrouth, 1988,
5 volumes.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Etudes

Bonte, P, Conte, E., Hamés, C., Ould Cheikh, A.W.,,
Al-Anséb, la quéte des origines. Anthropologie
historique de la société tribale arabe, Maison des
Sciences de 'Homme, Paris, 1991, 260 pages.

Bosworth, C.E., « An Eatly Arabic Mirror for Princes:
Tahir Dhi 1-Yaminain's Epistle to His Son
‘Abdallah (206/821) », Journal of Near Eastern
Studies 29, 1970, p. 25-41.

Brockelmann, C., Geschichte der arabischen Litteratur,
SI, Brill, Leyde-New York-Cologne, 1996,
973 pages.

Brunschvig, R., Etudes d’islamologie, Maisonneuve et
Larose, Paris, 1976, 2 volumes.

Fattal, A, Le statut légal des non-musulmans en pays
d’Islam, Imprimerie catholique, Beyrouth, 1958,
394 pages.

Goitein, S.D., A Mediterranean Society. The Jewish
Communities of the Arab World as Portrayed in
the Documents of the Cairo Geniza, volume II,
The Community, University of California Press,
Berkeley-Los Angeles-Londres, 1971, 633 pages.

Kennedy, H., The Armies of the Caliphs. Military and
Society in the Early Islamic State, Routledge,
Londres-New York, 2001, 229 pages.

Landau-Tasseron, E., « Adoption, Aknowledgement
of Paternity and False Genealogical Claims
in Arabian and Islamic Societies », BSOAS 66,
2003, p. 169-192.

Margoliouth, D.S., « Omar’s Instructions to the Kadi»,
The Journal of the Royal Asiatic Society, 1910,
p- 307-326.

Marin, M., « Disciplining Wives: A Historical Reading
of Qur'an 4:34 », StudIsl 97, 2003, p. 5-40.

Masud, M.K., « Procedural Law between Traditionists,
Jurists and Judges: the Problem of yamin ma*
al-shahid », Al-Qantara 20, 1999, p. 389-416.

—, « The Award of Mata“ in the Early Muslim Courts »,
in M.K. Masud, R. Peters et D.S. Powers (éd.),
Dispensing Justice in Islam. Qadis and their
Judgments, Brill, Leyde-Boston, 2006, p. 349-381.

Melchert, Ch., « Some Hadith Concerning the Judicial
Oath», in M.-E. Auzépy (dir.), Oralité et lien
social au Moyen Age (Occident, Byzance, Islam):
parole donnée, foi jurée, serment, Centre de
recherche d’histoire et civilisation de Byzance,
a paraitre.

MATHIEU TILLIER

Michel, N, « Les paysans et leur juge dans la campagne
d’Esna (Haute-Egypte) au xvirre siécle »,
StudIsl 90, 2000, p. 125-151.

Milliot, L., et Blanc, E-P,, Introduction & létude du droit
musulman, Dalloz, 2001, 669 pages.

Morabia, A., Le Gihad dans 'Islam médiéval, Albin
Michel, Paris, 1993, 567 pages.

Mottahedeh, R.P, Loyalty and Leadership in an Early
Islamic Society, 1B. Tauris, Londres-New York,
2001, 209 pages (1" édition Princeton
University Press, 1980).

Pellat, Ch., Le milieu basrien et la formation de Gdbig,
Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953, 311 pages.

Ragib, Y., Actes de vente d'esclaves et danimaux d’Egypte
médiévale 2, Ifao, Le Caire, 2006, 143 pages.

Robinson, C.E, Empire and Elites after the Muslim
Congquest. The Transformation of Northern
Mesopotamia, Cambridge University Press,
Cambridge, 2000, 206 pages.

Rubin, U,, «“"Al-walad li-l-firash”. On the Islamic
Campaign against “zind"», StudIsl 78, 1993,

p. 5-26.

Schacht, J., The Origins of Mubammadan Jurisprudence,
Clarendon Press, Oxford, 1950, 351 pages.

—, Introduction au droit musulman, trad. P. Kempf et
A.M. Turki, Maisonneuve & Larose, Paris, 1983
(17 édition 1964), 252 pages.

Schneider, I, « Imprisonment in Pre-classical and
Classical Islamic Law », Islamic Law and
Society 2, 1995, p. 157-173.

Serjeant, R.B., « The Caliph ‘Umar’s Letters to Abi
Miisa al-Ash‘ari and Mu‘awiya », Journal of
Semitic Studies 29,1984, p. 65-79.

Sujimon, M.S., « The Treatment of the Foundling
(al-laqit) According to the Hanafis », Islamic
Law and Society 9, 2002, p. 359-385.

Szombathy, Z., « Genealogy in Medieval Muslim
Societies », StudIsl 95, 2002, p. 5-35.

Tillier, M., Les cadis d'Iraq a I‘époque ‘abbaside:
organisation administrative et rapports au
pouvoir (132/750-334/945), Thése de doctorat,
université Lyon 2, 2004, 892 pages.

—, «Un espace judiciaire entre public et privé.
Audiences de cadis 4 [époque “abbaside »,
Anlsl 38,2004, p. 491-513.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

185


http://www.tcpdf.org

186 LA SOCIETE ABBASSIDE AU MIROIR DU TRIBUNAL

—, «Un traité politique du 118/ vrir® siécle : [épitre de Ziadeh, FJ., « Compelling Defendant’s Appearance
‘Ubayd Allh b. al-Hasan au calife al-Mahdi», at Court in Islamic Law », Islamic Law and
Anlsl 40, 2006, p. 139-170. Society 3, 1996, p. 305-315.

Tyan, E., Histoire de [organisation judiciaire en pays Al-Zirikli, H., al-Alam. Qamas taragim li-ashar al-rigal
d’Islam, 2¢ édition, Brill, Leyde, 1960, wa-l-nisd@’ min al-‘arab wa-l-mustaribin wa-I-
673 pages. mustasrigin, Dar al-‘ilm li-l-malayin, 12¢ édition,

Vadet, J.-Cl,, « L “acculturation” des sud-arabiques de Beyrouth, 1997, 8 volumes.

Fustat au lendemain de la conquéte arabe »,
BEO 12,1969, p. 7-14.

Anlsl 42 (2008), p. 157-186 Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

