
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 157-186

Mathieu Tillier

La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale. 

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Mathieu Tillier

La société abbasside au miroir du tribunal

égalité juridique et hiérarchie sociale

Je remercie Christopher Melchert pour ses remarques 
lors de sa lecture d’une première version de cet article.
1.  Voir Margoliouth, « Omar’s instructions to the 
kadi », p. 307-326.
2.  Serjeant, « The Caliph ʿ Umar’s Letters », p. 71, 75. 
Cf. Schacht, Introduction au droit musulman, p. 25 ; 
Tyan, Histoire de l’organisation judiciaire, p. 78 sq.
3.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 71. La lettre a été 
traduite en français par Fagnan (dans al-Māwardī, Les 

statuts gouvernementaux, p. 146-147), Tyan (Histoire 
de l’organisation judiciaire, p. 23-24, note 7), Monteil 
(dans Ibn Khaldûn, Discours sur l’histoire universelle, 
p. 342-343) et Cheddadi (dans Ibn Khaldûn, Le Livre 
des exemples, I, p. 518).
4.  Al-Šāfiʿī, al-Risāla, p. 345 (trad. Souami, p. 240).
5.  Mālik b. Anas, al-Muwaṭṭa’, II, p. 260 ; Wakīʿ, 
Aḫbār al-quḍāt, I, p. 45 ; al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, 
Adab al-qāḍī, p. 596.

L’égalité des plaideurs devant le cadi fut très tôt reconnue comme un principe 
	 élémentaire de la justice islamique. Elle figurait en position prééminente dans les 
	 célèbres instructions du calife ʿUmar à Abū Mūsā al-Ašʿarī 1, probablement réécrites à 

l’époque umayyade sur la base de documents plus anciens 2 : « Tu dois traiter les plaideurs sur un 
pied d’égalité dans ta manière de siéger (mağlas) et dans le visage que tu leur présentes, de sorte que 
le noble (šarīf) ne compte pas sur ton injustice et que l’homme humble (waḍīʿ)/le faible (ḍa īʿf) ne 
désespère pas de ton équité 3. » Au-delà des hiérarchies sociales individuelles et collectives, tous les 
musulmans devaient être considérés comme égaux devant Dieu, devant Sa Loi et devant les instan-
ces chargées de son application terrestre. Al-Šāfiʿī (m. 204/820) ne disait pas autre chose lorsqu’il 
écrivait, à propos du mariage des femmes : « Il est égal, en ce domaine, que la femme soit noble ou 
de statut inférieur, car chacune, dans tout ce qui est licite ou illicite, ses droits et ses devoirs, les 
actes prohibés ou permis, les peines légales encourues, est l’égale de l’autre 4. » Seule l’appréciation 
des preuves légales devait déterminer l’issue du procès et des récits rapportaient que ʿ Umar, invité 
à arbitrer un conflit entre un musulman et un juif, avait tranché en faveur de ce dernier 5.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal158

6.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 237, 
254.
7.  Coran, IV, 135.
8.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 97, 
125.
9.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 96. Cf. Ibn al-Qāṣṣ, 
Adab al-qāḍī, p. 46.

10.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 31. Voir également 
Abū Yaʿlā al-Mawṣilī, Musnad Abī Yaʿlā, X, p. 264 
et XII, p. 356 ; al-Dāraquṭnī, Sunan al-Dāraquṭnī, 
IV, p. 205.
11.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 126. Cf. al-Šāfiʿī, Kitāb 
al-umm, VI, p. 204. Voir également Tyan, Histoire de 
l’organisation judiciaire, p. 281-282.
12.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 25.

La répétition insistante de ce précepte dans les sources narratives et discursives masque 
mal, néanmoins, la difficulté que présenta son assimilation par les premières générations de 
musulmans. Nous proposons ici de nous interroger sur la réception et l’application de cette 
norme par une société abbasside hiérarchisée, dans laquelle la conscience eschatologique d’une 
égalité devant Dieu ne cédait pas toujours le pas devant l’appartenance à des groupes sociaux 
soucieux de se distinguer de la masse.

	 Exemplification d’un principe juridique

	 Une procédure égalitariste
Les juristes qui fixèrent par écrit la procédure judiciaire, à partir du iiie/ixe siècle, consi-

déraient l’égalité des plaideurs comme la condition primordiale de la réalisation de la justice 
et du maintien de l’équilibre social. Le cadi avait pour mission, selon les termes du ḥanafite 
al-Ğaṣṣāṣ (m. 370/980), « de permettre aux détenteurs d’un droit d’accéder à ce droit » (īṣāl 
ḏawī l-ḥuqūq ilā ḥuqūqi-him) 6. L’équité (al-qisṭ) à laquelle enjoint le Coran 7 ne trouvait de sens 
qu’à travers la neutralité du cadi : comment un « faible » oserait-il porter plainte contre un puis-
sant s’il n’était certain de l’impartialité de leur juge 8 ? Un siècle auparavant, al-Ḫaṣṣāf érigeait 
l’attitude du cadi en pivot de cette égalité : rien dans ses paroles, ses gestes, ses mimiques et sa 
façon de les asseoir, ne devait trahir à l’audience son éventuelle prédisposition à l’égard d’un des 
plaideurs 9. La règle fut probablement d’abord attribuée à ʿUmar, avant d’être définitivement 
canonisée dans une série de ḥadīṯ-s prophétiques : « Si l’un d’entre vous a le malheur de juger 
les musulmans, qu’il se montre parfaitement égal dans ses regards, sa position et ses gestes, 
et qu’il n’élève pas plus la voix avec un plaideur qu’avec l’autre 10. » Même dans un cadre privé, 
recevoir l’un des deux mais non son adversaire pouvait menacer l’impartialité qu’on attendait 
du cadi 11. Au ive/xe siècle, le šāfiʿite Ibn Qāṣṣ considérait qu’une telle impartialité impliquait 
la neutralité sociale du cadi, et refusait notamment qu’un homme trop fervent partisan de sa 
tribu (al-mutaʿaṣṣib li-qabīlati-hi) assume la judicature 12. Le modèle de diplôme d’investiture 
proposé par Qudāma b. Ğaʿ far (m. c. 337/948) faisait encore écho à la lettre de ʿUmar à Abū 
Mūsā : « [Le Commandeur des croyants] lui a ordonné (i. e. au cadi) de ne pas favoriser (yuḥābī) 
le noble (šarīf) en raison de sa noblesse lorsque le droit est contre lui, et de ne pas mépriser 
(yuzrī) l’individu de modeste condition (al-waḍīʿ) en raison de sa faiblesse lorsque le droit est de 
son côté. Il doit s’adresser de manière identique aux gens de haut rang (man ʿalat ṭabaqatu-hu) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 159

13.  Qudāma b. Ğaʿfar, Kitāb al-ḫarāğ, p. 40.
14.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 55.
15.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 54-56.

16.  Al-Māwardī, Adab al-qāḍī, I, p. 222 sq.
17.  Ibn Qutayba, ʿUyūn al-aḫbār, II, p. 230.

et à ceux de dignité inférieure (ittaḍaʿat manzilatu-hu), afin que le faible ne désespère pas de 
la justice et que le fort, dans son iniquité, ne compte pas l’emporter 13. » Le pouvoir délégant 
semblait généralement rappeler aux cadis, au début du ive/xe siècle, que la justice passait 
nécessairement par un traitement égalitaire des plaideurs.
L’interdiction de privilégier aucun justiciable orientait le déroulement des procédures 

prescrites dans les ouvrages d’adab al-qāḍī. D’après al-Ḫaṣṣāf, lorsque le nombre de plaintes 
portées devant le cadi était faible, celui-ci devait les traiter dans l’ordre d’arrivée des plaideurs, 
de sorte que le statut des personnes incriminées n’influe pas sur l’ordre de traitement des 
affaires. Mais lorsque la foule se pressait à l’audience et que le cadi ne pouvait traiter toutes 
les plaintes dans la journée, le hasard devait présider à l’ordre de comparution des plaideurs. 
Comme à l’ordinaire, son greffier était chargé de rassembler les placets (ruqʿa-s) sur lesquels 
chaque demandeur avait formulé sa plainte et inscrit son nom et celui de son adversaire ; le cadi 
les répartissait ensuite en plusieurs cahiers (ḍabā’ir) de taille raisonnable – de cinquante à cent 
placets, selon la patience du cadi et sa force de travail –, et inscrivait pour chacun le nom d’un 
plaignant représentatif (probablement le premier de la pile) sur un billet. Les billets devaient 
être froissés et mélangés dans un pot (tīn), avant d’être tirés au sort – al-Ğaṣṣāṣ prescrivit au 
ive/xe siècle que le cadi confie le tirage à une main innocente, incapable de reconnaître comme 
lui les billets au toucher, et de couvrir le pot pendant les opérations 14. Une journée était af-
fectée à l’examen des plaintes de chaque cahier, dans l’ordre de leur tirage au sort. L’ensemble 
de cette procédure préliminaire devait être soigneusement consigné dans un procès-verbal 
(maḥḍar), conservé sous scellé avec les placets dans le qimaṭr (ou caisse à archives) du cadi 15. 
Un cadi nouvellement en poste devait passer en revue les prisonniers incarcérés par son pré-
décesseur (essentiellement pour dettes) et les confronter à leurs adversaires afin de déterminer 
si leur maintien en détention était nécessaire ; l’opération pouvait durer plusieurs jours et, au 
ve/xie siècle, le šāfiʿite al-Māwardī recommandait que l’ordre de passage des prisonniers soit 
également tiré au sort 16.
Les sources narratives, moins attentives aux détails de la procédure que les ouvrages de fiqh, 

reflètent à un autre niveau toute l’importance que la société abbasside accordait au principe 
d’égalité. Ce dernier exigeait tout d’abord que le cadi fasse abstraction de sa propre implication 
dans la vie sociale et oublie face aux plaignants les relations individuelles qu’il entretenait avec 
eux. Aux dires d’Ibn Qutayba, Sawwār b. ʿ Abd Allāh (m. 156/773) se fit ainsi rappeler à l’ordre 
par un plaideur qu’il détestait et qu’il avait traité de « fils d’incirconcise » en pleine audience ; 
confus d’avoir laissé transparaître ses sentiments personnels, le cadi s’excusa platement 17. 
Aux yeux de la foule, la position respective des plaideurs à l’audience était l’expression la plus 
concrète du principe d’égalité devant le cadi. À la ville comme à la cour, le rang d’un individu 
dans la hiérarchie sociale était matérialisé, sur un plan horizontal, par la place qu’il occupait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal160

dans une assemblée 18. L’égalité des plaideurs nécessitait au contraire l’abrogation de cette 
convention protocolaire : qu’elle ait lieu à la mosquée ou au domicile du cadi, l’audience devait 
apparaître comme un espace coupé de la société réelle, excluant les principales marques de 
distinction. Le demandeur comme le défendeur devaient donc occuper des places de dignité 
équivalente, à stricte équidistance du cadi, devant lui : ils ne pouvaient s’asseoir à ses côtés car 
l’individu se trouvant à sa droite aurait été symboliquement privilégié 19.

	 Les modèles de l’adab
La littérature d’adab comme les chroniques ou les dictionnaires biographiques manquent 

rarement de rappeler le comportement modèle de cadis qui surent imposer ce principe face à 
des « grands » pour qui abdiquer son rang n’allait pas de soi. Comme souvent, le cadi Šurayḥ 
fait figure de parangon en la matière 20. Le fameux chef kindite al-Ašʿaṯ b. Qays (m. 40/661) 
vint un jour le trouver à l’audience : le cadi lui réserva un accueil chaleureux et l’invita à s’asseoir 
près de lui. Sur ces entrefaites, un homme se présenta et porta plainte contre al-Ašʿaṯ. Malgré 
les protestations de ce dernier, qui prétendait rester à la place prééminente qu’il occupait, le 
cadi le força à se lever et à rejoindre son adversaire 21. Plusieurs exempla empruntés au début 
de l’époque abbasside actualisèrent ce modèle et l’adaptèrent aux structures postérieures de 
la justice. Des cadis comme Sawwār b. ʿAbd Allāh, à Baṣra, ou Šarīk b. ʿAbd Allāh, à Kūfa, 
se rendirent célèbres pour leur rigueur face aux hommes (et aux femmes) de pouvoir, qu’ils 
obligeaient à occuper la place de simples plaignants 22.
Les miroirs des princes relèvent tout particulièrement les exemples de souverains soucieux 

de se soumettre à la justice sur un pied d’égalité avec leurs adversaires. Il fallut plusieurs siè-
cles d’élaboration doctrinale pour que les fuqahā’ imposent l’idée que la délégation au cadi 
des pouvoirs judiciaires du souverain n’impliquait pas la supériorité hiérarchique de ce der-
nier 23. La diffusion de récits célébrant l’humilité de califes devant la justice terrestre contribua 
certainement à l’affirmation de ce principe. Ce genre littéraire s’épanouit à la fin du ive/xe siè-
cle – alors que, pour des raisons historiques, l’image de califes soumis à leurs cadis ne pouvait 
plus que servir les intérêts des Abbassides face aux Būyides –, notamment à travers l’opuscule 
qu’Abū Hilāl al-ʿAskarī (m. ap. 400/1010) consacra à « Ce pourquoi les califes s’en remirent au 
jugement des cadis » (Kitāb mā ḥtakama bi-hi l-ḫulafā’ ilā l-quḍāt) 24. Dans le prolongement de la 
tradition perse 25, le souverain idéal y est dépeint comme soucieux d’une justice absolue que ni 

18.  Voir Mottahedeh, Loyalty and Leadership, p. 105. 
Cf. Pseudo-al-Ğāḥiẓ, Kitāb al-tāğ, p. 21.
19.  ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz Ibn Māza, Šarḥ Adab 
al-qāḍī, p. 103.
20.  Voir Kohlberg, « Shurayḥ », IX, p. 508.
21.  Ibn ʿAbd Rabbih, al-ʿIqd al-farīd, I, p. 90. 
Cf. Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 216 (des versions 
mentionnant d’autres personnages sont aussi rap-
portées dans ibid., p. 284, 295).

22.  Voir notamment Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 62, 
77-78 ; III, p. 170-171.
23.  Tillier, Les cadis d’Iraq à l’époque ʿ abbāside, p. 558 
sq. Voir al-Māwardī, Adab al-qāḍī, II, p. 416.
24.  Abū Hilāl, Kitāb mā ḥtakama, fol. 12v-30r. Voir 
Brockelmann, GAS, SI p. 194. Nous préparons ac-
tuellement une édition de ce manuscrit. Sur l’auteur, 
voir Fück, « al-ʿAskarī », p. 711.
25.  Abū Hilāl, Kitāb mā ḥtakama, fol. 14r. Cf. Pseudo-
Ğāḥiẓ, Kitāb al-tāğ, p. 160.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 161

26.  Cf. Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, II, p. 462.
27.  Abū Hilāl, Kitāb mā ḥtakama, fol. 16r, 16v, 17r, 
18r-18v, 19r.
28.  Ibid., fol. 19v.
29.  Ibid., fol. 19r ; cf. ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz Ibn 
Māza, Šarḥ Adab al-qāḍī, p. 103.

30.  Sur ce cadi, voir Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, 
p. 181-199 ; al-Balāḏurī, Ansāb al-ašrāf, X, p. 132.
31.  Abū Hilāl, Kitāb mā ḥtakama, fol. 21r.
32.  Abū Hilāl, Kitāb mā ḥtakama, fol. 22r.
33.  Ibid., fol. 24r. Voir al-Bayhaqī, al-Maḥāsin 
wa-l-masāwī, p. 498-499.

ses intérêts privés, ni la raison d’État ne doivent compromettre. L’auteur évoque dans un ordre 
chronologique l’exemplarité de califes supposés s’être présentés comme de simples quidams 
devant un juge et ayant accepté de bon cœur leur condamnation face à l’un de leurs sujets. Les 
califes médinois, qui n’avaient probablement pas de cadi, auraient accepté de s’en remettre à 
des ḥakam-s nommés pour l’occasion : Ubayy b. Kaʿ b (ʿ Umar vs al-ʿAbbās b. ʿAbd al-Muṭṭalib), 
ʿAbd Allāh b. Masʿ ūd (ʿ Uṯmān vs un Yéménite), ʿAlī (ʿ Umar vs un cheikh), Šurayḥ (ʿAlī 
vs un juif 26), Zayd b. Ṯābit (ʿ Umar vs Ubayy b. Kaʿ b), Ğubayr b. Muṭʿim (ʿ Uṯmān vs Ṭalḥa 
b. ʿUbayd Allāh) 27. À l’époque umayyade, Hišām b. ʿAbd al-Malik (r. 105/724-125/743) aurait 
pris pour ḥakam un « homme de raison » (rağul min ahl al-ʿ aql) jusque-là emprisonné ou, selon 
une autre version, aurait comparu comme simple plaignant devant « son » cadi en compagnie 
de son adversaire, Isḥāq b. Ṭalḥa b. ʿUbayd Allāh, et tous deux se seraient assis sur un même 
tapis (muṣallā) apporté pour l’occasion 28.
Ces califes modèles auraient eux-mêmes insisté pour être traités à égalité avec leurs adver-

saires. À Zayd b. Ṯābit, qui aurait commencé par l’installer côté de lui, ʿUmar aurait déclaré : 
« Voici ta première injustice ! Fais-nous asseoir, mon adversaire et moi, à une même place ! », 
avant d’ajouter : « Tu n’atteins pas la porte de la judicature afin de me favoriser au détriment 
de quiconque 29 ! » Répondant à la convocation du cadi de Médine Muḥammad b. ʿImrān 
(m. 154/771) 30, al-Manṣūr aurait quitté son manteau d’apparat à son entrée à l’audience et se 
serait assis en tailleur, enserré dans son vêtement, comme un simple plaideur. Pour féliciter le 
cadi de l’avoir condamné sans lui témoigner aucun signe particulier de respect, il l’aurait ensuite 
gratifié d’une forte somme d’argent 31. On raconte aussi que le cadi de Baṣra, Sawwār b. ʿAbd 
Allāh, convoqua le même calife sur plainte d’un Nabatéen. Arrivé à l’audience, al-Manṣūr s’assit 
à proximité de Sawwār tandis que le Nabatéen allait s’installer plus loin ; le cadi se leva donc 
et alla siéger de l’autre côté de la salle, disant au Nabatéen de s’asseoir avec « son adversaire » 
sur un même rang 32. À l’exemple d’al-Manṣūr, al-Ma’mūn se serait prêté à la justice de son 
grand cadi, Yaḥyā b. Akṯam : transformant sa propre salle d’audience en tribunal public, il se 
fit appeler par le héraut en simple défendeur et comparut vêtu en homme du peuple, chaussé 
de sandales. Comme un serviteur lui apportait un tapis, le cadi en fit venir un autre pour son 
adversaire, afin que le calife ne soit pas assis à une place plus honorable 33.

Pour l’époque abbasside au moins, l’historicité de telles conduites doit être questionnée. 
Si des califes semblent bien avoir comparu devant des cadis, jamais la littérature antérieure 
n’insiste à ce point sur l’égalité entre le souverain et son adversaire : les récits d’Abū Hilāl 
al-ʿAskarī sont manifestement refondus dans le moule idéologique défendu par l’auteur. La 
comparution d’al-Manṣūr devant Muḥammad b. ʿImrān, à Médine, est rapportée par Wakīʿ 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal162

34.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 193 ; al-Ğahšiyārī, 
Kitāb al-wuzarā’ wa-l-kuttāb, p. 88.
35.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 198.
36.  Abū Hilāl, Kitāb mā ḥtakama, fol. 22r, 22v.

37.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 92, 96-97. Voir Tillier, 
« Un traité politique du iie/viiie siècle », p. 143-144.
38.  Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ, IV, p. 402.
39.  Voir Tillier, Les cadis d’Iraq à l’époque ʿabbāside, 
p. 524 sq.

et al-Ğahšiyārī, mais ils ne détaillent pas l’empressement du calife à s’habiller en simple 
plaideur ; la réaction du greffier, effrayé à l’idée de porter la convocation à al-Manṣūr, montre 
surtout qu’un tel procès n’avait rien d’habituel 34. Bien plus, Wakīʿ rapporte qu’à son arrivée à 
Médine, le calife violenta le cadi car ce dernier n’était pas descendu de sa mule pour l’accueillir : 
il ordonna de frapper l’animal au museau, sans doute pour désarçonner le téméraire cavalier 35. 
L’affaire du canal al-Marġāb, à proximité de Baṣra, est l’exemple le plus frappant de semblables 
réécritures. Les populations voisines réclamaient de ne payer que le ʿušr sur leurs terres, alors 
que l’État prélevait le ḫarāğ. Si l’on en croit Abū Hilāl, le calife al-Mahdī aurait soumis l’affaire 
au cadi de Baṣra, ʿ Ubayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī, lors de sa venue dans la ville, et se serait 
montré prêt à accepter son jugement ; il aurait cependant révoqué le cadi pour avoir tranché 
en faveur de ses adversaires en l’absence de toute preuve légale 36. Wakī ,ʿ qui décrit les mêmes 
événements un siècle plus tôt, en donne une vision bien différente. Al-Mahdī n’aurait pas prié 
le cadi de trancher le différend, mais au contraire lui aurait ordonné de lever autoritairement 
le ḫarāğ sur les terres concernées ; ʿUbayd Allāh aurait lui-même pris l’initiative de rendre un 
jugement contraire à cet ordre, déclarant que leurs propriétaires n’étaient redevables que de 
la ṣadaqa. Le calife serait bien venu à Baṣra, mais plus tard, et aurait convoqué le cadi pour 
lui reprocher sévèrement ses positions juridiques. ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan aurait été par 
la suite révoqué pour une autre affaire 37. Tout porte à croire qu’Abū Hilāl al-ʿAskarī (ou son 
informateur) fusionne plusieurs épisodes afin de les adapter à son propos.

La soumission de certains califes à la justice de simples cadis est, probablement, une réalité 
historique. Mais celle-ci ne prend sens que dans un contexte précis. La plus célèbre comparu-
tion d’al-Manṣūr eut lieu à Médine, ville hautement symbolique, et qui plus est prompte à se 
rebeller à son époque – al-Manṣūr s’y rendit en 144/762 38, peu avant la révolte de Muḥammad 
b. ʿAbd Allāh. En acceptant d’y mettre en scène sa propre observance de la justice, le calife 
manifestait son adhésion à la Loi et renforçait une légitimité contestée. Le strict respect de 
l’égalité des plaideurs, en revanche, semble surtout tenir de la reconstruction doctrinale : en 
témoigne le récit où al-Manṣūr vint s’asseoir à côté de Sawwār, visant cette fois-ci à mettre 
en valeur le courage du cadi. Les récits illustrant l’égalité stricte d’un calife et d’un plaideur 
avaient avant tout valeur de modèles. Les cadis éprouvaient certainement plus de difficultés à 
traiter leurs délégants en simples justiciables 39 : même l’égalité entre des plaideurs de condition 
sociale plus modeste n’allait pas toujours de soi.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 163

	 Les groupes sociaux au tribunal

	 « Faibles » et « étrangers » : 
une ancienne controverse sur l’égalité des plaideurs ?

L’égalité des plaideurs n’était pas une fin en soi, mais un moyen de réaliser la justice et 
l’équité. Le principe en fut reconnu très tôt, au moins depuis l’époque umayyade. Il est possible 
néanmoins que des divergences aient à l’origine opposé les savants à ce sujet. L’égalité prônée 
par ʿUmar dans sa lettre à Abū Mūsā al-Ašʿarī semble en effet contredite par les instructions 
à Muʿāwiya qui lui sont également attribuées. La version qu’en donne Wakīʿ ne contient pas 
la phrase « asi bayna l-nās fī laḥẓi-k wa-ṭarafi-k » (« traite les gens sur un pied d’égalité dans 
tes regards et tes œillades ») – comme dans celle d’al-Ğāḥiẓ et d’Ibn ʿAbd Rabbih 40 –, mais 
recommande au contraire de privilégier certains plaideurs : « Rapproche le faible (adni l-ḍa īʿf) 
afin que son cœur s’affermisse et que sa langue se délie ; prends soin de l’étranger (ta āʿhad al-
ġarīb), car s’il est retenu trop longtemps (ṭāla ḥabsu-hu), il abandonnera son droit et retournera 
auprès des siens. En effet celui à qui il (i. e. le cadi) ne prête pas attention (yarfaʿ bi-hi ra’san) 
abroge [lui-même] son droit 41. » La contradiction entre ces recommandations et le principe 
dominant d’égalité entre les plaideurs n’échappa pas au juriste al-Saraḫsī. Selon lui, ʿ Umar ne 
voulait certes pas que le faible soit placé plus près du cadi que le fort, mais visait au contraire 
l’alignement des plaignants sur une même ligne, à équidistance du juge : le fort tend en effet à 
s’approcher du cadi, ce que n’ose pas son adversaire plus faible. « Rapprocher » le faible revient 
donc à l’aligner avec le fort 42. De telles explications entendaient ramener dans le dogme una-
nimement reconnu un texte qui, visiblement, proclamait le contraire, ou du moins autorisait 
des exceptions. Les versions de cette lettre données par al-Ğāḥiẓ et al-Saraḫsī, d’ailleurs, la 
remanient à d’autres endroits afin de mieux la faire coïncider avec le dogme dominant 43.
De manière plus générale, les lettres de ʿUmar à Abū Mūsā et à Muʿāwiya semblent 

s’opposer sur plusieurs points relatifs aux procédures judiciaires. D’après leurs isnād-s, toutes 
deux furent transmises dans le milieu kūfiote à l’époque umayyade 44, et elles témoignent 
probablement de polémiques internes aux fuqahā’ de cette ville. Hormis la question de l’éga-
lité des plaideurs, elles évoquent la présentation des preuves légales. La lettre à Abū Mūsā 
cite la fameuse maxime « la preuve testimoniale (bayyina) incombe à celui qui allègue, et le 

40.  Al-Ğāḥiẓ, al-Bayān wa-l-tabyīn, II, p. 150 ; Ibn 
ʿAbd Rabbih, al-ʿIqd al-farīd, I, p. 84.
41.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 75.
42.  Al-Saraḫsī, al-Mabsūṭ, XVI, p. 66.
43.  Serjeant, « The Caliph ʿUmar’s Letters », 
p. 70-71.
44.  Voici les isnād-s que donne Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, 
I, p. 70, 74 :
– lettre à Abū Mūsā : ʿAlī b. Muḥammad b. ʿAbd al-
Malik b. Abī l-Šawārib < Ibrāhīm b. Baššār < Sufyān 
[b. ʿ Uyayna] < Idrīs Abū ʿ Abd Allāh b. Idrīs < Saʿīd 

b. Abī Burda. Cet isnād témoigne indubitablement 
d’une transmission kūfiote, comme le montre Ser-
jeant, « The Caliph ʿUmar’s Letters », p. 76-77 ;
– lettre à Muʿāwiya : Ibrāhīm b. Muḥassin b. Maʿdān 
al-Marwazī < ʿUbayda b. Ḥamīd (m. 190/806, 
kūfiote ; voir al-Ziriklī, al-Aʿlām, IV, p. 199) < Ḥafṣ 
b. Sulaymān [Ṣāliḥ dans Wakīʿ] Abū ʿ Umar al-Asadī 
(m. 180/796, kūfiote ; al-Ziriklī, al-Aʿlām, II, p. 264) ; 
< al-Šaʿbī (m. entre 103/721 et 110/728, kūfiote ; voir 
Juynboll, « al-Shaʿbī », p. 162).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal164

serment (al-yamīn) à celui qui nie 45 ». Celle à Muʿāwiya, en revanche, prescrit simplement « la 
preuve testimoniale honorable (al-bayyinat al-ʿ udūl [sic]) 46 et les serments décisifs (wa-l-aymān 
al-qāṭiʿa) », sans préciser à qui du demandeur et du défendeur reviennent ces deux modes de 
preuves. La première maxime servit à défendre la procédure privilégiée par Abū Ḥanīfa et ses 
disciples, selon laquelle le demandeur prouvait ses droits par la seule déposition de deux témoins 
honorables et sans qu’aucun serment ne lui soit demandé 47. D’autres juristes de Kūfa – tout 
particulièrement Ibn Abī Laylā (m. 148/765), mais aussi de plus anciens cadis, comme Šurayḥ 
(m. c. 80/700) 48 – soutenaient à l’inverse que le serment du demandeur devait compléter la 
bayyina produite par ses témoins (ʿ alā l-mudda īʿ l-yamīn maʿa šuhūdi-hi) 49. La formule employée 
dans la lettre à Muʿāwiya, plus floue 50, servait peut-être à justifier cette seconde procédure, 
plus archaïque 51 ; celle à Abū Mūsā, au contraire, permettait d’attribuer à ʿUmar une maxime 
longtemps considérée comme une parole d’Ibrāhīm al-Naḫaʿ ī 52.
Pour R.B. Serjeant, la célèbre lettre de ʿUmar à Abū Mūsā aurait été réécrite, dans la pre-

mière moitié du viiie siècle, sur la base d’instructions plus anciennes, adaptées à une société 
tribale et non à une structure étatique, dont la lettre à Muʿāwiya serait un des vestiges 53. Malgré 
son archaïsme, cette dernière continua à être transmise dans le milieu kūfiote pendant tout 
le iie/viiie siècle. Pourquoi, si ce n’est parce qu’elle exemplifiait des principes toujours tenus 
pour valables par une partie de la société, mais abrogés par la lettre recomposée à Abū Mūsā ? 
On peut ainsi penser que la transmission de ces deux lettres – l’une, très ancienne, émanant 
du pouvoir à l’époque des premières conquêtes ou résultant de l’agencement de maximes 
archaïques ; l’autre recomposée à l’époque umayyade – se soit en réalité inscrite dans le cadre 
de discussions internes aux juristes de Kūfa. Chacun des camps – finalement représentés par 

45.  Sur l’origine de cette maxime, voir Masud, 
« Procedural Law between Traditionists, Jurists and 
Judges », p. 400-401.
46.  Ou, comme le pense Serjeant, « la preuve [testi-
moniale], les [témoins] honorables ». Serjeant, « The 
Caliph ʿUmar’s Letters », p. 71.
47.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 127 sq. Cf. Brunschvig, 
Études d’islamologie, II, p. 209-210.
48.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 232, 336, 355 ; III, 
p. 81.
49.  Abū Yūsuf, Iḫtilāf Abī Ḥanīfa wa-Ibn Abī Laylā, 
p. 78-79. Cette procédure ne se confond pas avec celle 
du yamīn maʿa l-šāhid, également répandue à l’épo-
que umayyade, qui visait à compléter la déposition 
non probante d’un seul témoin par un serment du 
demandeur (voir Masud, « Procedural Law between 
Traditionists, Jurists and Judges », p. 390 sq.). Le cou-
rant dont Ibn Abī Laylā est représentatif insistait sur 
la prestation de serment par le demandeur même s’il 
amenait deux témoins. Sur les développements de la 
procédure archaïque, voir Melchert, « Some Hadith 

Concerning the Judicial Oath », p. 9, 11 (pagination 
provisoire ; je remercie l’auteur de m’avoir commu-
niqué cet article avant publication). Cf. Schacht, The 
Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 187-188.
50.  Elle est singulièrement proche, au niveau syn-
taxique, de l’explication de l’expression coranique 
« faṣl al-ḫiṭāb » attribuée à Šurayḥ : « les témoins et 
les serments (al-šuhūd wa-l-aymān) ». Wakīʿ, Aḫbār 
al-quḍāt, II, p. 267. Voir Melchert, « Some Hadith 
Concerning the Judicial Oath », p. 10.
51.  Selon certains récits, Muʿāwiya aurait générale-
ment insisté pour que le demandeur prête serment 
concernant la véracité de ses allégations. Masud, 
« Procedural Law between Traditionists, Jurists and 
Judges », p. 399. Le rôle de Muʿāwiya dans l’élabora-
tion des procédures de serment apparaît notamment 
dans Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 122.
52.  Abū Yūsuf, Kitāb al-āṯār, p. 161.
53.  Serjeant, « The Caliph ʿUmar’s Letters », 
p. 78-79.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 165

Abū Ḥanīfa et Ibn Abī Laylā – aurait attribué à ʿUmar les préceptes essentiels de sa doctrine 
en matière de procédure. Si cette hypothèse se confirme, deux « écoles » kūfiotes se seraient 
opposées – probablement vers le début du iie siècle de l’hégire – sur les moyens de réaliser 
l’égalité des plaideurs devant le cadi : une doctrine défendait une égalité stricte et triompha dans 
le ḥanafisme. Une autre, plus tard tombée en désuétude, et dont la lettre de ʿ Umar à Muʿāwiya 
serait représentative, aurait considéré que la réalisation de la justice nécessitait parfois de favo-
riser un plaideur inférieur à un adversaire plus puissant et plus sûr de lui, afin de compenser les 
effets subjectifs des disparités sociales. Rares sont les traces d’une telle doctrine. Deux récits 
relatifs au cadi de Baṣra Iyās b. Muʿāwiya (m. c. 121/739) – célébré par la littérature postérieure, 
notamment pour son pragmatisme 54 – laissent cependant soupçonner qu’une telle pratique lui 
était associée. Al-Ğāḥiẓ et d’autres udabā’ racontent que, dans sa jeunesse, Iyās comparut avec 
un vieillard devant un cadi du calife ʿAbd al-Malik et qu’il se plaça en avant de son adversaire. 
Le cadi le lui reprocha en raison de l’âge avancé du plaideur et Iyās répliqua : « La vérité est 
plus âgée que lui 55 ! » Iyās n’entendait pas reculer ; de son côté le cadi syrien ne critiquait pas 
tant sur le principe l’inégale position des plaideurs que l’inversion d’une préséance revenant 
au vieillard. Dans une autre anecdote, Iyās, présenté comme un nouveau Salomon, « éloigne » 
(baʿʿada) une plaignante tandis qu’il « rapproche » (qarraba) son adversaire, avant d’intervertir 
leurs positions respectives, et ceci afin de leur parler sans être entendu de l’autre 56. Bien que 
ces ḫabar-s aient toute l’apparence de récits légendaires 57, l’attribution d’une procédure si peu 
conforme au consensus des juristes plus tardifs à un cadi « exemplaire » des débuts de l’Islam 
suggère qu’ils recouvrent peut-être une pratique historique réelle.
La troisième recommandation de ʿUmar à Muʿāwiya, relative aux « étrangers » de passage, 

fut en revanche acceptée plus largement et le fiqh continua de leur réserver un traitement 
privilégié. Si des « étrangers » (ġurabā’) sont impliqués dans un procès, écrit al-Ḫaṣṣāf, le cadi 
doit s’occuper d’eux avant de trancher les litiges des autochtones 58. Ils échappaient peut-être, 
de la sorte, au tirage au sort déterminant l’ordre de passage des plaideurs. Les voyageurs en 
transit sont les principaux concernés par cette règle : les retenir trop longtemps en ville nuirait 
à leurs affaires. Mais de manière plus large, ces « étrangers » dont les affaires sont prioritaires 
paraissent s’opposer aux « habitants de la ville » (ahl al-miṣr) et incluent peut-être les populations 
rurales des alentours, relevant de la même juridiction. Celles-ci devaient, en théorie, pouvoir 
venir à l’audience, soumettre leur plainte et revenir chez elles dans une même journée 59.
Les tenants de l’alignement des plaideurs sur une même ligne, sans considération de leur 

statut social, finirent généralement par l’emporter. Mais l’égalité entre groupes sociaux fut 
avant tout un idéal que tous – y compris certains fuqahā’ – n’étaient pas prêts à appliquer de 
manière absolue. Al-Ḫaṣṣāf accepte l’inégalité des plaideurs lorsque ceux-ci ne comparaissent 

54.  Voir Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 241.
55.  Al-Ğāḥiẓ, al-Bayān wa-l-tabyīn, I, p. 101 ; Ibn 
Qutayba, ʿUyūn al-aḫbār, I, p. 71 ; Ibn ʿAbd Rabbih, 
al-ʿIqd al-farīd, II, p. 50.
56.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 332.

57.  Wakīʿ rapporte une version différente de cette 
histoire, où le protagoniste est le cadi Šurayḥ. Wakīʿ, 
Aḫbār al-quḍāt, II, p. 222.
58.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 100.
59.  Tillier, Les cadis d’Iraq à l’époque ʿabbāside, 
p. 270.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal166

pas devant un cadi, mais devant un gouverneur : ce dernier, dit-il, a le droit de les traiter de 
manière différenciée 60. Un siècle plus tard, al-Ğaṣṣāṣ tend à définir une égalité plus rigoureuse : 
il se récrie que cela est certes possible si l’on vient juste saluer l’émir, mais lorsque ce dernier 
agit comme juge, il est tenu par le même principe d’égalité que le cadi 61.

	 Dominés et dominants
L’égalité des plaideurs était parfois remise en cause lors de procès entre individus de 

groupes religieux différents. Les ḏimmī-s – essentiellement les juifs et les chrétiens, à qui les 
musulmans accordaient protection et liberté de culte – disposaient de leurs propres institutions 
judiciaires 62 et y recouraient pour régler les dissensions intracommunautaires. C’est pourquoi 
leur comparution devant le cadi apparaît peu dans les sources narratives. Ils se présentaient à 
lui lorsque leurs relations avec les musulmans (ou avec des adeptes d’une autre communauté 
que la leur 63) les y obligeaient : pour des litiges commerciaux – cas le plus fréquent – ou pour 
des affaires criminelles. À Bagdad, Abū Yūsuf fit venir à l’audience les parents d’un ḏimmī 
assassiné par un musulman 64. En 284/897, le cadi Yūsuf b. Yaʿ qūb eut à examiner le cas d’un 
chrétien accusé d’avoir insulté le Prophète 65. Les individus ou les groupes venaient occasion-
nellement trouver le cadi pour des affaires liées à leur statut religieux. Dans la seconde moitié 
du iie/viiie siècle, le cadi de Baṣra Sawwār b. ʿAbd Allāh vit arriver un juif désireux de se 
convertir à l’islam devant lui. Néanmoins, l’homme n’avait pas déposé de placet (ruqʿa) en début 
de séance comme les plaignants ordinaires, et le cadi le fit attendre : ce respect excessif de l’ordre 
de comparution des plaideurs suscita de vives critiques auprès des gens de mosquée 66. Vers 
l’an 200/815-816, le cadi de Mossoul al-Ḥasan b. Mūsā al-Ašyab reçut un groupe de chrétiens 
lors d’un procès visant à déterminer si leur église pouvait être reconstruite 67.
Plus qu’aux affaires – généralement banales – qui conduisaient les ḏimmī-s au tribunal, 

les sources narratives s’intéressent à leur manière de prêter serment (yamīn) lorsque celui-ci 
leur incombait. En venant devant le cadi, ils acceptaient implicitement les procédures et les 
preuves légales prévues par le fiqh, et devaient obligatoirement exécuter le jugement du cadi, 
qui tranchait conformément aux normes développées dans son maḏhab 68. S’ils se trouvaient en 

60.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 103.
61.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 103.
62.  Voir notamment Goitein, A Mediterranean 
Society, II, p. 311 sq. ; Tyan, Histoire de l’organisation 
judiciaire, p. 91.
63.  Al-Šāfiʿī, Kitāb al-umm, VII, p. 42.
64.  Al-Ṣaymarī, Aḫbār Abī Ḥanīfa, p. 105 ; al-Ḫaṭīb, 
Ta’rīḫ Baġdād, XIV, p. 256.
65.  Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ, V, p. 618-619 ; Ibn al-Ğawzī, 
al-Muntaẓam, VII, p. 299-300.
66.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 65.

67.  Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, VII, p. 440 ; Ibn 
al-Ğawzī, al-Muntaẓam, VI, p. 192. Cf. Robinson, 
Empire and Elites, p. 11.
68.  Abū Yūsuf, Kitāb al-ḫarāğ, p. 177 ; al-Šāfiʿī, Kitāb 
al-umm, VII, p. 42 ; al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 596, 
601 ; Qudāma b. Ğaʿfar, Kitāb al-ḫarāğ, p. 42. Comme 
les musulmans, les voleurs ḏimmī-s étaient passibles 
de l’amputation de la main. En cas de fornication 
(zinā), cependant, al-Ḫaṣṣāf considère que la peine 
de mort ne peut être prononcée à leur encontre 
(al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 740). Al-Ğaṣṣāṣ (dans 
al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 596) considère également 
que les chrétiens ne sont pas passibles du ḥadd pour 
consommation de boissons fermentées.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 167

position de défendeurs alors que leurs accusateurs n’avaient aucune preuve testimoniale (bayyina) 
à présenter, un serment d’innocence pouvait leur être déféré. Mais la formule proposée par le 
cadi devait s’adapter à leur religion : le serment devait engager pleinement le croyant devant 
Dieu, tel qu’il se Le représentait, mais sans enfreindre les principes de la foi musulmane. Le 
ḥanafite al-Ḫaṣṣāf préconisa de faire jurer les chrétiens « par Allāh le Très-Haut qui a révélé 
l’Évangile à ʿĪsā, le salut soit sur lui », les juifs « par Allāh le Très-Haut qui a révélé la Torah à 
Mūsā, notre prophète, le salut soit sur lui », et les zoroastriens « par Allāh qui a créé le feu » 69. 
Le lieu où le ḏimmī devait prononcer son serment faisait aussi l’objet de controverses : selon 
Wakī ,ʿ Abū Yūsuf avait pour habitude à la fin du iie/viiie siècle d’envoyer un de ses auxiliaires 
faire jurer les chrétiens et les juifs à l’église ou à la synagogue, probablement afin de renforcer 
la solennité de leur engagement devant Dieu 70. Il ne faisait en cela que suivre l’exemple de 
certains de ses prédécesseurs kūfiotes, comme al-Šaʿ bī (m. entre 103/721 et 110/728) 71. Quelques 
décennies plus tard, pourtant, al-Ḫaṣṣāf s’éleva contre une telle pratique, arguant que même 
un musulman ne devait pas aller spécialement à la mosquée pour prêter serment 72. Selon les 
mālikites, les chrétiens devaient en certains cas prêter serment à l’église, tout comme les mu-
sulmans devaient le faire à la mosquée 73. Le plus important, soulignait Ibn al-Qāṣṣ, était que 
le plaideur prête serment en présence de membres de son groupe confessionnel : la pression 
sociale ainsi exercée sur lui devait le dissuader de se parjurer 74.

Les ḏimmī-s qui venaient trouver le cadi semblaient connaître la procédure et s’y soumettre. 
Un rare cas de contestation est néanmoins évoqué par al-Ḫaṭīb : au début du iiie/ixe siècle à 
Baṣra, un juif impliqué dans un procès contre un musulman refusa que ce dernier jure « par 
Celui qui est le seul dieu (wa-llaḏī lā ilāha illā huwa) » proposée par ʿĪsā b. Abān : s’il était 
vrai, comme le professait ce cadi, que le Coran était créé, cette formule coranique ne convenait 
pas car il fallait jurer par le Créateur et non par le créé ; pris de cours, le cadi dut ajourner la 
séance 75.
Au-delà du traitement particulier de leurs serments, les ḏimmī-s ne comparaissaient pas, en 

droit, sur un pied d’égalité avec les musulmans 76. Leur venue à l’audience, qui se déroulait la 
plupart du temps dans la grande mosquée, pouvait être considérée avec une certaine réticence. 
En Égypte, à la fin de l’époque umayyade, le cadi Ḫayr b. Nuʿaym sortait à la porte de la 
mosquée pour trancher les litiges des chrétiens 77 ; d’autres n’acceptèrent longtemps de recevoir 

69.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 183 ; voir également 
al-Saraḫsī, al-Mabsūṭ, XVI, p. 119. L’opinion des 
šāfiʿites était comparable (al-Šāfiʿī, Kitāb al-umm, VI, 
p. 259 ; VII, p. 35 ; Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 76). 
Les mālikites considéraient plutôt que les ḏimmī-s 
devaient simplement jurer « par Allāh ». Saḥnūn, al-
Mudawwana l-kubrā, V, p. 135. Voir Fattal, Le statut 
légal des non-musulmans, p. 365.
70.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, III, p. 259.
71.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 416.

72.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 184.
73.  Saḥnūn, al-Mudawwana l-kubrā, V, p. 134-135.
74.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 76.
75.  Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, XI, p. 160 ; Ibn al-
Ğawzī, al-Muntaẓam, VI, p. 310. Cette anecdote fut 
peut-être mise en circulation par des adversaires 
du pouvoir, désireux de démontrer l’absurdité de ce 
dogme théologique.
76.  Cf. Morabia, Le Ğihād, p. 283.
77.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 351.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal168

les chrétiens qu’à leur domicile et ce ne fut qu’à la fin du iie siècle qu’un cadi venu d’Iraq, 
Muḥammad b. Masrūq, introduisit l’usage de les accueillir normalement dans la mosquée 78. 
Un serviteur chrétien du calife al-Muʿtaḍid vint un jour trouver le mālikite Ismāʿīl b. Isḥāq 
au tribunal et, devant les protestations de ses témoins instrumentaires – qui lui reprochaient 
d’avoir salué l’homme avec égards –, le cadi dut justifier sa présence par un verset coranique 79. 
Si les fuqahā’ considéraient de façon unanime qu’un cadi avait l’obligation de trancher tout 
litige opposant un musulman et un non-musulman 80, il n’en allait pas de même lorsque deux 
ḏimmī-s d’une même religion se présentaient à lui. Selon Abū Yūsuf, le cadi devait traiter 
leur affaire. Mais pour la plupart des autres juristes (y compris Abū Ḥanīfa), cette obligation 
tombait lorsqu’un des plaideurs ne désirait pas soumettre l’affaire au cadi 81. Al-Šāfiʿī préférait 
que le cadi s’abstienne de juger des ḏimmī-s si aucun musulman n’était impliqué dans leur 
conflit : il pouvait alors renvoyer le procès devant un juge de leur communauté 82. Le šāfiʿite 
Ibn al-Qāṣṣ préconisait également que le cadi s’abstienne de juger si l’un des deux plaideurs 
ḏimmī-s ne souhaitait pas se plier à son jugement 83. Comme à la ville, les ḏimmī-s ne disposaient 
pas à l’audience des mêmes droits que les musulmans. Leur capacité juridique était limitée à 
l’égard des musulmans : ils ne pouvaient ni témoigner contre eux (à moins de se convertir à 
l’islam) 84, ni agir en tant qu’exécuteur testamentaire (waṣī) de l’un d’entre eux 85. De surcroît, 
l’égalité de principe entre plaideurs ne leur était pas toujours reconnue : au ive/xe siècle, le 
šāfiʿite Ibn al-Qāṣṣ considérait que cette règle ne s’appliquait pas aux ḏimmī-s confrontés à 
des musulmans et rapportait que ʿAlī b. Abī Ṭālib avait refusé de s’asseoir à égalité avec un 
adversaire juif devant le cadi Šurayḥ 86.
L’égalité n’allait pas de soi, non plus, lorsqu’un procès impliquait des hommes de pouvoir 

ou leurs proches. L’audience, qui se tenait le plus souvent à la mosquée, était ouverte au pu-
blic et la foule des plaideurs ou des curieux s’y massait 87. Rendue aux yeux de tous, la justice 
offrait un spectacle tragique ou comique 88, selon le cas, mais presque toujours déterminant 

78.  Ibid., p. 390.
79.  Al-Qāḍī ʿIyāḍ, Tartīb al-madārik, III, p. 174 ; 
al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, VI, p. 287.
80.  Fattal, Le statut légal des non-musulmans, 
p. 350.
81.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 37-38.
82.  Al-Šāfiʿī, Kitāb al-umm, VII, p. 42, 44. Cf. Fattal, 
Le statut légal des non-musulmans, p. 120.
83.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 37. Sur la compéten-
ce du cadi dans les procès entre non-musulmans, voir 
Fattal, Le statut légal des non-musulmans, p. 351 sq.
84.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 720, 724. Au début 
du ive/xe siècle, cette règle était officiellement rap-
pelée par le calife dans ses diplômes d’investiture 
aux cadis (Qudāma b. Ğaʿfar, Kitāb al-ḫarāğ, p. 42). 
Voir Schacht, Introduction au droit musulman, p. 161 ; 

Fattal, Le statut légal des non-musulmans, p. 361.
85.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 481.
86.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 46 ; voir également 
Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 200 ; Abū Hilāl, Kitāb 
mā ḥtakama, fol. 18r. Voir également les sources 
postérieures citées par Fattal, Le statut légal des non-
musulmans, p. 361.
87.  Voir Tillier, « Un espace judiciaire entre public 
et privé », p. 511-512.
88.  Voir par exemple al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, XI, 
p. 197-198, où un vénérable dignitaire abbasside est 
contraint par le calife al-Rašīd à se rendre pieds nus 
à l’audience de ʿ Umar b. Ḥabīb, cadi d’al-Ruṣāfa. Un 
tapis de feutre fut néanmoins déployé de la porte de 
son palais à celle de la mosquée.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 169

pour les justiciables qui y jouaient non seulement leurs biens et leurs droits, mais aussi leur 
honneur et leur réputation. Pour un individu de haut rang, comparaître à l’audience obligeait 
déjà à reconnaître son infériorité de circonstance devant le cadi et sa soumission à son ver-
dict ; s’exhiber devant la foule à égalité avec un adversaire de statut inférieur pouvait a fortiori 
paraître dégradant, surtout lorsque ce dernier risquait de l’emporter. Ğaʿ far b. al-Qāsim al-
Hāšimī, gouverneur de Baṣra sous al-Wāṯiq 89, s’attira la colère du calife et celui-ci demanda 
au cadi Aḥmad b. Riyāḥ de le juger aux maẓālim (tribunal du redressement des torts). Le cadi 
ordonna à l’émir déchu de se présenter tous les jours au tribunal, afin qu’il puisse comparaître 
sur-le-champ lorsque plainte était portée contre lui. Un jour, après que l’audience eut été levée, 
Ğaʿ far b. al-Qāsim dit au cadi : « Ô juge ! Des gens vils (ri āʿʿ al-nās) et grossiers (šuwāẓ min 
šuwāẓi-him) viennent nous trouver, et tous n’ont pas besoin de nous 90. Que penserait le juge 
(al-ḥākim) de nous réserver une ou deux audiences par semaine ? Nous y viendrions, ainsi que 
nos adversaires : nous nous exécuterions devant ceux qui réclameraient quelque chose de vrai 
(ḥaqq) et nous nous défendrions face à ceux qui prétendraient quelque chose de faux (bāṭil). » 
Devant les protestations du cadi, Ğaʿ far b. al-Qāsim sous-entendit qu’en tant que Hāšimite, 
il ne méritait pas d’être mélangé au bas peuple : « c’est ainsi que j’ai été créé, que je vis et que 
je mourrai », conclut-il 91. Un procès ne pouvait en principe avoir lieu en l’absence d’une des 
parties et les cadis pouvaient user de divers procédés pour contraindre un défendeur à répon-
dre à leur convocation 92. Au iiie/ixe siècle, le droit ḥanafite prévoyait largement la possibilité 
qu’un plaideur envoie un wakīl (fondé de pouvoir) à l’audience pour le représenter 93, et nombre 
d’individus de haut rang évitèrent certainement grâce à cela les désagréments d’une compa-
rution au milieu de la populace. Au siècle précédent, pourtant, certains cadis considéraient 
qu’un individu présent dans la localité du procès ne pouvait déléguer de représentant qu’en 
cas de maladie : ce fut le cas, à Baṣra, du cadi Ḫālid b. Ṭalīq 94. Contrairement à Abū Yūsuf et 
al-Šaybānī, Abū Ḥanīfa considérait qu’un plaideur du district ne pouvait se faire représenter 
par un wakīl qu’avec l’autorisation de son adversaire 95.
Les individus de haut rang manifestaient parfois de fortes réticences face à la perspective de 

se présenter au cadi. Vers 155/772, un « Nabatéen » (nabaṭī) 96 en appela contre Zaynab, la fille 
de l’ancien gouverneur de Baṣra Sulaymān b. ʿ Alī, haut représentant de la famille abbasside. Le 
cadi Sawwār b. ʿAbd Allāh l’assigna à comparaître, mais elle refusa et Sawwār dut ordonner à 
l’émir al-Hayṯam b. Muʿāwiya 97 de l’amener ; comme ce dernier protestait qu’ il s’agissait d’une 

89.  Al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, XI, p. 123.
90.  C’est-à-dire que dans la foule des plaideurs, 
seul un petit nombre vient se plaindre de l’ancien 
gouverneur.
91.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 179.
92.  Ziadeh, « Compelling Defendant’s Appearance 
at Court », p. 309 sq.
93.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 156 sq., 249, 499 sq.
94.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 128 (le wakīl est ici 
appelé ğarī).

95.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 499.
96.  « Nabatéen » était notamment la dénomination 
des populations autochtones s’adonnant à l’agricul-
ture dans le Sawād irakien. Voir Pellat, Le milieu 
baṣrien, p. 22 ; Fahd, « Nabaṭ », EI2, VII, p. 836.
97.  Al-Hayṯam b. Muʿāwiya (m. 156/773) fut gouver-
neur de Ṭā’if et de La Mecque en 141/758-759, puis 
de Baṣra en 155-156/772-773. Al-Ziriklī, al-Aʿlām, 
VIII, p. 105 ; Pellat, Le milieu baṣrien, p. 281.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal170

fille de gouverneur, le cadi lui écrivit : « En vertu de son haut rang (iḏ kānat bi-hāḏa l-mawḍiʿ 
al-sanī), elle doit être la première à rendre d’elle-même ce qu’elle doit 98 ! » Le statut social de 
l’accusée contrastait particulièrement avec celui du demandeur. À côté de l’admiration qu’ils 
suscitaient pour leur savoir technique, les « Nabatéens » constituaient alors une catégorie mé-
prisée, située au bas de l’échelle sociale : non seulement ils n’étaient pas arabes, mais en plus 
ils (ou leurs ancêtres) s’étaient convertis sans s’allier par walā’ à aucune tribu 99. Sous le calife 
al-Mahdī, leur statut inférieur transparaissait encore lors de la distribution du ʿaṭā’ : à Kūfa, 
ils percevaient une somme moindre que celle des mawālī, qui recevaient eux-mêmes moins 
d’argent que les Arabes 100. Le cadi de Kūfa Ibn Šubruma les considérait comme des esclaves 101 
et ce ne fut pas sans scandale que Nūḥ b. Darrāğ, issu de cette catégorie, accéda plus tard à 
la judicature de la même ville 102. Sawwār b. ʿAbd Allāh comprenait la gêne qu’éprouvait une 
femme de bonne famille à s’aligner en public avec un homme de vile condition ; il ne tenait 
qu’à elle, dit-il en substance, de tenir ses engagements et d’éviter ainsi d’être citée en justice.
D’autres cadis eurent maille à partir avec de hauts dignitaires qui refusaient de s’asseoir 

à égalité avec leurs adversaires. Ainsi ʿUmar b. Ḥabīb, cadi d’al-Rusāfa sous al-Rašīd, dut-il 
vertement admonester le vieux ʿAbd al-Ṣamad b. ʿAlī (m. 185/801) 103, prestigieux représentant 
de la dynastie, pour que celui-ci s’aligne devant lui avec son accusateur 104. Sous al-Mahdī, le 
cadi Šarīk b. ʿAbd Allāh punit un arrogant wakīl de Mu’nisa (la fille du calife), qui prétextait 
de ses relations avec elle pour rabaisser son adversaire 105. À la fin du iiie/ixe siècle, encore, 
le cadi de Bagdad Yūsuf b. Yaʿ qūb ordonna à son ḥāğib d’asseoir de force un haut serviteur 
d’al-Muʿtaḍid sur la même ligne (muwāzāt) que son accusateur : en vertu de sa position auprès 
de la dynastie, l’homme prétendait s’asseoir à une place plus élevée (irtafaʿa fī l-mağlis) 106. Le 
plus souvent, les hauts dignitaires attaqués en justice par de simples quidams s’abstenaient 
tout simplement de répondre à leur convocation au tribunal. Le cadi pouvait en théorie faire 
amener un plaideur récalcitrant manu militari 107 ; en pratique, il était presque impossible d’user 
de la force avec de trop puissants personnages – à moins que le calife lui-même ne prenne les 
choses en main 108 – et certains cadis se rendirent célèbres pour les ruses qui leur permirent 
de faire comparaître des membres de la ḫāṣṣa 109.

98.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 62.
99.  Ibid., III, p. 167.
100.  Ibid., p. 158.
101.  Ibid., p. 123.
102.  Ibid., p. 182-183 ; al-Ğāḥiẓ, Kitāb al-ḥayawān, 
VII, p. 165 ; al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, XIII, p. 317.
103.  Al-Ziriklī, al-Aʿlām, IV, p. 11.
104.  Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, XI, p. 197-198 ; Ibn 
al-Ğawzī, al-Muntaẓam, VI, p. 162.
105.  Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, IX, p. 292.
106.  Al-Qāḍī ʿIyāḍ, Tartīb al-madārik, III, p. 184 ; 
Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam, VII, p. 411 ; al-Ḫaṭīb, 
Ta’rīḫ Baġdād, XIV, p. 313.

107.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 245.
108.  Voir le procès intenté à Raqqa sous al-Rašīd 
contre ʿĪsā b. Ğaʿfar, un dignitaire abbasside, dans 
Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, III, p. 287 ; Ibn al-Ğawzī, al-
Muntaẓam, V, p. 538-539.
109.  Le cadi de Bagdad Ḥafṣ b. Ġiyāṯ conseilla par 
exemple à un Ḫurāsānien en litige avec un puissant 
wakīl d’Umm Ğaʿfar, la femme d’al-Rašīd, d’amener 
celui-ci devant le cadi pour une autre affaire, et d’en 
profiter pour porter plainte contre lui. Al-Ḫaṭīb, 
Ta’rīḫ Baġdād, VIII, p. 187-189 ; Ibn al-Ğawzī, al-
Muntaẓam, VI, p. 46-48 ; Ibn Ḫallikān, Wafayāt 
al-aʿyān, II, p. 199-200.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 171

Les choses se compliquaient lorsque le défendeur occupait de hautes fonctions gouverne-
mentales, comme un émir de province. Dans les années qui suivirent la révolution abbasside, 
les gouverneurs étaient encore les premiers dépositaires du pouvoir judiciaire et rares furent 
probablement les cadis à oser convoquer leurs délégants comme simples justiciables 110. La 
réforme d’al-Manṣūr (r. 132-158/754-775), qui entreprit de rattacher la judicature au califat, 
permit une évolution dans ce sens, mais les gouverneurs mettaient peu de grâce à se présenter 
à l’audience. À la crainte de devoir s’aligner avec un homme du peuple s’ajoutait l’humiliation 
de se voir assigner une place inférieure à celle du cadi le temps du procès. Longtemps le cadi 
n’avait été qu’un subordonné du gouverneur et beaucoup n’acceptaient que de mauvais gré leur 
nouvelle égalité statutaire. Peu avant 170/786, Šarīk b. ʿAbd Allāh convoqua le gouverneur 
de Kūfa, Mūsā b. ʿĪsā 111, accusé par une noble femme d’avoir détruit un mur de clôture de sa 
propriété. Il fallut au cadi déployer tous les moyens de pression possibles (emprisonnement des 
hommes de l’émir, menace de recourir au calife) pour que Mūsā daigne enfin venir à l’audience 
pour y être condamné. Mais à peine son jugement rendu, le cadi se leva, fit asseoir l’émir à ses 
côtés et le salua avec tout le respect dû à un gouverneur 112.
Il était plus délicat encore de convoquer le calife ou ses proches collaborateurs. Muḥammad b. 

ʿImrān, cadi de Médine, s’y essaya lorsque plainte fut portée contre Abū Ayyūb al-Mūriyānī 113, 
de passage à l’occasion du Pèlerinage : le haut secrétaire ne se présenta pas à l’audience ni 
n’envoya de wakīl, et s’en prit violemment au cadi quand ce dernier lui en fit le reproche 114. 
Lorsque l’accusé était le calife, tous les récits ne cachent pas la difficulté de le faire asseoir à côté 
de son adversaire. Selon al-Ṣaymarī, Abū Yūsuf transmettait un jour des requêtes à al-Rašīd, 
qui donnait audience de maẓālim (redressement des torts), lorsqu’un paysan du Sawād osa 
porter plainte contre le souverain en personne, l’accusant de s’être illégalement emparé d’un 
jardin. Très ennuyé, le grand cadi tenta de dissuader l’homme de poursuivre sa démarche et 
lui conseilla d’accuser plutôt quelqu’un d’autre. Comme le quidam insistait, il dut soumettre la 
plainte au calife, et devant ses dénégations il fit comparaître l’homme. Ce dernier, qui n’avait 
pas de bayyina à produire, demanda à Abū Yūsuf de déférer le serment au calife : celui-ci jura 
de son innocence et l’homme se retira en grommelant. Le grand cadi, dit-on, se repentit ensuite 
de l’avoir laissé assis par terre alors qu’al-Rašīd siégeait sur un trône, ce qui avait pu influencer 
l’issue du procès 115. Peut-être ce récit est-il beaucoup plus près de la réalité historique que ceux 
d’Abū Hilāl al-ʿAskarī : les remords attribués à Abū Yūsuf dissimulent à peine l’impossibilité 
de faire comparaître, à cette époque, un calife et un paysan sur un pied d’égalité.

110.  Tyan (Histoire de l’organisation judiciaire, p. 282) 
cite al-Kindī (Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 356) afin de mon-
trer que l’égalité entre plaideurs était respectée même 
lorsqu’un procès impliquait un homme de pouvoir 
– al-Kindī évoque un procès entre ʿAbd al-Malik 
b. Marwān al-Nuṣayrī et son neveu, vers 133/750. 
Néanmoins, le premier n’est alors plus gouverneur 
d’Égypte (il a été révoqué par les Abbassides ; voir al-
Ziriklī, al-Aʿlām, IV, p. 165), et par ailleurs il montre 
peu d’entrain à s’aligner sur son adversaire, reprochant 

son ingratitude au cadi Ḫayr b. Nuʿāym.
111.  Sur ce gouverneur, voir al-Ṭabarī, Ta’rīḫ, IV, 
p. 603, 620.
112.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, III, p. 171. Voir égale-
ment al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, IX, p. 290-291 ; Ibn 
al-Ğawzī, al-Muntaẓam, V, p. 417.
113.  Voir Bosworth, « al-Mūriyānī », VII, p. 628.
114.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 184.
115.  Al-Ṣaymarī, Aḫbār Abī Ḥanīfa, p. 105-106.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal172

	 Le tribunal, révélateur des inégalités socioculturelles
L’égalité des plaideurs n’était pas qu’une question de position par rapport au cadi : ce 

dernier devait, en droit, afficher une attitude strictement identique avec les deux adversaires. 
L’ insistance des juristes sur ce point suggère que, dans la réalité, il en allait souvent autrement, 
ce dont les sources biographiques gardent des traces. Souvent issus eux-mêmes de la frange 
supérieure de la société, les cadis tendaient à traiter de manière inégale les plaideurs se distin-
guant par leur lignage ou leur statut social. À la fin du iie/viiie siècle, dans les amṣār irakiens, 
l’appartenance tribale comptait encore pour beaucoup dans les rapports sociaux, a fortiori 
lorsqu’elle se doublait de mérite religieux, et ceci pouvait orienter la perception d’un litige par 
un cadi. Vers 166/782-783, lors d’un conflit entre un mawlā de Qurayš et un autre des Anṣār, 
le cadi de Baṣra Ḫālid b. Ṭalīq prit parti pour ce dernier en vertu de la faveur dont les Anṣār 
jouissaient auprès du Prophète 116. À la même époque, deux hommes vinrent se disputer de-
vant le kūfiote Šarīk b. ʿAbd Allāh – l’un affirmant que l’autre était son esclave, et ce dernier 
clamant qu’il était libre –, et le cadi ordonna à chacun de donner un garant (kafīl) à l’autre 
en attendant que l’affaire soit examinée à l’audience. Comme l’un des deux refusait, Šarīk se 
mit à le houspiller et à lui reprocher son injustice, mais il se radoucit brusquement lorsque 
l’homme déclina sa généalogie, qui remontait au célèbre Compagnon ʿAmmār b. Yāsir 117. Un 
témoin de la scène, qui devint à son tour cadi un peu plus tard, raconta : « Je vis Šarīk se ra-
mollir, se faire tout petit, et je sus que la manœuvre (al-sa iʿyya) avait réussi. Il dit : “Qu’Allāh 
prenne ʿAmmār en sa miséricorde !”, puis l’informa d’une voix doucereuse que telle était la 
procédure 118. » Un plaideur de plus humble condition qui eût osé élever ainsi la voix contre le 
cadi eût probablement encouru un châtiment discrétionnaire.
Une telle attitude ne contredisait pas totalement les règles élaborées par les fuqahā’. Si le 

cadi était en principe tenu de montrer un même visage à chacun, il fut en définitive reconnu 
que toutes les catégories sociales n’encouraient pas les mêmes sanctions. Déjà au début du 
iiie/ixe siècle, l’émir Ṭāhir b. al-Ḥusayn Ḏū l-Yamīnayn recommandait à son fils ʿAbd Allāh, 
nommé gouverneur du Diyār Rabīʿa, d’appliquer « les peines légales (ḥudūd) aux criminels 
en fonction de leur position sociale (ʿ alā qadr manāzili-him) 119 ». Cet avis ne fut pas entériné 
par les juristes, pour qui les ḥudūd devaient en principe être exécutés sans considération de 
la place du coupable dans la hiérarchie sociale (si ce n’est sa condition juridique : libre/esclave, 
muḥṣan/ġayr muḥṣan). En revanche, les peines discrétionnaires (taʿzīr) pouvaient s’adapter au 
groupe d’appartenance de l’individu. Au ve/xie siècle, le šāfiʿite al-Māwardī et le ḥanbalite Abū 
Yaʿ lā Ibn al-Farrā’ recommandaient tous deux d’appliquer des sanctions inversement propor-
tionnelles au niveau social des condamnés. Pour un même « délit », un homme de haut rang 
(ğalla qadru-hu) méritait juste que l’on se détourne de lui (al-iʿrāḍ ʿan-hu) ; un individu moins 

116.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 132-133.
117.  Voir al-Ziriklī, al-Aʿlām, V, p. 36.
118.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, III, p. 173. Sur cette 
procédure, voir al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 224.

119.  Ibn Ṭayfūr, Kitāb Baġdād, p. 28. Sur l’épître 
de Ṭāhir à son fils ʿAbd Allāh, voir Bosworth, « An 
Early Arabic Mirror for Princes », p. 26 sq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 173

considérable devait être admonesté ou humilié verbalement – sans toutefois être insulté – ; 
les gens du peuple devaient, quant à eux, être jetés en prison pour des durées dépendant à la 
fois de leurs rangs dans la société (rutab) et de la nature de leurs fautes 120. Égalité devant le 
cadi n’impliquait pas toujours égalité devant les peines : lorsqu’un châtiment n’était pas expli-
citement prévu par la Loi, des critères sociaux reprenaient l’ascendant sur l’égalité théorique 
des musulmans 121. Les catégories légales se surimposaient aux catégories sociales, mais ne les 
remplaçaient pas.
L’appartenance sociale n’influait pas seulement sur les peines, mais sur toute la mécani-

que du procès. Il est bien connu aujourd’hui que le niveau socioculturel d’un individu peut 
influencer sa condamnation : un pauvre peu éduqué se défend moins bien qu’un riche diplômé. 
Sans le formuler de cette façon, les sources islamiques font à peu près le même constat. Deux 
marqueurs sociaux transparaissent particulièrement, qui pouvaient orienter l’issue d’un procès : 
la langue et la culture juridique.
Peu d’indices permettent de déterminer le registre de langue employé au tribunal. Comme 

la plupart du temps dans les sources classiques, les biographies de cadis restituent des dialogues 
en ʿarabiyya fuṣḥā, et non dans le registre dialectal du quotidien. Au-delà des reconstitutions 
inhérentes à ce genre historiographique, peut-être attendait-on que la langue employée devant 
le cadi soit l’arabe littéraire. Cela expliquerait les difficultés que certains plaideurs semblaient 
éprouver à s’exprimer et les quiproquos que cela pouvait engendrer. Vers 160/776, une femme 
vint trouver ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī à Baṣra et lui dit : « Qu’Allāh prodigue ses 
bienfaits au cadi ! Mon mari ne s’accouple pas à moi devant toi (lā yuğāmiʿunī iʿnda-k) : puis-je 
lui demander une caution ? » Elle fut immédiatement rabrouée par le héraut (munādī), qui lui 
interdit de se montrer insolente devant le cadi. Mais ce dernier l’interrompit car il avait compris 
la signification réelle de ces paroles : la femme voulait dire que son mari ne pouvait pas « se 
joindre à elle » et venir au tribunal, et une caution (kafīl) pouvait en ce cas être exigée de lui 122. 
Divers récits témoignent des difficultés que certains plaideurs éprouvaient à manier la langue 
littéraire 123, tandis que d’autres plus cultivés pouvaient s’adonner à des joutes verbales en prose 
rimée (sağʿ) avec le cadi 124. Certains juristes ḥanafites reconnaissaient que tous les justiciables 
ne montraient pas une même aisance devant le cadi : d’aucuns pouvaient être troublés au point 
d’en perdre la parole 125. Pour y remédier, al-Ḫaṣṣāf autorisait un plaideur à présenter sa plainte 

120.  Al-Māwardī, al-Aḥkām al-sulṭāniyya, p. 293 
(trad. Fagnan, p. 505) ; Abū Yaʿlā Ibn al-Farrā’, 
al-Aḥkām al-sulṭāniyya, p. 279. Cf. Schneider, « Im�-
prisonment in Pre-classical and Classical Islamic 
Law », p. 163-164.
121.  Chez les juristes mālikites, la sanction d’une 
épouse désobéissante dépendait également de son 
niveau social. Voir Marìn, « Disciplining Wives », 
p. 34-35.
122.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 108. Voir al-Ḫaṣṣāf, 
Adab al-qāḍī, p. 216.

123.  Voir par exemple Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, III, 
p. 187, où un plaideur se fait expliquer le sens de 
naḏl (abject).
124.  Al-Ḫaṭīb, Ta’rīḫ Baġdād, VIII, p. 31. Voir 
également al-Ṣaymarī, Aḫbār Abī Ḥanīfa, p. 112, où 
Zufar b. al-Huḏayl (un des principaux disciples 
d’Abū Ḥanīfa) se fait remarquer pour son éloquence 
à l’audience du cadi al-Ḥağğāğ b. Arṭāt.
125.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, 
p. 123.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal174

par écrit, sur un placet (qiṣṣa). Néanmoins cette procédure fit l’objet de débats : si al-Ḫaṣṣāf n’y 
voyait rien qui « puisse renforcer l’intimité (iḫtiṣāṣ) [du cadi] avec un plaideur au détriment de 
l’autre 126 », al-Ğaṣṣāṣ rapporte que le cadi Šurayḥ n’acceptait pas une telle pratique. Lire une 
requête écrite pouvait en effet être comparé à un échange secret (musārra) entre le cadi et une 
seule des parties 127 : une fois encore, le cadi devait choisir entre l’application d’une égalité stricte 
et la compensation des inégalités socioculturelles. Par ailleurs la présentation d’un placet ne 
remédiait qu’imparfaitement aux difficultés qu’un plaideur éprouvait à s’exprimer oralement. 
S’il ne maniait pas l’écrit avec dextérité, il risquait de reconnaître ses propres obligations sans 
même s’en apercevoir 128 ; comme le fit plus tard remarquer Ibn Māza (m. 536/1141), le rédacteur 
de la qiṣṣa pouvait d’ailleurs être une tierce personne susceptible de déformer les déclarations 
du plaideur 129. En incitant les plaideurs à s’exprimer dans un registre de langue élevé – ne 
serait-ce que pour les termes juridiques relatifs aux procédures –, le tribunal était un puissant 
révélateur des contrastes sociaux.
Les plaideurs ne maîtrisant pas l’arabe se trouvaient dans une situation plus délicate 

encore. Le juriste šāfiʿite Ibn al-Qāṣṣ (m. 335/946), qui étudia à Bagdad mais vécut long-
temps au Ṭabaristān et mourut à Ṭarsūs 130, se montre plus que ses prédécesseurs sensible 
à ce point. Parmi les qualités essentielles du cadi, celui-ci doit être capable de « reconnaître 
une langue lorsqu’il l’entend (yaʿrifu l-luġa iḏā samiʿa) 131 » ; son greffier (kātib) doit également 
« connaître les langues des plaideurs (luġāt al-ḫuṣūm) et savoir méticuleusement transposer une 
langue étrangère en arabe » 132. La venue de locuteurs dont le cadi ignorait la langue devait 
être courante, si l’on en juge par les paragraphes que les juristes ont consacrés à l’interprète 
judiciaire (turğumān ou mutarğim). Selon Ibn Māza, les étrangers dont le cadi ignorait la langue 
pouvaient présenter leur affaire par écrit, sur une qiṣṣa (rédigée par un tiers, peut-être un pro-
fessionnel) 133, mais cette solution ne pouvait s’étendre aux débats oraux consécutifs. Pendant 
longtemps, il semble qu’aucun interprète professionnel ne fut attaché aux cadis, peut-être en 
raison du nombre trop élevé de langues potentiellement parlées par les plaideurs 134. En cas de 

126.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 123.
127.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 123. 
Cf. ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz Ibn Māza, Šarḥ adab 
al-qāḍī, p. 99. Sur l’usage des qiṣaṣ au tribunal, voir 
Masud, « The Award of Matāʿ in the Early Muslim 
Courts », p. 366.
128.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 124.
129.  ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz Ibn Māza, Šarḥ Adab 
al-qāḍī, p. 100.
130.  Voir al-Šīrāzī, Ṭabaqāt al-fuqahā’, p. 203 ; 
Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, I, p. 68 ; al-Subkī, 
Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya l-kubrā, III, p. 59 ; Ibn Qāḍī 
Šuhba, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, I, p. 106-107 ; al-Ḏahabī, 
Siyar aʿlām al-nubalā’, XV, p. 371-372.
131.  Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 23.
132.  Ibid., p. 30. Si le cadi connaissait la langue des 

plaideurs, il n’avait nul besoin d’interprète ; mais 
le greffier restait probablement tenu de rédiger les 
documents en arabe. Cf. al-Māwardī, Adab al-qāḍī, 
I, p. 695.
133.  ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz Ibn Māza, Šarḥ adab 
al-qāḍī, p. 99. Masud (« The Award of Matāʿ in the 
Early Muslim Courts », p. 366) propose d’identifier 
un tel professionnel de la rédaction de qiṣṣa-s pour 
les plaideurs avec la fonction de qāṣṣ.
134.  S’appuyant surtout sur des sources plus tardives 
(al-Ġazālī, Ibn Farḥūn), Tyan déduit que l’interprète 
était un fonctionnaire permanent auprès du cadi. 
Tyan, Histoire de l’organisation judiciaire, p. 258. 
Nous n’avons néanmoins trouvé aucune preuve que 
c’était le cas en Orient aux quatre premiers siècles 
de l’hégire.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 175

nécessité, le cadi devait s’enquérir d’un interprète adéquat, dont la fiabilité parfois incertaine 
pouvait porter préjudice au plaignant. Wakīʿ relate que le célèbre cadi kūfiote Ibn Abī Laylā 
reçut un jour une esclave-mère (umm walad), visiblement veuve, originaire du Sind. Comme 
elle ne comprenait pas l’arabe, le cadi pria un plaideur qui connaissait sa langue 135 de traduire 
ses paroles ; l’homme conseilla plutôt son frère, qui la parlait mieux que lui. Ibn Abī Laylā 
voulait signifier à l’esclave que l’argent de ses enfants orphelins ne pouvait être laissé aux 
mains d’une femme et qu’il devait être confié à un homme digne de confiance. Mais loin de 
respecter le savant discours du cadi, le traducteur improvisa : « Le cadi te dit : “Pardieu, si tu 
ne te donnes pas à moi, je vais t’en faire voir de toutes les couleurs !” », provoquant les cris de la 
femme terrorisée. Interloqué, le cadi demanda ce qu’avait la femme et l’homme affirma : « Elle 
vient d’un pays où l’on vénère le pouvoir et elle exalte tes ordres 136 ! » Il est possible que cette 
anecdote entende surtout critiquer les méthodes d’Ibn Abī Laylā : comme son contemporain 
Abū Ḥanīfa, il considérait qu’un interprète unique était suffisant – à condition bien sûr qu’il 
soit musulman, libre et fiable (ṯiqa). La mésaventure du cadi illustrait le danger que repré-
sentait un traducteur unique, et cette pratique fut rapidement contestée. Pour Abū Ḥanīfa, 
la traduction avait le statut d’une « information » (iḫbār) établissant la vérité (ḥaqīqat al-amr) 
même si un seul individu la rapportait – tout comme il suffisait qu’un seul homme affirme 
avoir vu le croissant de lune pour que prît fin le jeûne : l’interprète était un « remplaçant sûr » 
(muğzi’ wāṯiq) dont on pouvait se contenter. Aux yeux d’al-Šaybānī (m. 189/805) en revanche, 
la traduction avait le statut d’un « témoignage » (šahāda) de paroles prononcées : deux hommes 
honorables (ʿ adl) devaient donc traduire ensemble les échanges entre le cadi et les plaideurs 137. 
Un demi-siècle plus tard, le ḥanafite al-Ḫaṣṣāf permettait encore qu’un seul individu serve 
d’interprète, mais préférait toutefois que deux traducteurs officient simultanément 138. Les 
mālikites et les šāfiʿites considéraient aussi qu’une traduction devait être effectuée par deux 
témoins (ou un homme et deux femmes honorables) pour être recevable 139 – mais al-Māwardī 
acceptait qu’un seul individu (et même un esclave) traduise les paroles du cadi au plaideur, car 
dans ce sens la traduction n’avait que valeur d’information (ḫabar) et non de témoignage 140. 
Ces débats entre juristes reflétaient la difficulté de traiter de manière fiable et équitable les 
affaires de tous : quiconque ne maîtrisait pas la langue arabe – ce qui était le cas de nombreux 
esclaves fraîchement capturés – dépendait de facto, devant le cadi, d’interprètes dont le manque 
de crédibilité pouvait s’avérer préjudiciable.

Les procédures judiciaires furent élaborées par les fuqahā’ et une bonne culture juridique 
était utile pour obtenir d’un procès le résultat escompté. À l’inverse, la méconnaissance de 

135.  Le texte le nomme « ʿ Awāna » : il s’agit peut-
être de ʿAwāna b. al-Ḥakam (m. 147/764), célèbre 
historien kūfiote. Voir al-Ziriklī, al-Aʿlām, V, p. 93.
136.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, III, p. 135.
137.  Abū l-Muhallab, Adab al-qāḍī, p. 27-28. Voir 
également al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, 
p. 328 ; Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 30-31.

138.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 328. Il en va de 
même pour le ḥanafite maghrébin Abū l-Muhallab, 
Adab al-qāḍī, p. 27.
139.  Al-Šāfiʿī, Kitāb al-umm, VI, p. 204 ; Ibn al-
Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 30 ; al-Māwardī, Adab al-qāḍī, 
I, p. 695-696.
140.  Al-Māwardī, Adab al-qāḍī, II, p. 700.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal176

règles élémentaires pouvait être fatale aux plaideurs. Nicolas Michel a montré qu’à l’époque 
ottomane, les paysans égyptiens étaient si ignorants des procédures que, lorsqu’ils recouraient 
aux tribunaux, ils se présentaient souvent sans l’ombre d’une preuve légale 141. Diverses anec-
dotes montrent que, dans l’Iraq abbasside également, certains plaideurs perdaient leurs procès 
faute de maîtriser les procédures de base. Ainsi raconte-t-on qu’un marchand (tāğir) vint se 
plaindre à Abū Yūsuf de ce que son adversaire ne lui avait pas remis les trois cents mesures 
d’orge qu’ il lui devait – il s’agissait visiblement des suites d’un premier procès, lors duquel 
l’homme avait été condamné à lui verser une telle somme en nature. Le défendeur se récria 
qu’il lui avait donné tout ce qui était en sa possession et le cadi voulut le faire jurer que cela 
était vrai. Le serment lui fut déféré trois fois de suite, mais l’homme refusa de jurer et Abū 
Yūsuf le condamna à verser les trois cents mesures. Le défendeur changea alors d’avis et voulut 
prêter serment. Mais il était trop tard : le jugement (ḥukm) avait été rendu. Un compagnon du 
cadi lui dit alors : « Si au moins tu lui avais dit : “Je vais te déférer trois fois de suite ces paroles 
(i. e. la formule de serment) et si tu refuses [de jurer], je te condamnerai 142 !” » La doctrine 
ḥanafite postérieure préconisa explicitement que le cadi explique la procédure au moment de 
faire jurer un défendeur 143. Al-Ğaṣṣāṣ expliqua que le plaideur pouvait ignorer les divergences 
(iḫtilāf) entre écoles sur le serment et ses modalités 144. Pour les mālikites et les šāfiʿites, en 
effet, le cadi devait immédiatement déférer le serment au demandeur si le défendeur refusait 
de jurer 145. « Tout le monde ne sait pas que si le défendeur refuse de jurer, le serment est dé-
féré au demandeur », lit-on dans la Mudawwana de Saḥnūn 146. Les šāfiʿites recommandaient 
également que le cadi informe le défendeur de la procédure et des conséquences de son refus 
de jurer 147. Dans l’anecdote ci-dessus, peut-être le plaideur était-il habitué à la procédure 
développée par les mālikites et les šāfiʿites, et s’attendait-il à ce que le cadi défère le serment à 
au demandeur. La divergence des maḏhab-s sur cette étape de la procédure favorisait les plai-
gnants les mieux formés en fiqh, et les moins cultivés risquaient de perdre leurs procès même 
s’ils étaient sûrs de leur bon droit.
Une catégorie de plaideurs, en particulier, a laissé l’image d’ignorants incapables de 

comprendre la pratique judiciaire des cadis : les bédouins (aʿrāb). Divers récits, remontant pour 
la plupart à la seconde moitié du iie/viiie siècle, déclinent sur un canevas souvent identique 
que ceux-ci ne connaissaient rien aux règles élémentaires du fiqh et contestaient les jugements 
rendus à leur encontre. De nombreux bédouins venaient vendre leur bétail sur le célèbre 
mirbad de Baṣra 148 et il n’était pas rare que leurs affaires commerciales ou matrimoniales les 
conduisent au tribunal. Condamnés par Sawwār b. ʿ Abd Allāh (m. 156/773 ou 157/774), plusieurs 

141.  Michel, « Les paysans et leur juge dans la 
campagne d’Esna », p. 144.
142.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, III, p. 259.
143.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 210 ; Ibn al-Qāṣṣ, 
Adab al-qāḍī, p. 95.
144.  Al-Ğaṣṣāṣ, dans al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, 
p. 211.

145.  Saḥnūn, al-Mudawwana l-kubrā, V, p. 137 ; 
Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, p. 94 ; al-Māwardī, Adab 
al-qāḍī, II, p. 355-356. Voir Brunschvig, Études d’is-
lamologie, II, p. 210-211.
146.  Saḥnūn, al-Mudawwana l-kubrā, V, p. 137.
147.  Al-Māwardī, Adab al-qāḍī, II, p. 356.
148.  Pellat, Le milieu baṣrien, p. 11.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 177

exprimèrent publiquement leur colère. Un « bédouin 149 » des Banū l-ʿAnbar le menaça après 
qu’il eût attribué des parts égales d’héritage à ses frères : il ne comprenait pas que les fils d’une 
concubine perçoivent autant que lui, fils de l’épouse légitime 150. Un autre fustigea le cadi pour 
lui avoir imposé le versement d’une pension d’entretien (nafaqa) à sa femme, devoir du mari 
unanimement reconnu par les juristes musulmans 151. Comme l’épouse appartenait aux Banū 
l-ʿAnbar – un des clans dominants de la ville, auquel le cadi lui-même appartenait –, peut-être 
était-elle déjà fortunée et le bédouin croyait-il pouvoir être dispensé de cette obligation 152. Un 
troisième, furieux d’avoir été condamné, revint un jour à l’audience réciter ces vers à la face 
du cadi :

« Je fis un rêve et je l’interprétai – car j’excelle dans l’art d’interpréter les songes :
Je me vis dans la nuit, écrasant un lézard : ce n’était autre que Sawwār 153 ! »

Puis il se jeta sur lui pour l’étrangler. Le bédouin fut arrêté et présenté au gouverneur de 
Baṣra, qui voulut le châtier, mais le cadi intercéda en sa faveur et le fit libérer 154. Une bédouine 
qui ne comprenait pas pourquoi Muʿāḏ b. Muʿāḏ (m. 196 ou 197/811 ou 812) avait emprisonné 
son fils se présenta un jour devant lui et l’abreuva d’injures : « Tu restes assis à bailler comme 
un âne ou un mangeur de ḥays 155 ! Sa graisse a scellé ton cœur tandis que tu meurs de soif ! Tu 
ne sais rien (tafqah), pardieu, ni ne comprends rien 156 ! » Šarīk b. ʿAbd Allāh (m. entre 175/791 
et 179/795), à Kūfa, dut également entendre des vers désobligeants de la part d’un bédouin 
mécontent de lui 157.

Le bédouin au tribunal apparaissait comme un être fruste, incapable de tirer habilement 
parti d’un procès ; la violence verbale ou physique reprenait alors le pas sur la résolution pacifique 
des conflits et pouvait aussi s’exercer sur un adversaire. Un bédouin intenta un jour un procès 
contre un quidam devant ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan al-ʿAnbarī (m. 168/784-785). Comme le 
défendeur niait la véracité de l’accusation, le bédouin lui fit prêter serment : l’homme s’exécuta 
et, furieux, le bédouin se jeta sur lui et le frappa. Dans un premier temps au moins, le cadi 
souligna le comique de la situation. Il releva les pans de sa robe et récita, non sans ironie : « Je 
vis Zuhayr sous la poitrine de Ḫālid… » 158. Dans cette ode célèbre, le poète antéislamique 
Warqā’ b. Zuhayr racontait comment, alors que son père venait d’être tué par Ḫālid b. Ğaʿ far 
al-ʿĀmirī, il s’était jeté sur l’assassin pour tenter de le tuer à son tour 159.

149.  Selon Wakīʿ, il s’appelait ʿIyāḍ b. Hamīm b. 
ʿIyāḍ b. Saʿd ; Ibn Qutayba et, à sa suite, Ibn ʿAbd 
Rabbih, le qualifient de « bédouin » (aʿrābī).
150.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 77-78 ; Ibn Qu-
tayba, ʿUyūn al-aḫbār, II, p. 61 ; Ibn ʿAbd Rabbih, 
al-ʿIqd al-farīd, II, p. 546.
151.  Milliot et Blanc, Introduction à l’étude du droit 
musulman, p. 326 sq.
152.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 79.
153.  « Je me vis, de nuit, rossant un chien : ce n’était 
autre que Sawwār », dans Ibn ʿAbd Rabbih, al-ʿIqd 
al-farīd, III, p. 32 ; « étranglant un lézard » dans 

al-Balāḏurī, Ansāb al-ašrāf, III, p. 258.
154.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 80. Cf. al-Balāḏurī, 
Ansāb al-ašrāf, III, p. 258.
155.  « Mets fait de dattes mêlées et pétries avec du 
beurre, du lait caillé et un peu de farine ». Kazimirski, 
Dictionnaire arabe-français, I, p. 536.
156.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 148.
157.  Ibid., III, p. 168.
158.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, II, p. 110.
159.  Al-Iṣfahānī, Kitāb al-aġānī, X, p. 8 sq. Voir al-
Ziriklī, al-Aʿlām, VIII, p. 114.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal178

160.  Rubin, « “Al-walad li-l-firāsh” », p. 15, 17, 23.
161.  Landau-Tasseron, « Adoption, Aknowledge-
ment of Paternity », p. 183-184.
162.  Voir Milliot et Blanc, Introduction à l’étude du 
droit musulman, p. 413-414 ; Sujimon, « The Treat-
ment of the Foundling (al-laqīṭ) according to the 
Ḥanafīs », p. 372-373.

163.  En pratique, la « retraite légale » d’une femme 
esclave était loin d’être toujours respectée par son 
nouveau maître. Voir Rāġib, Actes de vente d’esclaves, 
2, p. 82.
164.  Sur cette procédure, voir Schacht, « Liʿān », V, 
p. 730.
165.  Rubin, « “Al-walad li-l-firāsh” », p. 10.

	 La fixation judiciaire des groupes sociaux

Le tribunal du cadi n’était pas seulement un révélateur – parmi d’autres – des inégalités 
sociales : il contribuait lui-même à la fixation et à la définition de groupes hiérarchisés. Aux 
premiers siècles de l’Islam, le statut d’un individu dépendait étroitement de sa généalogie. Les 
fréquentes tentatives pour modifier son nasab et se prétendre fils d’un personnage de haut rang 
étaient particulièrement mal perçues : la plus célèbre fut celle de Ziyād b. Abī-hi (m. 53/673), 
gouverneur de Baṣra pour Muʿāwiya, qui fut officiellement reconnu comme le fils d’Abū 
Sufyān en 44/665. Comme sa mère était une prostituée notoire, cette reconnaissance tardive 
impliquait qu’Abū Sufyān avait entretenu avec elle des relations illicites au regard de l’islam. 
Le respect de l’ordre moral et la clarté des liens généalogiques exigeaient de mettre fin aux 
sempiternelles revendications de filiation ou de paternité : la maxime « l’enfant appartient au 
lit [où il est né] (al-walad li-l-firāš) » (impliquant que l’enfant était légalement celui du conjoint 
officiel de sa mère, et rejetant toute reconnaissance de paternité naturelle) prit la forme d’un 
ḥadīṯ dès le milieu de l’époque umayyade ; un autre dit du Prophète établit que « quiconque 
dans l’Islam se prétend sciemment fils d’un homme qui n’est pas son père se verra interdire 
l’entrée au Paradis » 160.
Si la revendication d’un nasab contraire aux apparences légales fut qualifiée de diʿwa – terme 

connoté négativement, impliquant une condamnation morale 161 –, le fiqh admit la possibilité 
de faire judiciairement reconnaître des liens de filiation (istilḥāq) 162. Les juristes passent en 
général sous silence la raison pour laquelle un individu n’aurait pas été reconnu par son père 
et devrait, à l’âge adulte, revendiquer ses liens de filiation par voie judiciaire. le cas d’enfants 
naturels est certainement envisageable, mais l’exposer reviendrait à admettre l’existence de 
pratiques légalement interdites : en théorie, prétendre à une généalogie contraire à la Loi était 
impossible. Plusieurs cas peuvent néanmoins être envisagés, où un tel procès n’impliquait pas 
que les parents se soient adonnés à la fornication. Ainsi le précepte « al-walad li-l-firāš » ne 
s’appliquait-il pas uniformément : il tombait lorsque le maître d’une esclave niait que l’enfant 
de celle-ci fût aussi le sien – ce qui pouvait se produire quand l’esclave avait changé de maître 
avant la naissance de l’enfant sans que le délai de continence (ʿ idda) soit respecté 163 –, ou 
lorsque les époux divorçaient selon la procédure du li āʿn 164. L’enfant était alors rattaché à sa 
mère seule 165. Des enfants trouvés pouvaient aussi, parvenus à la majorité, revendiquer une 
généalogie dont jusque-là ils ne bénéficiaient pas.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 179

166.  Abū l-Muhallab, Adab al-qāḍī, p. 74 ; al-Ḫaṣṣāf, 
Adab al-qāḍī, p. 531.
167.  Abū l-Muhallab, Adab al-qāḍī, p. 74.
168.  Al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 535.
169.  Abū l-Muhallab, Adab al-qāḍī, p. 73, 76, 77 ; 
al-Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 531 ; al-Ğaṣṣāṣ, dans al-
Ḫaṣṣāf, Adab al-qāḍī, p. 530. Al-Ğaṣṣāṣ justifie ce 
principe en disant que la plainte touche en réalité 
une personne absente et que le cadi ne peut rendre 
de jugement à son encontre.

170.  Abū l-Muhallab, Adab al-qāḍī, p. 77 ; al-Ḫaṣṣāf, 
Adab al-qāḍī, p. 532.
171.  Cf. Bonte et al., Al-Ansâb, p. 113.
172.  Ibn Ḥabīb, Kitāb al-munammaq fī aḫbār Qurayš, 
p. 260-261 ; Voir Szombathy, « Genealogy in Medi�-
eval Muslim Societies », p. 8.
173.  Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, I, p. 214. Sur le cadi 
al-Zuhrī, voir aussi Ḫalīfa b. Ḫayyāṭ, Ta’rīḫ, p. 276, 
278.

En pratique, un individu pouvait intenter un procès à un autre afin de faire reconnaître 
leurs liens familiaux par jugement. Pour les ḥanafites, la plainte était recevable lorsque le de-
mandeur (al-mudda īʿ) se prétendait fils du défendeur (al-mudda āʿ ʿalay-hi), lui-même présent à 
l’audience. La filiation pouvait être établie par les preuves légales ordinaires (aveu de l’accusé, 
bayyina produite par le demandeur, refus de jurer par le défendeur), et le cadi rendait alors un 
jugement par lequel le demandeur était officiellement considéré comme le fils du défendeur 166. 
Un quidam pouvait également revendiquer le rapport de walā’ qui le liait à un autre et prouver 
qu’il était son affranchi 167. Le parent dont on se prétendait issu pouvait néanmoins être décédé, 
et la procédure judiciaire imposait qu’un défendeur soit présent au procès : la plainte contre 
un mort n’était pas recevable 168. La seule solution consistait à assigner en justice un prétendu 
collatéral et à prouver l’existence d’un lien généalogique commun. Peut-être parce qu’il appa-
raissait moralement blâmable et socialement dangereux de prétendre à un nasab autre que le 
sien sans que les prétendus parents puissent se défendre ou se justifier, les juristes ḥanafites 
refusèrent tout procès contre un collatéral visant le seul établissement d’une généalogie 169. La 
revendication du demandeur devait impérativement porter non sur son nasab, mais sur un 
droit découlant de ce nasab et devant être prouvé au préalable, tel une part d’héritage ou une 
pension (nafaqa) 170. Revendiquer un profit matériel apparaissait légitime ; prétendre ouverte-
ment au capital symbolique conféré par l’appartenance à un groupe lignager était beaucoup 
plus délicat. Signe que l’enjeu était élevé et que le tribunal apparaissait comme un moyen 
possible de promotion sociale, par assimilation à un groupe jusqu’alors étranger : c’était là, à 
n’en pas douter, le moyen le plus fiable de contraindre l’opinion publique à accepter la nouvelle 
appartenance généalogique d’un individu 171.
Plusieurs exemples de procès visant à établir un nasab prestigieux nous sont parvenus 

pour l’époque abbasside. À Médine, vers 145/762 ou 146/763, le cadi Muḥammad b. ʿAbd al-
ʿAzīz al-Zuhrī traita plusieurs affaires de ce type : la famille des Āl al-Ḥāriṯ prouva devant lui 
qu’elle appartenait à la tribu de Laḫm grâce au certificat délivré par un cadi de Syrie 172, et un 
autre groupe établit son appartenance à un lignage par le biais de témoignages 173. Une affaire 
touchant à la généalogie de la Garde (ḥaras) de Fusṭāṭ, à l’époque du cadi al-ʿ Umarī (en poste 
de 185/801 à 194/810), retient particulièrement l’attention d’al-Kindī :

Muḥammad b. Yūsuf nous rapporta d’après Aḥmad b. Dā’ūd, d’après Muḥammad b. Abī l-Muġīra, 
d’après Ibn Wazīr :

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal180

Abū Raḥb al-Ḫawlānī al-ʿAlā’ b. ʿ Āṣim, Hišām b. Ḥudayğ et Abū l-Dahmağ Riyāḥ b. Ḏawāba al-Kindī 
cherchaient noise aux membres de la Garde (ahl al-ḥaras) et désiraient leur nuire. Les membres de la 
Garde vinrent donc trouver Zakariyyā’ b. Yaḥyā, le greffier d’al-ʿ Umarī, qui était des leurs. « Combien 
de temps encore continuera-t-on à s’en prendre à nous et à dénigrer notre généalogie (ansāb) ? », lui 
dirent-ils. Zakariyyā’ b. Yaḥyā leur conseilla de proposer à al-ʿ Umarī une somme d’argent pour qu’il 
enregistre un document (siğill) établissant (bi-iṯbāt) leur généalogie. Ils lui offrirent 6000 dinars et il 
fit de Sābiq b. ʿĪsā, Kubayš b. Salama et Lūṭ b. ʿUmar leurs mandataires. Mais lorsqu’al-ʿ Umarī eut 
perçu l’argent, il n’osa pas enregistrer [de jugement] en leur faveur et dit : « Portez l’affaire devant 
al-Rašīd ! » ʿAbd al-Raḥmān b. Ziyād al-Ḥarasī (i. e. le garde) et Abū Kināna s’en furent en Iraq et 
dépensèrent là-bas beaucoup d’argent. Ils prétendirent qu’al-Mufaḍḍal b. Faḍāla 174 avait rendu un 
jugement en leur faveur et établi leur généalogie : ils étaient les descendants de Ḥawtaka b. Aslam 
b. al-Ḥāf b. Quḍāʿa.
Muḥammad b. Yūsuf nous rapporta d’après ʿAlī b. Qudayd :
J’ai entendu Abū Ṭāhir Aḥmad b. ʿAmr b. al-Sarḥ dire plus d’une fois : « ʿAbd al-Karīm al-Qarāṭīsī 

(i. e. le papetier), qui savait falsifier les écritures, avoua devant moi qu’ il avait contrefait un document – 
prétendument émis par al-Mufaḍḍal – établissant que la généalogie des membres de la Garde remontait 
à Ḥawtaka. Il avoua avoir reçu mille dinars des gardes Abū Kināna et Abū Ḥakīm pour prix de son 
travail, et que mille autres dinars furent versés au gardien des archives d’al-Mufaḍḍal (mutawallī dīwān 
al-Mufaḍḍal) pour qu’il y introduise [le document]. »
Muḥammad b. Yūsuf nous rapporta d’après Aḥmad b. Dā’ūd, d’après Ibn Abī l-Muġīra, d’après 

Ibn Wazīr :
ʿAbd al-Raḥmān b. Ziyād revint avec une lettre d’al-Amīn adressée à al-ʿ Umarī, dans laquelle il or-
donnait d’enregistrer son jugement en leur faveur. Al-ʿ Umarī les invita à produire devant lui la preuve 
testimoniale (bayyina) de leur généalogie. Ils amenèrent des gens du Ḥawf oriental et d’al-Šarqiyya 175, 
présentèrent un groupe venu des steppes de Syrie, et tous témoignèrent de leur arabité. Al-ʿ Umarī 
enregistra son jugement en leur faveur sans récuser aucun de leurs témoins, à l’exception de Ḥuwayy 
b. Ḥuwayy b. Muʿāḏ al-ʿ Uḏrī […] 176.
Contrairement aux membres de la šurṭa – de pure souche arabe en général –, ceux de 

la Garde semblaient traditionnellement recrutés parmi les mawālī 177. Leur statut inférieur, 
contrastant avec un ğund égyptien où prédominait encore une aristocratie arabe héréditaire 178, 
freinait manifestement leurs ambitions sociales. S’attribuer un nasab remontant à Ḥawtaka 
b. Aslam leur permettait de se donner une pure identité arabe et de se rattacher à un puissant 
clan yamanite de Fusṭāṭ 179. Cependant, on se souvenait encore de leurs origines coptes et 
l’opinion publique ne suffisait pas à faire d’eux des Arabes : une sanction judiciaire pouvait 

174.  Cadi de Fusṭāṭ de 168/785 à 169/786 puis de 
174/790 à 177/793. Voir sa biographie dans al-Kindī, 
Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 385-387.
175.  District du sud de l’Égypte. Yāqūt, Muʿğam 
al-buldān, III, p. 337.
176.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 397-398.

177. K ennedy, The Armies of the Caliphs, p. 13.
178.  Ibid., p. 97.
179.  Voir Ibn Ḥazm, Ğamharat ansāb al-ʿarab, p. 443. 
Cf. Vadet, « L’ “acculturation” des sud-arabiques de 
Fusṭāṭ », p. 8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 181

180.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 412.
181.  Célèbre juriste (m. 198/813), disciple de Mālik 
b. Anas. Al-Ziriklī, al-Aʿlām, IV, p. 144.
182.  Éminent traditionniste égyptien, m. 224/839. 
Voir al-Ḏahabī, Siyar aʿlām al-nubalā’, X, p. 327 sq.

183.  Savant égyptien, m. 226/841. Voir al-Ḏahabī, 
Siyar aʿlām al-nubalā’, X, p. 583 sq.
184.  Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, p. 413-414.

seule établir une vérité nouvelle et – espérait-on – indiscutable. Les sommes élevées dépensées 
pour corrompre plusieurs membres du personnel judiciaire (dont le cadi lui-même) et intro-
duire un faux dans les archives d’un cadi précédent témoignent de l’importance de l’enjeu. 
Malheureusement pour eux, le cadi al-ʿ Umarī se rendit très impopulaire et son successeur, le 
ḥanafite Hišām b. Abī Bakr al-Bakrī (en poste de 194/810 à 196/811), abrogea son jugement :

Muḥammad b. Yūsuf nous rapporta d’après Ibn Qudayd, d’après ʿUbayd Allāh, d’après son père :
Quand al-Bakrī fut nommé cadi, il poursuivit tous les fidèles d’al-ʿ Umarī et les jeta en prison. Il 

emprisonna al-ʿ Umarī, le fit enchaîner et lui réclama notamment les biens et les waqf-s dont ils avaient 
eu la gestion. Il récusa tous ceux qui avaient témoigné en faveur des membres de la Garde : nul d’entre 
eux ne revint jamais devant un cadi 180. […]
Muḥammad b. Yūsuf nous rapporta d’après Abū Masʿ ūd ʿ Amr b. Ḥafṣ al-Laḫmī, d’après ʿ Alī b. ʿAbd 

al-Raḥmān b. al-Muġīra, d’après Ibn Bukayr :
Abū Raḥb al-Ḫawlānī et Hišām b. Ḥudayğ envoyèrent une délégation (wafd) d’habitants de Miṣr 

auprès d’al-Amīn et ceux-ci se plaignirent d’al-ʿ Umarī. Ils mentionnèrent ce qu’al-ʿ Umarī avait fait pour 
les membres de la Garde et comment il les avait assimilés (alḥaqa-hum) aux Arabes en les rattachant 
à Ḥawtaka b. Aslam b. al-Ḥāf b. Quḍāʿa. Muḥammad al-Amīn écrivit une lettre à al-Bakrī, disant 
qu’il n’autorisait aucun non-arabe à s’assimiler aux Arabes ; il lui ordonnait de rétablir leur ancienne 
généalogie. La délégation revint munie de [cette lettre].
Muḥammad b. Yūsuf nous rapporta d’après ʿ Abd Allāh b. Aḥmad b. Yaḥyā al-Saʿ dī, d’après Aḥmad 

b. Yaḥyā b. Wazīr :
Al-Bakrī réclama aux membres de la Garde le jugement qu’al-ʿ Umarī avait rendu en leur faveur. Ils 

l’amenèrent, s’imaginant qu’il voulait leur demander des témoins supplémentaires. Al-Bakrī sortit 
des ciseaux de sous son tapis et détruisit le jugement d’al-ʿ Umarī. « Les Arabes n’ont pas besoin d’une 
lettre de cadi : si vous êtes arabes, nul ne vous le disputera ! » […]
Muḥammad b. Yūsuf nous rapporta ce qui suit d’après Aḥmad b. Dā’ūd, d’après Ibn Abī l-Muġīra, 

d’après Ibn Wazīr ; il le rapporta également d’après ʿAmr b. Ḥafṣ, d’après Ibn Qudayd, d’après ʿAlī 
b. ʿAbd al-Raḥmān, d’après Ibn Bukayr :
Al-Bakrī ordonna qu’une preuve testimoniale fût produite devant lui. Des habitants de Miṣr se 

présentèrent, parmi lesquels ʿAbd Allāh b. Wahb 181, Saʿ īd b. Abī Maryam 182, Saʿ īd b. ʿUfayr 183, ainsi 
que de nombreuses personnes indépendantes et honorables. Ils témoignèrent devant al-Bakrī que les 
membres de la Garde étaient des Coptes et qu’al-ʿ Umarī avait rendu un jugement injuste. Al-Bakrī 
cassa donc le jugement d’al-ʿ Umarī et fit témoigner qu’il leur rendait leur origine copte 184.
Ce procès resta dans les annales en raison des excès auxquels il avait donné lieu et de 

l’abrogation spectaculaire du premier jugement, suite à l’intervention du calife. La plupart des 
affaires de ce type, impliquant des individus moins notoires que les soldats de la Garde, furent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal182

certainement traitées avec moins de fracas. Par l’établissement ou la confirmation judiciaire de 
généalogies contestées, le tribunal du cadi contribuait à la fixation des groupes sociaux. Mais 
son rôle ne s’arrêtait pas là : comme en témoigne à sa façon l’histoire de ce procès, l’acceptation 
ou la récusation des témoins sanctionnait aussi le statut social de ces derniers. Aux inconnus 
du Ḥawf et d’al-Šarqiyya, gens de peu à la moralité suspecte, s’opposent ici les pieux faqīh-s 
et traditionnistes de Fusṭāṭ qu’al-Bakrī rendit témoins de son verdict. En répartissant les in-
dividus de part et d’autre d’une frontière morale, le cadi définissait une élite « islamique » et 
fixait une hiérarchie religieuse officielle.

	 Conclusion

Le traitement des plaideurs découlait de l’égalité de principe des musulmans ; ils étaient, 
tous, redevables de leurs péchés devant Dieu et seraient indistinctement jugés au Jour de 
la Résurrection. L’égalité des musulmans et celle des plaideurs s’inscrivaient de manière 
concentrique dans une organisation symbolique de l’espace de la cité : de même que la grande 
mosquée – en général lieu de l’audience – était érigée au centre du miṣr, les plaignants devaient 
s’aligner à équidistance du cadi. Cette double centralité de l’audience judiciaire reflétait une 
conception théologique de l’ordre du monde. De là, l’égalité des plaideurs trouva une place 
au cœur de la doctrine politico-religieuse : comme en témoigne l’œuvre d’Abū Hilāl al-ʿAskarī, 
son principe en vint à sous-tendre une partie de la théorie du « bon gouvernement ». L’adab 
s’efforça d’ériger les anciens califes – non seulement ceux de Médine, mais aussi des Umayyades 
et des Abbassides – comme modèles d’une application rigoureuse de ce principe : le chef de la 
Communauté n’était qu’un croyant parmi d’autres, dont la souveraineté s’effaçait devant la Loi 
et ses représentants, les cadis. Il est probable que des califes jouèrent sur ce principe égalitariste 
à des fins de propagande et, en se soumettant publiquement à la Loi, tentèrent d’étayer une 
légitimité sans cesse contestée. À partir du iiie/ixe siècle, les auteurs d’adab manipulèrent en 
retour cette image pour parfaire un dogme sunnite où le calife, dont à l’origine procédait tout 
pouvoir judiciaire, apparaissait pleinement assujetti à la Loi.
Au quotidien, l’égalité des plaideurs était un idéal parfois difficile à atteindre. Des diver-

gences existaient peut-être, à l’époque umayyade, sur les modalités de sa réalisation : fallait-il 
appliquer strictement l’alignement spatial des justiciables ou le cadi pouvait-il, en le rompant, 
essayer de compenser les inégalités sociales ? L’alignement strict emporta finalement l’unani-
mité des juristes, sans doute car la doctrine alternative laissait trop de place à l’appréciation 
personnelle et à l’arbitraire du cadi. Son application n’allait cependant pas de soi : si l’aligne-
ment des plaideurs apparaissait comme une juste transposition de leur égalité religieuse, il 
s’avérait humiliant pour les catégories sociales les plus élevées quand leurs adversaires étaient 
de modestes quidams. Même lorsque le traitement égalitaire des plaignants ne faisait pas 
l’objet de contestations, le tribunal restait un puissant révélateur des inégalités. Des individus 
de toutes catégories s’y retrouvaient et leur alignement sur un même rang ne faisait probable-
ment qu’accentuer les contrastes socioculturels. Tandis que les uns se distinguaient par leur 
maniement de la langue savante et du droit, les catégories les moins éduquées se trouvaient 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 183

défavorisées faute de maîtriser la langue et les codes de l’univers judiciaire. Bien plus, le tri-
bunal participait, lors de procès en recherche de paternité ou de généalogie, à la structuration 
d’une société hiérarchisée où l’égalité juridique des musulmans pesait peu par rapport à leur 
rang et leur statut social. Le malaise des juristes face à la diʿwa et à l’istilḥāq reflétait aussi, à 
sa façon, l’écartèlement du cadi entre deux systèmes de valeurs imbriqués et contradictoires : 
l’idéal de l’égalité parfaite et la réalité des hiérarchies sociales. Tout l’art du cadi consistait à 
ménager l’un sans trahir l’autre.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Encyclopédie de l’Islam, 2e édition, Brill, Leyde 
(édition anglaise) : 
Bosworth, C.E., « al-Mūriyānī », VII, p. 628. 
Fahd, T., « Nabaṭ », VII, p. 836. 
Fück, J.W., « al-ʿAskarī », I, p. 711. 
Juynboll, G.H.A., « al-Shaʿbī », IX, p. 162. 

Kohlberg, E., « Shurayḥ », IX, p. 508. 
Schacht, J., « Liʿān », V, p. 730.

Kazimirski, A. de B., Dictionnaire arabe-français, 2 vol., 
Librairie du Liban, Beyrouth, s. d. (1re édition 
Maisonneuve, Paris, 1860), 1638 pages.

	 Sources

Abū Hilāl al-ʿAskarī, Kitāb mā ḥtakama bi-hi l-ḫulafā’ 
ilā l-quḍāt, MSS 34 Sü-Aşir 433/2 (Istanbul, 
Süleymaniye), fol. 12v-30r.

Abū l-Muhallab Hayṯam b. Sulaymān al-Qaysī 
(m. v. 275/888), Adab al-qāḍī wa-l-qaḍā’, 
éd. Farḥāt al-Dašrāwī, al-Šarika l-tūnisiyya 
li-l-tawzīʿ, Tunis, 1970, 166 pages.

Abū Yaʿlā Ibn al-Farrā’, al-Aḥkām al-sulṭāniyya, 
éd. Muḥammad Ḥāmid al-Faqī, Dār al-fikr, 
Beyrouth, 1986, 333 pages.

Abū Yaʿlā al-Mawṣilī, Musnad Abī Yaʿlā, éd. Ḥusayn 
Salīm Asad, Dār al-Ma’mūn li-l-turāṯ, Damas, 
1984, 13 volumes.

Abū Yūsuf, Iḫtilāf Abī Ḥanīfa wa Ibn Abī Laylā, 
éd. Abū al-Wafā’ et Riḍwān Muḥammad 
Riḍwān, Maṭbaʿat al-wafā’, Ḥayḍarābād, 
1357 H., 230 pages.

—, Kitāb al-āṯār, éd. Abū al-Wafā’ et Riḍwān 
Muḥammad Riḍwān, Lağnat iḥyā’ al-maʿārif 
al-nuʿmāniyya, Maṭbaʿat al-istiqāma, s. l., 
1355 H., 268 pages.

—, Kitāb al-ḫarāğ, éd. Maḥmūd al-Bāğī, Dār Bū Salāma, 
Tunis, 1984, 243 pages.

Al-Balāḏurī, Ansāb al-ašrāf, éd. Suhayl Zakkār 
et Riyāḍ al-Ziriklī, Dār al-fikr, Beyrouth, 
1996, 13 volumes.

Al-Bayhaqī, al-Maḥāsin wa-l-masāwī, Dār Ṣāḍir, 
Beyrouth, 1970, 606 pages.

Al-Ḏahabī, Siyar aʿlām al-nubalā’, éd. Š. al-Anā’ūṭ 
et M.N. al-ʿArqsūsī, Mu’assasat al-risāla, 
Beyrouth, 1413 H., 23 volumes.

Al-Dāraquṭnī, Sunan al-Dāraquṭnī, Dār al-maʿrifa, 
Beyrouth, 1966, 4 volumes.

Al-Ğāḥiẓ, al-Bayān wa-l-tabyīn, éd. ʿAbd al-Salām 
Hārūn, Dār Saḥnūn li-l-našr wa-l-tawzīʿ, 
5e édition, Tunis, 1990, 4 volumes.

—, Kitāb al-ḥayawān, éd. ʿAbd al-Salām Muḥammad 
Hārūn, Maktabat Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 
Le Caire, 1938-1945, 7 volumes.

— (Pseudo-), Kitāb al-tāğ fī aḫlāq al-mulūk, 
éd. Aḥmad Zakī Bāšā, al-Maṭbaʿat al-amīriyya, 
Le Caire, 1914, 266 pages.

Al-Ğahšiyārī, Kitāb al-wuzarā’ wa-l-kuttāb, Dār al-fikr 
al-ḥadīṯ, Beyrouth, 1988, 216 pages.

Al-Ḫaṣṣāf (avec le commentaire d’al-Ğaṣṣāṣ, Kitāb 
Adab al-qāḍī, éd. Farḥāt Ziyāda, The American 
University in Cairo Press, Le Caire, 1978, 
825 pages.

Al-Ḫaṭīb al-Baġdādī, Ta’rīḫ Baġdād, éd. Muṣṭafā 
ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
Beyrouth, 1997, 14 volumes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal184

Ibn ʿAbd Rabbih, al-ʿIqd al-farīd, éd. Aḥmad Amīn, 
Aḥmad al-Zīn et Ibrāhīm al-Abyārī, 
Dār al-Andalus, Beyrouth, 1996, 5 volumes.

Ibn al-Ğawzī, al-Muntaẓam fī tawārīḫ al-mulūk 
wa-l-umam, éd. Suhayl Zakkār, Dār al-fikr, 
Beyrouth, 1995, 13 volumes.

Ibn Ḥabīb, Kitāb al-munammaq fī aḫbār Qurayš, 
éd. Ḫūršīd Aḥmad Fāriq, ʿĀlam al-kutub, 
Beyrouth, 1985, 479 pages.

Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān, éd. Iḥsān ʿAbbās, 
Dār Ṣādir, Beyrouth, 1994, 8 volumes.

Ibn Ḥazm, Ğamharat ansāb al-ʿarab, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1998, 672 pages.

Ibn Khaldûn, Discours sur l’Histoire universelle. 
Al-Muqaddima, trad. V. Monteil, Commission 
libanaise pour la traduction des chefs-d’œuvre, 
Beyrouth, 1967-1968 (rééd. Sindbad), 1132 pages.

—, Le Livre des exemples, I, trad. A. Cheddadi, 
Gallimard, Paris, 2002, 1559 pages.

Ibn Qāḍī Šuhba, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya, 
éd. ʿAbd al-ʿAlīm Ḫān, ʿĀlam al-kutub, 
Beyrouth, 1987, 4 volumes.

Ibn al-Qāṣṣ, Adab al-qāḍī, éd. Aḥmad Farīd al-Mazīdī, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 2007, 
176 pages.

Ibn Qutayba, ʿUyūn al-aḫbār, éd. Muḥammad 
al-Iskandarānī, Dār al-kitāb al-ʿarabī, 
Beyrouth, 1994, 4 volumes.

Ibn Ṭayfūr, Kitāb Baġdād, éd. Muḥammad Zāhid 
b. al-Ḥasan al-Kawṯarī, Maktab našr al-ṯaqāfa 
al-islāmiyya, s. l., 1949, 237 pages.

Al-Iṣfahānī, Kitāb al-aġānī, Dār al-tawğīh al-lubnānī, 
Beyrouth, s. d., 21 volumes.

Al-Kindī, Aḫbār quḍāt Miṣr, dans Kitāb al-wulāt 
wa-kitāb al-quḍāt, éd. R. Guest, Brill, Leyde, 
1912, p. 299-476.

Mālik b. Anas, al-Muwaṭṭa’ (riwāyat Yaḥyā b. Yaḥyā 
al-Layṯī), éd. Baššār ʿAwwād Maʿrūf, 
Dār al-ġarb al-islāmī, Beyrouth, 1997, 
2 volumes.

Al-Māwardī, Adab al-qāḍī, éd. Muḥyī Hilāl al-Sirḥān, 
Maṭbaʿat al-iršād, Bagdad, 1971, 2 volumes.

—, al-Aḥkām al-sulṭāniyya wa-l-wilāyāt al-dīniyya, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1985, 
327 pages ; trad. E. Fagnan in Les Statuts 
gouvernementaux, ou règles de droit public 
et administratif, Le Sycomore, Paris, s. d., 
584 pages.

Al-Qāḍī Iyāḍ, Tartīb al-madārik wa-taqrīb al-masālik 
li-maʿrifat aʿlām maḏhab Mālik, éd. Aḥmad 
Bakīr Maḥmūd, Dār maktabat al-ḥayāt-Dār 
maktabat al-fikr, Beyrouth-Tripoli (Libye), 
1967, 4 volumes.

Qudāma b. Ğaʿfar, Kitāb al-ḫarāğ wa-ṣināʿat 
al-kitāba, éd. Muḥammad Ḥusayn al-Zabīdī, 
Dār al-Rašīd, Bagdad, 1981, 623 pages.

Al-Ṣafadī, al-Wāfī bi-l-wafayāt, Franz Steiner Verlag, 
Wiesbaden, 1962-1997, 29 volumes.

Al-Šāfiʿī, al-Risāla, éd. Aḥmad Muḥammad Šākir, 
Dār al-fikr, s. l. n. d., 670 pages, 
Trad. L. Souami, La Risâla. Les fondements 
du droit musulman, Sindbad-Actes Sud, Paris, 
1997, 516 pages.

—, Kitāb al-umm, éd. Muḥammad Zuhrī al-Nağğār, 
Dār al-maʿrifa, Beyrouth, 1973, 9 volumes.

Saḥnūn, al-Mudawwana l-kubrā, Dār Ṣādir, Beyrouth, 
s. d., 6 volumes.

Al-Saraḫsī, al-Mabsūṭ, Dār al-maʿrifa, Beyrouth, 
1406 H., 30 volumes.

Al-Ṣymarī, Aḫbār Abī Ḥanīfa wa-aṣḥābi-hi, ʿĀlam 
al-kutub, Beyrouth, 1985, 178 pages.

Al-Šīrāzī, Ṭabaqāt al-fuqahā’, éd. Ḫalīl al-Mayyis, 
Dār al-qalam, Beyrouth, s. d., 290 pages.

Al-Subkī, Ṭabaqāt al-šāfiʿiyya al-kubrā, éd. ʿAbd 
al-Fattāḥ Muḥammad al-Ḥulw et Maḥmūd 
Muḥammad al-Ṭanāḥī, Maṭbaʿat ʿĪsā al-Bābī 
al-Ḥalabī, s. l., 1964, 10 volumes.

Al-Ṭabarī, Ta’rīḫ al-umam wa-l-mulūk, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 6 volumes.

ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz Ibn Māza (al-Ṣadr al-Šahīd), 
Šarḥ Adab al-qāḍī li-l-imām Abī Bakr 
Aḥmad b. ʿUmar al-Ḫaṣṣāf, éd. Abū al-Wafā’ 
al-Afġānī et Abū Bakr Muḥammad al-Hāšimī, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1994, 
662 pages.

Wakīʿ, Aḫbār al-quḍāt, éd. ʿAbd al-ʿAzīz Muṣṭafā 
al-Marāġī, Maṭbaʿat al-Saʿāda, Le Caire, 
1947-1950, 3 volumes.

Yāqūt, Muʿğam al-buldān, Dār Bayrūt, Beyrouth, 1988, 
5 volumes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  tillier 185

	 Études

Bonte, P., Conte, E., Hamès, C., Ould Cheikh, A.W., 
Al-Ansâb, la quête des origines. Anthropologie 
historique de la société tribale arabe, Maison des 
Sciences de l’Homme, Paris, 1991, 260 pages.

Bosworth, C.E., « An Early Arabic Mirror for Princes : 
Ṭāhir Dhū l-Yamīnain’s Epistle to His Son 
ʿAbdallāh (206/821) », Journal of Near Eastern 
Studies 29, 1970, p. 25-41.

Brockelmann, C., Geschichte der arabischen Litteratur, 
SI, Brill, Leyde-New York-Cologne, 1996, 
973 pages.

Brunschvig, R., Études d’islamologie, Maisonneuve et 
Larose, Paris, 1976, 2 volumes.

Fattal, A., Le statut légal des non-musulmans en pays 
d’Islam, Imprimerie catholique, Beyrouth, 1958, 
394 pages.

Goitein, S.D., A Mediterranean Society. The Jewish 
Communities of the Arab World as Portrayed in 
the Documents of the Cairo Geniza, volume II, 
The Community, University of California Press, 
Berkeley-Los Angeles-Londres, 1971, 633 pages.

Kennedy, H., The Armies of the Caliphs. Military and 
Society in the Early Islamic State, Routledge, 
Londres-New York, 2001, 229 pages.

Landau-Tasseron, E., « Adoption, Aknowledgement 
of Paternity and False Genealogical Claims 
in Arabian and Islamic Societies », BSOAS 66, 
2003, p. 169-192.

Margoliouth, D.S., « Omar’s instructions to the kadi », 
The Journal of the Royal Asiatic Society, 1910, 
p. 307-326.

Marìn, M., « Disciplining Wives : A Historical Reading 
of Qur’ân 4 : 34 », StudIsl 97, 2003, p. 5-40.

Masud, M.K., « Procedural Law between Traditionists, 
Jurists and Judges : the Problem of yamīn maʿ 
al-shāhid », Al-Qanṭara 20, 1999, p. 389-416.

—, « The Award of Matāʿ in the Early Muslim Courts », 
in M.K. Masud, R. Peters et D.S. Powers (éd.), 
Dispensing Justice in Islam. Qadis and their 
Judgments, Brill, Leyde-Boston, 2006, p. 349-381.

Melchert, Ch., « Some Hadith Concerning the Judicial 
Oath », in M.-F. Auzépy (dir.), Oralité et lien 
social au Moyen Âge (Occident, Byzance, Islam) : 
parole donnée, foi jurée, serment, Centre de 
recherche d’histoire et civilisation de Byzance, 
à paraître.

Michel, N., « Les paysans et leur juge dans la campagne 
d’Esna (Haute-Égypte) au xviiie siècle », 
StudIsl 90, 2000, p. 125-151.

Milliot, L., et Blanc, F.-P., Introduction à l’étude du droit 
musulman, Dalloz, 2001, 669 pages.

Morabia, A., Le Ğihād dans l’Islam médiéval, Albin 
Michel, Paris, 1993, 567 pages.

Mottahedeh, R.P., Loyalty and Leadership in an Early 
Islamic Society, I.B. Tauris, Londres-New York, 
2001, 209 pages (1re édition Princeton 
University Press, 1980).

Pellat, Ch., Le milieu baṣrien et la formation de Ğāḥiẓ, 
Adrien-Maisonneuve, Paris, 1953, 311 pages.

Rāġib, Y., Actes de vente d’esclaves et d’animaux d’Égypte 
médiévale 2, Ifao, Le Caire, 2006, 143 pages.

Robinson, C.F., Empire and Elites after the Muslim 
Conquest. The Transformation of Northern 
Mesopotamia, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2000, 206 pages.

Rubin, U., « “Al-walad li-l-firāsh”. On the Islamic 
Campaign against “zinā” », StudIsl 78, 1993, 
p. 5-26.

Schacht, J., The Origins of Muhammadan Jurisprudence, 
Clarendon Press, Oxford, 1950, 351 pages.

—, Introduction au droit musulman, trad. P. Kempf et 
A.M. Turki, Maisonneuve & Larose, Paris, 1983 
(1re édition 1964), 252 pages.

Schneider, I., « Imprisonment in Pre-classical and 
Classical Islamic Law », Islamic Law and 
Society 2, 1995, p. 157-173.

Serjeant, R.B., « The Caliph ʿUmar’s Letters to Abū 
Mūsā al-Ashʿarī and Muʿāwiya », Journal of 
Semitic Studies 29, 1984, p. 65-79.

Sujimon, M.S., « The Treatment of the Foundling 
(al-laqīṭ) according to the Ḥanafīs », Islamic 
Law and Society 9, 2002, p. 359-385.

Szombathy, Z., « Genealogy in Medieval Muslim 
Societies », StudIsl 95, 2002, p. 5-35.

Tillier, M., Les cadis d’Iraq à l’époque ʿabbāside : 
organisation administrative et rapports au 
pouvoir (132/750-334/945), Thèse de doctorat, 
université Lyon 2, 2004, 892 pages.

—, « Un espace judiciaire entre public et privé. 
Audiences de cadis à l’époque ʿabbāside », 
AnIsl 38, 2004, p. 491-513.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  société  abbasside  au  miroir  du  tribunal186

—, « Un traité politique du iie/viiie siècle : l’épître de 
ʿUbayd Allāh b. al-Ḥasan au calife al-Mahdī », 
AnIsl 40, 2006, p. 139-170.

Tyan, E., Histoire de l’organisation judiciaire en pays 
d’Islam, 2e édition, Brill, Leyde, 1960, 
673 pages.

Vadet, J.-Cl., « L’ “acculturation” des sud-arabiques de 
Fusṭāṭ au lendemain de la conquête arabe », 
BEO 12, 1969, p. 7-14.

Ziadeh, F.J., « Compelling Defendant’s Appearance 
at Court in Islamic Law », Islamic Law and 
Society 3, 1996, p. 305-315.

Al-Ziriklī, Ḫ., al-Aʿlām. Qāmūs tarāğim li-ašhar al-riğāl 
wa-l-nisā’ min al-ʿarab wa-l-mustaʿribīn wa-l-
mustašriqīn, Dār al-ʿilm li-l-malāyīn, 12e édition, 
Beyrouth, 1997, 8 volumes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 157-186    Mathieu Tillier
La société abbasside au miroir du tribunal : égalité juridique et hiérarchie sociale.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

