
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 93-125

Boris James

Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme
des façons de penser la différence au Moyen Âge. 

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Boris James

Ethnonymes arabes (ʿ aǧam, ʿarab, badw, turk, …)

Le cas kurde comme paradigme des façons de penser 
la différence au Moyen Âge

Contrairement à une opinion répandue, les sociétés musulmanes ont très tôt pensé la 
différenciation ethnique. Certes, les sources médiévales arabes, qui sont le reflet par-
tiel de ces sociétés, ont présenté cette différenciation d’une manière presque toujours 

implicite, peut-être en raison de l’existence d’une conception impériale de l’unité indéfectible 
de la Umma. Il est donc nécessaire de révéler les grilles d’analyse qui ont permis aux auteurs 
d’appréhender la différence. Qu’ils évoquent les Kurdes en passant ou qu’ils les insèrent dans 
une théorie politique et sociale complexe, les auteurs arabes sont à la fois les transmetteurs et 
les filtres de conceptions particulières de la différence. Au fil des siècles, ces conceptions ont 
évolué et en retour l’image des Kurdes et le sens de la catégorie « kurd » ont changé.

L’usage qui est fait du terme « kurde » (kurd, pl. akrād) dans les sources arabes médiévales 
est déroutant. Très souvent il ne recoupe pas nos catégories sociales et « ethniques » actuelles. 
Cependant, nous allons tenter ici de traiter la catégorie « kurd / akrād » aussi bien du point 
de vue de sa forme et de ses usages que des contextes de sens sous-jacents qui déterminent 
ces usages. Et cela en partant du postulat que le processus de catégorisation a des matrices 
multiples et aboutit à des catégories polysémiques. Cette étude englobe une grande partie 
de la période médiévale, des premières occurrences du terme « kurd » au ixe siècle jusqu’à la 
période mamlouke. La description de la spécificité des phases historiques successives est au 
centre de cet exposé.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)94

1.  Conermann, « Volk, Ethnie oder Stamm », 
p. 29-39.
2.  Le gentilé qui est un terme désignant les habitants 
d’un lieu ou d’une région, est aussi un type de nom 
de catégorie non autonome dont un critère contenu 
dans l’étymologie du nom détermine l’attribution 
à des individus : un Français est un habitant de la 
France, un individu qui s’est vu attribuer la nationalité 
française du fait de sa naissance en France… De 
manière générale le lien entre l’étymon (France) et 
le terme augmenté (Français) est toujours vivace et 

sans cesse rappelé. Au Moyen Âge dans les sources 
arabes, les termes ʿarab, kurd et turk (entre autres) 
n’appartiennent pas à ce type de catégorie. Ce sont 
des ethnonymes.
3.  On doit noter ici que le cas du terme ʿaǧam est 
particulier car l’autonomie de ce terme est restreinte. 
En effet il a un sens en soi qui le détermine. ʿAǧam 
désigne les individus, les peuples et les langues qui 
ne sont pas arabes. Le lien avec ce sens premier est 
fort. Ce n’est donc pas un ethnonyme pur même s’il 
tend à le devenir.

	 « Kurd » : une catégorie implicite

Pourquoi vouloir considérer le terme « kurd/ akrād » du point de vue de la catégorisation ? 
L’ idée de catégorie implique une classification et donc l’appartenance d’un terme à un registre 
de termes. Stefan Conermann démontre que les auteurs des grandes œuvres de catégorisation 
sociale de la période mamlouke, Ibn Raf ’a (m. 710/1310), al-Maqrīzī (m. 845/1442), Aḥmad 
al-Ašrafī al-Ḥanafī (m. env. 880/1475), Tāǧ al-Dīn al-Subkī (m. 770/1370) ou Abū Ḥāmid al-
Qudsī (m. 888/1483), n’ont accordé, dans leurs descriptions (idéales) de la société, aucune place 
à la différenciation ethnique et par conséquent ne situent pas les Kurdes dans un tel registre 1. 
Cependant, le terme « kurd » entre dans le cadre d’une catégorisation implicite. Il apparaît 
clairement que des individus et des groupes sont catégorisés comme étant kurdes (ou comme 
n’étant pas kurdes) que ce soit par la nisba al-Kurdī ou par les termes « kurd » (singulier ou 
collectif) et « akrād » (pluriel de « kurdī »). Cette catégorisation est aussi l’énonciation d’une 
différence. Ainsi, le terme « kurd » existe aussi par rapport à d’autres termes de même « nature » 
(ʿ arab, turk, ʿaǧam, …) qui s’interdéfinissent de manière variable en fonction des périodes. On 
se doit de reconstruire ces variations (et ces continuités) à partir des sources.

	 « Kurd » : un ethnonyme
Au-delà de ce que serait une définition de l’ethnie ou du peuple (ethnos) en tant que groupe 

d’appartenance, il semble que l’ethnonyme (littéralement « nom de peuple ») soit l’un des seuls 
types de nom de catégories dont le sens étymologique (sens en soi) n’a aucun lien avec les critères 
supposés de l’appartenance à la catégorie. C’est un mot qui a une efficacité propre. C’est une 
dénomination qui ne peut être imputée à quelqu’un et que l’on ne peut s’auto-attribuer que 
selon des critères difficilement définissables et mouvants, contrairement aux noms de catégories 
professionnelles, juridiques ou confessionnelles 2 (telles que les catégories d’« immigré » ou 
de « musulman » par exemple, qui désignent d’un point de vue strictement linguistique des 
individus « qui se sont déplacés vers un endroit » ou qui « adhèrent à l’islam » : le sens donné 
par l’étymologie s’impose et détermine l’usage de ces termes tout autant et peut-être plus 
que leurs connotations). Au Moyen Âge, des termes tels que ʿarab, turk, kurd, etc. 3 sont des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 95

4.  Parmi les auteurs de la période classique, seul 
al-Masʿūdī fait allusion à une étymologie du terme 
kurd-akrād. Il évoque une des légendes de l’origine 
des Kurdes selon laquelle ils seraient les enfants 
des concubines de Salomon enceintes des œuvres 
du démon Ǧasad. Le roi biblique aurait déclaré : 
« Chassez-les (ukrudūhunna) dans les montagnes 
et les vallées. » On aurait tort de considérer cette 
étymologie mythique (populaire ?) comme une 
simple fabulation fantaisiste de la part de l’auteur. 
Sylvie Denoix (« Rationnel ou irrationnel : un choix 
impossible ? ») a montré pour le cas de l’origine et 
de l’étymologie mythiques des villes de Fusṭāṭ et 
de Qāhira, qu’il n’était pas pertinent de penser en 
terme binaire le rapport des sociétés musulmanes 
médiévales à ce genre de récit. Il n’est pas important 
de savoir si l’on croyait ou non à ces mythes, mais 
bien de savoir ce que ceux-ci signifiaient. L’étymologie 
mythique des Kurdes fait sens et donne du sens. De 
cette manière l’auteur et ceux qui la lui ont transmise 
attachent durablement au terme kurd (et donc à 
un ensemble d’individus) une connotation négative. 

Les Kurdes sont les éternels « chassés », comme leur 
nom l’indique car ils le sont dès « l’origine ». C’est 
bien le sens de la racine arabe karada. Cependant 
cette connotation était déjà présente et l’étymologie 
mythique ne fait que la confirmer en justifiant un 
état présent des représentations par un retour à une 
origine putative. Il est évident ici que la première 
étape concerne la qualification de ces populations et 
qu’ajouter l’étymologie mythique intervient ensuite 
pour confirmer ce que l’on pense des Kurdes. Ce sont 
les représentations qui déterminent l’étymologie my-
thique et non l’inverse. Cette étymologie mythique 
ne limite pas l’autonomie du terme kurd. Populations 
et individus militaires, civils, nomades, sédentaires, 
ruraux, urbains, riches, pauvres, musulmans ortho-
doxes, hétérodoxes, arabisés pourront tout au long 
du Moyen Âge être qualifiés de Kurdes.
5.  Cet aspect linguistique peut se lier à un processus 
plus ethnologique. On peut se demander si l’indéter-
mination des critères de la catégorie ne permet pas 
une certaine souplesse facilitant l’intégration sociale 
d’individus et de groupes extérieurs.

ethnonymes qui ne se situent pas sur le même plan, mais qui jouissent tous de cette autonomie 
vis-à-vis de l’étymologie ou de la forme du mot. Ils se situent dans divers registres, se modulent 
et se définissent les uns les autres.

Tout comme aujourd’hui, le terme « kurd » n’avait pas de résonance de sens en soi. Pour 
un arabophone et très certainement pour un iranophone, son étymologie au Moyen Âge était 
asémantique 4. Quand bien même aurait-il une étymologie précise, cela ne déterminerait en 
aucune manière la classification de certains individus ou groupes comme kurdes, cela ne 
déterminerait pas la perpétuelle reconstruction du sens de la catégorie 5. C’est pour cela qu’il 
est sans conteste un ethnonyme.

	 Nomadisme et déni d’« ethnonymie »
Il convient de s’arrêter sur le rejet du caractère « ethnonymique » du terme « kurd » qui 

apparaît dans certaines études récentes. En effet, certains auteurs contemporains remettent 
en cause cette indétermination de la catégorie. Cette dénégation pourrait être qualifiée 
d’hyper-réaction à une réification ou de réification à l’inverse. La réification intervient lorsqu’un 
terme, en l’occurrence le terme « kurd », en vient à désigner un groupe (une réalité) immuable 
du fait de son essence immuable (essentialisme) en dehors du processus de construction et 
de reconstruction qu’implique son imputation ou son auto-attribution à des groupes ou des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)96

individus 6. C’est évidemment le fait des études pro-kurdes de certains kurdologues. En réac-
tion à cela, des auteurs d’études récentes ont attaché au terme « kurd » un sens figé et en ont 
fait un synonyme de « nomade ». Un ethnonyme ne peut avoir de sens figé ou de synonyme 
pour la raison exposée plus haut. Si l’on arrive à prouver le contraire pour le terme « kurd », il 
ne s’agit donc pas d’un ethnonyme car il perd ainsi son efficacité propre, son autonomie. Il en 
vient à désigner une non-réalité immuable.

Il est intéressant de constater que des problèmes analogues apparaissent dans les études qui 
concernent les termes ʿarab et turk. Jan Retsö qui s’est intéressé aux Arabes dans l’antiquité 
rappelle la nécessaire distinction entre « sens étymologiques, dénotations et connotations ». 
« Dans un sens la connaissance de l’étymologie du mot ʿarab pourrait donner quelques infor-
mations sur le passé du peuple désigné comme tel, mais la définition du contenu historique 
du terme doit être fondée sur une analyse de son usage effectif et de ses occurrences dans 
les sources historiques, non sur son étymologie. » « L’affirmation selon laquelle “Arabe” veut 
dire “nomade”, etc. [pasteur, éleveur de chameaux, bédouin habitant des tentes] est fondée sur 
une association entre Arabes et nomadisme, etc., i.e. une connotation du terme qui ne doit 
pas être totalement fantaisiste. Mais cela n’implique pas que “ʿarab” est un terme pris pour 

“nomade” etc. » « Une objection encore plus sérieuse est que “habitants des tentes”, “éleveurs 
de chameaux”, “pasteurs” et “bédouins” ne sont en aucun cas synonymes 7. » Les objections au 
déni d’« ethnonymie » du terme « kurd » sont, en partie, similaires.

Les auteurs contemporains ont l’habitude, pour dénier au terme « kurd » son caractère 
« ethnonymique », de citer Vladimir Minorsky : « Selon Ḥamza al-Iṣfahānī (circa 350/961) : les 
Persans avaient l’habitude d’appeller les Daylamites “les Kurdes du Ṭabaristān” comme ils 
avaient l’habitude d’appeller les Arabes “les Kurdes du Sūristân”, i.e. du ʿ Irāq ; d’autres auteurs 
arabes et persans du xe siècle entendent par Kurdes tous les nomades iraniens de l’ouest de la 
Perse tels que les groupes vivant sous des tentes dans le Fārs 8. » Basil Nikitine interprète ainsi 
la phrase de Minorsky : « de très bonne heure dans les sources arabes, le nom des Kurdes est 

6.  On sait depuis les travaux de Ian Hacking (En-
tre science et réalité) que l’expression « construction 
sociale de... » prend des sens différents suivant les 
travaux scientifiques concernés. Pour notre sujet, 
elle implique que le terme « kurd » a un sens sans 
cesse renouvelé déterminé par des conditions his-
toriques et sociales elles-mêmes mouvantes. Il est 
indéterminé de manière synchronique, et comme ce 
l’est de manière diachronique. Le recours à l’idée de 
construction tend ici à contrer la volonté des natio-
nalismes d’instrumentaliser des réalités historiques 
et de les transformer en essences immuables. Cette 
transformation est tout d’abord une erreur d’analyse 
historique et peut être source d’intransigeance po-
litique contre des populations perçues comme une 
menace pour cette essence à l’intérieur et à l’extérieur 
du groupe. Par ailleurs il convient d’insister sur le 

fait que la construction de la catégorie « kurd » est 
une réalité historique et sociale à l’époque concernée 
car l’idée de construit social et historique, comme 
l’indique Hacking, peut impliquer la négation d’une 
telle réalité ou le souhait qu’elle disparaisse. L’at-
titude qui consiste à présenter la kurdité comme 
un construit social et non pas comme une essence 
immuable, peut être l’outil de formations politiques 
visant à démontrer que le nationalisme kurde est un 
nationalisme défaillant (une formation composite et 
instable) par rapport aux autres formations nationa-
les (avérées historiquement et socialement) ou qu’il 
est « une idéologie, construite par la seule action des 
minoritaires englués dans la pré-modernité » comme 
l’indique Danielle Juteau (L’ethnicité, p. 22).
7.  Retsö, « The Earliest Arabs », p. 132-133.
8.  Minorsky, « Guran », p. 75.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 97

9.  Nikitine, Les Kurdes, p. 9.
10.  Jwaydeh, The Kurdish Nationalist Movement, 
p. 11.
11.  C’est certainement ce que pensent certains 
auteurs et c’est ce qu’ils tentent de prouver en af-
firmant que la catégorie « kurd » au Moyen Âge est 
déterminée par totalement autre chose (le mode de 
vie) que ce qui la détermine aujourd’hui (l’idéolo-
gie nationaliste et la langue). De la même manière, 
l’historien des périodes moderne et contemporaine 
Martin Van Bruinessen écrit : « Les géographes ara-
bes médiévaux utilisaient le terme “kurd” (dans sa 

forme arabe plurielle “akrād”) pour désigner toutes 
les tribus nomades ou semi-nomades qui n’étaient 
ni arabes ni turques. » Après la réduction d’un eth-
nonyme à un synonyme, c’est là le deuxième travers 
d’une approche trop superficielle : le raisonnement 
tautologique. De même, ne pourrait-on pas dire que 
le terme « turk » désignait au Moyen Âge tous les 
groupes nomades ou semi-nomades qui ne sont ni 
kurdes ni arabes ? Cependant, en disant cela on ne dit 
que peut de chose. (Van Bruinessen, Agha, Shaykh 
and State, p. 111).

devenu le synonyme de nomade 9. » Wadie Jwaydeh, historien du mouvement national kurde 
reprend le raisonnement de V. Minorsky : « Minorsky a attiré l’attention sur le fait que très 
tôt le nom “kurd” a été utilisé comme synonyme de “nomade”. Il cite l’historien arabe Ḥamza 
al-Iṣfahāni […]. De cette citation il conclut que les auteurs arabes en parlant des Kurdes ne 
limitaient pas l’appellation aux populations kurdophones seulement, mais l’appliquaient à tous 
les nomades iraniens 10. » Il semble important de noter que Wadie Jwaydeh ne fait pas que 
retranscrire les mots de V. Minorsky. Tout d’abord, il écrit que le terme « kurd » était synonyme 
de « nomade » au Moyen Âge, ce que ne dit pas Minorsky ; puis il omet de préciser les limites 
territoriales (ouest de l’Iran) et historique (xe siècle) que donne Minorsky. Or les questions du 
territoire et de l’historicisation de la catégorie sont centrales. Car s’il paraît évident que le terme 
« kurd » a changé de sens du xvie au xxe siècle, c’était probablement aussi le cas auparavant 11. 
Par ailleurs, au regard du reste des travaux de Minorsky et au-delà des interprétations plus 
ou moins tendancieuses qui ont pu être faites de ce qu’il a écrit, il semble bien que le point de 
vue de cet auteur soit que le terme « kurd » est un ethnonyme même à cette période.

	 Deux phases de l’usage du terme « kurd »

L’une des raisons pour lesquelles certains auteurs d’études récentes ont figé la catégorie 
« kurd » est qu’ils ont tenté de résoudre le problème que pose la catégorie « kurd » au Moyen 
Âge. À savoir qu’elle était à l’époque attribuée à des individus et à des groupes qui aujourd’hui 
ne seraient pas désignés comme tel ou qui étaient présentés comme kurdes de manière variable 
suivant les auteurs. Ainsi le fait que les Lurs ou les Kūrāniyya (Gouranîs) soient présentés 
comme des Kurdes dans les sources arabes médiévales ou que les Šabānkārah ne le soient pas 
toujours est déconcertant. L’un des problèmes ignorés par les auteurs récents est l’existence 
de deux grandes phases de l’usage du terme « kurd » au Moyen Âge. Ainsi ils associent des 
occurrences de la période classique (viiie-xie siècles) à des occurrences d’une période plus tar-
dive (xiie-xive) où les conceptions de la différenciation ethnique sont différentes, et donnent 
une définition trop succincte de ce que sont les Kurdes. Nous allons ici, tenter de décrire 
l’évolution de la catégorisation des Kurdes au cours de ces deux phases.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)98

12.  Ṭabarī, Ta’rīḫ al-Rusul wa al-Mulūk I, p. 241. 
On trouvera la liste des sources arabes utilisées en 
fin d’article.
13.  Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ I, p. 271.
14.  De manière générale on attribue aux Kurdes les 
origines tribales arabes suivantes : Rabīʿa b. Nizār, 
Muḍar b. Nizār, Bakr b. Wā’il, Quṣayy, Hawāzin. 
Il s’agit des plus célèbres tribus arabes du Nord. Il 
n’est pas surprenant que certaines aient donné leur 
nom à des régions de la haute Mésopotamie habitées 
aussi par des Kurdes : Diyār Rabīʿa, Diyār Muḍar, 
Diyār Bakr. Il est difficile de connaître la significa-
tion de l’attribution de telles origines. Par ailleurs, 
la difficulté est renforcée du fait de l’imprécision 
de ces désignations tribales arabes et des frontières 
entre tribus arabes. Harald Kindermann (EI2, Rabiʿa, 
p. 365) indique que le nom Rabīʿa désigne parfois 
les Bakr et les Taġlib ensemble ou l’une de ces deux 
tribus seule ; et parfois tout le groupe Rabīʿa est 
inclus dans Muḍar. « The beginnings of the two 
tribes [Rabīʿa et Muḍar] are further put at so early 
a date that it is difficult to decide wether they really 
existed as such, or like Maʿadd and Nizār are only 
artificial conceptions. » On se contentera d’indiquer 
que l’on a attribué aux Kurdes des origines proches 
du noyau de l’arabité septentrionale et du centre 

de l’État musulman à ses débuts, à l’exception de 
l’origine Hawāzin, tribu qui avait de bonnes relations 
avec Muḥammad, mais étaient des ennemies héré-
ditaires de Qurayš. Ces origines sont le symbole 
de l’opposition aux Yéménites, aux Qaḥtānides, aux 
Anṣār et aux Abbassides. Dans cette conception du 
monde fondée sur la fragmentation des tribus arabes, 
il est possible de comprendre pourquoi à un autre 
endroit al-Masʿūdī attribue aux Turcs une origine 
ḥimyārite (Yémen). Il s’agit peut-être pour cet auteur 
d’expliquer l’affirmation plus nette par les Turcs d’une 
différence ethnique en les écartant du noyau central 
de l’arabité. Kindermann, « Rabīʿa ». Donner, « The 
Bakr b. Wā’il Tribes ».
15.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab II, p. 249.
16.  Il s’agit là d’un nasab arabe. La tribu des Hawāzin est 
bien connue en Arabie du Nord. On ne voit ce nasab nul-
le part ailleurs, excepté ses deux premiers éléments qui 
apparaissent chez Ibn Ḥawqal, al-Masʿūdī et al-Maqrīzī. 
Il a sans aucun doute été forgé pour appuyer une défini-
tion des Kurdes et avant tout pour montrer l’adaptation 
des Kurdes au système onomastique arabe fondé sur une 
représentation d’un lien agnatique. Al-Masʿūdī indique 
que cette partie des Hawāzin s’était isolée (infaradū) en 
raison de conflits entre eux et les Ghassān, donc bien 
avant l’islam. Montgomery Watt, « Hawāzin ».

	 ʿArab et ʿaǧam : les premiers éléments de la différenciation
	 ʿArab, aʿrāb et akrād : deux faits ethniques liés

Les auteurs contemporains que nous avons cités précédemment pensent résoudre le pro-
blème de l’usage du terme « kurd » en relevant des occurrences chez les auteurs de la période 
classique (viiie-xie siècles) qui établissent un lien entre akrād et ʿ arab ou aʿrāb. Ils citent Ḥamza 
al-Iṣfahānī (m. 349/961) ou Ṭabarī (223-310/838-923), qui relate une anecdote rapportée par 
un des « bédouins du Fārs (raǧul min aʿrāb al-Fārs), à savoir un Kurde (yaʿnī al-akrād) 12 ». Ibn 
Durayd (m. 222-223 / 837-838), cité par Ibn Ḥawqal (début xe siècle), indique que les Kurdes 
sont des ʿarab (bédouins) en raison du fait qu’ils partagent avec eux certains traits culturels 
dont le pastoralisme 13. Il leur attribue 14 l’éponyme Kurd b. Murd b. ʿ Amr b. ʿ Amir. Al-Masʿ ūdī 
(m. 344/956) suggère lui aussi que les Kurdes sont des ʿarab et qu’ils « descendent de Rabīʿa b. 
Nizār b. Maʿ add b. ʿAdnān par Bakr b. Wā’il 15 ». Il signale que d’autres auteurs pensent qu’ils 
descendent de Kurd b. Murd b. Ṣaʿ ṣaʿ a b. Hawāzin. Il semble s’agir d’un nasab de la tribu 
Hawāzin, mais il n’apparaît nulle part ailleurs qu’en relation avec les Kurdes 16.

Ce sont ces citations et cette conception rudimentaire de la différence qui ont pu laisser 
penser aujourd’hui à une synonymie entre « kurd » et « ʿ arab ». Cependant le fait d’établir une 
corrélation entre Kurdes, Daylamites et Arabes (Ḥamza al-Iṣfahānī) sur la base d’un mode 
de vie commun, n’indique pas que le terme « kurd » recoupe uniquement cette caractéristique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 99

ethnographique ou qu’il y ait synonymie entre tous ces termes. Les termes « kurd » et « no-
made iranien » ne sont pas interchangeables, en tout cas pas dans tous les contextes 17. Il est 
tout à fait problématique de vouloir faire correspondre d’une part, un ethnonyme à une autre 
catégorie et d’autre part, un ethnonyme à une catégorie qui ne se situe pas sur le même plan 
sémantique, linguistique et conceptuel. L’expression de « nomade iranien » est anachronique. 
En revanche, le lien entre les Kurdes, un certain nomadisme et l’iranité n’est plus à démontrer. 
Dire : « kurd » est synonyme de « nomade iranien » revient certes à présenter ce lien, mais d’une 
manière un peu gênante.

De façon plus étonnante, les auteurs arabes des ixe et xe siècles établissent un lien entre le 
terme « kurd » d’une part, et les termes « ʿ arab » et « aʿrāb » d’autre part, donc avec l’ « arabité ». 
Les sens des termes « ʿ arab » et « aʿrāb » sont trop flous pour qu’ils puissent être traduits par 
« nomade 18 ». En raison de la connotation ethnique de ces termes et surtout du lien entre le 
terme ʿarab et la langue arabe (ʿ arabiyya), on aura tendance à les traduire par « bédouins 19 ». 
Ainsi les occurrences du terme « kurd » à cette période signalent-ils un rapprochement entre 
deux faits ethniques (kurd-ʿ arab) et non une synonymie entre eux.

17.  Si l’on pousse cette logique à l’extrême, que 
peut-on dire des analogies contemporaines : « les 
Égyptiens sont les Américains du monde arabe » 
ou « les Laz sont les Belges de la Turquie » ? C’est 
là toute l’ambiguïté de ce genre d’extrapolation. Les 
quatre termes cités ici sont mis en relation sur la 
base d’un ou plusieurs éléments qui les connotent : 
pour les Américains et les Égyptiens, il s’agit de « la 
richesse », « la puissance politique », « l’inculture » et 
« l’arrogance » supposées … ; pour les Laz et les Belges 
leur soi-disant « naïveté » ou « stupidité » ou tout 
simplement le fait qu’ils soient l’objet de plaisanteries 
mettant en avant ce caractère chez eux. Cependant il 
ne viendrait à l’idée de personne de dire qu’« Amé-
ricain » est synonyme de « riche » ou que « Laz » est 
synonyme de « stupide », y compris chez ceux qui 
ont la malveillance de diffuser de tels préjugés sur ces 
populations. D’autre part, ces analogies n’impliquent 
certainement pas une synonymie entre « Égyptien » 
et « Américain » ou entre « Laz » et « Belge ». Les 
éléments qui les lient ne sont pas sémantiques. Ils ne 
constituent pas des éléments de définition, mais on 
s’y réfère implicitement dans la communication. Si 
l’on sortait du cadre de la définition par analogie, ces 
populations, chacune prise à part, seraient définies 
de manière complètement différente et l’élément mis 
en avant ici (richesse, naïveté…) serait relégué au 
second plan, voire réfuté même par des personnes 
qui connaissent ce référent et l’utilisent à l’occasion 
(qui racontent des « blagues belges »).

18.  Sur ces termes voir Retsö, The Arabs in 
Antiquity.
19.  D’après de nombreux auteurs, il existerait une 
différence entre ʿarab et aʿrāb. Elle concerne la 
connotation de ces termes plus qu’elle ne se référe 
à une différence nette. Ce que l’on remarque, c’est la 
connotation presque systématiquement péjorative du 
terme aʿrāb contrairement à celui de ʿarab. Marie-
Andrée Gouttenoire, qui fait une synthèse partielle 
de la question à partir de Retsö et de Versteegh, 
indique qu’à « l’origine les Muhāǧirūn désignent les 
Mecquois qui suivirent le prophète à Médine. Par la 
suite ils reçurent l’appellation de ʿ arab et s’installèrent 
dans les cités. Les Aʿrāb seraient ceux qui seraient 
restés à la vie nomade ou qui y seraient revenus après 
l’hégire, ce qui fut considéré comme une défection 
par la communauté islamique ». Cependant cette 
différence de connotation tend à disparaître dans 
les siècles suivant et surtout en ce qui concerne la 
langue : « Les ʿarab aussi bien que les aʿrāb sont les 
dépositaires d’une langue arabe pure et les références 
à eux se lisent souvent dans les expressions : fuṣaḥā’ 
al-ʿarab/ al-aʿrāb ou kalām al-ʿarab » (Gouttenoire, 
« Les enjeux de l’écriture biographique », p. 47-52). 
Joseph Dichy, quant à lui, suggère que la différence 
purement linguistique entre les deux termes est une 
simple distinction entre une désignation générique : 

ʿarab (les Arabes bédouins), et une désignation 
plus spécifique : aʿrāb (les tribus bédouines). Les 
Muhāǧirūn et les aʿrāb sont donc des ʿarab.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)100

Les Kurdes sont très tôt entrés en contact avec les conquérants arabes, ont contracté des 
alliances avec eux 20 et se sont convertis à l’islam. De plus, les modes de vie de ces deux po-
pulations ont pu être perçus comme assez semblables. De ce fait, à la période classique, tout 
en prenant acte d’une différenciation, les auteurs qui ont reçu et utilisé le terme « kurd » ont 
manifesté une volonté d’intégrer symboliquement ces populations à l’élément arabe et ont mis 
en avant cet élément ethnographique commun (nomadisme-bédouinité).

	 ʿAǧam et akrād : l’élément qui distingue
Bien souvent l’association avec les termes ʿarab et aʿrāb se double d’une association avec le 

terme ʿaǧamī (non-arabe, Iranien). Ce dernier désigne de manière générale toutes les popu-
lations non arabophones et plus particulièrement, dans un contexte oriental, les populations 
iraniennes. Al-Masʿ ūdī (m. 956) indique que bien que les Kurdes soient des aʿrab, ils en ont 
oublié la langue : « Ils se sont isolés (infaradū) depuis longtemps et ont rejoint les montagnes et 
les vallées, pour des raisons qui les ont poussés à cela. Ils voisinèrent avec ceux qui se trouvaient 
là-bas : des a āʿǧim (non-arabes/Iraniens) et des furs (Persans) parmi les communautés (umam) 
habitant les villes et les colonies (ʿ amā’ir). Puis ils perdirent leur idiome (lisānahum). Leur langue 
(luġatuhum) devint a ǧʿamiyya (non-arabe /iranienne). Chaque variété de Kurdes a son propre 
dialecte (likull nawʿ min al-akrād lahum luġa bil-kurdiyya) 21. » Pour al-Masʿ ūdī, le fait que la 
langue des Kurdes soit a ǧʿamiyya est secondaire pour les définir. Ce qui est important, c’est 
leur origine ʿarab. Cependant l’élément et le trait ʿaǧamī qu’ils présentent les singularise.

Un exemple tiré des Manāqib al-turk d’al-Ǧāḥiẓ (164-255/781-869) en dit long sur la multi-
plicité des connotations du terme « kurd » et sur la mise en place d’une conception rudimentaire 
de la différence. Dans la dernière partie de son exposé sur les vertus essentiellement militaires 
des Turcs, Ǧāḥiẓ établit un lien entre aʿrab et Turcs en raison de leur ignorance du commerce 
et de quelque industrie que ce soit : « Les Turcs sont ainsi, ils possèdent des tentes, habitent 
les plaines et ont du bétail. Ce sont les aʿrāb des aʿǧam comme Huḏayl sont les akrād des 
aʿrab 22. » Huḏayl est une tribu bédouine bien connue. Pour Ǧāḥiẓ il s’agit de définir les Turcs. 
Cependant les analogies qu’ils présentent renseignent par déduction sur les connotations du 
terme « kurd ». La mise en relation sémantique apparaît ainsi : le terme akrād contient ici à 
la fois la signification linguistique de ʿaǧam en opposition à ʿarab, l’aspect spécifique de aʿrāb 
(les tribus arabes) en opposition au générique ʿarab, et la signification ethnographique de turk 
dont ils semblent partager le mode de vie comme les aʿrāb.

Les éléments « ʿ arab » et « ʿ aǧam » se modulent dans les discours des auteurs arabes pour 
construire et reconstruire la catégorie « kurd ». L’ élément ʿarab est celui qui lie et l’élément 

20.  En témoignent les relations très fortes entre Banū 
Šaybān et Kurdes Haḏbānī qui depuis les débuts de 
l’islam ont respectivement leurs quartiers d’été et 
leurs quartiers d’hiver dans la Djézireh. À tel point 
que le sultan bouyide ʿ Aḍud al-Dawla dut mener une 
expédition punitive dans le Šahrazūr pour séparer 
Banū Šaybān et Kurdes « liés par des mariages et 

des affaires communes ». Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat 
al-arḍ I, p. 215-216 ; Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī-l-ta’rīḫ 
VII, p. 386.
21.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab II, p. 249.
22.  al-Ǧāḥiẓ, Rasā’il al-Ǧāḥiẓ, « Risāla ilā al-Fatḥ 
b. Ḫāqān fī manāqib al-Turk » I/ 3, p. 217.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 101

ʿaǧam est l’un de ceux qui permettent une différenciation. La catégorie « kurd » se trouve à la 
croisée de ces deux ensembles, sans qu’il s’agisse ni d’une sous-catégorie de ceux-ci, ni de leur 
mélange.

	 Deuxième phase de l’usage du terme Kurde
On se doit de remarquer, avec V. Minorsky, que les occurrences qui établissent un lien fort 

et explicite entre les catégories « kurd » d’une part, et « aʿrāb », « ʿ arab » (bédouin) et « ʿ aǧam » 
d’autre part apparaissent toutes à la période classique, avant le xie siècle.

Les tentatives de définition des Kurdes au cours des siècles suivants montrent une inver-
sion de l’importance respective des premiers éléments de la catégorisation (ʿ aǧam et ʿarab) et 
ne présentent plus systématiquement l’origine ʿarab ou ʿaǧam des Kurdes. Cependant il n’est 
pas exclu que, durant cette phase et durant celle qui précède, le terme « kurd » ait connu des 
évolutions. Ainsi on pourra contester le fait de citer des auteurs qui écrivent à plusieurs siè-
cles d’écart pour caractériser l’une des deux phases historiques que nous présentons. Mais il 
s’agit d’une première étape vers une historicisation plus affinée de notre objet. Il est cependant 
certain qu’il existe deux grands moments historiques à l’origine d’au moins deux conceptions 
de la différence et d’au moins deux usages du terme « kurd ».

	 Un ethnonyme parmi les ethnonymes
On a vu plus haut (au paragraphe « Kurd » : un ethnonyme) que ce qui définit comme 

ethnonyme un terme désignant une catégorie, c’est entre autres son indétermination et son 
autonomie vis-à-vis d’une quelconque étymologie. Dans la deuxième phase (à partir du xie siè-
cle), cette indétermination de la catégorie « kurd » semble plus forte et les auteurs donnent des 
définitions floues du terme ou n’en donnent pas du tout. Ibn al-Samʿānī (506-562/1113-1166), pour 
expliquer la nisba al-Kurdī, indique que celle-ci fait référence aux Kurdes : « une communauté 
(ṭa’ifa) d’Irak dont les membres s’installent dans les déserts (ṣaḥārī), habitent, pour certains, 
des villages et vivent surtout dans la montagne de Ḥulwān 23. » Il s’agit de la seule définition 
explicite des Kurdes pour ce siècle. Elle se contente d’indiquer les lieux où vivent ces populations. 
Il n’est plus question de définir cette catégorie par une autre catégorie. Plus tard al-ʿ Umarī 
(m. 749/1349) écrit dans l’introduction de son chapitre sur le Ǧibāl : « Ce chapitre se compose 
de quatre sections ( fuṣūl) : la première section concerne les Kurdes. Il s’y trouve une partie 
générale sur la situation des habitants du Ǧibāl. La deuxième section concerne les Lurs. La 
troisième section traite des Šawal. La quatrième s’intéresse aux Šankārah. […] Voici ce que nous 
disons des Kurdes. Que Dieu nous permette de réussir dans cette tâche (wa billāh al-tawfīq). 
Bien qu’entrent (daḫala) dans cette catégorie (nawʿ) tous les genres 24 (ǧins) qui sont évoqués 
dans les sections de ce chapitre, ils sont un genre à part entière (ǧins ḫāṣṣ) de type général 
(min nawʿ āʿmm) (wa-in daḫala fī naw iʿhim [kull ǧins atā ḏikruhum fī hāḏihi l-fuṣūl fa-innahum 

23.  Ibn al-Samʿānī, Kitāb al-ansāb, entrée « al-
kurdī ».

24.  C’est pour éviter toute surinterprétation que 
le terme « ǧins » n’a été traduit ni par « race » ni par 
« peuple ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)102

ǧins ḫāṣṣ min nawʿ] 25 ʿāmm). Il s’agit de ceux qui sont proches du ʿIrāq et des contrées des 
Arabes (diyār al-ʿarab) sans compter ceux qui se sont éloignés dans le pays des aʿǧam (dūna 
man tawaġġala fī bilād al-ʿaǧam). Il y en a des groupes (ṭawā’if) en Syrie et au Yémen et des 
communautés (firaq) dispersées dans les régions (al-aqṭār). La partie la plus importante d’en-
tre eux (ǧamharatuhum) se trouve autour du ʿIrāq et des contrées des Arabes. De nos jours, 
on les rencontre plus ou moins dans la région de Mārdīn 26. » Là encore, il suffit à l’auteur 
de présenter la zone où se situent les groupes kurdes pour les définir. Plus importante est la 
présentation obscure qui en est faite : « Bien qu’entrent (daḫala) dans cette catégorie (nawʿ) 
tous les genres (ǧins) qui sont évoqués dans les sections ( fuṣūl) de ce chapitre, ils sont un genre 
à part entière (ǧins ḫāṣṣ) de type général (min nawʿ āʿmm). » Ce passage semble indiquer que 
pour l’auteur, bien que le nawʿ « kurd » englobe les trois ǧins auxquels vont être consacrées les 
trois autres sections de ce chapitre à savoir les Šawal, les Lurs et les Šankārah, il est aussi un 
ǧins à part entière digne de se voir consacrer une section. Cela pourrait indiquer que les trois 
ǧins déjà cités ont des points communs avec le ǧins « kurd » et sont parfois désignés comme 
tel, mais que celui-ci est en fait un genre autonome distinct des trois autres 27. Cependant 
l’expression « genre à part entière de type général » reste trop ambiguë pour que l’on puisse 
tirer des conclusions précises.

Du xie au xive siècle, le terme « kurd » est bien un ethnonyme. Les définitions explicites de 
ces populations, bien que décevantes, ne laissent jamais soupçonner un lien de synonymie entre 
« kurd » et « nomade » ou toute autre catégorie purement ethnographique. Le flou et l’ambiguïté 
qui s’en dégagent semblent confirmer le statut d’ethnonyme de kurd pour cette période.

	 D’al-Masʿūdī à al-Maqrīzī : inversion de l’importance respective 
des éléments de la différenciation

Pour saisir la différence entre les deux périodes présentées plus haut, il est intéressant 
de faire une comparaison entre l’idée des Kurdes livrée par al-Masʿ ūdī (m. 344/956) et celle 
offerte par al-Maqrīzī (765-845/1364-1442), plus de quatre siècles plus tard.

Comme il a été évoqué plus haut, al-Masʿ ūdī signale que les Kurdes sont des aʿrab qui ont 
échangé leur langue pour une langue a ǧʿamiyya. L’auteur cite d’autres récits sur l’origine des 
Kurdes : ils seraient les enfants des concubines de Salomon et du démon Ǧasad, chassés vers les 
montagnes et les vallées ; ou encore de jeunes hommes épargnés par le vizir du tyran Ḍaḥḥāk. 
Cependant il indique que l’opinion la plus répandue (al-ašhar) et la plus exacte (al-aṣaḥḥ) est 
celle qui les présente comme descendants de Rabīʿa b. Nizār 28, une tribu bédouine.

Au xve siècle, al-Maqrīzī s’inspire d’al-Masʿ ūdī et reprend toutes les légendes sur l’origine 
des Kurdes sans toutefois suggérer que les Kurdes puissent descendre de Rabīʿa b. Nizār. 
Il indique par ailleurs que des fuqahā’ « qui souhaitaient s’attirer les bonnes grâces [des 

25.  Le texte entre crochet est en marge dans le 
manucrit.
26.  Al-ʿUmarī, Masālik III, p. 124.

27.  Je remercie Jérôme Lentin de m’avoir suggéré 
cette interprétation en attirant mon attention sur le 
fait que le terme ǧins est plus général que nawʿ.
28.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab II, p. 250.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 103

Ayyoubides], lorsqu’ils étaient arrivés au pouvoir [en Égypte] 29 » avaient prétendu que les 
Kurdes descendaient des tribus arabes de Bakr 30 ou de Quṣṣay, « mais il s’agit bien d’un groupe 
de aʿǧam (Iraniens ?) ayant de multiples tribus 31 ».

Ces deux auteurs font apparaître trois critères de différenciation : l’origine supposée (ʿ arab 
ou ʿaǧam), le mode de vie (aʿrāb) et la langue (a ǧʿamiyya ou ʿarabiyya). Les deux éléments ʿaǧam 
et ʿarab s’inversent d’un auteur à l’autre. Pour al-Masʿ ūdī, l’hypothèse la plus juste (aṣaḥḥ) de 
l’origine des Kurdes est une ascendance bédouine (ʿ arab). Au xve siècle, le rapprochement 
entre Kurdes et aʿrab est perçu par al-Maqrīzī comme artificiel, puisque l’imputation d’une 
telle origine aux Kurdes ne visait, dit-il, qu’à renforcer le prestige des Ayyoubides eux-même  
d’origine kurde. Pour al-Masʿ ūdī, l’élément ʿaǧam est secondaire, alors qu’il est déterminant 
pour al-Maqrīzī.

Ainsi, ce serait un raccourci intellectuel gênant de conclure que le terme « kurd-akrād » 
est synonyme de « nomade iranien » ou de « Bédouin (ʿarab) iranisé ». Le simple constat de 
l’inversion du rapport entre les deux éléments, prouve que l’on ne peut aboutir à une telle 
conclusion et que le terme « kurd » garde tout au long de la période une dynamique propre 
chez les historiographes arabes. C’est là une nouvelle preuve de sa nature d’ethnonyme.

	 « Kurd » devient un élément premier et singulier
Par ailleurs la distinction entre d’une part « kurd/akrād » et, d’autre part, ʿ aǧam et/ou ʿ arab est 

bien marquée dans la deuxième période. On a vu que pour al-Maqrīzī, « kurd » et « ʿ arab » était des 
catégories bien distinctes. Yāqūt al-Ḥamawī (m. 626/1229) montre qu’il tient à distinguer akrād et 
aʿrāb : « Il y a des anecdotes plaisantes dont on doit demander pardon à Dieu ; ainsi un extravagant 
a trouvé dans le Coran que les Kurdes (al-akrād) étaient les plus mécréants et les plus hypocrites – 
alors que le verset coranique porte que les Bédouins sont les plus mécréants et les plus hypocrites 
(al-aʿrāb ašaddu kufran wa nifāqan) ». Il va de soi que si les termes « aʿrāb » et « akrād » désignaient 
la même chose, l’auteur n’aurait pas pris la peine de signaler une telle erreur de lecture du Coran.

29.  Al-Maqrīzī, Ḫiṭaṭ III, p. 751.
30.  Pour faire remonter l’origine des Kurdes à Bakr, 
les fuqahā’ que réfute al-Maqrīzī ont forgé le nasab 
Kurd b. Murd b. ʿAmrū b. Ṣaʿṣaʿa b. Muʿāwiya, très 
proche de celui que présente al-Masʿūdī (al-Maqrīzī, 
ibid.).
31.  Al-Maqrīzī s’est distingué par son hostilité envers 
les Ayyoubides et les Kurdes dont il occulte systéma-
tiquement le rôle politique et militaire pendant tout le 
xiiie siècle tout en magnifiant le rôle des Mamlouks. 
Pour la période de Saladin, il cite une vingtaine de 
mamlouks issus de l’entourage de divers souverains, 
principalement Šīrkūh et Saladin, et signale les 
moindres détails de leur activité militaire et même 
le nombre de leurs soldats. En revanche il néglige 
d’évoquer notamment les hauts faits des principaux 
kurdes Sayf al-dīn al-Mašṭūb, de ʿĪsā al-Hakkārī 

et de Ḥusām al-dīn Abū al-Hayǧā’ al-Samīn. Reu-
ven Amitai note de manière allusive cette attitude 
lorsqu’al-Maqrīzī cite une anecdote reprise d’Ibn 
al-Furāt et omet d’indiquer, contrairement à sa source, 
que des Kurdes Šahrazūriyya s’étaient joints à l’armée 
d’Égypte pour combattre les Mongols. Amitai analyse 
ce silence comme « a minor but telling omission ». 
Il n’est pas étonnant qu’al-Maqrīzī ait insisté sur 
l’origine non arabe des Kurdes, une origine moins 
prestigieuse. On peut cependant s’interroger sur le 
fait qu’al-Maqrīzī voie dans ce récit d’origine une 
tentative de relever le prestige des Ayyoubides alors 
que ce récit est connu et rapporté par al-Masʿūdī et 
d’autres auteurs de la période classique bien avant 
que Saladin ne parvienne au pouvoir en Égypte à 
la fin du xiie siècle. Al-Maqrīzī, Sulūk I/I ; Amitai, 
« al-Maqrīzī », p. 112.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)104

On sait aussi que dans ce deuxième moment historique, un auteur tel qu’Ibn Khaldoun 
(732-808/1332-1406) requalifie les termes de « ʿ arab » et de « badw » (bédouin) en leur donnant 
des colorations distinctes tout en les maintenant liés : « Car si l’arabité était un fait géoethnique 
(l’association intime d’un peuple et d’un milieu), la bédouinité [badāwa] est un état de civili-
sation qui se donne sous tous les climats 32. » De même le terme « kurd » aux xiiie-xive siècles 
est aussi un terme géoethnique et il y a la même nécessité à le distinguer partiellement de 
l’idée de bédouinité ou de nomadisme que pour le terme « ʿ arab ». Car pour Ibn Khaldoun, 
les Kurdes sont, comme les Turcs, les Arabes et les Berbères, des Bédouins.

On sait par ailleurs que le terme « kurd » est souvent distingué du terme ʿaǧam. Ainsi Ibn 
Ḫallikān (m. 680/1282) écrit au xiiie siècle que les contemporains d’Abū Muslim, au viiie siècle, 
considéraient qu’il était d’origine « ʿ aǧam, ʿarab ou kurd 33 ». Donc ces trois origines sont liées 
et susceptibles de donner lieu à des confusions, mais elles sont distinctes.

D’autres occurrences signalent une évolution de la catégorie « kurd ». Chez al-ʿ Umarī 
l’élément « kurd » apparaît comme l’élément premier à plusieurs reprises, notamment pour 
signaler l’intégration de groupes extérieurs parmi les Kurdes. Il écrit : « Une population (qawm) 
appelée Ḫarkīsiyya resta sur le territoire (amākinihim) [des Lūsiyya et des Bābīriyya ] et résida 
sur leurs lieux d’habitation (masākinahum). Ils ne sont pas de “race” kurde “pure” (ṣamīm al-
akrād) 34. » L’auteur présente ici implicitement une généalogie des peuples dont les Kurdes sont 
une branche à part entière et singulière. Al-ʿ Umarī écrit par ailleurs : « Parmi [les Kurdes] se 
trouvent les Ǧūlmarkiyya. C’est une population (qawm) qui tient son nom (nusibū) d’un pays 
d’origine (waṭan) et non pas d’un personnage (nafar). Ce sont en revanche un groupe (ṭā’ifa) 
des Omeyyades. On dit que ce sont des Ḥakamiyya [de Marwān Ibn al-Ḥakam] qui se sont 
réfugiés dans les montagnes après la victoire de l’infanterie (al-riǧāl) [abbasside ?] sur eux. La 
protection des montagnes leur suffisait aux moments où il fallait être courageux (ʿ inda istiʿmāl 
al-bās), en se mélangeant avec les gens, en demandant la paix à leurs ennemis et en évitant 
leurs attaques. Ils adoptèrent le mode de vie des Kurdes (inḫaraṭū fī sulūk al-Akrād) et vécurent 
en paix 35. » Le fait que des individus issus de tribus arabes puissent adopter les mœurs des 
Kurdes implique que ces mœurs aient été clairement différenciées et identifiées comme propres 
aux Kurdes. Le même auteur évoque la tribu des Zarzāriyya : « On dit qu’ils sont de ceux des 
aʿǧam qui se sont kurdisés (mimman takarrada min al-ʿ aǧam), descendants de leurs rois 36. » Si 
des aʿǧam peuvent se kurdiser, c’est que la catégorie kurd est séparée et n’est plus définie par 
la catégorie ʿaǧam qui apparaîtrait alors comme redondante dans un tel énoncé.

Ces exemples montrent qu’il y a des critères assez nets qui permettent de distinguer « kurd », 
« ʿ arab » et « ʿ aǧam ». Contrairement à la première phase, les auteurs ne cherchent pas absolu-
ment à définir les Kurdes en ayant recours aux autres catégories. Que ce soit du point de vue 
ethnographique (description des traits culturels) ou de celui de la généalogie des peuples, le 
fait kurde apparaît comme singulier et premier.

32.  Martinez-Gros, Ibn Khaldûn, p. 56.
33.  Ibn Ḫallikān, Kitāb wafayāt al-aʿyān II, p. 155.
34.  al-ʿUmarī, Masālik III, p. 126.

35.  Ibid., t. III, p. 131.
36.  Ibid,. t. III, p. 130.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 105

37.  Al-Buḫārī, al-ǧāmiʿ al-ṣaġīr, p. 9124.
38.  Cette ambiguïté persiste à la période ayyoubido-
mamlouke, mais de manière moins explicite. Vanessa 
Van Renterghem a pu noter que dans le Wafayāt 
al-aʿyān d’Ibn Ḫallikān, « la différence [est] moins 
marquée […] entre un Kurde et un Arabe qu’entre 
un Arabe et un Turc, le fait d’être kurde ne donnant 
lieu à aucune remarque particulière ni à quelque 
qualification spécifique ». Au sein de l’élite lettrée 
et à des postes de prestige, on continue à jouer sur 
cette ambiguïté. Ainsi Saladin, le Kurde, est décrit 

par Ibn Šaddād comme étant « ǧamīl ʿ ādāt al-ʿarab » 
(« raffiné dans les coutumes des Bédouins ») et 
« ḥāfiẓ ansāb al-ʿarab wa waqā’iʿihim » (« un grand 
connaisseur des lignages des Bédouins et de leurs 
hauts faits »). De nombreuses personnalités lettrées 
venues du Šahrazūr ou d’Irbil sont présentées de par 
leur nasab comme membres des tribus de Tamīm 
ou de Šaybān (Van Renterghem, Les élites chez Ibn 
Khallikân, p. 19 ; sur Saladin, cf. Ibn Šaddād, Bahā’ 
al-dīn, al-Nawādir al-sulṭāniyya, p. 34, 78).

	 Deux conceptions de la différence
Il y a donc certainement deux phases de l’usage du terme « kurd » : d’une part une phase où 

ce terme est lié à la notion de nomadisme-bédouinité, comme à l’arabité (ʿ arab, aʿrāb, badw), et 
de manière secondaire à la catégorie ʿaǧam, et d’autre part une phase où il est plus clairement 
un ethnonyme parmi les autres, ce que semble indiquer l’expression d’al-ʿ Umarī, « ǧins ḫāṣṣ 
min nawʿ āʿmm » (« un genre à part entière de type général »).

Deux facteurs peuvent expliquer cette évolution : un développement de la conception de 
la différenciation ethnique chez les auteurs arabes et une modification de la place des Kurdes 
dans les rapports sociaux et dans la conception des rapports sociaux.

Les auteurs arabes ont d’abord tenté de comprendre la différenciation ethnique à partir des 
outils familiers en vigueur dans les sociétés bédouines, à savoir principalement la fragmentation 
en tribus et en clans, l’appartenance à un lignage remontant à un ancêtre éponyme. Ce petit 
nombre d’outils se double d’un aspect idéologique et politique : la nécessité de maintenir la 
cohésion du califat et surtout de son armée. C’est ce que laisse penser al-Ǧāḥiẓ lorsqu’il flatte le 
commanditaire de ses manāqib d’avoir affirmé face à un orateur qui insistait sur les différences 
entre soldats du califat qu’il découpait en cinq groupes (Turk, Ḫurasāniyya, Banawā, Mawālī, 
Aʿrab) : « Le Ḫurasānī et le Turkī sont frères […] le Banawī est Ḫurasānī […] les clients (mawālī) 
sont semblables et proches des aʿrab car ils sont aʿrab de par le nom, la parentèle et l’héritage. 
Il s’agit d’une interprétation (ta’wīl) de la parole du Prophète : “les clients font partie du groupe 
(mawlā al-qawm minhum) […] ; la relation de clientèle est comme le lien filial (al-walā’ laḥuma 
kalaḥumat al-nasab)” 37. […] Les Turcs se sont joints au groupe par cette ascendance et sont 
devenus des aʿrab .» À la fin de son texte, al-Ǧāḥiẓ conclut avec sagesse : « Cependant le peu 
qui rassemble vaut mieux que le beaucoup qui sépare (lākin al-qalīl al-laḏī yaǧmaʿ ḫayrun min 
al-kaṯīr al-laḏī yufarriq). »

Ainsi les Kurdes se sont vu attribuer l’éponyme de Kurd b. Murd et on les a décrits comme 
originaires de la tribu de Bakr. Tout au long des deux périodes décrites (viie-xe siècles / 
xie-xive siècles), la domination puis le prestige des tribus arabes restèrent très importants. Le 
rapprochement symbolique entre Kurdes et Arabes a pu être entretenu pour des raisons poli-
tiques 38. On peut alors se demander pourquoi au xiiie et xive siècles aucun auteur ne suggère 
de manière explicite que les Kurdes sont d’origine ʿ arab. Tout d’abord, une autre conception de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)106

39.  Il est évident que la première conception de la 
différenciation (une différenciation minimale) ne 
concernait pas que les Kurdes. Al-Masʿūdī indique, 
par exemple, que les Turcs sont de Ḥimyār en Ara-
bie. Al-Dimašqī (m. 665/1268) pense que les Coptes 
sont descendants de Rabīʿa ou de Taġlib. Al-Masʿūdī, 
Murūǧ al-ḏahab II, p. 250. Kindermann, « Rabīʿa ».
40.  Sur ces questions, voir James, Saladin et les 
Kurdes.
41.  Dans les années 1970, Frederik Barth a donné 
un nouveau souffle aux études sur les groupes eth-
niques en postulant qu’il existait des frontières qui 
n’étaient pas géographiques. Il affirme sa théorie de 
l’ethnicité à partir de trois constats : les individus 
changent d’ethnicité, la culture n’est pas une donnée, 
les groupes ethniques sont affaire d’organisation 
sociale et non de contenu culturel. Les individus 
manipulent les marqueurs symboliques pour tracer 
les frontières entre leur groupe ethnique et les autres. 

Les identités ethniques sont liées à la situation sociale 
qui leur donne naissance. La critique généralement 
formulée à l’encontre de cette conception est qu’elle 
se concentre sur un des niveaux de l’ethnicité (diffé-
renciation) : le niveau micro-social, mettant au jour 
la subjectivité des acteurs (l’auto-représentation) 
sans s’intéresser aux autres niveaux, méso-social (le 
groupe) et macro-social (l’État). Cependant, dans le 
cas de la différenciation avec les Turcs, on est dans 
l’impossibilité de savoir si ce sont les individus et 
les groupes se représentant comme des Kurdes, les 
auteurs arabes ou l’organisation de l’État qui l’ont 
produite et comment ils l’ont produite et reproduite 
(Barth (éd.), Ethnic Groups and Boundaries ; Marti-
niello, L’ethnicité dans les sciences sociales contempo-
raines ; Juteau, L’ethnicité et ses frontières).
42.  Conermann. « Volk, Ethnie oder Stamm ? », 
p. 56.

la différenciation ethnique 39 s’est mise en place en raison de nouveaux contacts interethniques. 
L’ émergence des Turcs dans l’oligarchie militaire du califat (ixe siècle), « l’intermède iranien » 
qui a vu l’apparition de dynasties kurdes et daylamites (xe-xie siècles), et enfin les invasions 
turco-mongoles (xie-xiiie siècles) avec les multiples formes de contacts que ces phénomènes 
ont engendrés, ont pu amener les auteurs à diversifier les critères de la différenciation et de 
l’appartenance à une catégorie ethnique. Les auteurs se sont peut-être alors retrouvés face à 
un plus grand éventail de registres de catégorisations des Kurdes.

Ensuite, il est probable que les auteurs médiévaux aient acquis une connaissance plus ap-
profondie des groupes kurdes, et notamment de leur histoire et de leur politique interne, en 
raison de leur intégration aux armées des grands empires musulmans et aux métropoles du 
Moyen Orient aux périodes zankide, ayyoubide et mamlouke. Par exemple, la présentation 
que fait al-ʿ Umarī, dans ses Masālik, de l’histoire des tribus, des toponymes et de la géographie 
des régions habitées par les Kurdes à son époque (xive siècle) est incomparablement plus riche 
que le travail pourtant très complet d’Ibn Ḥawqal (xe siècle). Cette meilleure connaissance a 
probablement amené les auteurs à se départir des définitions rudimentaires (ne comprenant 
que deux éléments : ʿarab et ʿaǧam) de la première phase.

Enfin vient l’association avec les Turcs et l’assimilation de leur culture militaire de par, no-
tamment, la participation massive à la contre-croisade menée par les Zankides à la moitié du 
xiie siècle. Cette association et l’adoption de traits culturels communs ont pu rompre le lien sym-
bolique existant auparavant entre ʿ arab et akrād 40. Pour autant, les Kurdes ne sont pas devenus 
des Turcs, et vice versa. Au contraire, aux périodes ayyoubide et mamlouke, la compétition entre 
Kurdes et Turcs au sein de l’oligarchie militaire semble avoir provoqué l’affirmation très forte 
d’une différence. C’est peut-être là que l’iranité devient un outil de la différence (de l’établisse-
ment d’une frontière ethnique 41) avec les Turcs comme le soutient Stephan Connerman 42.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 107

43.  Quiminal, « Nouvelles mobilités et anciennes 
catégories », p. 13.
44.  Pour une présentation complète de l’histoire des 
dynasties, zankide, ayyoubide et mamlouke baḥride, 
je renvoie aux ouvrages de référence suivants : Cahen, 

Syrie du Nord ; Elisséeff, Nūr al-dīn ; Humphreys, From 
Saladin to the Mongols ; Eddé, La principauté ayyou-
bide d’Alep (579/1189‑658/1260) ; Thorau, The Lion of 
Egypt ; Ayalon, « From Ayyūbids to Mamlūks ».

	 Modèles historiques de la construction de la catégorie « kurd » : 
restituer le sens

Je souhaite ici évoquer en détails les usages et le processus de construction de la catégorie 
« kurd » dans la deuxième phase proposée ci-dessus et tout particulièrement pour la période 
de 1120 à 1350 (des Zankides aux Mamlouks). Pour saisir la question dans son ensemble, il 
convient de reprendre la réflexion de Catherine Quiminal sur les catégories de l’extranéité : 
« la catégorisation des personnes et de leurs relations implique la construction sous-jacente 
de ce que J. Streiff-Feinart nomme “des contextes de sens”. En catégorisant on ne fait pas que 
ranger des objets dans des classes d’appartenance pré-données, on sélectionne un principe de 
classement qui contribue à définir la situation 43. » Concernant le cas des Kurdes au Moyen 
Âge, on peut proposer au moins six modèles à l’origine d’autant de registres dans lesquels 
s’insère le terme « kurd », à savoir :

1. et 2.  la perpétuation du registre ʿaǧam-ʿ arab et du registre arabe de la fragmentation 
tribale, sur lesquels je ne reviendrai pas ;

3.  le registre khaldounien de la dichotomie sédentarité-bédouinité ;
4.  le registre civilisationnel ;
5.  le registre géoethnique des peuples attachés à un territoire spécifique ;
6.  le registre ethnologique du sentiment d’appartenance, le rapport aux Turcs.

	 Le modèle khaldounien
	 La période ayyoubido-mamlouke (xiie-xiiie siècles)

La période qui s’étale des Zankides aux Mamlouks semble correspondre à un cycle 
d’« émergence » des Kurdes dans la civitas, qui se conclut par le retour de ces derniers vers les 
confins 44.

Issus de la mouvance seldjouqide, les Zankides, une dynastie turque régnant sur Mossoul 
au xiie siècle, s’est lancée à partir de 525/1130 dans la conquête de l’arrière-pays de leur capitale, 
peuplé de Kurdes (Hakkāriyya, Mārāniyya, Humaydiyya, Bašnawiyya, …). Cette politique 
de conquête des petites principautés kurdes s’est doublée d’un recrutement massif de Kurdes 
dans les armées zankides. Si les Kurdes étaient connus avant cette période en Syrie-Palestine 
et en Égypte, cet événement a engendré un flux important de population kurde vers ces régions 
où résidaient en général les auteurs des sources consultées lors de cette étude. Accaparant de 
hautes fonctions dans l’élite politique et militaire zankide, les Kurdes furent d’importants 
acteurs de la contre-croisade menée par les Atabeks de Mossoul en Syrie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)108

45.  Voir James, Saladin et les Kurdes. 46.  Amitai-Preiss, Mongols and Mamluks.

Ainsi, Šīrkūh, le plus puissant officier kurde, était à la tête du contingent zankide lors de la 
conquête de l’Égypte ; son neveu Saladin fonda la dynastie ayyoubide. En 584/1189, à l’apogée 
de son règne, Saladin assurait sa domination sur l’Égypte, le Yémen, la Syrie-Palestine et la 
haute Mésopotamie.

Longtemps les contingents kurdes, généralement organisés en tribus (Hakkāriyya, 
Humaydiyya, Mihrāniyya) et les émirs kurdes constituèrent un des piliers de l’armée 
confédérale ayyoubide. De plus, Saladin et ses successeurs contribuèrent à l’intégration de 
nombreux Kurdes au sein des villes de Syrie-Palestine et d’Égypte. Nombre d’entre eux 
accédèrent aux plus hautes fonctions religieuses, politiques, administratives et judiciaires 
sous les Ayyoubides 45.

Pour faire face à diverses menaces un des successeurs de Saladin, al-Ṣāliḥ, recruta en masse 
des esclaves militaires (mamlouks). À la mort d’al-Ṣāliḥ, en 647/1249, la croisade dirigée par 
Louis IX parvint à al-Manṣūra. Le souverain franc fut défait par les mamlouks du sultan 
défunt. En 648/1250, le fils d’al-Ṣāliḥ, Tūrānšāh, revenu précipitamment de Ḥiṣn Kayfā en 
haute Mésopotamie, fut massacré par les mamlouks de son père qui prirent alors le pouvoir.

Cet événement marque la fin de la dynastie des Ayyoubides d’Égypte. Cependant, en 
Syrie le souverain ayyoubide d’Alep, al-Nāṣir Yūsuf, s’empara de Damas. Dix ans plus tard, 
les invasions mongoles venues d’Iran parvinrent jusqu’au territoire syrien. L’ incapacité des 
Ayyoubides de Syrie à résister à cette pression donna l’occasion aux Mamlouks d’intervenir 
et de l’emporter. À la tête du monde musulman, les Mamlouks bahrides, sous la conduite 
d’al-Ẓāhir Baybars (658-675/1260-1277), accomplirent la conquête de la Syrie-Palestine face 
aux Francs et aux Mongols, mettant un terme à la domination du pouvoir ayyoubide. En 
658/1260, ils défirent les Mongols à ʿAyn Ǧalūt après la prise d’Alep par le souverain mongol, 
Hülegü.

Durant les années suivantes, la Syrie-Palestine, la haute Mésopotamie et l’Irak furent le 
théâtre d’une lutte pour le contrôle du pays entre d’une part, les Mamlouks et leurs alliés 
(Ayyoubides de Hamah et de Mayyāfāriqīn, Seldjukides de Rūm) et d’autre part, les Mongols 
et leurs alliés arméniens 46. Le territoire tribal des Kurdes se retrouva à la frontière des deux 
entités.

Le nouveau système politique dominé par les Mamlouks était décrit par les sources comme 
une « dynastie turque » (dawla turkiyya) ou comme la « dynastie des Turcs » (dawlat al-Atrāk), 
alors que les Ayyoubides apparaissaient rétrospectivement comme la « dynastie des Kurdes ». 
L’ impression qui se dégage de la lecture de ces sources est que les Kurdes ne semblaient plus 
jouer de rôle militaire majeur à cette période. Bien que quelques émirs kurdes soient encore 
présents, les Kurdes apparaissent de manière générale comme des supplétifs associés aux 
Turcomans.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 109

47.  Cette idée est née d’un échange avec Gabriel 
Martinez-Gros. Ainsi je le remercie pour son éclai-
rage sur la conception d’Ibn Khaldoun et pour sa 
suggestion que je ne fais que retranscrire et illustrer. 

Voir aussi Martinez-Gros, Ibn Khaldûn et les sept 
vies de l’islam.
48.  Ibn Khaldoun, Kitāb al-ʿIbar 1, p. 263.

	 Les Kurdes selon Ibn Khaldoun
Cet enchaînement de faits historiques peut être interprété selon le modèle khaldounien 47. 

La théorie politique d’Ibn Khaldoun s’articule autour de deux idées force : l’histoire cyclique 
des dynasties et la dichotomie sédentarité-bédouinité. Ainsi, des dynasties issues du monde 
bédouin (des confins) et soutenues par une ʿ aṣabiyya (esprit de corps) bédouine qu’elle soit arabe, 
turque, kurde ou encore berbère émergent dans le monde sédentaire, vivent, disparaissent et 
sont remplacées par d’autres, après épuisement de leur ʿaṣabiyya.

L’ évidente humiliation politique que représente la prise des principautés kurdes par les 
Zankides aboutit paradoxalement à une nouvelle émergence des Kurdes, non comme un 
peuple homogène et politiquement unifié, mais comme un peuple entré violemment dans la 
civitas. Les Ayyoubides présentent tous les signes d’une dynastie soutenue par une ʿaṣabiyya 
kurde. L’arrivée au pouvoir des Mamlouks, la fin de la ʿaṣabiyya kurde, le retour des Kurdes 
aux confins (à la bédouinité) ont clos le cycle.

Cependant, Ibn Khaldoun lui-même n’a pas décrit cette phase historique en ces termes ; alors 
qu’il utilise l’expression « dawlat al-turk » pour les Mamlouks, il ne désigne pas les Ayyoubides 
comme la dynastie des Kurdes. Néanmoins il mentionne leur origine kurde, et – plus important 
pour notre propos – il inclut les Kurdes parmi les peuples bédouins les meilleurs (al-umam 
al-faḍā’il), porteurs d’une ʿaṣabiyya forte et donc susceptibles de conquérir le pouvoir et de 
former une dynastie : « Ce sont les Bédouins, les Zanāta et les groupes semblables parmi les 
Kurdes (man fī ma’nāhum min al-akrād), les Turkmènes et les obscurs Ṣanhāǧa. Ces peuples 
résistants et sauvages n’ont pas de vrai pays d’origine où ils retournent régulièrement pour 
[profiter de] ses pâturages fertiles. Toutes les régions et tous les lieux leur sont égaux. Pour 
cette raison ils ne se limitent pas au contrôle de leurs propres pays et des pays limitrophes. 
Ils ne s’arrêtent pas aux frontières de leurs territoires mais envahissent des peuples lointains 
et conquièrent leurs pays 48. »

Stephan Connermann s’est intéressé à ce passage et formule au sujet des Kurdes des 
critiques qui auraient pu être adressées à Ibn Khaldoun : « Il est clair que cette explication 
fascinante du monde par un savant originaire du Maghreb et vivant dans l’empire mamlouk 
a toutefois un caractère largement idéal. De ce point de vue, le cas des Kurdes est significatif. 
Ce peuple était selon les critères d’Ibn Khaldoun, prédestiné de par son mode de vie nomade 
et dur, à fonder un jour un grand royaume. Or les Kurdes, dont la plupart des tribus étaient 
semi-sédentaires (halb seßhaft) et semi-pastorales – comme le note al-ʿ Umarī – n’étaient par-
venus à établir que quelques petites principautés aux confins de la Syrie.

« Hormis cela, de nombreuses tribus kurdes étaient bien propriétaires de pâturages 
individuels qu’elles protégeaient contre les attaques de l’extérieur. Ibn Khaldoun était bien 
contraint d’entendre le reproche de ses contemporains à savoir que sa vision sociologique était 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)110

49.  Conermann, « Volk, Ethnie oder Stamm ? », p. 52 
(traduction de Georgette Koulen).

50.  Al-Ḫazraǧī, Ta’rīḫ, 193 ro.
51.  Al-Maqrīzī, Ḫiṭaṭ III, p. 751-752.

en inadéquation avec les réalités. Ceux-ci faisaient remarquer – certainement avec raison – 
qu’il n’avait pas réussi dans l’autre partie de son histoire du monde à accréditer sa théorie par 
des exemples historiques 49. »

La critique est un peu sévère. Tout d’abord, Ibn Khaldoun prend bien soin de ne pas dési-
gner tous les Kurdes (« les groupes semblables parmi les Kurdes ») comme étant susceptibles 
d’intégrer ce modèle. Quant à la fameuse dynastie issue éventuellement d’une ʿaṣabiyya kurde, 
il ne peut en effet s’agir de ces « petites principautés aux confins de la Syrie » car limitées au 
territoire tribal, comment auraient-elles pu manifester la nature exceptionnelle de ce peuple, 
sa capacité à subjuguer populations et territoires lointains ?

Tout converge pour que cette dynastie soit bien celle des Ayyoubides, sans pour autant 
que cette mention soit explicite chez Ibn Khaldoun. Les Ayyoubides sont d’origine kurde. 
Saladin à son arrivée au pouvoir en Égypte s’est appuyé sur les Kurdes du contingent syrien 
et les Ayyoubides sont décrits par certains auteurs comme les représentants de la dynastie 
des Kurdes. Muḥammad al-Ḫazraǧī, auteur de la chronique intitulée Ta’rīḫ dawlat al-Akrād 
(histoire de la dynastie des Kurdes) sur la dynastie ayyoubide, signale qu’un mamlouk syrien, 
Baktūt al-ʿAzīzī, avait essayé de ralentir l’Ayyoubide al-Nāṣir, dans sa tentative de prise de 
l’Égypte en 648/1250 par crainte que ne « s’établisse une dynastie kurde (dawla kurdiyya) et que 
ne disparaisse la dynastie turque », comprendre l’État mamlouk 50. Al-Maqrīzī intitule la partie 
de ses Ḫiṭaṭ consacrée aux Ayyoubides « les Kurdes qui ont gouverné l’Égypte » (man malaka 
Miṣr min al-Akrād). Il utilise le qualificatif de « Kurdes ayyoubides » (al-akrād al-ayyūbiyya) 51 
pour désigner la dynastie.

Par ailleurs, la volonté de s’appuyer sur une ʿaṣabiyya kurde pour constituer une dynastie 
en Égypte ne s’arrête pas avec les Ayyoubides. À ce sujet, Abū Šamāh (m. 665/1267) évoque 
une anecdote qui montre la volonté toujours vivace chez certains d’établir une telle dynastie, 
bien que ce projet ne semble avoir été que très temporairement réalisable, grâce à l’arrivée des 
Šahrazūriyya en Syrie-Palestine et en Égypte, dans la deuxième moitié du xiiie siècle :

« En Raǧab [660/ mai 1262] on apprit qu’un cadi stipendié en Égypte avait été pendu. Cela eut 
lieu le soir du mardi 18 ǧumādā II de l’année. Il s’agissait de [Kamāl al-dīn Ḫiḍr al-Kurdī] et cela, 
car il avait voulu créer une dynastie en s’alliant avec un groupe de Kurdes et de Šahrazūriyya. 
On l’arrêta et on le pendit. Il y avait sur son cou (raqbatihi) des inscriptions et des lignes de 
slogans en faveur de la dynastie qu’il souhaitait créer. Avant cela, il avait fabriqué un sceau. On 
dit qu’il l’avait trouvé et qu’il avait placé dans le chaton de sa bague une feuille avec les noms 
de gens fortunés (ūlū al-ṯarwa) et ce qu’ils possédaient. Il prévoyait de leur retirer leurs biens 
et de se rapprocher des puissants grâce à [ces biens]. Mais on a découvert son complot. […] 
J’ai questionné le juge Šams al-dīn Aḥmad b. Muḥammad b. Ibrāhīm b. Abī Bakr sur cette 
affaire. Il m’a dit que ce Kamāl Ḫiḍr avait rêvé d’avancer dans la hiérarchie auprès des rois, 
en raison de l’influence qu’il avait prise auprès de ʿIzz al-dīn Aybak al-Turkmānī, c’est-à-dire 
al-Malik al-Muʿizz, avant d’être écarté. Au même moment, un autre personnage se trouvait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 111

52.  Abū Šamāh, Tarāǧim al-qarnayn, p. 217.

en prison. On disait que c’était un Abbasside. Les Šahrazūriyya voulaient lui prêter serment 
d’allégeance en tant que calife. Ils s’y préparèrent. Lorsqu’ils se rassemblèrent tous, il fut arrêté 
et Ḫiḍr se mit d’accord avec lui en prison pour favoriser son accession au pouvoir. Selon cet 
accord [Ḫiḍr] deviendrait son vizir. C’est alors que l’Abbasside mourut. Lorsque Ḫiḍr sortit 
de prison, il chercha à mettre en place le fils [de l’Abbasside]. Et arriva ce qui arriva.

« On raconte aussi qu’à l’époque du calife al-Nāṣir Aḥmad, un homme appelé al-Amīr 
al-ġarīb se rendit à Irbil en clamant qu’il était le fils d’al-Nāṣir. Il mourut en 614 [1217]. On 
raconte que son fils s’est retrouvé parmi les Šahrazūriyya. Ils firent de lui leur chef. Il fut arrêté 
puis mourut. Il laissa pour descendance un bébé. Al-Kamāl voulait qu’on lui prête allégeance. 
Et arriva ce qui arriva 52. »

Ce passage montre l’importance de l’arrivée des Šahrazūriyya en Égypte dans les rapports 
de force politiques et ethniques. Même s’il n’est pas explicitement question de la création d’une 
« dawla kurdiyya » et que les Kurdes en question ne sont pas des Kurdes lointains entrant 
violemment dans la civitas, il n’est pas innocent que le cadi Kamāl al-dīn qui tente d’établir 
une dynastie soit kurde et s’appuie sur des Kurdes d’horizons divers (Šahrazūriyya et émirs 
kurdes). Le fait que l’aspect ethnique ne soit pas au centre n’est pas inconciliable avec la vision 
d’Ibn Khaldoun. Il postule en effet que la dawla se renforce et se développe grâce à une daʿwa 
(« propagande ») qui dissimule la ʿaṣabiyya.

Certes, les éléments nous manquent et pourtant, on ne peut taire l’extrême coïncidence 
de la vision d’Ibn Khaldoun avec le cas des Kurdes au Moyen Âge. Ainsi, dans la conception 
khaldounienne de la bédouinité, la catégorie « kurd » désigne un peuple parmi les meilleurs 
(al-umam al-faḍā’il), un peuple moteur de l’histoire.

	 L’interprétation « civilisationnelle » du monde : 
la préhistoire du modèle khaldounien

La volonté de faire entrer la catégorie « kurd » dans un modèle khaldounien peut être 
contestée, surtout s’il s’agit de faire correspondre des citations d’auteurs différents à une théorie 
politique cohérente élaborée assez tardivement au Maghreb. Pourtant la vision « idéal-typique » 
d’Ibn Khaldoun n’est peut-être que le résultat de l’évolution et de la synthèse des représenta-
tions véhiculées sur les Kurdes (ou sur l’ensemble des peuples des confins ?) depuis les débuts 
de l’islam, qui font d’eux l’archétype du bédouin selon cet auteur. Il faut rappeler que le statut 
accordé aux Kurdes par Ibn Khaldoun de « peuple parmi les meilleurs » réside particulièrement 
dans leur « sauvagerie » (waḥšiyya). On peut trouver dans les œuvres de la période classique 
(viiie-xiie siècles) l’embryon de la conception d’Ibn Khaldoun sur les Bédouins sans que les 
auteurs atteignent pour autant le niveau de théorisation de l’historien du xve siècle. Ainsi, al-
Ǧāḥiẓ, au xe siècle dépeint les Turcs comme un groupe vivant dans des tentes et habitant les 
plaines. Il les associe, du fait de leur mode de vie, aux Kurdes et aux Aʿ rāb. Il ne les classe pas 
tous dans le groupe des bédouins, mais insiste sur l’aspect économique qui les lie et montre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)112

53.  al-Ǧāḥiẓ, Rasā’il al-Ǧāḥiẓ, « Risāla ilā al-Fatḥ 
b. Ḫāqān fī manāqib al-Turk » I/3, p. 217.
54.  Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab II, p. 243-244.
55.  Cependant, le travail effectué au sein du centre de 
recherche Differenz und Integration sous la direction 
du professeur Stefan Leder, à l’université de Halle et, 

entre autres, l’ouvrage de Sara Binay, montrent qu’on 
assiste, entre la période classique et celle consécutive 
aux Seldjouqides, à une perte de statut du nomadisme 
et une dépréciation de l’idée de bédouinité et donc 
du terme « ʿ arab » dans la littérature. Sara Binay, Die 
Figur des Beduinen.

que les seules activités de ces populations se réduisent à l’élevage au bétail et à la guerre : « Ils 
n’ont pas d’industrie, ne commercent pas, ils ne connaissent pas la médecine ou la géométrie, 
ne cultivent pas la terre […] ils n’ont qu’un seul but c’est la guerre, le pillage, la chasse, l’équi-
tation, la bagarre et le trouble 53. » Dans la partie des Murūǧ al-ḏahab consacrée aux « steppes 
(bawādī) des ʿarab et des autres peuples (umam) et la raison pour laquelle les bédouins les ont 
habitées », al-Masʿ ūdī écrit : « Nous allons mentionner ici le but de cette partie dans laquelle 
se trouvent l’histoire et les lignages de ceux qui sont Bédouins parmi les Arabes (ʿ arab) et les 
autres peuples sauvages (mutawaḥḥiša) comme les Turcs, les Kurdes (al-kurd), les Buǧa, les 
Berbères, ceux qui vivent au fin fond des plaines et dans les montagnes. » Il sépare lui aussi 
l’humanité en deux groupes : d’un côté, ceux qui vivent dans des huttes (akwāḫ) et des tentes 
(maẓāll), à la façon des anciens (ʿ alā nahǧ al-aqdamīn), et se déplacent en cas de disette, et d’un 
autre, ceux qui ont construit en dur 54. Il s’agit là d’une conception assez proche de celle d’Ibn 
Khaldoun, sans qu’elle atteigne toutefois son niveau de théorisation.

Par ailleurs, les auteurs des périodes antérieures à Ibn Khaldoun ont contribué de ma-
nière quasi systématique à forger l’image du Kurde en tant que bédouin. Il est inutile de 
revenir sur le lien entre les Kurdes et le nomadisme, qui est en réalité le semi-nomadisme ou 
plus exactement l’économie transhumante. En dehors de cet aspect, qui peut, comme on l’a 
vu, revêtir une connotation plutôt positive 55, l’image des Kurdes s’établit en opposition à un 
certain nombre de valeurs sur lesquelles se fonde la société musulmane urbaine. Véhiculées 
et partagées par les mêmes auteurs qui nous transmettent une certaine image des Kurdes, 
ces valeurs correspondent à des normes idéales interdépendantes, devant être partagées par 
l’ensemble de la société :

–  la référence à un pouvoir central garant de l’ordre (ordre terrestre) ;
–  la pratique de l’islam (ordre cosmique) ;
–  la maîtrise de l’arabe liée à la pratique de l’islam et au raffinement nécessaire des sociétés 

urbaines.

Chez les Kurdes, la violence, l’insubordination et le « déficit » d’islam – le manque de 
raffinement n’étant qu’une conséquence de ce dernier trait – se trouvent associés.

	 Violence chronique et insubordination
Il n’y a pas un géographe qui n’évoque, dans sa description d’une région habitée par les 

Kurdes, les pillages et les ravages, penchant habituel de cette population. Les verbes « piller » 
(nahaba, sabā, ġanama), « prendre par la force » (ġalaba), « faire le siège » (anāḫa), causer des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 113

56.  Yāqūt al-Ḥamawī, Muʿǧam al-buldān, entrée 
« Šahrazūr ».

57.  Al-Iṣfahānī, Conquête de la Syrie et de la Palestine 
par Saladin, p. 264, 301, 340.
58.  Id., p. 192, 303.

troubles (afsada) etc., sont systématiquement associés au groupe des Kurdes (al-akrād). Lors 
de la description du Šahrazūr, Yāqūt (m. 626/1229) écrit :

« Cette région est aujourd’hui très bien gouvernée par Muẓaffar al-dīn Kūkburī b. ʿAlī 
Kūǧakle maître d’Irbil, bien que les Kurdes soient dans les montagnes des environs pour 
terroriser les voyageurs, voler et piller. Les intimidations, les attaques et les arrestations ne 
les retiennent en aucun cas, car c’est là la nature des Kurdes 56.»

Cette violence, lorsqu’elle est canalisée dans le cadre d’une armée qui combat les Francs, 
suscite l’admiration. Ainsi, al-Iṣfahānī (519-597/1125-1201) loue les faits d’armes des Kurdes de 
l’armée de Saladin dans cette guerre juste. Il n’évoque d’ailleurs les Kurdes que pour glorifier leur 
force pure : « Des gens avides de poursuites et désireux de verser le sang – Turcs, métis, Arabes, 
Kurdes – guerriers qui fondaient sur leurs adversaires comme les sabres sur les cous… » ; « les 
émirs des tribus kurdes, champions des combats et rudes jouteurs » ; « Kurdes sur leurs cour-
siers à poils ras, de tous les preux qui devançaient les autres, … 57. » Quand parfois al-Iṣfahānī 
cite les troupes kurdes la même image domine alors : « Humaydiyya dignes d’éloge au combat 
et experts en la guerre ; Hakkâriyya qui revenaient à la charge, redoublant l’attaque contre 
leur égal au combat en traînant leur lance ; Zirzâriyya étant vêtus de bravoure et nus de tous 
défauts, habiles au combat, réduisant l’adversaire et triomphant des héros .» Il loue aussi leurs 
sacrifices : « parmi les musulmans, Bédouins et Kurdes moururent en martyrs 58. »

Quoi de plus normal, sans doute, que soient associées des représentations violentes à ces 
Kurdes pratiquant le métier de la guerre ? En revanche, il est plus étrange que ces représenta-
tions « poursuivent » les Kurdes jusque dans leurs activités civiles. Dans une de ses Maqāmāt, 
le poète satirique Al-Wahrānī (m. 575/1179), connu pour ses outrances, reproche son népotisme 
à Ṣadr al-dīn Ibn Durbās ʿAbd al-Malik, un Kurde haḏbānī vivant en Égypte à l’époque de 
Saladin. L’auteur invente le dialogue suivant entre Ibn Durbās et le calife au sujet de ses 
compagnons kurdes : « J’ai pris la tête de la judicature avec certains d’entre eux. Ils ne vivent 
que du vol de baudets et du pillage de bétail. »

Déterminer si al-Wahrānī a raison de s’attaquer à Ibn Durbās ou s’il le fait parce que 
celui-ci est un Kurde importe peu ici. Surtout lorsque l’on sait que cet auteur lance ses piques 
contre l’entourage de Saladin de manière indiscriminée et pas uniquement contre les Kurdes. 
Notre propos n’est pas de présenter les Kurdes comme des victimes permanentes. Il est, en 
revanche, intéressant de noter la coloration de ces attaques lorsqu’elles sont dirigées contre un 
Kurde. Elles témoignent de la force des représentations associées aux Kurdes. Al-Wahrānī ne 
nomme pas les personnes incriminées. Les représentations mises en œuvre ici sont celles qui 
ont cours sur des Kurdes belliqueux venant des confins et pourtant il ne s’agit dans ce cas ni de 
soldats, ni de nomades. Cette représentation que l’on peut qualifer aujourd’hui d’essentialiste 
s’applique à des personnes exerçant des activités aussi bien administratives que juridiques.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)114

59.  Au sujet des Kurdes, J.-M. Mouton note pour la 
période des Bourides (1104-1154) qu’ils « étaient de fa-
çon générale fort mal considérés à Damas et rares sont 
ceux qui rencontrent les faveurs des chroniqueurs ». 
Mouton, Damas et sa principauté, p. 181.

60.  Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, p. 314.
61.  Al-Maqrīzī, Kitāb al-sulūk I/I, p. 231.
62.  Al-ʿUmarī, Masālik III, p. 125.

En résumé, il est possible pour un auteur de l’époque d’associer le qualificatif de « kurde » 
à des exploits guerriers ou au pillage, aussi bien dans des opérations belliqueuses que dans la 
vie civile, mais il aura plus de réticence à l’associer au bon gouvernement, au raffinement, à 
la piété, bien que des personnages, qualifiés par ailleurs de Kurdes, puissent se voir attribuer 
ces qualités 59.

Liée à cette « criminalité chronique » l’insubordination des Kurdes aux pouvoirs centraux 
et par conséquent à l’ordre terrestre et cosmique faisait à l’époque médiévale l’objet de nom-
breuses critiques. Par exemple Ibn Ḥawqal constate au xe siècle : « Šahrazūr est une petite 
ville que les Kurdes ont prise avec son arrière-pays, affaiblissant ainsi l’Irak. Il n’y a là-bas ni 
émir du sultan ni aucun fonctionnaire chargé de récolter des fonds 60. » Trois siècles plus tard, 
Yāqūt fait part, dans sa description de Nīm Azrāy, d’une même tendance à la rébellion, et 
signale comment l’idée se propage chez les populations environnantes : « Ils [les habitants de 
Nīm Azrāy] sont clients de ʿUmar Ibn ʿAbd al-ʿAzīz. Les Kurdes les ont encouragés à s’élever 
contre les émirs et à s’opposer aux califes. »

L’armée de Saladin a pâti de l’esprit d’indépendance des tribus kurdes, notamment les 
troupes mihrāniyya. Une phrase d’al-Maqrīzī (m. 845/1442) au sujet de ʿImād al-dīn Ibn 
al-Mašṭūb, est bien révélatrice de l’impossibilité conférée aux Kurdes de donner une autre 
image d’eux-mêmes : « il est à la tête d’un groupe de Kurdes hakkāriyya, qui le soutiennent et 
lui obéissent, bien qu’il soit respecté par les souverains et considéré comme l’un des leurs 61. » 
Al-ʿ Umarī au xive siècle confirme cette image à propos des Kurdes de la Djéziré et des villages 
de Mārdīn : « Ils étaient pour ceux qui les entouraient des ennemis rebelles (al-a dʿā’ al-māridīn) 
et cela, alors que leurs habitations ne sont même pas imprenables et que leurs lieux de résidence 
ne leur permettent pas de se rebeller (masākinuhā lil-ʿ iṣyān ġayr musṭatīʿa) 62. »

	 Déficit d’islam
Comme dans un lien naturel à ce refus de l’ordre terrestre, les Kurdes se singularisent par 

leur refus de l’ordre cosmique, leur déficit ou leur exagération en islam. Les termes de « ġuluww » 
(exagération ou extrémisme) ou de « ġulāt » (extrémistes) attribués par des personnes se ré-
clamant de l’orthodoxie, désignent l’hétérodoxie et font généralement référence à la pratique 
hérétique du chiisme, mais il jalonne l’histoire religieuse des Kurdes bien que la figure de ʿAlī 
n’y soit pas forcément centrale. Yāqūt en donne à nouveau un exemple en décrivant une autre 
ville du Šahrazūr, Šīz, peuplée de chiites zaydites : « En 341/952-953, les gens de Nīm Azrāy 
s’attaquèrent à ceux de cette ville [Šīz]. Ils les tuèrent, les pillèrent et les brûlèrent par le feu 
parce qu’ils étaient des extrémistes religieux (ġulāt) et par respect superficiel de la Šariʿa. » 
Les habitants de Nīm Azrāy ne sont pas désignés comme étant kurdes, mais comme nous 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 115

l’avons vu précédemment, ils ont été encouragés à la rébellion par ceux-ci. Le terme de šārin, 
« hérétique », est lui aussi souvent utilisé dans les textes médiévaux et traduit une certaine 
véhémence dans la pratique de la foi 63. Dans l’énumération des tribus kurdes recensées par 
al-Masʿ ūdī, sont mentionnés les Kurdes šurāt (pl. de šārin). De même, auprès du souverain 
bouride de Damas, Šams al-Mulūk, se trouve un Kurde très puissant nommé Badrān l’infi-
dèle (al-kāfir). Il est décrit comme un tyran « ignorant l’islam et ses règles 64 ». Les « qualités » 
attribuées de manière récurrente aux Kurdes sont associées chez lui : force brute, violence 
illégitime, « déficit » d’islam 65.

Il convient ici d’évoquer l’un des groupes les plus hétérodoxes de la période mamlouke, la 
confrérie ʿ Adawiyya 66. Fondée par un shaykh syrien de Banyās réfugié dans le Hakkāriyya, la 

ʿAdawiyya se mua, sous la direction des successeurs de ʿAdī Ibn Musāfir (m. 551/1157), en un 
ġuluww ʿ adawī : un groupe extrémiste partisan de ʿ Adī et de ses successeurs. Citons une anecdote 
qui en dit long sur la nature de ce groupe. Au début du xiiie siècle, un prêcheur se présenta à 
al-Ḥasan, neveu et successeur de ʿAdī. Il le fit pleurer d’émerveillement par la beauté de son 
prêche. Le chef de la ʿAdawiyya s’évanouit. « Les Kurdes [partisans d’al-Ḥasan] s’en prirent 
[au prédicateur] et l’écorchèrent » car il avait eu l’audace de faire pleurer leur maître 67. À cette 
période, la confrérie est systématiquement qualifiée d’al-ʿAdawiyya al-Akrād, une appellation 
bien obscure qui ne laisse cependant aucun doute quant au lien entre Kurdes et hétérodoxie. 
L’anecdote de Yāqūt citée plus haut concernant l’infidélité des Kurdes (« les Kurdes sont les 
plus mécréants et les plus hypocrites ») renseigne par la brutalité même de la formulation, sur 
les représentations de ces derniers qui avaient cours à son époque. Il nous en dit long sur la 
frustration d’un lettré urbain face à « l’arriération » de ces régions des marges 68.

63.  Šārin désigne un individu querelleur. On note 
dans le dictionnaire arabe-français Kazimirski l’ex-
pression mustašhid šārin : « qui combat pour la foi et 
cherche à gagner, acheter le paradis. » Ainsi il est lié à 
l’idée de combat tout comme le terme de ġuluw.
64.  Mouton, Damas et sa principauté, p. 136-137, 157, 
181.
65.  Il est tout à fait plausible que certains Kurdes 
aient été attirés de préférence par des formes hétéro-
doxes de pratique de l’islam. Il est aussi très probable 
que de nombreux Kurdes habitants des grandes villes 
de l’Orient médiéval, aient été séduits par la propa-
gande ismaélienne comme beaucoup d’Iraniens. À ce 
sujet notons que le chef des ismaéliens de Damas sous 
les Bourides était un Kurde nommé Abū al-Wafā. 
Aujourd’hui, peu de Kurdes sont ismaéliens, cepen-
dant les ethnologues et les historiens des religions ne 
cessent de tracer des parallèles entre les ismaéliens, 

les druzes et les sectataires d’autres groupes présents 
dans les régions kurdes (yézidis, alévis, ahl-e ḥaqq), 
mais aussi les dérives incontrôlées du confrérisme 
kurde (communauté utopique). Sur Abū al-Wafā 
cf. Mouton, Damas et sa principauté, p. 132, 322. Sur 
les « dérives » du confrérisme kurde, cf. Bruinessen, 
Agha, Shaykh and State, p. 249.
66.  Il s’agit de l’embryon médiéval de la religion yézi-
die dont les membres sont aujourd’hui exclusivement 
des Kurdes. Cf. Bruinessen, Agha, Shaykh and State, 
p. 23 ; Lescot, Enquête sur les Yézidis.
67.  Al-Ḏahabī, Al-ʿabar fī ḫabar man ġabar V, 
p. 183.
68.  Nous aurions pu évoquer l’emploi répété que fait 
al-ʿUmarī de la racine [kfr] au sujet des Kurdes. Ainsi 
il indique que les Kurdes habitent entre Hamadân 
et le Shahrazûr dans « les citadelles de l’incrédulité 
(kafra)… ». Al-ʿUmarī, Masālik III, p. 125.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)116

69.  Al-Mustawfī eut aussi des fonctions que 
Yāqūt qualifie de « presque vizir du Sultan ». Yāqūt 
al-Ḥamawī, Muʿǧam al-buldān, entrée « Irbil ».
70.  Il s’agit sûrement de noms kurdes mis à la suite. 
Il est évident que ce ne sont pas des noms persans. 
On peut supposer que certains sont suivis du vocatif 

kurde (kurmandjî) en « o » = ū. L’intérêt pour l’auteur 
est de s’amuser des sonorités de cette langue.
71.  Hakan Özkan donne cette interprétation du 
turc et de l’arabe (ici : bu yere). Ce passage du poème 
reste très obscur.

	 Inadaptation culturelle
En effet s’il y a une chose qui choque les lettrés urbains que représente Yāqūt, c’est le manque 

de raffinement des Kurdes, lequel passe avant tout par la maîtrise de la langue arabe. Deux 
éléments soulignent l’importance de cette notion pour Yāqūt dans sa description d’Irbil. Tout 
d’abord, il indique que ses habitants sont des Kurdes « arabisés » (qad istaʿrabū). Il précise par 
là qu’ils connaissent la langue arabe et qu’ils ont assimilé certains traits de la culture arabe. 
Néanmoins, ce trait ne suffit pas à rehausser l’image de cette ville : « J’y suis entré et je n’y ai 
vu personne qui ait du mérite mis à part Abū al-Barakāt al-Mubārak b. Aḥmad b. al-Mubārak 
b. Mawhūb b. Ġanīma b. Ġālib connu sous le nom d’al-Mustawfī. » L’expression que Yāqūt 
utilise pour parler du mérite des personnes est révélatrice. Elle fait référence au bon lignage 
d’al-Mustawfī (yunsab ilā al-faḍl), comme on dirait « quelqu’un de bonne famille 69 ».

Al-Mustawfī a contribué à faire connaître à Yāqūt les poèmes de Nūšīrwān al-Ḍarīr Šayṭān 
al-ʿ Irāq, auteur qui tourne en dérision la façon de parler des Kurdes et des Bagdadiens. Yāqūt 
cite l’un de ces poèmes qui relate une visite d’Irbil dont le déroulement ressemble à l’expérience 
de Yāqūt dans cette ville : « Qu’il soit maudit mon diable et ce qu’il m’a suggéré / Lorsqu’il 
m’a amené à me rendre à Irbil / J’y suis arrivé un jour de malheur / Et je n’ai pas douté que 
j’étais arrivé à Kerbela / Je me suis dit, il a bien raison celui qui en citant Irbil comme exemple 
dit : Il s’agit là de latrines / Il y a dans le marché une population qui, si tu la vois, tu vois des 
gens désastreux / Chaque Kurde est un âne / Et tous les Irakiens ont fui l’inflation des prix 
qui y règne / Ainsi s’expriment les Iraqiens : / […] Cette distance m’a ennuyé et affligé / tu 
n’entendras d’un Kurde que bêtises. lā būbū ʿ Allakū Ḫuštirī/ Ḫīlū wa Mīlū Mūsakā Mankalā / 
Mamū wa Maqqū Mamkī 70. Puis ils dirent : bū yarkī tajī (Viens ici 71 !) J’ai dit : non ! / Des 
jeunes gens (mauvais garçons) crient dans le marché / Ils parlent vite et fort leurs voix s’élè-
vent / Une bande crie, Dieu en est dégoûté / šutarâyam, ils sont vraiment bêtes / C’est une 
population qui est dénuée de tout bien, couverte / de toutes les hontes, et capable de tous les 
actes répréhensibles / que Dieu maudisse le poète qui se rend chez des gens qui n’ont pas de 
fourrage [pas de bienfait]. »

Ce poème illustre à merveille le lien très fort entre l’idée de « civilisation » (du moins d’or-
thodoxie culturelle, religieuse et sociale), d’ordre terrestre et cosmique (« Dieu en est dégoûté ») 
et les représentations sur la pratique de la langue arabe, langue de la révélation coranique et 
donc de la « civilisation ».

Il convient de signaler le rôle éminent dans les textes, de l’interaction des images du Kurde 
et de l’écosystème dans lequel il évolue. La rudesse du climat et du relief des régions habitées 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 117

72.  Kemp, Territoire d’islam ; Le monde vu de Mossoul 
au xviiie siècle, p. 108. Je remercie Jean-Claude Gar-
cin d’avoir attiré mon attention sur cette étude.
73.  Al-ʿUmarī, Masālik III, p. 129.
74.  Özoglu, Kurdish Notables and the Ottoman State, 
p. 15.

75.  Pour plus de détails sur la question voir : James, 
« Le territoire tribal des Kurdes ».
76.  Vanly, « Le déplacement du pays kurde vers 
l’ouest », p. 355 ; al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, p. 232.

par les Kurdes décrite dans les sources, ainsi que la présence d’animaux sauvages est un autre 
outil de « l’extranéisation » (la création de l’image étrange et étrangère des Kurdes). Comme 
le note Percy Kemp 72 au sujet de la description de l’arrière-pays de Mossoul par un auteur 
du xviiie siècle, la montagne contamine le Kurde et le Kurde contamine la montagne. C’est 
pour cela, entre autre, qu’al-ʿ Umarī qualifie la région des Kurdes sahriyya de montagne rebelle 
(ǧabāluhum āʿṣiya) 73. La vision « civilisationnelle » est la préhistoire du modèle khaldounien. 
Elle constitue un regard du centre sur la périphérie qui renforce l’extranéité des Kurdes, leur 
statut de barbares des confins avant de devenir, pour Ibn Khaldoun, Bédouins des confins. 
Elle constitue aussi un paradoxe car cette affirmation de l’extranéité, de l’éloignement est la 
preuve même du contact et du rapprochement.

	 La conception géoethnique de la différence : 
les Kurdes dans le Kurdistan géographique

Hakan Özoglu écrit dans son ouvrage sur les notables kurdes dans l’Empire ottoman : 
« le mot “kurd” a été donné aux tribus nomades vivant dans et aux alentours d’un territoire 
spécifique 74. » Au-delà de l’aspect instrumental des représentations sur les Kurdes, à l’instar 
des ʿarab d’Ibn Khaldoun, le fait kurde est ainsi « l’association intime d’un milieu et d’un 
peuple ».

Les contemporains de la période médiévale, et notamment les auteurs de nos sources, ont 
noté cet aspect territorial. De ce fait ils ont utilisé des appellations pour désigner des régions 
habitées par de nombreux Kurdes (Zūzān al-akrād, Ǧibāl al-akrād, Bilād al-akrād) tout en 
signalant la présence d’autres populations (Arméniens, Syriaques, Bédouins, …) 75. Ces caté-
gories territoriales connaissent une évolution du xe au xive siècle, liée à la fois à une évolution 
ethno-démographique et politique ainsi qu’à des représentations politiques. Le territoire du 
Zūzān a toujours été peuplé en majorité d’Arméniens. Selon Ibn Ḥawqal (xe siècle), c’est un 
territoire arménien alors que les Kurdes se trouvent plus à l’est dans le Ǧibāl décrit comme le 
foyer des Kurdes par al-Yaʿ qūbī (ixe siècle) 76, ou dans le Fārs ; pour Yāqūt au xiiie siècle il est 
peuplé en majorité d’Arméniens, mais des groupes kurdes s’y trouvent ; et pour Ibn al-Aṯīr à 
la même époque il devient en revanche le Zūzān al-akrād (le zūzān des Kurdes), lieu d’affron-
tement entre Kurdes et Turcomans.

Cela confirme le fait que le territoire tribal des Kurdes (le rayon d’action des tribus) a pu 
se déplacer vers l’ouest entre le xie et xiiie siècles en changeant ne serait-ce que légèrement la 
composition démographique de la région et certainement plus ses structures politiques. S’ils ne 
sont pas devenus majoritaires dans le Zuzān al-akrād ou dans le Bilād al-akrād, les Kurdes sont 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)118

devenus aux xiie et xiiie siècles le principal centre d’intérêt de leurs coreligionnaires historiens. 
Ces désignations sont réellement politiques. Au xe siècle le Zūzān était dominé militairement 
et gouverné par des princes arméniens, c’était le Vaspurakan. Pour les auteurs arabes des 
xiiie et xive siècles, la région arménienne par excellence était la région de Sīs plus à l’ouest 
(Bilād al-Takafūr / thagavor en arménien : le roi), le royaume de Léon 77, lieu de la souveraineté 
arménienne. À l’inverse, le Bilād al-Akrād ne connaissait pas de domination politique kurde 
ou arménienne, mais on peut toutefois avancer l’hypothèse que les auteurs ayant eu recours à 
cette catégorie ont souhaité voir ou ont vu se transformer cette région en un espace politique 
exclusivement kurde (quel que soit le sens de ce mot) et donc exclusivement musulman.

Dans le modèle géoethnique, la catégorie « kurd » désigne des populations situées sur un 
territoire spécifique. Cette association est rendue possible, voire renforcée par l’adhésion des 
Kurdes à l’islam et leur rôle de défenseurs des confins (face aux Arméniens, aux Ghuzz, et 
aux Mongols).

	 Le Turc : l’Autre du Kurde
	 Déni de subjectivité

Certains auteurs d’études récentes ont nié le rôle de la subjectivité des acteurs (des Kurdes) 
dans le processus de catégorisation au Moyen Âge.

Pour comprendre pourquoi les Šabānkārah, dynastie iranienne du xiie siècle, étaient présen-
tés suivant les auteurs comme Kurdes ou non, Jean Aubin propose la solution suivante : « On 
sait que le terme générique de Kurde a, dans les textes médiévaux, une valeur ethnographique 
plutôt qu’ethnologique. Il implique un mode de vie pastoral, tribal, et non une appartenance 
raciale ou linguistique. » Pour Jean Aubin, la raison pour laquelle les Šabānkārah étaient 
désignés comme kurdes se fonde sur leur mode de vie particulier, perçu par les auteurs de 
l’époque comme étant propre aux Kurdes, lié de manière indéfectible à la catégorie « kurd ». 
L’ idée que le terme « kurd » ait des valeurs (sémantiques) et non un sens total, est séduisante. 
Elle laisse une place à l’autonomie de la catégorie « kurd ». Cependant, en postulant que cette 
valeur est unique, on revient à une définition figée de la catégorie. Par ailleurs en affirmant que 
cette valeur est uniquement ethnographique (extérieure et relevant de la description), on nie la 
subjectivité des acteurs et leur participation à la construction de la catégorie, ce que contredisent 
certains textes de la période (voir exemples III.4.2) 78. Hakan Özoglu, historien ottomaniste, 
écrit : « Le rôle des populations locales dans la création du terme “kurd” est inconnu, il semble 
en effet très probable qu’il s’agisse d’un terme exogène, et qu’en tant que tel, il a résulté d’un 
processus monologique dans lequel ceux qui étaient désignés ainsi ont adopté le terme dans les 
périodes suivantes 79. » Une fois cela affirmé, Hakan Özoglu se heurte cependant à la difficulté, 
voire l’impossibilité de vérifier une telle assertion. Ce terme n’est pas plus probablement un 

77.  Al-ʿUmarī, Masālik III, p. 124.
78.  Aubin, Émirs mongols et vizirs persans dans les 
remous de l’acculturation, p. 69.

79.  Özoglu, Kurdish Notables and the Ottoman State, 
p. 27.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 119

80.  Ces raisons techniques sont en particulier : 
l’éparpillement des informations et la rareté des 
sources arabes médiévales traitant spécifiquement 
des Kurdes et le fait que les sources soient écrites 
par des non-Kurdes et le problème de l’imputation 
de la désignation « kurd » à des individus ou à des 

groupes sur la base de critères difficiles à identifier 
et à définir.
81.  Ibn Ḫallikān, Kitāb wafayāt al-aʿyān VII, p. 153, 
155 ; Abū Šamāh, Kitāb al-rawḍatayn fī aḫbār al-
dawlatayn, p. 407.

exonyme qu’un endonyme. Cependant la question est intéressante. Pour y répondre, Hakan 
Özoglu s’appuie sur le fait que les populations désignées comme Kurdes étaient et sont extrê-
mement hétérogènes. Mais la perception objective d’une hétérogénéité résout-elle la question 
de la subjectivité des acteurs ? En effet, tout d’abord, la perception extérieure de l’hétérogénéité 
n’implique pas forcément la même perception de la part des acteurs. De plus une hétérogénéité 
même perçue par les acteurs n’exclut pas des processus de rassemblement et d’intégration. Ainsi, 
les différences n’impliquent pas toujours une différenciation et un nom pour la désigner. En 
outre, cette différenciation peut s’exercer à des niveaux divers et avoir des implications variées. 
L’organisation des sociétés segmentaires en offre une des illustrations.

Il demeure impossible de connaître, notamment pour des raisons techniques 80, le moment 
précis où des individus venant d’un territoire spécifique se sont mis à se considérer comme 
Kurdes et à s’auto-attribuer cette dénomination. Les sources médiévales ne donnent que peu 
d’éléments pour répondre à cette question. Cependant dans l’évocation du rapport entre 
Turcs et Kurdes, la lecture des textes révèle quelques indices portant sur la subjectivité de ces 
derniers et sur leur adhésion à la catégorie.

	 Conflit politique et différenciation ethnique
Ce rapport entre Turcs et Kurdes, qui est probablement l’élément majeur de la singularisa-

tion de l’élément kurde, apparaît durant « l’intermède iranien » des xe-xie siècles, au moment des 
grandes invasions des Turcs ġuzz. Il induit la mise en place d’un double processus de métissage 
et de distinction. Tout en adoptant un ensemble de traits culturels et linguistiques identifiés 
comme étant proprement turcs (noms, habillements, langue…), les Kurdes ont affirmé leur 
singularité. Ce schéma se retrouve dans le cadre de la compétition qui se livrait dans le territoire 
tribal et au sein des oligarchies militaires zankide, ayyoubide et mamlouke. Cet affrontement a 
permis de marquer la spécificité des Kurdes et d’affirmer la cohésion d’un « groupe » (en deve-
nir ?). Quṭb al-dīn Ḫusruw al-Haḏbānī prétendait à la succession de Šīrkūh au vizirat fatimide. 

ʿIsā al-Hakkārī, un autre Kurde, le persuada en ces termes de laisser sa place à Saladin : « Saladin 
et toi, vous êtes du même groupe. Il est d’origine kurde (inna aṣlahu min al-Akrād), et vous ne 
laisserez pas le pouvoir aux Turcs. Il lui promit d’augmenter sa rente. Alors lui aussi obéit à 
Saladin (aṭāʿahu) 81. » L’ethnicité (la kurdité) est ici une ressource mobilisée pour des raisons 
politiques. La mobilisation politique sur la base de l’appartenance ethnique s’impose comme 
une évidence (« ne pas laisser le pouvoir aux Turcs » : et pourquoi pas ?) alors qu’il s’agit en fait 
d’une gestion de l’accès à la rente : il va de soi que les Kurdes vont mieux rémunérer d’autres 
Kurdes et que ceux-ci en retour leur seront plus fidèles, et vice versa.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)120

L’ hostilité à l’égard des Turcs reste tenace tout au long du règne de Saladin et de ses suc-
cesseurs. Un émir kurde, Abū al-Hayǧā’ al-Haḏbānī envoie une lettre à Saladin après le départ 
de celui-ci de Jérusalem fin de l’année 588/1193 et le maintien de toutes les troupes dans cette 
ville menacée : « Si vous voulez que nous restions dans la ville sainte, restez-y avec nous ou 
bien laissez-y quelqu’un de votre famille, car les Kurdes n’obéiront jamais aux Turcs et pas 
d’avantage les Turcs aux Kurdes 82. »

Al-Iṣfahānī relate une autre anecdote au sujet d’un grand émir kurde de l’armée de Saladin : 
« Quand al-Mašṭūb sortit de captivité [en rabīʿ II 588], il fut accueilli par son fils tout joyeux et 
plein de force. Or, le trouvant à la mode des enfants turcs – c’est-à-dire les cheveux nattés – il 
montra son déplaisir, prit un air grave et dit : “les Kurdes n’ont pas ces façons pour les cheveux” ; 
puis il coupa la natte et rogna la chevelure. Et, de cette coupe les gens tirèrent mauvais augure 
à l’égard du père en disant : “cela annonce un malheur qui le frappera” 83. » Ce récit illustre le 
fait que le rapport social conflictuel entre Kurdes et Turcs a pu avoir des répercussions dans la 
sphère de la différenciation ethnique et de la manipulation des marqueurs culturels. De plus 
cet exemple signale l’existence d’un sentiment d’appartenance à une catégorie et peut-être les 
prémices de l’auto-définition d’un groupe.

Le rapport conflictuel entre Kurdes et Turcs au sein de l’oligarchie n’est pas immuable et 
ne constitue pas la seule ligne de rupture sociale et politique. Toutefois, il se perpétue durant 
toute la période ayyoubide. La dynastie joua un rôle d’arbitre qui lui permit peut-être de sur-
vivre. Bien qu’issus de l’oligarchie turco-kurde zankide, les Ayyoubides kurdes se sont libérés 
de cet antagonisme et sont devenus des souverains universels, sans jamais se présenter comme 
des dynastes kurdes ou comme les souverains des Kurdes.

	 Fin de la période ayyoubide : polarisation ethnique
Il est alors légitime de se demander pourquoi les Ayyoubides, qui se sont attachés à paraître 

comme des souverains universels pendant leur règne, sont parfois présentés comme la dynastie 
des Kurdes (dawlat al-akrād) de manière rétrospective, à la période mamlouke. L’arrivée au 
pouvoir des Mamlouks turcs en Égypte et le maintien en Syrie d’un prince ayyoubide, al-Malik 
al-Nāṣir, ont sans aucun doute exacerbé l’antagonisme entre Turcs et Kurdes. Anne-Marie 
Eddé présente de nombreux événements illustrant cette tension dans les dernières années de 
la dynastie ayyoubide 84. Ainsi Nāṣir al-dīn al-Qaymarī réprimanda un Kurde qui avait injurié 
un Baḥriyya « car, disait-il, Turcs et Kurdes devaient se sentir unis par l’islam … 85 ». On peut 
aussi relier le rôle central des Kurdes dans la prise de Damas par al-Nāṣir en 648/1250 au 
pillage systématique des maisons des Turcs lors de cet événement 86. Enfin la manifestation la 
plus importante de cette polarisation ethnique réside dans le ralliement de la quasi-totalité des 
mamlouks turcs de Syrie (ʿ Azīziyya, Nāṣiriyya et Baḥriyya) aux Égyptiens lors de la bataille 

82.  Ibn Šaddād, Bahā’ al-dīn, Al-nawādir al-sulṭaniyya 
III (RHC), p. 313.
83.  Al-Iṣfahānī, Conquête de la Syrie et de la Palestine 
par Saladin, p. 375-376.

84.  Eddé, La principauté ayyoubide d’Alep, p. 147‑153.
85.  Ibid., p. 262.
86.  Al-Ḫazraǧī, fo 181 vo.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 121

87.  D’autre part Ibn al-Dawādārī rend responsables 
les ʿ Azīziyya encore présents dans les rangs d’al‑Nāṣir 
de la défaite de celui‑ci à cause de leur empathie 
envers les Mamlouks. Al-Makīn Ibn al-ʿAmīd, Chro-
nique des Ayyoubides, p. 162 ; Ibn Wāṣil, Mufarriǧ 
al-Kurūb, fo 102 vo, fo 105 ro ; Al-Dawādārī, Kanz 
al-durar VIII, p. 17.
88.  Anne-Marie Eddé écrit : « En revanche au len-
demain de l’accord de 651/1253, l’émir kurde Ḥusām 
al-dīn Ibn Abī ʿAlī, qui s’était pourtant fidèlement 
battu aux côtés des Égyptiens en 648/1250, demanda 
et obtint l’autorisation d’al-Muʿizz d’aller rejoindre le 
souverain ayyoubide en Syrie. Il faut sans doute voir 
dans cette décision de Ḥusām al-dīn son inquiétude 
devant le pouvoir grandissant et bientôt exclusif des 
Mamlouks turcs d’Égypte. Il était lui-même le dernier 
représentant des Kurdes au Caire […]. Il est probable 

qu’il souhaitait, maintenant que l’occasion lui en était 
donnée, rejoindre ses compagnons d’armes kurdes 
en Syrie » (Eddé, La principauté ayyoubide d’Alep, 
p. 154).
89.  On peut se demander, en effet, pourquoi l’his-
toriographie mamlouke présente si ouvertement 
les nouveaux maîtres de l’Égypte comme des Turcs. 
Cette origine ethnique qui, comme a pu le signaler 
Haarmann, semble a priori handicapante, a-t-elle 
été mise en avant par des historiographes hostiles 
et désireux de délégitimer les Mamlouks ou par des 
chroniqueurs favorables à leurs nouveaux maîtres et 
jouant avec eux une stratégie de polarisation, Turcs 
contre Kurdes, seule stratégie susceptible d’empêcher 
une restauration ayyoubide ?
90.  Ces œuvres sont celles évoquées par Stefan 
Conermann (voir note 1).

d’al-Kurāʿ qui vit la défaite d’al-Nāṣir face aux Mamlouks. Certaines sources soulignent que 
la solidarité ethnique (ǧinsiyya) entre Turcs a déterminé ce ralliement 87. La bataille d’al-Kurāʿ 
marque la fin de la présence kurde dans les hautes sphères de l’oligarchie militaire égyptienne, 
les émirs kurdes étant expulsés vers la Syrie ou se ralliant de plein gré à al-Nāṣir 88.

Ce contexte de forte polarisation ethnique montre que l’idée d’une dynastie kurde était 
possible. Cependant la configuration politique et militaire de la période ainsi que l’identifica-
tion des Ayyoubides (ou de la dynastie que Baktūt craignait de voir apparaître ?) comme une 
dynastie kurde rendaient totalement illusoire sa pérennisation 89.

Ainsi, de même que la catégorie « turk » est utilisée pour définir la catégorie « kurd » et que 
la référence aux Turcs permet la construction de l’image et de l’identité des Kurdes, la création 
de la « dynastie des Turcs » permet la construction de l’idée d’une dynastie des Kurdes. Cela 
explique en partie la rétroactivité de l’image kurde des Ayyoubides.

	 Conclusion 
« kurd » : un groupe ?

Le questionnement initial de cette étude était de cerner l’évolution qu’a connue la catégo-
rie « kurd » pour donner naissance au « même » kurde. Il fallait tout d’abord éviter toutes les 
tentatives de réification de ce terme : il n’est ni la manifestation d’une essence immuable, ni 
le synonyme figé d’un autre mot (« nomade », « nomade iranien », ʿarab). La catégorie « kurd » 
est un ethnonyme, caractérisé par son efficacité propre et par sa polysémie. Elle n’apparaît pas 
dans les grandes œuvres de catégorisation médiévale 90 et elle est le produit d’une catégorisa-
tion largement implicite.

À partir de ce constat, il convenait de restituer la multiplicité des sens et des matrices 
de la catégorie. Deux phases de l’usage de la catégorie « kurd » se dégagent : la première 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)122

du viiie au xie siècle, qui la lie de manière systématique aux termes aʿrab, aʿrāb et aʿǧam et 
où l’origine arabe (putative) des Kurdes est souvent rappelée ; la seconde du xie au xive siècle, 
où l’on assiste à une diversification de l’énoncé de la différence. L’ étude de cette deuxième 
phase est indispensable pour définir l’ensemble des contextes de sens et des registres dans 
lesquels s’inscrivait cette catégorie. Il s’agit bien d’une multitude de reformulations des sens. 
Les modèles présentés s’assemblent et se modulent sans jamais s’organiser autour d’un centre. 
Six registres émergent : les deux registres de l’iranité et de l’arabité ; le registre khaldounien 
de la bédouinité ; le registre civilisationnel du barbare des confins ; le registre géoethnique des 
Kurdes attachés à un territoire spécifique (Bilād al-akrād, Zūzān) ; enfin le registre ethnolo-
gique du Kurde comme l’ « Autre » du Turc dans l’oligarchie militaire.

La modélisation proposée demande à être affinée et étendue. Il sera notamment nécessaire 
de poursuivre historiquement cette réflexion. Un projet plus ambitieux serait d’inscrire la 
catégorie « kurd » dans une histoire de l’évolution des ethnonymes qui apparaissent dans 
l’historiographie arabe médiévale. En retour, il semble que le cas des Kurdes est susceptible 
de nourrir la réflexion sur la pensée de la différenciation ethnique dans le monde musulman 
à ces périodes. Le sens des ethnonymes largement évoqués par les sources semble aller de soi. 
La modélisation étant déjà présentée par les sources, on aurait tendance à penser que tout 
est donné et qu’il ne pourrait y avoir de conceptions concurrentes en dehors des définitions 
très explicites des Turcs et des Arabes. En outre il est possible que ce que l’on prend pour des 
entreprises de catégorisation sociale soit en fait bien souvent des descriptions exclusivement 
idéales de la société, voire d’une société idéale. Le caractère plutôt insaisissable et implicite de la 
catégorie « kurd » exige une plus grande précision dans la modélisation et l’analyse. Par ailleurs, 
il est plausible que la catégorie « kurd » corresponde à des représentations plus spontanées, 
moins travaillées par les auteurs arabes et peut-être plus répandues dans leurs sociétés.

S’intéresser à la catégorie d’appartenance induit des questionnements concernant l’imputation 
et l’auto-attribution de tel ou tel nom selon des critères divers. Une catégorie n’implique pas 
forcément sa transposition du point de vue de l’organisation sociale. Bien que les catégories 
d’appartenance aient une implication sociale, elles relèvent du domaine des représentations. 
Penser le groupe conduit à prendre en compte l’intéraction sociale et l’action collective.

Si le groupe est une entité sociale cohérente ou un ensemble d’individus en contact les uns 
avec les autres agissant collectivement, alors, le terme de « kurd/akrād » en général ne correspond 
pas à un groupe au Moyen Âge (mais qui pourrait, aujourd’hui, revendiquer une telle cohérence 
pour une catégorie d’appartenance en vigueur au Moyen Âge ?). Ainsi, S. Conermann met 
en évidence le fait que l’unité des Kurdes correspond au concept antique d’ethnos qui trouve 
son équivalent médiéval dans le terme umma : « Un peuple (umma) recoupe pour les auteurs 
mamlouks, un ensemble de personnes qui par leur origine, leur langue, leurs mœurs et leurs 
spécificités ou même par l’un ou l’autre de ces critères, notamment par un nom commun ; ces 
personnes sont désignées comme plus ou moins unies, indépendamment d’un lien politique et 
au-delà des limitations de l’environnement. Dans plusieurs cas les mêmes groupes de personnes, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 123

91.  Conermann, « Volk Ethnie oder Stamm », 
p. 48.

92.  Al-ʿUmarī, Masālik III, p. 125.
93.  Ibid., p. 131.

selon leurs rapports, sont perçus comme des associations politiques, des tribus étatiques, ou 
comme des unités ethniques marquées par certaines caractéristiques non politiques 91. »

En raison du rapport aux Turcs au sein de l’oligarchie (mais aussi dans les autres modè-
les-matrices de la catégorie), il est difficile d’évacuer la connotation éminemment politique 
de la catégorie « kurd » et des modes de mobilisation et d’action collective sur la base de cette 
appartenance. Ainsi, au début de la période ayyoubide, l’armée confédérale pouvait être orga-
nisée selon une appartenance ethnique. Dans les ordres de bataille, les Kurdes se trouvaient 
bien souvent situés à la même place. Se manifeste ainsi, dans le cadre de la compétition avec 
les Turcs, une solidarité sur la base de l’appartenance au « groupe » kurde. Al-ʿ Umarī évoque 
aussi des formes de solidarités interkurdes dans le territoire tribal. Au sujet de la tribu kurde 
des Kalāliyya, il explique : « Leur émir gouverne aussi les populations qui les entourent parmi 
le groupe kurde (al-ʿ iṣāba al-kurdiyya), tel un roi dirige ses soldats 92. » De même il signale que 
le roi des Ǧūlmarkiyya « jouit d’une grande considération chez les Kurdes (muʿtabar iʿnda al-
Akrād). On donne crédit à sa parole 93 ».

Une multitude d’exemples de fragmentations tribales, de conflits tribaux, de disparités 
sociales et de conflits d’intérêt entre des individus censés appartenir au même « groupe » 
kurde, viennent cependant contredire l’hypothèse de l’existence d’un groupe aux contours 
bien délimités, ce qui nous encourage à insister sur l’aspect interactionnel de la construction 
sociale du « groupe ».

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Encyclopédie de l’Islam (EI2).
Cahen, Cl., « Hasanwayhides », III, p. 265-266.
Kindermann, H., « Rabīʿa & Muḍar », VIII, p. 365-367.
Kreyenbroek, P.G., « Yazîdî », XI, p. 339-342.
Levi Della Vida, G., « Quṣayy », VIII, p. 84-86.

Minorsky, V., « Kurdes et Kurdistan », IV, p. 441-482.
Montgomery Watt, W., « Hawāzin », III, p. 294-295.
Kazimirsky, Dictionnaire arabe-français, Maisonneuve, 

Paris, 1860.

	 Sources

Ibn al-Aṯīr, Al-Kāmil fī-l-ta’rīḫ, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1998.

Al-Balāḏurī, Kitāb futūḥ al-buldān, éd. MJ de Goeje, 
Leyde, 1866.

Ibn Balḫī, Fārs Nāmeh, éd. & trad. G. Le Strange, 
« Description of the Province of Fars in Persia 
at the beginning of the fourteenth century 
A.D. from the MS. of Ibn Balkhî in the British 
Museum » in Asiatic Society monographs xiv, 
1912.

Al-Ǧāḥiẓ, Rasā’il al-Ǧāḥiẓ, éd. ʿAbd al-Salām 
Muḥammad Hārūn, Le Caire, 1979.

Ibn Ḥawqal, Kitāb ṣūrat al-arḍ, 2e éd. J.H. Kramers, 
Leyde, 1939.

Ibn Ḫallikān, Kitāb wafayāt al-aʿyān wa anbā’ abnā’ 
al-zamān, éd. I. ʿAbbās, Beyrouth, 1968-1972.

Ibn al-ʿImād, Šaḏarāt al-ḏahab fī akhbār man ḏahab, 
éd. Al-Maktabat al-tiǧāriyya li-l-ṭibāʿa 
wa-l-našr wa-l-tawzīʿ, Le Caire, 1931.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ethnonymes  arabes  ( ʿaǦam, ʿarab, badw, turk, …)124

	 Études

Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam fī ta’rīḫ al-umam wa 
al-mulūk, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 
1998.

Ibn Ǧubayr, Riḥlat Ibn Ǧubayr, Dār Ṣādir, Beyrouth, 
1964.

Ibn al-Samʿānī, Kitāb al-ansāb, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1988.

Ibn Šaddād (Bahā’ al-dīn), al-Nawādir al-sulṭāniyya 
wa al-maḥāsin al-yūsufiyya, éd. G. al-Šayyāl, 
Le Caire, 1964 et Recueil des historiens des 
croisades (RHC), t. III, historiens orientaux.

Al-Iṣfahānī, ʿImād al-dīn. Conquête de la Syrie et de 
la Palestine par Saladin, trad. Henry Massé, 
éd. Geuhtner, Paris, 1977.

Al-Ḫazraǧī, Ta’rīḫ dawlat al-akrād wa al-atrāk, Ms. 
Istanbul, Süleymaniya, Hekimoǧlu Ali Paa, 
no 695.

Al-Maqrīzī (Ḫiṭaṭ), Kitāb al-mawāʿiẓ wa al-iʿtibār fī 
al-ḫiṭaṭ wa al-āṯār, éd. Ayman Fū’ād Sayyid, 
Londres, 2002.

Al-Maqrīzī, Kitāb al-sulūk li-maʿrifat duwal al-mulūk, 
Laǧnat al-ta’līf wa-l-tarǧama wa al-našr, 
Le Caire, 1957.

Al-Masʿūdī, Murūǧ al-ḏahab wa maʿādin al-ǧawhar, 
éd. Ch. Pellat, Beyrouth, 1966.

Ibn al-Samʿānī, Kitāb al-ansāb, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1988.

Al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fī mamālik al-amṣār, 
éd. F. Sezgin, Francfort, 1988.

Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldān, 2e éd. M.J. De Goeje, 
Leyde, 1892.

Yāqūt al-Ḥamawī, Muʿǧam al-buldān, éd. F. Wüstenfeld, 
Leipzig, 1866-1973.

Amitai-Preiss, Reuven, Mongols and Mamluks. The 
Mamluk-Ilkhānid war (1260-1281), Cambridge 
University Press, 1995.

Amitai, Reuven, « Al-Maqrīzī as a Historian of the 
Early Mamluk sultanate (or : Is al-Maqrīzī an 
Unrecognized Historiographical Villain ?) », 
Mamluk Studies Review 7/2, 2003, p. 99-118.

Aubin, Jean, Émirs mongols et vizirs persans dans les 
remous de l’acculturation, AAEI, Paris, 1995.

Ayalon, David « From Ayyūbids to Mamlūks », 
REI LIV, 1986.

Barth, Frederik (éd.), Ethnic Groups and Boundaries. 
The Social Organization of Culture Difference, 
Little Brown and Co., Boston, 1969.

Binay, Sara, Die Figur des Beduinen in der arabischen 
Literatur (9.-12. Jahrhundert), L. Reichert, 
Wiesbaden, 2006.

Bozarslan, Hamit, « Un nationalisme kurde ? », dans 
Elisabeth Picard (dir.), La question kurde, 
Éditions Complexe, Paris, 1991, p. 97-113.

Cahen, Claude, La Syrie du Nord à l’époque des croisades 
et la principauté franque d’Antioche, Paris, 1940.

Chaliand, Gérard, Les Kurdes et le Kurdistan, Paris, 
Maspéro, 1978.

Conermann, Stephan, « Volk, Ethnie oder Stamm ? 
Die Kurden aus Mamlūkischer Sicht », Asien 
und Afrika 8, 2004, p. 27-68.

Denoix, Sylvie, « Rationnel ou irrationnel : un choix 
impossible ? Récits et merveilles dans deux 
œuvres d’historiens arabes du domaine 
mamelouk », dans Richard Jacquemont (dir.), 
Écrire l’histoire de son temps (Europe et monde 
arabe), Actes du colloque : « L’écriture de 
l’histoire ; Entre historiographie et littérature », 
L’ Harmattan, Paris, 2005, part. I, L’écriture de 
l’histoire, p. 83-94.

Donner, Fred McGraw, « The Bakr B. Wā’il Tribes and 
Politics in Northeastern Arabia on the Eve of 
Islam », Studia Islamica, Maisonneuve & Larose 
51, 1980, p. 5-38.

Eddé, Anne‑Marie, La principauté ayyoubide d’Alep 
(579/1189‑658/1260), Franz Steiner Verlag, 
Freiburger Islamstudien, Stuttgart, 1999.

Elisséeff, Nikita, Nūr al-dīn, un grand prince musulman 
de Syrie au temps des croisades, Ifpo, Damas, 
1966.

Gouttenoire, Marie-Andrée, « Les enjeux de l’écriture 
biographique relative aux savants iraqiens du 
iie/viiie siècle et à leur transmission du fonds 
arabo-bédouin, le cas de Abū ʿAmr b. al-ʿAlā’ 
(m. 154/770) », BEO LVII, 2006-2007, p. 43-74.

Haarmann, Ulrich W., « Ideology And History, 
Identity and Alterity : The Arab Image of the 
Turk from the ‘Abbasids to Modern Egypt », 
IJMES 20, 1988, p. 175-196.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


boris  james 125

Humphreys, Stephen, From Saladin to the Mongols. The 
Ayyubids of Damascus, 1193-1260, SUNY Press, 
New York, 1977.

James, Boris, Saladin et les Kurdes ; perception d’un 
groupe au temps des croisades, Études kurdes, 
Hors série II, Paris, L’ Harmattan, 2006.

James, Boris, « Le territoire tribal des Kurdes et l’aire 
iraquienne (xe-xiiie siècles) : esquisse des 
recompositions spatiales », REMMM 117-118, 
2007, p. 101-126.

Juteau, Danielle, L’ethnicité et ses frontières, Les Presses 
de l’université de Montréal, Montréal, 1999.

Jwaydeh, Wadie, The Kurdish Nationalist Movement its 
origin and developement, Syracuse University 
Press, New York, 2006.

Kemp, Percy, Territoire d’islam ; Le monde vu de Mossoul 
au xviiie siècle, Sindbad, Paris, 1982.

Lyons, Malcolm Cameron & Jackson, David Edward 
Pritchett, Saladin : the politics of the holy war, 
Cambridge University Press, 1982/1997.

Martiniello, Marco, L’ethnicité dans les sciences sociales 
contemporaines, Presses universitaires de France, 
Paris, 1995.

Martinez-Gros, Gabriel, Ibn Khaldûn et les sept vies de 
l’islam, éd. Actes sud / Sindbad, Arles, 2006.

Minorsky, Vladimir, « Guran », BSOAS XI/1, p. 75-103.
Nikitine, Basile, Les Kurdes, étude sociologique et 

historique, Librairie Klincksiek, Paris, 1956/1975.
Özoglu, Hakan, Kurdish Notables and the Ottoman 

State, Evolving Identities, Competing Loyalties, 
and Shifting Boundaries, Albany, State 
University of New York Press, 2004.

Quiminal, Catherine, « Nouvelles mobilités et 
anciennes catégories », Ville-école-intégration 131, 
décembre 2002, p. 9-20, [URL : www.cndp.fr/
revueVEI/13100902011.pdf ].

Retsö, Jan, « The Earliest Arabs », Orientalia Suecana 
38-39, 1989-1990, p. 131-139.

Retsö, Jan, The Arabs in Antiquity, Their history from 
the Assyrians to the Umayyads, Routledge-
Curzon, Londres, 2003.

Thorau, Peter, The Lion of Egypt, Sultan Baybars I 
and the Near East in the Thirteenth Century, 
Longman, New York, 1992.

van Bruinessen, Martin, Agha, Shaykh and State. The 
social and political structures of Kurdistan, 
Zed Books Ltd., New Jersey, 1999.

Vanly Ismet Cherif, « Le déplacement du pays kurde 
vers l’ouest du xe au xve siècle, recherche 
historique et géographique », Rivista degli studii 
orientali 50, 1976, p. 353-363.

Van Renterghem, Vanessa, Les élites chez Ibn Khallikân ; 
Le Wafayât al-Aʿyân : vies illustres et hommes 
exemplaires au filtre de l’Adab. Mémoire de 
maîtrise sous la direction de F. Micheau 
soutenu en 1994 à l’université Paris I-Sorbonne 
(non publié).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 93-125    Boris James
Ethnonymes arabes (ʿaǧam, ʿarab, badw, turk, …) : le cas kurde comme paradigme des façons de penser la différence au Moyen Âge.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

