MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 42 (2008), p. 93-125
Boris James

Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme
des fagons de penser la différence au Moyen Age.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES

Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...)

Le cas kurde comme paradigme des facons de penser
la différence au Moyen Age

ONTRAIREMENT 3 une opinion répandue, les sociétés musulmanes ont trés tot pensé la

différenciation ethnique. Certes, les sources médiévales arabes, qui sont le reflet par-

tiel de ces sociétés, ont présenté cette différenciation d'une maniére presque toujours
implicite, peut-étre en raison de l'existence d'une conception impériale de I'unité indéfectible
de la Ummoa. Il est donc nécessaire de révéler les grilles d’analyse qui ont permis aux auteurs
d’appréhender la différence. Qu'ils évoquent les Kurdes en passant ou qu'ils les insérent dans
une théorie politique et sociale complexe, les auteurs arabes sont a la fois les transmetteurs et
les filtres de conceptions particulieres de la différence. Au fil des siécles, ces conceptions ont
évolué et en retour I'image des Kurdes et le sens de la catégorie « kurd » ont changé.

L'usage qui est fait du terme «kurde » (kurd, pl. akrad) dans les sources arabes médiévales
est déroutant. Trés souvent il ne recoupe pas nos catégories sociales et « ethniques » actuelles.
Cependant, nous allons tenter ici de traiter la catégorie « kurd / akrad» aussi bien du point
de vue de sa forme et de ses usages que des contextes de sens sous-jacents qui déterminent
ces usages. Et cela en partant du postulat que le processus de catégorisation a des matrices
multiples et aboutit & des catégories polysémiques. Cette étude englobe une grande partie
de la période médiévale, des premiéres occurrences du terme « kurd » au 1x° siécle jusqu'a la
période mamlouke. La description de la spécificité des phases historiques successives est au

centre de cet exposé.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 — 2008
Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 " ETHNONYMES ARABES (‘AGAM, “ARAB, BADW, TURK, ...)

«Kurd » : une catégorie implicite

Pourquoi vouloir considérer le terme « kurd/ akrad » du point de vue de la catégorisation ?
L'idée de catégorie implique une classification et donc l'appartenance d'un terme 2 un registre
de termes. Stefan Conermann démontre que les auteurs des grandes ceuvres de catégorisation
sociale de la période mamlouke, Ibn Raf’a (m. 710/1310), al-Magrizi (m. 845/1442), Ahmad
al-Asrafi al-Hanafi (m. env. 880/1475), Tag al-Din al-Subki (m. 770/1370) ou Aba Hamid al-
Qudsi (m. 888/1483), n'ont accordé, dans leurs descriptions (idéales) de la société, aucune place
a la différenciation ethnique et par conséquent ne situent pas les Kurdes dans un tel registre’.
Cependant, le terme «kurd » entre dans le cadre d'une catégorisation implicite. Il apparait
clairement que des individus et des groupes sont catégorisés comme étant kurdes (ou comme
n'étant pas kurdes) que ce soit par la nisba al-Kurdi ou par les termes « kurd » (singulier ou
collectif) et «akrad » (pluriel de « kurdi»). Cette catégorisation est aussi I'énonciation d'une
différence. Ainsi, le terme « kurd » existe aussi par rapport a d‘autres termes de méme « nature »
(‘arab, turk, ‘agam, ...) qui s'interdéfinissent de maniére variable en fonction des périodes. On
se doit de reconstruire ces variations (et ces continuités) a partir des sources.

« Kurd » : un ethnonyme

Au-dela de ce que serait une définition de l'ethnie ou du peuple (ethnos) en tant que groupe
d’appartenance, il semble que I'ethnonyme (littéralement « nom de peuple ») soit I'un des seuls
types de nom de catégories dont le sens étymologique (sens en soi) n'a aucun lien avec les critéres
supposés de l'appartenance A la catégorie. C'est un mot qui a une efficacité propre. C'est une
dénomination qui ne peut étre imputée a quelquun et que l'on ne peut sauto-attribuer que
selon des critéres difficilement définissables et mouvants, contrairement aux noms de catégories
professionnelles, juridiques ou confessionnelles? (telles que les catégories d'« immigré » ou
de « musulman » par exemple, qui désignent d'un point de vue strictement linguistique des
individus « qui se sont déplacés vers un endroit» ou qui «adhérent a I'islam » : le sens donné
par I'étymologie s'impose et détermine l'usage de ces termes tout autant et peut-étre plus
que leurs connotations). Au Moyen Age, des termes tels que ‘arab, turk, kurd, etc.? sont des

1. Conermann, «Volk, Ethnie oder Stammw», sans cesse rappelé. Au Moyen Age dans les sources

p- 29-39.

2. Legentilé qui est un terme désignant les habitants
d’un lieu ou d'une région, est aussi un type de nom
de catégorie non autonome dont un critére contenu
dans létymologie du nom détermine lattribution
a des individus: un Francais est un habitant de la
France, un individu qui sest vu attribuer la nationalité
francaise du fait de sa naissance en France... De
maniére générale le lien entre I'étymon (France) et
le terme augmenté (Frangais) est toujours vivace et

arabes, les termes ‘arab, kurd et turk (entre autres)
nappartiennent pas a ce type de catégorie. Ce sont
des ethnonymes.

3. On doit noter ici que le cas du terme ‘agam est
particulier car 'autonomie de ce terme est restreinte.
En effet il a un sens en soi qui le détermine. ‘Agam
désigne les individus, les peuples et les langues qui
ne sont pas arabes. Le lien avec ce sens premier est
fort. Ce n'est donc pas un ethnonyme pur méme sil
tend a le devenir.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES

ethnonymes qui ne se situent pas sur le méme pIan, mais qui jouissent tous de cette autonomie
vis-a-vis de I'étymologie ou de la forme du mot. Ils se situent dans divers registres, se modulent
et se définissent les uns les autres.

Tout comme aujourd’hui, le terme « kurd » n'avait pas de résonance de sens en soi. Pour
un arabophone et trés certainement pour un iranophone, son étymologie au Moyen Age était
asémantique*. Quand bien méme aurait-il une étymologie précise, cela ne déterminerait en
aucune maniére la classification de certains individus ou groupes comme kurdes, cela ne
déterminerait pas la perpétuelle reconstruction du sens de la catégorie®. Cest pour cela qu'il
est sans conteste un ethnonyme.

Nomadisme et déni d’« ethnonymie »

I convient de sarréter sur le rejet du caractére « ethnonymique » du terme « kurd » qui
apparait dans certaines études récentes. En effet, certains auteurs contemporains remettent
en cause cette indétermination de la catégorie. Cette dénégation pourrait étre qualifiée
d’hyper-réaction A une réification ou de réification 4 l'inverse. La réification intervient lorsquun
terme, en l'occurrence le terme « kurd », en vient 2 désigner un groupe (une réalité) immuable
du fait de son essence immuable (essentialisme) en dehors du processus de construction et
de reconstruction qu'implique son imputation ou son auto-attribution a des groupes ou des

4. Parmi les auteurs de la période classique, seul
al-Mas“adi fait allusion 4 une étymologie du terme
kurd-akrad. Il évoque une des légendes de lorigine
des Kurdes selon laquelle ils seraient les enfants
des concubines de Salomon enceintes des ceuvres
du démon Gasad. Le roi biblique aurait déclaré:
« Chassez-les (ukrudahunna) dans les montagnes
et les vallées.» On aurait tort de considérer cette
étymologie mythique (populaire?) comme une
simple fabulation fantaisiste de la part de lauteur.
Sylvie Denoix (« Rationnel ou irrationnel: un choix
impossible ?») a montré pour le cas de lorigine et
de I’étymologie mythiques des villes de Fustat et
de Qahira, qu'il nétait pas pertinent de penser en
terme binaire le rapport des sociétés musulmanes
médiévales a ce genre de récit. Il n'est pas important
de savoir si l'on croyait ou non a ces mythes, mais
bien de savoir ce que ceux-ci signifiaient. L'étymologie
mythique des Kurdes fait sens et donne du sens. De
cette maniére l'auteur et ceux quila lui ont transmise
attachent durablement au terme kurd (et donc a
un ensemble d'individus) une connotation négative.

Les Kurdes sont les éternels « chassés », comme leur
nom lindique car ils le sont dés «lorigine». Cest
bien le sens de la racine arabe karada. Cependant
cette connotation était déja présente et I'étymologie
mythique ne fait que la confirmer en justifiant un
état présent des représentations par un retour 3 une
origine putative. Il est évident ici que la premiére
étape concerne la qualification de ces populations et
qu’ajouter 'étymologie mythique intervient ensuite
pour confirmer ce que I'on pense des Kurdes. Ce sont
les représentations qui déterminent I'étymologie my-
thique et non l'inverse. Cette étymologie mythique
ne limite pas 'autonomie du terme kurd. Populations
et individus militaires, civils, nomades, sédentaires,
ruraux, urbains, riches, pauvres, musulmans ortho-
doxes, hétérodoxes, arabisés pourront tout au long
du Moyen Age étre qualifiés de Kurdes.

5. Cetaspectlinguistique peutselier a un processus
plus ethnologique. On peut se demander sil'indéter-
mination des critéres de la catégorie ne permet pas
une certaine souplesse facilitant I'intégration sociale
d'individus et de groupes extérieurs.

95

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 © ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

individus ®, Cest évidemment le fait des études pro-kurdes de certains kurdologues. En réac-
tion 2 cela, des auteurs d’études récentes ont attaché au terme «kurd » un sens figé et en ont
fait un synonyme de « nomade ». Un ethnonyme ne peut avoir de sens figé ou de synonyme
pour la raison exposée plus haut. Sil'on arrive A prouver le contraire pour le terme « kurd », il
ne sagit donc pas d'un ethnonyme car il perd ainsi son efficacité propre, son autonomie. Il en
vient 4 désigner une non-réalité immuable.

Il est intéressant de constater que des problémes analogues apparaissent dans les études qui
concernent les termes ‘arab et turk. Jan Retsd qui sest intéressé aux Arabes dans 'Antiquité
rappelle la nécessaire distinction entre «sens étymologiques, dénotations et connotations ».
«Dans un sens la connaissance de I'étymologie du mot ‘arab pourrait donner quelques infor-
mations sur le passé du peuple désigné comme tel, mais la définition du contenu historique
du terme doit étre fondée sur une analyse de son usage effectif et de ses occurrences dans
les sources historiques, non sur son étymologie. » « Laffirmation selon laquelle “Arabe” veut
dire “nomade”, etc. [pasteur, éleveur de chameaux, bédouin habitant des tentes] est fondée sur
une association entre Arabes et nomadisme, etc., i.e. une connotation du terme qui ne doit
pas étre totalement fantaisiste. Mais cela n'implique pas que “‘arab” est un terme pris pour
“nomade” etc.» « Une objection encore plus sérieuse est que “habitants des tentes”, “éleveurs
de chameaux”, “pasteurs” et “bédouins” ne sont en aucun cas synonymes”. » Les objections au
déni d'« ethnonymie » du terme « kurd » sont, en partie, similaires.

Les auteurs contemporains ont I'habitude, pour dénier au terme «kurd » son caractere
« ethnonymique », de citer Vladimir Minorsky : « Selon Hamza al-Isfahani (circa 350/961): les
Persans avaient I'habitude d’appeller les Daylamites “les Kurdes du Tabaristan” comme ils
avaient |'habitude d’appeller les Arabes “les Kurdes du Saristin”, i.e. du ‘Iraq; d’autres auteurs
arabes et persans du x© siécle entendent par Kurdes tous les nomades iraniens de 'ouest de la
Perse tels que les groupes vivant sous des tentes dans le Fars®. » Basil Nikitine interpréte ainsi
la phrase de Minorsky : « De trés bonne heure dans les sources arabes, le nom des Kurdes est

6. On sait depuis les travaux de Ian Hacking (En-
tre science et réalité) que l'expression « construction
sociale de...» prend des sens différents suivant les
travaux scientifiques concernés. Pour notre sujet,
elle implique que le terme «kurd» a un sens sans
cesse renouvelé déterminé par des conditions his-
toriques et sociales elles-mémes mouvantes. Il est
indéterminé de maniére synchronique, et comme ce
lest de maniére diachronique. Le recours a l'idée de
construction tend ici & contrer la volonté des natio-
nalismes d'instrumentaliser des réalités historiques
et de les transformer en essences immuables. Cette
transformation est tout d’abord une erreur d’analyse
historique et peut étre source d’intransigeance po-
litique contre des populations per¢ues comme une
menace pour cette essence a l'intérieur et a l'extérieur
du groupe. Par ailleurs il convient d'insister sur le

fait que la construction de la catégorie « kurd» est
une réalité historique et sociale a'époque concernée
car l'idée de construit social et historique, comme
l'indique Hacking, peut impliquer la négation d’'une

telle réalité ou le souhait qu'elle disparaisse. L'at-

titude qui consiste & présenter la kurdité comme

un construit social et non pas comme une essence

immuable, peut étre l'outil de formations politiques

visant 4 démontrer que le nationalisme kurde est un
nationalisme défaillant (une formation composite et
instable) par rapport aux autres formations nationa-
les (avérées historiquement et socialement) ou qu'il
est « une idéologie, construite par la seule action des
minoritaires englués dans la pré-modernité » comme
l'indique Danielle Juteau (L’ethnicité, p. 22).

7. Retso, « The Earliest Arabs », p. 132-133.

8. Minorsky, « Guran», p. 75.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES = 97

devenu le synonyme de nomade®. » Wadie Jwaydeh, historien du mouvement national kurde
reprend le raisonnement de V. Minorsky: « Minorsky a attiré l'attention sur le fait que trés
tot le nom “kurd” a été utilisé comme synonyme de “nomade”. Il cite I'historien arabe FHamza
al-Isfahani [...]. De cette citation il conclut que les auteurs arabes en parlant des Kurdes ne
limitaient pas 'appellation aux populations kurdophones seulement, mais l'appliquaient a tous
les nomades iraniens'™.» Il semble important de noter que Wadie Jwaydeh ne fait pas que
retranscrire les mots de V. Minorsky. Tout d'abord, il écrit que le terme « kurd » était synonyme
de «nomade » au Moyen Age, ce que ne dit pas Minorsky ; puis il omet de préciser les limites
territoriales (ouest de I'Iran) et historique (x© si¢cle) que donne Minorsky. Or les questions du
territoire et de I'historicisation de la catégorie sont centrales. Car s'il parait évident que le terme
«kurd» a changé de sens du xvI® au xx¢ siécle, c’était probablement aussi le cas auparavant™.
Par ailleurs, au regard du reste des travaux de Minorsky et au-dela des interprétations plus
ou moins tendancieuses qui ont pu étre faites de ce qu'il a écrit, il semble bien que le point de
vue de cet auteur soit que le terme « kurd » est un ethnonyme méme a cette période.

Deux phases de 'usage du terme «kurd »

L'une des raisons pour lesquelles certains auteurs d’études récentes ont figé la catégorie
«kurd » est qu'ils ont tenté de résoudre le probléeme que pose la catégorie « kurd» au Moyen
Age. A savoir qulelle était 3 I'époque attribuée A des individus et 3 des groupes qui aujourd’hui
ne seraient pas désignés comme tel ou qui étaient présentés comme kurdes de maniére variable
suivant les auteurs. Ainsi le fait que les Lurs ou les Kiraniyya (Gouranis) soient présentés
comme des Kurdes dans les sources arabes médiévales ou que les Sabankirah ne le soient pas
toujours est déconcertant. L'un des problémes ignorés par les auteurs récents est l'existence
de deux grandes phases de 'usage du terme « kurd» au Moyen Age. Ainsi ils associent des
occurrences de la période classique (virr®-x1® siécles) 2 des occurrences d'une période plus tar-
dive (x11%x1v®) ot les conceptions de la différenciation ethnique sont différentes, et donnent
une définition trop succincte de ce que sont les Kurdes. Nous allons ici, tenter de décrire
I'évolution de la catégorisation des Kurdes au cours de ces deux phases.

9. Nikitine, Les Kurdes, p. 9.

10. Jwaydeh, The Kurdish Nationalist Movement,
p.IL

11. Clest certainement ce que pensent certains
auteurs et cest ce quils tentent de prouver en af-
firmant que la catégorie « kurd» au Moyen Age est
déterminée par totalement autre chose (le mode de
vie) que ce qui la détermine aujourd’hui (lidéolo-
gie nationaliste et la langue). De la méme maniére,
I'historien des périodes moderne et contemporaine
Martin Van Bruinessen écrit: « Les géographes ara-
bes médiévaux utilisaient le terme “kurd” (dans sa

forme arabe plurielle “akrad”) pour désigner toutes
les tribus nomades ou semi-nomades qui nétaient
ni arabes ni turques.» Aprés la réduction d'un eth-
nonyme i un synonyme, cest 1a le deuxiéme travers
d’une approche trop superficielle: le raisonnement
tautologique. De méme, ne pourrait-on pas dire que
le terme « turk» désignait au Moyen Age tous les
groupes nomades ou semi-nomades qui ne sont ni
kurdes niarabes ? Cependant, en disant cela on ne dit
que peut de chose. (Van Bruinessen, Agha, Shaykh
and State, p. 111).

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98

ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

“Arab et “Agam : les premiers éléments de la différenciation
‘Arab, Arab et Akrad: deux faits ethniques liés

Les auteurs contemporains que nous avons cités précédemment pensent résoudre le pro-
bléme de l'usage du terme « kurd » en relevant des occurrences chez les auteurs de la période
classique (virr®-x1e siécles) qui établissent un lien entre akrad et ‘arab ou a‘rab. Ils citent Flamza
al-Isfahani (m. 349/961) ou Tabari (223-310/838-923), qui relate une anecdote rapportée par
un des « bédouins du Fars (ragul min a‘rab al-Fars), 4 savoir un Kurde (ya‘ni al-akrad)™». Ibn
Durayd (m. 222-223 / 837-838), cité par Ibn Hawqal (début x© siécle), indique que les Kurdes
sont des ‘arab (bédouins) en raison du fait qu'ils partagent avec eux certains traits culturels
dont le pastoralisme . Il leur attribue"#1'éponyme Kurd b. Murd b. ‘Amr b. ‘Amir. Al-Mas“adi
(m. 344/956) suggere lui aussi que les Kurdes sont des ‘arab et qu'ils « descendent de Rabi‘a b.
Nizar b. Ma‘add b. ‘Adnan par Bakr b. WZ'il™* ». Il signale que d’autres auteurs pensent qu'ils
descendent de Kurd b. Murd b. Sa‘saa b. Hawazin. Il semble sagir d'un nasab de la tribu
Hawazin, mais il n'apparait nulle part ailleurs qu'en relation avec les Kurdes ™.

Ce sont ces citations et cette conception rudimentaire de la différence qui ont pu laisser
penser aujourd’hui & une synonymie entre « kurd » et « ‘arab ». Cependant le fait d’établir une
corrélation entre Kurdes, Daylamites et Arabes (FHamza al-Isfahani) sur la base d'un mode
de vie commun, n'indique pas que le terme « kurd » recoupe uniquement cette caractéristique

12. Tabari, Ta’rih al-Rusul wa al-Mulak I, p. 241.
On trouvera la liste des sources arabes utilisées en
fin d’article.

13. Ibn Hawaqal, Kitab sarat al-ard I, p. 271.

14. De maniére générale on attribue aux Kurdes les
origines tribales arabes suivantes: Rabi‘a b. Nizar,
Mudar b. Nizar, Bakr b. W2'il, Qusayy, Hawazin.
Il s'agit des plus célébres tribus arabes du Nord. Il
nlest pas surprenant que certaines aient donné leur
nom a des régions de la haute Mésopotamie habitées
aussi par des Kurdes: Diyar Rabi‘a, Diyar Mudar,
Diyar Bakr. Il est difficile de connaitre la significa-
tion de l'attribution de telles origines. Par ailleurs,
la difficulté est renforcée du fait de I'imprécision
de ces désignations tribales arabes et des frontiéres
entre tribus arabes. Harald Kindermann (EI2 Rabi‘a,
p. 365) indique que le nom Rabi‘a désigne parfois
les Bakr et les Taglib ensemble ou I'une de ces deux
tribus seule; et parfois tout le groupe Rabi‘a est
inclus dans Mudar. « The beginnings of the two
tribes [Rabi‘a et Mudar] are further put at so early
a date that it is difficult to decide wether they really
existed as such, or like Ma‘add and Nizar are only
artificial conceptions.» On se contentera d'indiquer
que l'on a attribué aux Kurdes des origines proches
du noyau de l'arabité septentrionale et du centre

de I'Etat musulman 3 ses débuts, 3 l'exception de

l'origine Hawazin, tribu qui avait de bonnes relations

avec Muhammad, mais étaient des ennemies héré-
ditaires de Qurays. Ces origines sont le symbole

de l'opposition aux Yémeénites, aux Qahtanides, aux

Ansar et aux Abbassides. Dans cette conception du

monde fondée sur la fragmentation des tribus arabes,
il est possible de comprendre pourquoi 4 un autre

endroit al-Mas‘adi attribue aux Turcs une origine

himyarite (Yémen). Il s'agit peut-étre pour cet auteur

dexpliquer l'affirmation plus nette par les Turcs d'une

différence ethnique en les écartant du noyau central

de l'arabité. Kindermann, « Rabi‘a». Donner, « The

Bakr b. W2l Tribes ».

15. Al-Mas‘adi, Murag al-dabab 11, p. 249.

16. Ilsagitlad'unnasabarabe.Latribudes Hawazinest
bien connue en Arabie du Nord. On ne voit ce nasab nul-
le part ailleurs, excepté ses deux premiers éléments qui

apparaissent chezIbn Hawqal, al-Mas‘adietal-Magqrizi.
I1a sans aucun doute été forgé pour appuyer une défini-
tion des Kurdes etavant tout pour montrer l'adaptation

desKurdesausystéme onomastiquearabe fondésurune

représentationd’unlien agnatique. Al-Mas‘adiindique

que cette partie des Hawazin sétait isolée (infaradiz) en

raison de conflits entre eux et les Ghassin, donc bien

avantlislam. Montgomery Watt, « Hawazin ».

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES

ethnographique ou qu'il y ait synonymie entre tous ces termes. Les termes « kurd » et « no-
made iranien » ne sont pas interchangeables, en tout cas pas dans tous les contextes'. Il est
tout 4 fait problématique de vouloir faire correspondre d'une part, un ethnonyme 2 une autre
catégorie et d'autre part, un ethnonyme 2 une catégorie qui ne se situe pas sur le méme plan
sémantique, linguistique et conceptuel. L'expression de « nomade iranien » est anachronique.
En revanche, le lien entre les Kurdes, un certain nomadisme et I'iranité n'est plus 2 démontrer.
Dire: « kurd » est synonyme de « nomade iranien » revient certes a présenter ce lien, mais d'une
maniere un peu génante.

De facon plus étonnante, les auteurs arabes des 1x° et x° siécles établissent un lien entre le
terme « kurd » d'une part, et les termes « ‘arab » et « a“rab » d’autre part, donc avec |’ « arabité ».
Les sens des termes « ‘arab» et «a‘rab» sont trop flous pour qu'ils puissent étre traduits par
«nomade ™ ». En raison de la connotation ethnique de ces termes et surtout du lien entre le
terme ‘arab et la langue arabe (‘arabiyya), on aura tendance 2 les traduire par «bédouins™ ».
Ainsi les occurrences du terme « kurd » A cette période signalent-ils un rapprochement entre

deux faits ethniques (kurd-“arab) et non une synonymie entre eux.

17. Si lon pousse cette logique a l'extréme, que
peut-on dire des analogies contemporaines: «les
Egyptiens sont les Américains du monde arabe »
ou «les Laz sont les Belges de la Turquie»? Clest
14 toute I'ambiguité de ce genre d'extrapolation. Les
quatre termes cités ici sont mis en relation sur la
base d’'un ou plusieurs éléments qui les connotent:
pour les Américains et les Egyptiens, il s'agit de «la
richesse », « la puissance politique », « l'inculture » et
«l'arrogance » supposées ... ; pour les Laz et les Belges
leur soi-disant « naiveté» ou «stupidité » ou tout
simplement le fait qu'ils soient Iobjet de plaisanteries
mettant en avant ce caractére chez eux. Cependantil
ne viendrait 4 I'idée de personne de dire qu'« Amé-
ricain » est synonyme de « riche » ou que « Laz » est
synonyme de «stupide », y compris chez ceux qui
ont la malveillance de diffuser de tels préjugés sur ces
populations. D’autre part, ces analogies n'impliquent
certainement pas une synonymie entre « Egyptien »
et « Américain» ou entre « Laz» et « Belge». Les
éléments quiles lient ne sont pas sémantiques. Ils ne
constituent pas des éléments de définition, mais on
s’y référe implicitement dans la communication. Si
l'on sortait du cadre de la définition par analogie, ces
populations, chacune prise 4 part, seraient définies
de maniére complétement différente et Iélément mis
en avant ici (richesse, naiveté...) serait relégué au
second plan, voire réfuté méme par des personnes
qui connaissent ce référent et l'utilisent 4 l'occasion
(qui racontent des « blagues belges »).

18. Sur ces termes voir Retsd, The Arabs in
Antiquity.

19. D’aprés de nombreux auteurs, il existerait une
différence entre ‘arab et a‘rab. Elle concerne la
connotation de ces termes plus qu'elle ne se référe
a une différence nette. Ce que l'on remarque, cest la
connotation presque systématiquement péjorative du
terme a‘rab contrairement A celui de ‘arab. Marie-
Andrée Gouttenoire, qui fait une synthése partielle
de la question a partir de Retso et de Versteegh,
indique qu’a «l'origine les Mubagiran désignent les
Mecquois qui suivirent le Prophéte 4 Médine. Par la
suite ils recurent I'appellation de ‘arab et s'installérent
dans les cités. Les A‘rab seraient ceux qui seraient
restés dlavienomade ou qui y seraient revenus aprés
I'hégire, ce qui fut considéré comme une défection
par la communauté islamique ». Cependant cette
différence de connotation tend a disparaitre dans
les siécles suivant et surtout en ce qui concerne la
langue: « Les “Arab aussi bien que les A‘rab sont les
dépositaires d'une langue arabe pure et les références
A eux se lisent souvent dans les expressions: fusahd’
al-‘Arab/ al-A‘rab ou kalam al-Arab » (Gouttenoire,
« Les enjeux de lécriture biographique », p. 47-52).
Joseph Dichy, quant a lui, suggére que la différence
purement linguistique entre les deux termes est une
simple distinction entre une désignation générique:
‘Arab (les Arabes bédouins), et une désignation
plus spécifique: Arab (les tribus bédouines). Les
Mubagiran et les A‘rab sont donc des ‘Arab.

99

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 © ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

Les Kurdes sont trés tot entrés en contact avec les conquérants arabes, ont contracté des
alliances avec eux° et se sont convertis A l'islam. De plus, les modes de vie de ces deux po-
pulations ont pu étre percus comme assez semblables. De ce fait, 4 la période classique, tout
en prenant acte d'une différenciation, les auteurs qui ont recu et utilisé le terme « kurd » ont
manifesté une volonté d'intégrer symboliquement ces populations 4 'élément arabe et ont mis
en avant cet élément ethnographique commun (nomadisme-bédouinité).

‘Agam et akrad: [élément qui distingue

Bien souvent l'association avec les termes ‘arab et a‘rab se double d'une association avec le
terme ‘agami (non-Arabe, Iranien). Ce dernier désigne de maniére générale toutes les popu-
lations non arabophones et plus particuliérement, dans un contexte oriental, les populations
iraniennes. Al-Mas‘adi (m. 956) indique que bien que les Kurdes soient des ‘Arab, ils en ont
oublié lalangue: «Ils se sont isolés (infaradi) depuis longtemps et ont rejoint les montagnes et
les vallées, pour des raisons qui les ont poussés a cela. Ils voisinérent avec ceux qui se trouvaient
1a-bas: des a‘4gim (non-Arabes/Iraniens) et des Furs (Persans) parmi les communautés (umam)
habitant les villes et les colonies (‘amd’ir). Puis ils perdirent leur idiome (lisanahum). Leur langue
(lugatubum) devint a‘§amiyya (non-arabe /iranienne). Chaque variété de Kurdes a son propre
dialecte (likull naw* min al-Akrad labum luga bil-kurdiyya)*'.» Pour al-Mas‘adi, le fait que la
langue des Kurdes soit a‘gamiyya est secondaire pour les définir. Ce qui est important, cest
leur origine ‘arab. Cependant I'élément et le trait ‘afami qu'ils présentent les singularise.

Un exemple tiré des Manaqib al-turk d’al-Gihiz (164-255/781-869) en dit long sur la multi-
plicité des connotations du terme « kurd » et sur la mise en place d'une conception rudimentaire
de la différence. Dans la derniére partie de son exposé sur les vertus essentiellement militaires
des Turcs, Gahiz établit un lien entre Arab et Turcs en raison de leur ignorance du commerce
et de quelque industrie que ce soit: « Les Turcs sont ainsi, ils possédent des tentes, habitent
les plaines et ont du bétail. Ce sont les A“rab des ‘Agam comme Hudayl sont les Akrad des
‘Arab*.» Hudayl est une tribu bédouine bien connue. Pour Gabhiz il sagit de définir les Turcs.
Cependant les analogies qu'ils présentent renseignent par déduction sur les connotations du
terme «kurd ». La mise en relation sémantique apparait ainsi: le terme akrad contient ici 2
la fois la signification linguistique de ‘agam en opposition a ‘arab, I'aspect spécifique de a“rab
(les tribus arabes) en opposition au générique ‘arab, et la signification ethnographique de turk
dont ils semblent partager le mode de vie comme les a‘rab.

Les éléments « ‘arab » et « ‘agam » se modulent dans les discours des auteurs arabes pour
construire et reconstruire la catégorie « kurd». L élément ‘arab est celui qui lie et I'élément

20. Entémoignent les relations trés fortes entre Bana
Saybin et Kurdes Hadbani qui depuis les débuts de
lislam ont respectivement leurs quartiers dété et
leurs quartiers d’hiver dans la Djézireh. A tel point
que le sultan bouyide ‘Adud al-Dawla dut mener une
expédition punitive dans le Sahrazir pour séparer
Bani Sayban et Kurdes «liés par des mariages et

des affaires communes ». Ibn Hawqal, Kitab sarat
al-ard 1, p. 215-216; Ibn al-Atir, al-Kamil fi-l-ta’rib
VII, p. 386.

21. Al-Mas‘adi, Murag al-dahab 11, p. 249.

22. Al-Gahiz, Rasd’il al-Gabiz, «Risila ila al-Fath
b. Haqan fi manaqib al-Turk» 1/ 3, p. 217.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES I0I1

¢ v s . e 04 .. ’ . \
agam est I'un de ceux qui permettent une différenciation. La catégorie « kurd » se trouve a la
croisée de ces deux ensembles, sans qu'il s'agisse ni d'une sous-catégorie de ceux-ci, ni de leur

mélange.

Deuxiéme phase de l'usage du terme Kurde

On se doit de remarquer, avec V. Minorsky, que les occurrences qui établissent un lien fort
et explicite entre les catégories « kurd » d'une part, et « a‘rab», « ‘arab» (bédouin) et « ‘agam »
d‘autre part apparaissent toutes a la période classique, avant le x1° siécle.

Les tentatives de définition des Kurdes au cours des siécles suivants montrent une inver-
sion de I'importance respective des premiers éléments de la catégorisation (‘agam et ‘arab) et
ne présentent plus systématiquement l'origine ‘arab ou ‘agam des Kurdes. Cependant il n'est
pas exclu que, durant cette phase et durant celle qui précéde, le terme « kurd » ait connu des
évolutions. Ainsi on pourra contester le fait de citer des auteurs qui écrivent a plusieurs sie-
cles d’écart pour caractériser I'une des deux phases historiques que nous présentons. Mais il
sagit d'une premiére étape vers une historicisation plus affinée de notre objet. Il est cependant
certain qu'il existe deux grands moments historiques 4 'origine d’au moins deux conceptions
de la différence et dau moins deux usages du terme « kurd ».

Un ethnonyme parmi les ethnonymes

On a vu plus haut (au paragraphe « Kurd » : un ethnonyme) que ce qui définit comme
ethnonyme un terme désignant une catégorie, cest entre autres son indétermination et son
autonomie vis-3-vis d une quelconque étymologie. Dans la deuxi¢me phase (2 partir du x1¢ sié-
cle), cette indétermination de la catégorie « kurd » semble plus forte et les auteurs donnent des
définitions floues du terme ou n'en donnent pas du tout. Ibn al-Sam@ni (506-562/1113-1166), pour
expliquer la nisba al-Kurdi, indique que celle-ci fait référence aux Kurdes : « Une communauté
(ta’ifa) d'Trak dont les membres s'installent dans les déserts (sabari), habitent, pour certains,
des villages et vivent surtout dans la montagne de Hulwan . » Il s'agit de la seule définition
explicite des Kurdes pour ce siécle. Elle se contente d'indiquer les lieux ot vivent ces populations.
I n'est plus question de définir cette catégorie par une autre catégorie. Plus tard al-“Umari
(m. 749/1349) écrit dans l'introduction de son chapitre sur le Gibil : « Ce chapitre se compose
de quatre sections (fusil): la premiére section concerne les Kurdes. Il sy trouve une partie
générale sur la situation des habitants du Gibal. La deuxiéme section concerne les Lurs. La
troisiéme section traite des Sawal. La quatriéme s intéresse aux Sankarah. [...] Voici ce que nous
disons des Kurdes. Que Dieu nous permette de réussir dans cette tiche (wa billah al-tawfiq).
Bien quentrent (dabala) dans cette catégorie (naw) tous les genres>* (§ins) qui sont évoqués
dans les sections de ce chapitre, ils sont un genre  part entiére (§ins hass) de type général
(min naw amm) (wa-in dabala fi nawibim (kull gins ata dikrubum fi badibi I-fusal fa-innabum

23, Ibn al-Sam®ni, Kitgb al-ansab, entrée «al- 24. Clest pour éviter toute surinterprétation que
kurdi». le terme « gins » n'a été traduit ni par «race» ni par
« peuple ».

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 © ETHNONYMES ARABES (“AGAM, “ARAB, BADW, TURK, ...)

>5 Amm). Il s'agit de ceux qui sont proches du Iriq et des contrées des

gins bass min naw]
Arabes (diyar alArab) sans compter ceux qui se sont éloignés dans le pays des ‘Agam (dina
man tawaggala fi bilad al“Agam). Il'y en a des groupes (tawd'if) en Syrie et au Yémen et des
communautés (firaq) dispersées dans les régions (al-aqtar). La partie la plus importante d'en-
tre eux (§ambaratubum) se trouve autour du Iraq et des contrées des Arabes. De nos jours,
on les rencontre plus ou moins dans la région de Mardin®% » LA encore, il suffit 4 l'auteur
de présenter la zone ol se situent les groupes kurdes pour les définir. Plus importante est la
présentation obscure qui en est faite: « Bien quentrent (dabala) dans cette catégorie (naw)
tous les genres (¢ins) qui sont évoqués dans les sections (fusal) de ce chapitre, ils sont un genre
A part entiére (gins bass) de type général (min naw® Gmm).» Ce passage semble indiquer que
pour l'auteur, bien que le naw « kurd » englobe les trois gins auxquels vont étre consacrées les
trois autres sections de ce chapitre a savoir les Sawal, les Lurs et les Sankirah, il est aussi un
gins a part entiere digne de se voir consacrer une section. Cela pourrait indiquer que les trois
gins déja cités ont des points communs avec le §ins «kurd » et sont parfois désignés comme
tel, mais que celui-ci est en fait un genre autonome distinct des trois autres>”. Cependant
l'expression « genre 4 part entiére de type général» reste trop ambigué pour que l'on puisse
tirer des conclusions précises.

Du x1° au x1v® siécle, le terme « kurd » est bien un ethnonyme. Les définitions explicites de
ces populations, bien que décevantes, ne laissent jamais soupgonner un lien de synonymie entre
«kurd » et «nomade » ou toute autre catégorie purement ethnographique. Le flou et 'ambiguité
qui s'en dégagent semblent confirmer le statut d'ethnonyme de kurd pour cette période.

Dl-Mas“adi a al-Magrizi: inversion de limportance respective
des éléments de la différenciation

Pour saisir la différence entre les deux périodes présentées plus haut, il est intéressant
de faire une comparaison entre 1'idée des Kurdes livrée par al-Mas‘adi (m. 344/956) et celle
offerte par al-Maqrizi (765-845/1364-1442), plus de quatre siécles plus tard.

Comme il a été évoqué plus haut, al-Mas‘adi signale que les Kurdes sont des ‘Arab qui ont
échangé leur langue pour une langue a‘gamiyya. Lauteur cite dautres récits sur l'origine des
Kurdes:: ils seraient les enfants des concubines de Salomon et du démon Gasad, chassés vers les
montagnes et les vallées; ou encore de jeunes hommes épargnés par le vizir du tyran Dahhik.
Cependant il indique que l'opinion la plus répandue (al-ashar) et la plus exacte (al-asabb) est
celle qui les présente comme descendants de Rabi‘a b. Nizar *%, une tribu bédouine.

Au xve siecle, al-Magqrizi s'inspire d’'al-Mas‘adi et reprend toutes les légendes sur l'origine
des Kurdes sans toutefois suggérer que les Kurdes puissent descendre de Rabi‘a b. Nizar.
Il indique par ailleurs que des fuqahd’ « qui souhaitaient sattirer les bonnes grices [des

25, Le texte entre crochet est en marge dans le  27. Je remercie Jérdme Lentin de m'avoir suggéré
manucrit. cette interprétation en attirant mon attention sur le
26. Al-‘Umari, Masalik I11, p. 124. fait que le terme gins est plus général que naw".

28. Al-Mas‘adi, Murag al-dabab I, p. 250.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 103

Ayyoubides], lorsqu'ils étaient arrivés au pouvoir [en Egypte] > » avaient prétendu que les
Kurdes descendaient des tribus arabes de Bakr 3° ou de Qussay, « mais il s'agit bien d'un groupe
de ‘Agam (Iraniens?) ayant de multiples tribus 3 »,

Ces deux auteurs font apparaitre trois critéres de différenciation : I'origine supposée (‘arab
ou ‘agam), le mode de vie (a‘rab) et la langue (a‘§amiyya ou ‘arabiyya). Les deux éléments ‘agam
et ‘arab s'inversent d'un auteur  l'autre. Pour al-Mas‘adi, 'hypothese la plus juste (asabh) de
l'origine des Kurdes est une ascendance bédouine (‘arab). Au xve siécle, le rapprochement
entre Kurdes et ‘Arab est percu par al-Maqrizi comme artificiel, puisque I'imputation d'une
telle origine aux Kurdes ne visait, dit-il, qu'a renforcer le prestige des Ayyoubides eux-méme
d'origine kurde. Pour al-Mas‘adi, I'élément ‘agam est secondaire, alors qu'il est déterminant
pour al-Magqrizi.

Ainsi, ce serait un raccourci intellectuel génant de conclure que le terme «kurd-akrad »
est synonyme de « nomade iranien» ou de « Bédouin (‘Arab) iranisé». Le simple constat de
I'inversion du rapport entre les deux éléments, prouve que l'on ne peut aboutir 2 une telle
conclusion et que le terme «kurd » garde tout au long de la période une dynamique propre
chez les historiographes arabes. C'est 12 une nouvelle preuve de sa nature d'ethnonyme.

« Kurd » devient un élément premier et singulier

Par ailleurs la distinction entre d'une part « kurd/akrad » et, d'autre part, ‘agam et/ou ‘arab est
bien marquée dansla deuxi¢me période. On avu que pour al-Maqrizi, « kurd » et « ‘arab » était des
catégories bien distinctes. Yaqut al-Hamawi (m. 626/1229) montre qu'il tient & distinguer akrad et
a‘rab: «Ily a des anecdotes plaisantes dont on doit demander pardon 4 Dieu; ainsi un extravagant
a trouvé dans le Coran que les Kurdes (al-akrad) étaient les plus mécréants et les plus hypocrites —
alors que le verset coranique porte que les Bédouins sont les plus mécréants et les plus hypocrites
(al-Arab asaddu kufran wa nifagan) ». Il va de soi que si les termes « a‘rab » et « akrad » désignaient
la méme chose, l'auteur n'aurait pas pris la peine de signaler une telle erreur de lecture du Coran.

29. Al-Magqrizi, Hitat I11, p. 751.
30. Pour faire remonter l'origine des Kurdes 4 Bakr,
les fuqahd’ que réfute al-Maqrizi ont forgé le nasab

et de Husam al-din Aba al-Hayga’ al-Samin. Reu-
ven Amitai note de maniére allusive cette attitude
lorsqu’al-Magqrizi cite une anecdote reprise d’Ibn

Kurd b. Murd b. ‘Amra b, Sa‘sa‘a b. Mu‘awiya, trés
proche de celui que présente al-Mas‘idi (al-Magqrizi,
ibid.).

31. Al-Magrizisest distingué par son hostilité envers
les Ayyoubides et les Kurdes dont il occulte systéma-
tiquement le rdle politique et militaire pendant toutle
X111 siécle tout en magnifiant le role des Mamlouks.
Pour la période de Saladin, il cite une vingtaine de
mamlouks issus de l'entourage de divers souverains,
principalement Sirkih et Saladin, et signale les
moindres détails de leur activité militaire et méme
le nombre de leurs soldats. En revanche il néglige

d’évoquer notamment les hauts faits des principaux
kurdes Sayf al-din al-Mastab, de Isa al-Hakkari

al-Furat et omet d’indiquer, contrairement a sa source,
que des Kurdes Sahraziiriyya sétaient joints 3 'armée
d’Egypte pour combattre les Mongols. Amitai analyse
ce silence comme «a minor but telling omission ».
Il n'est pas étonnant qu’al-Magqrizi ait insisté sur
l'origine non arabe des Kurdes, une origine moins
prestigieuse. On peut cependant s'interroger sur le
fait qu’al-Magqrizi voie dans ce récit d'origine une
tentative de relever le prestige des Ayyoubides alors
que ce récit est connu et rapporté par al-Mas‘adi et
d’autres auteurs de la période classique bien avant
que Saladin ne parvienne au pouvoir en Egypte 2
la fin du x11° siécle. Al-Magqrizi, Sulak I/1; Amitai,
«al-Magqrizi », p. 112.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 = ETHNONYMES ARABES (‘AGAM, “ARAB, BADW, TURK, ...)

On sait aussi que dans ce deuxiéme moment historique, un auteur tel qu'Ibn Khaldoun
(732-808/1332-1406) requalifie les termes de « ‘arab» et de « badw » (bédouin) en leur donnant
des colorations distinctes tout en les maintenant liés : « Car sil'arabité était un fait géoethnique
(I'association intime d'un peuple et d'un milieu), la bédouinité [badawa] est un état de civili-
sation qui se donne sous tous les climats 2. » De méme le terme « kurd » aux x1rre-xrve siecles
est aussi un terme géoethnique et il y a la méme nécessité a le distinguer partiellement de
I'idée de bédouinité ou de nomadisme que pour le terme « ‘@rab». Car pour Ibn Khaldoun,
les Kurdes sont, comme les Turcs, les Arabes et les Berbéres, des Bédouins.

On sait par ailleurs que le terme « kurd » est souvent distingué du terme ‘agam. Ainsi Ibn
Hallikan (m. 680/1282) écrit au x111° siécle que les contemporains d’Aba Muslim, au vire siécle,
considéraient qu'il était d'origine « ‘agam, ‘arab ou kurd* ». Donc ces trois origines sont liées
et susceptibles de donner lieu A des confusions, mais elles sont distinctes.

D’autres occurrences signalent une évolution de la catégorie « kurd ». Chez al-“Umari
I'élément « kurd » apparait comme |'élément premier A plusieurs reprises, notamment pour
signaler l'intégration de groupes extérieurs parmiles Kurdes. Il écrit: « Une population (qgawm)
appelée Harkisiyya resta sur le territoire (amakinihim) [des Lusiyya et des Babiriyya ] et résida
sur leurs lieux d’habitation (masakinahum). Ils ne sont pas de “race” kurde “pure” (samim al-
Akrad) 3+, » Lauteur présente ici implicitement une généalogie des peuples dont les Kurdes sont
une branche  part entiére et singuliére. Al-“Umari écrit par ailleurs: « Parmi [les Kurdes] se
trouvent les Galmarkiyya. C'est une population (qawm) qui tient son nom (nusibi) d'un pays
d'origine (watan) et non pas d'un personnage (nafar). Ce sont en revanche un groupe (td'ifa)
des Omeyyades. On dit que ce sont des Hakamiyya [de Marwan Ibn al-Hakam] qui se sont
réfugiés dans les montagnes apres la victoire de l'infanterie (al-rigal) [abbasside ?] sur eux. La
protection des montagnes leur suffisait aux moments ot il fallait étre courageux (‘inda isti‘mal
al-bas), en se mélangeant avec les gens, en demandant la paix 4 leurs ennemis et en évitant
leurs attaques. Ils adoptérent le mode de vie des Kurdes (inharatii fi sulak al-Akrad) et vécurent
en paix*.» Le fait que des individus issus de tribus arabes puissent adopter les meeurs des
Kurdes implique que ces mceurs aient été clairement différenciées et identifiées comme propres
aux Kurdes. Le méme auteur évoque la tribu des Zarzariyya: « On dit qu'ils sont de ceux des
‘Agam qui se sont kurdisés (mimman takarrada min al“agam), descendants de leurs rois*°. » Si
des ‘Agam peuvent se kurdiser, cest que la catégorie kurd est séparée et n'est plus définie par
la catégorie ‘agam qui apparaitrait alors comme redondante dans un tel énoncé.

Ces exemples montrent qu'il y a des critéres assez nets qui permettent de distinguer « kurd »,
« ‘arab» et « ‘agam ». Contrairement a la premiere phase, les auteurs ne cherchent pas absolu-
ment 4 définir les Kurdes en ayant recours aux autres catégories. Que ce soit du point de vue
ethnographique (description des traits culturels) ou de celui de la généalogie des peuples, le
fait kurde apparait comme singulier et premier.

32. Martinez-Gros, Ibn Khaldin, p. 56. 35. Ibid., t. 111, p. 131.
33. Ibn Hallikan, Kitab wafayat al-a‘yan 11, p. 155. 36. Ibid,. t. 111, p. 130.
34. Al-‘Umari, Masalik 111, p. 126.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 105

Deux conceptions de la différence

I1y a donc certainement deux phases de I'usage du terme « kurd » : d'une part une phase ot
ce terme est lié A la notion de nomadisme-bédouinité, comme a l'arabité (‘arab, a‘rab, badw), et
de maniére secondaire 4 la catégorie ‘agam, et d’autre part une phase ot il est plus clairement
un ethnonyme parmi les autres, ce que semble indiquer l'expression d’al-“Umari, « gins bass
min naw’ Gmm>» («un genre A part entiére de type général »).

Deux facteurs peuvent expliquer cette évolution : un développement de la conception de
la différenciation ethnique chez les auteurs arabes et une modification de la place des Kurdes
dans les rapports sociaux et dans la conception des rapports sociaux.

Les auteurs arabes ont d'abord tenté de comprendre la différenciation ethnique A partir des
outils familiers en vigueur dans les sociétés bédouines, a savoir principalement la fragmentation
en tribus et en clans, I'appartenance 3 un lignage remontant 4 un ancétre éponyme. Ce petit
nombre d'outils se double d'un aspect idéologique et politique: la nécessité de maintenir la
cohésion du califat et surtout de son armée. C'est ce que laisse penser al-Gihiz lorsqu'il flatte le
commanditaire de ses manaqib d’avoir afirmé face 3 un orateur qui insistait sur les différences
entre soldats du califat qu'il découpait en cinq groupes (Turk, Hurasaniyya, Banawa, Mawali,
‘Arab) : « Le Hurasani et le Turki sont fréres [...] le Banawi est Hurasani [...] les clients (mawali)
sont semblables et proches des ‘Arab car ils sont ‘Arab de par le nom, la parentéle et I'héritage.
Il s'agit d'une interprétation (ta'wil) de la parole du Prophéte : “les clients font partie du groupe
(mawla al-gawm minbum) [...]; la relation de clientéle est comme le lien filial (al-wald’ lahuma
kalabumat al-nasab)”?. [...] Les Turcs se sont joints au groupe par cette ascendance et sont
devenus des ‘Arab.» A la fin de son texte, al-Gihiz conclut avec sagesse : « Cependant le peu
qui rassemble vaut mieux que le beaucoup qui sépare (lakin al-qalil al-ladi yagma* bayrun min
al-katir al-ladi yufarriq).»

Ainsiles Kurdes se sont vu attribuer I'éponyme de Kurd b. Murd et on les a décrits comme
originaires de la tribu de Bakr. Tout au long des deux périodes décrites (vire-xe® siécles /
x1%-x1V* siécles), la domination puis le prestige des tribus arabes restérent trés importants. Le
rapprochement symbolique entre Kurdes et Arabes a pu étre entretenu pour des raisons poli-
tiques *®, On peut alors se demander pourquoi au x111° et X1v® siécles aucun auteur ne suggére
de maniére explicite que les Kurdes sont d'origine ‘arab. Tout d’abord, une autre conception de

37. Al-Buharj, al-Gami* al-sagir, p. 9124.

38. Cette ambiguité persiste i la période ayyoubido-
mamlouke, mais de maniére moins explicite. Vanessa
Van Renterghem a pu noter que dans le Wafayat
al-a‘yan d’Ibn Hallikan, «la différence [est] moins
marquée [...] entre un Kurde et un Arabe queentre
un Arabe et un Turg, le fait d'étre kurde ne donnant
lieu & aucune remarque particuliére ni 3 quelque
qualification spécifique ». Au sein de [élite lettrée
et a des postes de prestige, on continue a jouer sur
cette ambiguité. Ainsi Saladin, le Kurde, est décrit

par Ibn Saddid comme étant « gamil ‘adat al-“Arab »
(«rafhiné dans les coutumes des Bédouins») et
«bafiz ansab al-‘Arab wa waqd'i‘thim» («un grand
connaisseur des lignages des Bédouins et de leurs
hauts faits »). De nombreuses personnalités lettrées
venues du Sahrazar ou d’'Irbil sont présentées de par
leur nasab comme membres des tribus de Tamim
ou de Sayban (Van Renterghem, Les élites chez Ibn
Khallikan, p.19; sur Saladin, cf. Ibn Saddid, Baha’
al-din, al-Nawadir al-sultaniyya, p. 34, 78).

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 © ETHNONYMES ARABES (‘AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

la différenciation ethnique* sest mise en place en raison de nouveaux contacts interethniques.
L' émergence des Turcs dans l'oligarchie militaire du califat (1x® siécle), «'interméde iranien »
qui a vu l'apparition de dynasties kurdes et daylamites (x®x1¢ siécles), et enfin les invasions
turco-mongoles (x1°-x111° siécles) avec les multiples formes de contacts que ces phénomenes
ont engendrés, ont pu amener les auteurs 2 diversifier les critéres de la différenciation et de
l'appartenance a une catégorie ethnique. Les auteurs se sont peut-étre alors retrouvés face a
un plus grand éventail de registres de catégorisations des Kurdes.

Ensuite, il est probable que les auteurs médiévaux aient acquis une connaissance plus ap-
profondie des groupes kurdes, et notamment de leur histoire et de leur politique interne, en
raison de leur intégration aux armées des grands empires musulmans et aux métropoles du
Moyen Orient aux périodes zankide, ayyoubide et mamlouke. Par exemple, la présentation
que fait al-‘Umari, dans ses Masalik, de 'histoire des tribus, des toponymes et de la géographie
des régions habitées par les Kurdes 4 son époque (x1v® siécle) est incomparablement plus riche
que le travail pourtant trés complet d'Ibn Hawqal (x¢ si¢cle). Cette meilleure connaissance a
probablement amené les auteurs a se départir des définitions rudimentaires (ne comprenant
que deux éléments: ‘arab et ‘agam) de la premiére phase.

Enfin vient l'association avec les Turcs et l'assimilation de leur culture militaire de par, no-
tamment, la participation massive a la contre-croisade menée par les Zankides a la moitié du
x11° siécle. Cette association et I'adoption de traits culturels communs ont pu rompre le lien sym-
bolique existant auparavant entre ‘Arab et Akrad *°. Pour autant, les Kurdes ne sont pas devenus
des Turcs, et vice versa. Au contraire, aux périodes ayyoubide et mamlouke, la compétition entre
Kurdes et Turcs au sein de l'oligarchie militaire semble avoir provoqué I'affirmation trés forte
d’une différence. Cest peut-étre 1a que l'iranité devient un outil de la différence (de I'établisse-
ment d'une fronti¢re ethnique ') avec les Turcs comme le soutient Stephan Connerman %2,

39. Il est évident que la premiére conception de la
différenciation (une différenciation minimale) ne
concernait pas que les Kurdes. Al-Mas‘adi indique,
par exemple, que les Turcs sont de Himyar en Ara-
bie. Al-Dimagqi (m. 665/1268) pense que les Coptes
sont descendants de Rabi‘a ou de Taglib. Al-Mas‘adi,
Murag al-dabab 11, p. 250. Kindermann, « Rabi‘a».

40. Sur ces questions, voir James, Saladin et les
Kurdes.

41. Dans les années 1970, Frederik Barth a donné
un nouveau souffle aux études sur les groupes eth-
niques en postulant qu'il existait des frontiéres qui
nétaient pas géographiques. Il affirme sa théorie de
lethnicité a partir de trois constats: les individus

changent d’ethnicité, la culture n'est pas une donnée,
les groupes ethniques sont affaire d'organisation
sociale et non de contenu culturel. Les individus
manipulent les marqueurs symboliques pour tracer
les frontiéres entre leur groupe ethnique et les autres.

Les identités ethniques sont liées 4 la situation sociale
qui leur donne naissance. La critique généralement
formulée 4 I'encontre de cette conception est quelle
se concentre sur un des niveaux de l'ethnicité (diffé-
renciation): le niveau micro-social, mettant au jour
la subjectivité des acteurs (l'auto-représentation)
sans s'intéresser aux autres niveaux, méso-social (le
groupe) et macro-social (I'Etat). Cependant, dans le
cas de la différenciation avec les Turcs, on est dans
I'impossibilité de savoir si ce sont les individus et
les groupes se représentant comme des Kurdes, les
auteurs arabes ou l'organisation de I'Etat qui l'ont
produite et comment ils l'ont produite et reproduite
(Barth (éd.), Ethnic Groups and Boundaries; Marti-
niello, L'ethnicité dans les sciences sociales contempo-
raines; Juteau, L'ethnicité et ses frontiéres).

42. Conermann. « Volk, Ethnie oder Stamm?»,

p- 56.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 107

Modeéles historiques de la construction de la catégorie « kurd »:
restituer le sens

Je souhaite ici évoquer en détails les usages et le processus de construction de la catégorie
«kurd » dans la deuxiéme phase proposée ci-dessus et tout particuliérement pour la période
de 1120 2 1350 (des Zankides aux Mamlouks). Pour saisir la question dans son ensemble, il
convient de reprendre la réflexion de Catherine Quiminal sur les catégories de l'extranéité:
«La catégorisation des personnes et de leurs relations implique la construction sous-jacente
de ce que J. Streiff-Feinart nomme “des contextes de sens”. En catégorisant on ne fait pas que
ranger des objets dans des classes d’appartenance pré-données, on sélectionne un principe de
classement qui contribue 4 définir la situation**. » Concernant le cas des Kurdes au Moyen
Age, on peut proposer au moins six modeéles 4 l'origine d'autant de registres dans lesquels
s'insére le terme « kurd », 1 savoir:

L et 2. La perpétuation du registre ‘afam-‘arab et du registre arabe de la fragmentation
tribale, sur lesquels je ne reviendrai pas;

3. Le registre khaldounien de la dichotomie sédentarité-bédouinité;

4. Le registre civilisationnel ;

5. Le registre géoethnique des peuples attachés 4 un territoire spécifique;

6. Le registre ethnologique du sentiment d’appartenance, le rapport aux Turcs.

Le modéle kbaldounien
La période ayyoubido-mamlouke (x11¢-x111° siécles)

La période qui s'étale des Zankides aux Mamlouks semble correspondre a un cycle
d’« émergence » des Kurdes dans la civitas, qui se conclut par le retour de ces derniers vers les
confins 44,

Issus de la mouvance seldjougide, les Zankides, une dynastie turque régnant sur Mossoul
au x11° siécle, sest lancée 4 partir de 525/1130 dans la conquéte de l'arriére-pays de leur capitale,
peuplé de Kurdes (Hakkariyya, Maraniyya, Humaydiyya, Basnawiyya, ...). Cette politique
de conquéte des petites principautés kurdes sest doublée d'un recrutement massif de Kurdes
dans les armées zankides. Si les Kurdes étaient connus avant cette période en Syrie-Palestine
eten Egypte, cet événement a engendré un flux important de population kurde vers ces régions
ol résidaient en général les auteurs des sources consultées lors de cette étude. Accaparant de
hautes fonctions dans I'élite politique et militaire zankide, les Kurdes furent d'importants
acteurs de la contre-croisade menée par les Atabeks de Mossoul en Syrie.

43. Quiminal, « Nouvelles mobilités et anciennes Syrie du Nord; Elisséeff, Nir al-din; Humphreys, From
catégories », p. I3. Saladin to the Mongols; Eddé, La principauté ayyou-
44. Pour une présentation compléte de'histoire des bide d’Alep (579/1189-658/1260) ; Thorau, The Lion of
dynasties, zankide, ayyoubide et mamlouke bahride, =~ Egypt; Ayalon, « From Ayyuabids to Mamlaks ».

je renvoie aux ouvrages de référence suivants : Cahen,

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 " ETHNONYMES ARABES (“AGAM, “ARAB, BADW, TURK, ...)

Ainsi, Sirkih, le plus puissant officier kurde, était a la téte du contingent zankide lors de la
conquéte de I'Egypte; son neveu Saladin fonda la dynastie ayyoubide. En 584/1189, 4 'apogée
de son régne, Saladin assurait sa domination sur I'Egypte, le Yémen, la Syrie-Palestine et la
haute Mésopotamie.

Longtemps les contingents kurdes, généralement organisés en tribus (Hakkariyya,
Humaydiyya, Mihraniyya) et les émirs kurdes constituérent un des piliers de l'armée
confédérale ayyoubide. De plus, Saladin et ses successeurs contribuérent a I'intégration de
nombreux Kurdes au sein des villes de Syrie-Palestine et d'Egypte‘ Nombre dentre eux
accéderent aux plus hautes fonctions religieuses, politiques, administratives et judiciaires
sous les Ayyoubides 45,

Pour faire face 4 diverses menaces un des successeurs de Saladin, al-Salih, recruta en masse
des esclaves militaires (mamlouks). A la mort d'al-Salih, en 647/1249, la croisade dirigée par
Louis IX parvint a al-Mansura. Le souverain franc fut défait par les mamlouks du sultan
défunt. En 648/1250, le fils d’al-Salih, Turansah, revenu précipitamment de Hisn Kayfa en
haute Mésopotamie, fut massacré par les mamlouks de son pére qui prirent alors le pouvoir.

Cet événement marque la fin de la dynastie des Ayyoubides d'Egypte. Cependant, en
Syrie le souverain ayyoubide d’Alep, al-Nasir Yasuf, sempara de Damas. Dix ans plus tard,
les invasions mongoles venues d'Iran parvinrent jusquau territoire syrien. L incapacité des
Ayyoubides de Syrie a résister A cette pression donna l'occasion aux Mamlouks d’intervenir
et de I'emporter. A la téte du monde musulman, les Mamlouks bahrides, sous la conduite
d’al-Zahir Baybars (658-675/1260-1277), accomplirent la conquéte de la Syrie-Palestine face
aux Francs et aux Mongols, mettant un terme a la domination du pouvoir ayyoubide. En
658/1260, ils défirent les Mongols 3 ‘Ayn Galat aprés la prise d’Alep par le souverain mongol,
Hiilegii.

Durant les années suivantes, la Syrie-Palestine, la haute Mésopotamie et I'Irak furent le
théitre d'une lutte pour le contrdle du pays entre d'une part, les Mamlouks et leurs alliés
(Ayyoubides de Hamah et de Mayyafariqin, Seldjukides de Rim) et d'autre part, les Mongols
et leurs alliés arméniens 4. Le territoire tribal des Kurdes se retrouva a la frontiére des deux
entités.

Le nouveau systéme politique dominé par les Mamlouks était décrit par les sources comme
une «dynastie turque » (dawla turkiyya) ou comme la « dynastie des Turcs » (dawlat al-Atrak),
alors que les Ayyoubides apparaissaient rétrospectivement comme la « dynastie des Kurdes ».
L impression qui se dégage de la lecture de ces sources est que les Kurdes ne semblaient plus
jouer de role militaire majeur 4 cette période. Bien que quelques émirs kurdes soient encore
présents, les Kurdes apparaissent de maniére générale comme des supplétifs associés aux
Turcomans.

45. Voir James, Saladin et les Kurdes. 46. Amitai-Preiss, Mongols and Mamluks.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 109

Les Kurdes selon Ibn Khaldoun

Cet enchainement de faits historiques peut étre interprété selon le modéle khaldounien 7.
La théorie politique d'Ibn Khaldoun s’articule autour de deux idées force : I'histoire cyclique
des dynasties et la dichotomie sédentarité-bédouinité. Ainsi, des dynasties issues du monde
bédouin (des confins) et soutenues par une ‘asabiyya (esprit de corps) bédouine quelle soit arabe,
turque, kurde ou encore berbére émergent dans le monde sédentaire, vivent, disparaissent et
sont remplacées par d’autres, aprés épuisement de leur ‘asabiyya.

L' évidente humiliation politique que représente la prise des principautés kurdes par les
Zankides aboutit paradoxalement 4 une nouvelle émergence des Kurdes, non comme un
peuple homogeéne et politiquement unifié, mais comme un peuple entré violemment dans la
civitas. Les Ayyoubides présentent tous les signes dune dynastie soutenue par une ‘asabiyya
kurde. L'arrivée au pouvoir des Mamlouks, la fin de la ‘asabiyya kurde, le retour des Kurdes
aux confins (2 la bédouinité) ont clos le cycle.

Cependant, Ibn Khaldoun lui-méme n'a pas décrit cette phase historique en ces termes; alors
qu'il utilise l'expression « dawlat al-turk » pour les Mamlouks, il ne désigne pas les Ayyoubides
comme la dynastie des Kurdes. Néanmoins il mentionne leur origine kurde, et — plus important
pour notre propos — il inclut les Kurdes parmi les peuples bédouins les meilleurs (al-umam
al-fadd’'il), porteurs d'une ‘asabiyya forte et donc susceptibles de conquérir le pouvoir et de
former une dynastie: « Ce sont les Bédouins, les Zanata et les groupes semblables parmi les
Kurdes (man fi ma'nabum min al-akrad), les Turkmeénes et les obscurs Sanhaga. Ces peuples
résistants et sauvages n'ont pas de vrai pays d'origine ol ils retournent réguliérement pour
[profiter de] ses paturages fertiles. Toutes les régions et tous les lieux leur sont égaux. Pour
cette raison ils ne se limitent pas au contréle de leurs propres pays et des pays limitrophes.
Ils ne sarrétent pas aux frontiéres de leurs territoires mais envahissent des peuples lointains
et conquiérent leurs pays #%. »

Stephan Connermann s'est intéressé 4 ce passage et formule au sujet des Kurdes des
critiques qui auraient pu étre adressées a Ibn Khaldoun: «II est clair que cette explication
fascinante du monde par un savant originaire du Maghreb et vivant dans I'Empire mamlouk
a toutefois un caracteére largement idéal. De ce point de vue, le cas des Kurdes est significatif.
Ce peuple était selon les critéres d'Ibn Khaldoun, prédestiné de par son mode de vie nomade
et dur, 4 fonder un jour un grand royaume. Or les Kurdes, dont la plupart des tribus étaient
semi-sédentaires (halb sefShaft) et semi-pastorales — comme le note al-“Umari — n’étaient par-
venus 2 établir que quelques petites principautés aux confins de la Syrie.

« Hormis cela, de nombreuses tribus kurdes étaient bien propriétaires de piturages
individuels qu'elles protégeaient contre les attaques de l'extérieur. Ibn Khaldoun était bien
contraint d'entendre le reproche de ses contemporains a savoir que sa vision sociologique était

47. Cette idée est née d'un échange avec Gabriel Voir aussi Martinez-Gros, Ibn Khaldin et les sept
Martinez-Gros. Ainsi je le remercie pour son éclai-  vies de l'islam.

rage sur la conception d’Ibn Khaldoun et pour sa  48. Ibn Khaldoun, Kitab al-Ibar 1, p. 263.
suggestion que je ne fais que retranscrire et illustrer.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

II0 ° ETHNONYMES ARABES (‘AGAM, “ARAB, BADW, TURK, ...)

en inadéquation avec les réalités. Ceux-ci faisaient remarquer — certainement avec raison —
qu'il n'avait pas réussi dans l'autre partie de son histoire du monde a accréditer sa théorie par
des exemples historiques 49, »

La critique est un peu séveére. Tout d'abord, Ibn Khaldoun prend bien soin de ne pas dési-
gner tous les Kurdes («les groupes semblables parmi les Kurdes ») comme étant susceptibles
d’intégrer ce modéle. Quant 4 la fameuse dynastie issue éventuellement d'une ‘asabiyya kurde,
il ne peut en effet sagir de ces « petites principautés aux confins de la Syrie » car limitées au
territoire tribal, comment auraient-elles pu manifester la nature exceptionnelle de ce peuple,
sa capacité  subjuguer populations et territoires lointains ?

Tout converge pour que cette dynastie soit bien celle des Ayyoubides, sans pour autant
que cette mention soit explicite chez Ibn Khaldoun. Les Ayyoubides sont d'origine kurde.
Saladin a son arrivée au pouvoir en Egypte sest appuyé sur les Kurdes du contingent syrien
et les Ayyoubides sont décrits par certains auteurs comme les représentants de la dynastie
des Kurdes. Muhammad al-Hazragi, auteur de la chronique intitulée Ta’rib dawlat al-Akrad
(histoire de la dynastie des Kurdes) sur la dynastie ayyoubide, signale quun Mamlouk syrien,
Baktat al-‘Azizi, avait essayé de ralentir I'Ayyoubide al-Nasir, dans sa tentative de prise de
I'Egypte en 648/1250 par crainte que ne « s'établisse une dynastie kurde (dawla kurdiyya) et que
ne disparaisse la dynastie turque » comprendre I'Etat mamlouk 5°. Al-Magqrizi intitule la partie
de ses Hitat consacrée aux Ayyoubides «les Kurdes qui ont gouverné 'Egypte » (man malaka
Misr min al-Akrad). 11 utilise le qualificatif de « Kurdes ayyoubides » (al-akrad al-ayyabiyya) "
pour désigner la dynastie.

Par ailleurs, la volonté de sappuyer sur une ‘asabiyya kurde pour constituer une dynastie
en Egypte ne sarréte pas avec les Ayyoubides. A ce sujet, Aba Samih (m. 665/1267) évoque
une anecdote qui montre la volonté toujours vivace chez certains d’établir une telle dynastie,
bien que ce projet ne semble avoir été que trés temporairement réalisable, grice a I'arrivée des
Sahraziriyya en Syrie-Palestine et en Egypte, dans la deuxiéme moitié du xrrre siécle :

«En Ragab [660/ mai 1262) on apprit quun cadi stipendié en Egypte avait été pendu. Cela eut
lieu le soir du mardi 18 umada II de 'année. Il sagissait de [Kamal al-din Hidr al-Kurdi] et cela,
car il avait voulu créer une dynastie en salliant avec un groupe de Kurdes et de Sahrazariyya.
On l'arréta et on le pendit. Il y avait sur son cou (ragbatihi) des inscriptions et des lignes de
slogans en faveur de la dynastie qu'il souhaitait créer. Avant cela, il avait fabriqué un sceau. On
dit qu'il I'avait trouvé et qu'il avait placé dans le chaton de sa bague une feuille avec les noms
de gens fortunés (@l al-tarwa) et ce qu'ils possédaient. Il prévoyait de leur retirer leurs biens
et de se rapprocher des puissants grice 4 [ces biens]. Mais on a découvert son complot. [...]
J'ai questionné le juge Sams al-din Ahmad b. Muhammad b. Ibrihim b. Abi Bakr sur cette
affaire. Il ma dit que ce Kamal Hidr avait révé d’avancer dans la hiérarchie auprés des rois,
en raison de 'influence qu'il avait prise aupres de Izz al-din Aybak al-Turkmani, cest-a-dire
al-Malik al-Mu‘izz, avant d’étre écarté. Au méme moment, un autre personnage se trouvait

49. Conermann, « Volk, Ethnie oder Stamm ?»,p. 52 50. Al-Hazragi, Ta'rib, 193 r°.
(traduction de Georgette Koulen). 51. Al-Magqrizi, Hitat IIL, p. 751-752.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES III

en prison. On disait que ¢'était un Abbasside. Les Sahraziriyya voulaient lui préter serment
d’allégeance en tant que calife. Ils sy préparérent. Lorsqu'ils se rassemblérent tous, il fut arrété
et Hidr se mit d'accord avec lui en prison pour favoriser son accession au pouvoir. Selon cet
accord [Hidr] deviendrait son vizir. C'est alors que I’Abbasside mourut. Lorsque Hidr sortit
de prison, il chercha a mettre en place le fils [de ’Abbasside]. Et arriva ce qui arriva.

«On raconte aussi qu'a I'époque du calife al-Nasir Ahmad, un homme appelé al-Amir
al-Garib se rendit 4 Irbil en clamant qu'il était le fils d’al-Nasir. Il mourut en 614 [1217]. On
raconte que son fils sest retrouvé parmi les Sahraziriyya. Ils firent de lui leur chef. Il fut arrété
puis mourut. Il laissa pour descendance un bébé. Al-Kamal voulait qu'on lui préte allégeance.
Et arriva ce qui arriva®®. »

Ce passage montre |'importance de I'arrivée des Sahraziriyya en Egypte dans les rapports
de force politiques et ethniques. Méme s'il n'est pas explicitement question de la création d'une
«dawla kurdiyya » et que les Kurdes en question ne sont pas des Kurdes lointains entrant
violemment dans la civitas, il nest pas innocent que le cadi Kamal al-din qui tente d’établir
une dynastie soit kurde et sappuie sur des Kurdes d’horizons divers (Sahrazariyya et émirs
kurdes). Le fait que l'aspect ethnique ne soit pas au centre n'est pas inconciliable avec la vision
d’Ibn Khaldoun. Il postule en effet que la dawla se renforce et se développe grice A une da‘wa
(« propagande ») qui dissimule la ‘asabiyya.

Certes, les éléments nous manquent et pourtant, on ne peut taire l'extréme coincidence
de la vision d'Ibn Khaldoun avec le cas des Kurdes au Moyen Age. Ainsi, dans la conception
khaldounienne de la bédouinité, la catégorie « kurd » désigne un peuple parmi les meilleurs
(al-umam al-fadd’il), un peuple moteur de Ihistoire.

L'interprétation « civilisationnelle » du monde :
la prébistoire du modéle khaldounien

La volonté de faire entrer la catégorie « kurd» dans un modeéle khaldounien peut étre
contestée, surtout s'il s'agit de faire correspondre des citations d‘auteurs différents a une théorie
politique cohérente élaborée assez tardivement au Maghreb. Pourtant la vision «idéal-typique »
d’Ibn Khaldoun n'est peut-étre que le résultat de I'évolution et de la synthése des représenta-
tions véhiculées sur les Kurdes (ou sur 'ensemble des peuples des confins ?) depuis les débuts
de I'islam, qui font d'eux l'archétype du bédouin selon cet auteur. Il faut rappeler que le statut
accordé aux Kurdes par Ibn Khaldoun de « peuple parmi les meilleurs » réside particuliérement
dans leur «sauvagerie» (wahsiyya). On peut trouver dans les ceuvres de la période classique
(vimre-xire siécles) I'embryon de la conception d’'Ibn Khaldoun sur les Bédouins sans que les
auteurs atteignent pour autant le niveau de théorisation de I'historien du xv® siécle. Ainsi, al-
Gihiz, au x© siécle dépeint les Turcs comme un groupe vivant dans des tentes et habitant les
plaines. Il les associe, du fait de leur mode de vie, aux Kurdes et aux Arab. Il ne les classe pas
tous dans le groupe des bédouins, mais insiste sur l'aspect économique qui les lie et montre

52, Abi Samih, Taragim al-qarnayn, p. 217.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

que les seules activités de ces populations se réduisent 4 I'élevage au bétail et 4 la guerre: «Ils
nont pas d'industrie, ne commercent pas, ils ne connaissent pas la médecine ou la géométrie,
ne cultivent pas la terre [...] ils n'ont quun seul but cest la guerre, le pillage, la chasse, I'équi-
tation, la bagarre et le trouble ®*. » Dans la partie des Murag al-dahab consacrée aux « steppes
(bawadi) des ‘arab et des autres peuples (umam) et la raison pour laquelle les bédouins les ont
habitées », al-Mas“adi écrit: « Nous allons mentionner ici le but de cette partie dans laquelle
se trouvent I'histoire et les lignages de ceux qui sont Bédouins parmi les Arabes (‘Arab) et les
autres peuples sauvages (mutawabhisa) comme les Turcs, les Kurdes (al-Kurd), les Buga, les
Berbéres, ceux qui vivent au fin fond des plaines et dans les montagnes. » Il sépare lui aussi
'’humanité en deux groupes: d'un coté, ceux qui vivent dans des huttes (akwab) et des tentes
(mazall), ala facon des anciens (‘ala nahg al-aqgdamin), et se déplacent en cas de disette, et d'un
autre, ceux qui ont construit en dur . Il s'agit 13 d'une conception assez proche de celle d'Ibn
Khaldoun, sans qu'elle atteigne toutefois son niveau de théorisation.

Par ailleurs, les auteurs des périodes antérieures A Ibn Khaldoun ont contribué de ma-
niére quasi systématique 2 forger I'image du Kurde en tant que bédouin. Il est inutile de
revenir sur le lien entre les Kurdes et le nomadisme, qui est en réalité le semi-nomadisme ou
plus exactement I'économie transhumante. En dehors de cet aspect, qui peut, comme on l'a
vu, revétir une connotation plutdt positive %, I'image des Kurdes s’établit en opposition 4 un
certain nombre de valeurs sur lesquelles se fonde la société musulmane urbaine. Véhiculées
et partagées par les mémes auteurs qui nous transmettent une certaine image des Kurdes,
ces valeurs correspondent 4 des normes idéales interdépendantes, devant étre partagées par
'ensemble de la société:

— la référence 4 un pouvoir central garant de I'ordre (ordre terrestre);

— la pratique de l'islam (ordre cosmique);

— lamaitrise de l'arabe liée 4 la pratique de I'islam et au raffinement nécessaire des sociétés
urbaines.

Chez les Kurdes, la violence, I'insubordination et le « déficit» d'islam — le manque de
rafinement n'étant qu'une conséquence de ce dernier trait — se trouvent associés.

Violence chronique et insubordination
Il n'y a pas un géographe qui n'évoque, dans sa description d'une région habitée par les
Kurdes, les pillages et les ravages, penchant habituel de cette population. Les verbes « piller »
(nahaba, saba, g§anama), « prendre par la force» (galaba), « faire le siege» (andaha), causer des

53. Al-Gihiz, Rasd'il al-Gabiz, «Risila il al-Fath
b. Haqan fi manaqib al-Turk » I/3, p. 217

54. Al-Mas‘adi, Murag al-dahab 11, p. 243-244.

55. Cependant, le travail effectué au sein du centre de
recherche Differenz und Integration sous la direction
du professeur Stefan Leder, a 'université de Halle et,

entre autres, l'ouvrage de Sara Binay, montrent qu'on
assiste, entre la période classique et celle consécutive
aux Seldjougqides, 3 une perte de statut du nomadisme
et une dépréciation de Iidée de bédouinité et donc
du terme « ‘arab » dans lalitctérature. Sara Binay, Die
Figur des Beduinen.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES I13

troubles (afsada) etc., sont systématiquement associés au groupe des Kurdes (al-akrad). Lors
de la description du Sahrazir, Yaqat (m. 626/1229) écrit :

« Cette région est aujourd’hui trés bien gouvernée par Muzaffar al-din Kakburi b. ‘Ali
Kagakle maitre d'Irbil, bien que les Kurdes soient dans les montagnes des environs pour
terroriser les voyageurs, voler et piller. Les intimidations, les attaques et les arrestations ne
les retiennent en aucun cas, car cest 1a la nature des Kurdes °.»

Cette violence, lorsqulelle est canalisée dans le cadre d'une armée qui combat les Francs,
suscite I'admiration. Ainsi, al-Isfahani (519-597/1125-1201) loue les faits d’armes des Kurdes de
'armée de Saladin dans cette guerre juste. Il n'évoque d’ailleurs les Kurdes que pour glorifier leur
force pure: « Des gens avides de poursuites et désireux de verser le sang — Turcs, métis, Arabes,
Kurdes — guerriers qui fondaient sur leurs adversaires comme les sabres sur les cous... » ; «les
émirs des tribus kurdes, champions des combats et rudes jouteurs » ; « Kurdes sur leurs cour-
siers A poils ras, de tous les preux qui devancaient les autres, ... 5. » Quand parfois al-Isfahani
cite les troupes kurdes la méme image domine alors : « Humaydiyya dignes d’éloge au combat
et experts en la guerre; Hakkariyya qui revenaient 2 la charge, redoublant l'attaque contre
leur égal au combat en trainant leur lance; Zirzariyya étant vétus de bravoure et nus de tous
défauts, habiles au combat, réduisant l'adversaire et triomphant des héros .» Il loue aussi leurs
sacrifices: « Parmi les musulmans, Bédouins et Kurdes moururent en martyrs 58 »

Quoi de plus normal, sans doute, que soient associées des représentations violentes 2 ces
Kurdes pratiquant le métier de la guerre ? En revanche, il est plus étrange que ces représenta-
tions « poursuivent » les Kurdes jusque dans leurs activités civiles. Dans une de ses Maqamat,
le poéte satirique AI-Wahrani (m. 575/1179), connu pour ses outrances, reproche son népotisme
3 Sadr al-din Ibn Durbas ‘Abd al-Malik, un Kurde hadbani vivant en Egypte 4 'époque de
Saladin. L'auteur invente le dialogue suivant entre Ibn Durbas et le calife au sujet de ses
compagnons kurdes: «]J'ai pris la téte de la judicature avec certains d'entre eux. Ils ne vivent
que du vol de baudets et du pillage de bétail. »

Déterminer si al-Wahrini a raison de sattaquer 2 Ibn Durbas ou s'il le fait parce que
celui-ci est un Kurde importe peu ici. Surtout lorsque 'on sait que cet auteur lance ses piques
contre l'entourage de Saladin de maniére indiscriminée et pas uniquement contre les Kurdes.
Notre propos n'est pas de présenter les Kurdes comme des victimes permanentes. Il est, en
revanche, intéressant de noter la coloration de ces attaques lorsqu'elles sont dirigées contre un
Kurde. Elles témoignent de la force des représentations associées aux Kurdes. Al-Wahrani ne
nomme pas les personnes incriminées. Les représentations mises en ceuvre ici sont celles qui
ont cours sur des Kurdes belliqueux venant des confins et pourtant il ne s'agit dans ce cas ni de
soldats, ni de nomades. Cette représentation que I'on peut qualifer aujourd’hui d’essentialiste
sapplique 4 des personnes exercant des activités aussi bien administratives que juridiques.

56. Yaqut al-Hamawi, Mu‘¢am al-buldan, entrée 57. Al-Istahani, Conquéte de la Syrie et de la Palestine
« Sahrazir ». par Saladin, p. 264, 301, 340.
58. Id., p. 192, 303.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 © ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

En résumé, il est possible pour un auteur de I'époque d'associer le qualificatif de « kurde »
a des exploits guerriers ou au pillage, aussi bien dans des opérations belliqueuses que dans la
vie civile, mais il aura plus de réticence A l'associer au bon gouvernement, au raffinement, a
la piété, bien que des personnages, qualifiés par ailleurs de Kurdes, puissent se voir attribuer
ces qualités .

Liée a cette « criminalité chronique » I'insubordination des Kurdes aux pouvoirs centraux
et par conséquent 2 l'ordre terrestre et cosmique faisait A I'époque médiévale I'objet de nom-
breuses critiques. Par exemple Ibn Hawgqal constate au x¢ siécle: « Sahrazir est une petite
ville que les Kurdes ont prise avec son arriere-pays, affaiblissant ainsi I'Trak. Il n'y a l3-bas ni
émir du sultan ni aucun fonctionnaire chargé de récolter des fonds °°. » Trois siécles plus tard,
Yaqat fait part, dans sa description de Nim Azriy, d'une méme tendance a la rébellion, et
signale comment l'idée se propage chez les populations environnantes: «Ils [les habitants de
Nim Azray] sont clients de ‘Umar Ibn ‘Abd al-‘Aziz. Les Kurdes les ont encouragés a s’élever
contre les émirs et A sopposer aux califes. »

L'armée de Saladin a piti de l'esprit d'indépendance des tribus kurdes, notamment les
troupes mibraniyya. Une phrase d’al-Magqrizi (m. 845/1442) au sujet de ‘Imad al-din Ibn
al-Mastub, est bien révélatrice de I'impossibilité conférée aux Kurdes de donner une autre
image d'eux-mémes: « Il est 4 la téte d'un groupe de Kurdes hakkariyya, qui le soutiennent et
lui obéissent, bien qu'il soit respecté par les souverains et considéré comme l'un des leurs ®'. »
Al-“Umari au x1v© siécle confirme cette image 4 propos des Kurdes de la Djéziré et des villages
de Mardin: «Ils étaient pour ceux qui les entouraient des ennemis rebelles (al-a‘dd’ al-maridin)
et cela, alors que leurs habitations ne sont méme pas imprenables et que leurs lieux de résidence
ne leur permettent pas de se rebeller (masakinuha lil-isyan gayr mustati‘a) °>. »

Déficit d'islam

Comme dans un lien naturel A ce refus de 'ordre terrestre, les Kurdes se singularisent par
leur refus de 'ordre cosmique, leur déficit ou leur exagération en islam. Les termes de « guluww »
(exagération ou extrémisme) ou de «gulat» (extrémistes) attribués par des personnes se ré-
clamant de l'orthodoxie, désignent I’hétérodoxie et font généralement référence 2 la pratique
hérétique du chiisme, mais il jalonne I'histoire religieuse des Kurdes bien que la figure de ‘Al
n’y soit pas forcément centrale. Yaqut en donne 4 nouveau un exemple en décrivant une autre
ville du Sahrazir, Siz, peuplée de chiites zaydites: « En 341/952-953, les gens de Nim Azray
sattaquérent A ceux de cette ville [Siz). Ils les tuérent, les pillerent et les brilérent par le feu
parce qu'ils étaient des extrémistes religieux (gulif) et par respect superficiel de la Sari‘a. »
Les habitants de Nim Azrdy ne sont pas désignés comme étant Kurdes, mais comme nous

59. Ausujet des Kurdes, J.-M.Mouton note pourla  60. Ibn Hawqal, Kitab sarat al-ard, p. 314.
période des Bourides (1104-1154) qu'ils « étaientde fa- ~ 61. Al-Magqrizi, Kitab al-sulak I/1, p. 231.
con générale fort mal considérés a Damas etraressont  62. Al-‘Umari, Masalik 111, p. 125.

ceux qui rencontrent les faveurs des chroniqueurs ».

Mouton, Damas et sa principauté, p. 181.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 115

l'avons vu précédemment, ils ont été encouragés i la rébellion par ceux-ci. Le terme de sarin,
«hérétique », est lui aussi souvent utilisé dans les textes médiévaux et traduit une certaine
véhémence dans la pratique de la foi®3. Dans I"énumération des tribus kurdes recensées par
al-Mas“di, sont mentionnés les Kurdes surat (pl. de sarin). De méme, aupres du souverain
bouride de Damas, Sams al-Muliik, se trouve un Kurde trés puissant nommé Badran 'infi-
dele (al-kafir). Il est décrit comme un tyran «ignorant l'islam et ses régles ®*». Les « qualités »
attribuées de maniére récurrente aux Kurdes sont associées chez lui: force brute, violence
illégitime, « déficit » d'islam .

I1 convient ici d’évoquer l'un des groupes les plus hétérodoxes de la période mamlouke, la
confrérie ‘Adawiyya °°. Fondée par un shaykh syrien de Banyas réfugié dans le Hakkariyya, la
‘Adawiyya se mua, sous la direction des successeurs de ‘Adi Ibn Musafir (m. 551/1157), en un
guluww ‘adawi: un groupe extrémiste partisan de ‘Adi et de ses successeurs. Citons une anecdote
qui en dit long sur la nature de ce groupe. Au début du x111° siécle, un précheur se présenta a
al-Hasan, neveu et successeur de ‘Adi. Il le fit pleurer d’émerveillement par la beauté de son
préche. Le chef de la ‘Adawiyya s’évanouit. « Les Kurdes [partisans d’al-FHasan] sen prirent
[au prédicateur] et I'écorchérent » car il avait eu I'audace de faire pleurer leur maitre ©7. A cette
période, la confrérie est systématiquement qualifiée d’al-‘Adawiyya al-Akrad, une appellation
bien obscure qui ne laisse cependant aucun doute quant au lien entre Kurdes et hétérodoxie.
L'anecdote de Yaqiit citée plus haut concernant I'infidélité des Kurdes («les Kurdes sont les
plus mécréants et les plus hypocrites ») renseigne par la brutalité méme de la formulation, sur
les représentations de ces derniers qui avaient cours a son époque. Il nous en dit long sur la

frustration d’un lettré urbain face A «l'arriération » de ces régions des marges %,

63. Sarin désigne un individu querelleur. On note
dans le dictionnaire arabe-francais Kazimirski l'ex-
pression mustashid $arin: « qui combat pour la foi et
cherche a gagner, acheter le paradis. » Ainsiil est]lié a
lidée de combat tout comme le terme de guluw.

64. Mouton, Damas et sa principauté, p. 136-137, 157,
181.

65. Il est tout 2 fait plausible que certains Kurdes
aient été attirés de préférence par des formes hétéro-
doxes de pratique de l'islam. Il est aussi trés probable
que de nombreux Kurdes habitants des grandes villes
de I'Orient médiéval, aient été séduits par la propa-
gande ismaélienne comme beaucoup d'Iraniens. A ce
sujet notons que le chef des ismaéliens de Damas sous
les Bourides était un Kurde nommé Aba al-Wafa.
Aujourd’hui, peu de Kurdes sont ismaéliens, cepen-
dantles ethnologues et les historiens des religions ne
cessent de tracer des paralléles entre les ismaéliens,

les druzes et les sectataires d’autres groupes présents
dans les régions kurdes (yézidis, alévis, ahl-e haqq),
mais aussi les dérives incontrdlées du confrérisme
kurde (communauté utopique). Sur Aba al-Wafa
cf. Mouton, Damas et sa principauté, p. 132, 322, Sur
les « dérives » du confrérisme kurde, cf. Bruinessen,
Agha, Shaykh and State, p. 249.

66. Ils'agit de 'embryon médiéval de la religion yézi-
die dont les membres sont aujourd’hui exclusivement
des Kurdes. Cf. Bruinessen, Agha, Shaykh and State,
p- 23; Lescot, Enquéte sur les Yézidis.

67. Al-Dahabi, Al-‘abar fi babar man gabar V,
p- 183.

68. Nous aurions pu évoquer l'emploi répété que fait
al-‘Umari de la racine [kfr] au sujet des Kurdes. Ainsi
il indique que les Kurdes habitent entre Hamadin
et le Shahraztr dans «les citadelles de l'incrédulité
(kafra)...». Al-‘Umari, Masalik I1I, p. 125.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 - ETHNONYMES ARABES (“AGAM, “ARAB, BADW, TURK, ...)

Inadaptation culturelle

En effet s'il y a une chose qui choque les lettrés urbains que représente Yaqut, cest le manque
de raffinement des Kurdes, lequel passe avant tout par la maitrise de la langue arabe. Deux
éléments soulignent I'importance de cette notion pour Yaqut dans sa description d'Irbil. Tout
d’abord, il indique que ses habitants sont des Kurdes « arabisés » (qad ista‘rabi). Il précise par
12 qu'ils connaissent la langue arabe et qu'ils ont assimilé certains traits de la culture arabe.
Néanmoins, ce trait ne suffit pas  rehausser I'image de cette ville: «J'y suis entré et je ny ai
vu personne qui ait du mérite mis a part Aba al-Barakat al-Mubarak b. Ahmad b. al-Mubarak
b. Mawhib b. Ganima b. Galib connu sous le nom d’al-Mustawfi. » Lexpression que Yaqit
utilise pour parler du mérite des personnes est révélatrice. Elle fait référence au bon lignage
d’al-Mustawfi (yunsab ila al-fadl), comme on dirait « quelquun de bonne famille ° »,

Al-Mustawfi a contribué 2 faire connaitre 2 Yaqut les poémes de Nasirwan al-Darir Say'gén
al-“Traq, auteur qui tourne en dérision la fagon de parler des Kurdes et des Bagdadiens. Yaqat
cite I'un de ces poe¢mes qui relate une visite d'Irbil dont le déroulement ressemble 4 'expérience
de Yaqut dans cette ville: « Qu'il soit maudit mon diable et ce qu'il m’a suggéré / Lorsqu'il
m'a amené 2 me rendre 3 Irbil / J'y suis arrivé un jour de malheur / Et je n'ai pas douté que
jétais arrivé 3 Kerbela / Je me suis dit, il a bien raison celui qui en citant Irbil comme exemple
dit: Il s'agit 13 de latrines / Il y a dans le marché une population qui, si tu la vois, tu vois des
gens désastreux / Chaque Kurde est un 4ne / Et tous les Irakiens ont fui I'inflation des prix
qui y régne / Ainsi sexpriment les Iraqiens: / [...] Cette distance ma ennuyé et affligé / Tu
nentendras d'un Kurde que bétises. La baba ‘Allaka Hustiri/ Hila wa Mila Masaka Mankala /
Mama wa Maqqa Mamki?°, Puis ils dirent: bi yarki taji (Viens ici?"!) J'ai dit: non! / Des
jeunes gens (mauvais gargons) crient dans le marché / Ils parlent vite et fort leurs voix s'élé-
vent / Une bande crie, Dieu en est dégotité / Sutardyam, ils sont vraiment bétes / Cest une
population qui est dénuée de tout bien, couverte / de toutes les hontes, et capable de tous les
actes répréhensibles / Que Dieu maudisse le poéte qui se rend chez des gens qui n'ont pas de
fourrage [pas de bienfait]. »

Ce poéme illustre 2 merveille le lien trés fort entre 'idée de «civilisation » (du moins d’ot-
thodoxie culturelle, religieuse et sociale), d'ordre terrestre et cosmique (« Dieu en est dégotité »)
et les représentations sur la pratique de la langue arabe, langue de la révélation coranique et
donc de la «civilisation ».

Il convient de signaler le role éminent dans les textes, de l'interaction des images du Kurde
et de I'écosystéeme dans lequel il évolue. La rudesse du climat et du relief des régions habitées

69. Al-Mustawfi eut aussi des fonctions que kurde (kurmandjt) en « 0 » = 4. L'intérét pour l'auteur
Yaqut qualifie de « presque vizir du Sultan». Yaqat  est de samuser des sonorités de cette langue.
al-Hamawi, Mu‘¢am al-buldan, entrée « Irbil ». 71. Hakan Ozkan donne cette interprétation du

70. Il s'agit stirement de noms kurdes mis 4 la suite.  turc et de l'arabe (ici: bu yere). Ce passage du poéme
Il est évident que ce ne sont pas des noms persans.  reste trés obscur.
On peut supposer que certains sont suivis du vocatif

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 117

par les Kurdes décrite dans les sources, ainsi que la présence d'animaux sauvages est un autre
outil de «l'extranéisation » (la création de I'image étrange et étrangére des Kurdes). Comme
le note Percy Kemp 7> au sujet de la description de l'arriére-pays de Mossoul par un auteur
du xvimre® siécle, la montagne contamine le Kurde et le Kurde contamine la montagne. Clest
pour cela, entre autre, qual-‘Umari qualifie la région des Kurdes sabriyya de montagne rebelle
(gabalubum ‘asiya) 73, La vision «civilisationnelle » est la préhistoire du modele khaldounien.
Elle constitue un regard du centre sur la périphérie qui renforce l'extranéité des Kurdes, leur
statut de barbares des confins avant de devenir, pour Ibn Khaldoun, Bédouins des confins.
Elle constitue aussi un paradoxe car cette affirmation de l'extranéité, de I'éloignement est la
preuve méme du contact et du rapprochement.

La conception géoethnique de la différence:
les Kurdes dans le Kurdistan géographique

Hakan Ozoglu écrit dans son ouvrage sur les notables kurdes dans 'Empire ottoman :
« Le mot “kurd” a été donné aux tribus nomades vivant dans et aux alentours d'un territoire
spécifique . » Au-dela de l'aspect instrumental des représentations sur les Kurdes, a I'instar
des ‘arab d’Ibn Khaldoun, le fait kurde est ainsi «l’association intime d’'un milieu et d'un
peuple ».

Les contemporains de la période médiévale, et notamment les auteurs de nos sources, ont
noté cet aspect territorial. De ce fait ils ont utilisé des appellations pour désigner des régions
habitées par de nombreux Kurdes (Zazan al-akrad, Gibal al-akrad, Bilad al-akrad) tout en
signalant la présence d’autres populations (Arméniens, Syriaques, Bédouins, ...) 7. Ces caté-
gories territoriales connaissent une évolution du x¢ au x1ve siecle, liée a la fois 4 une évolution
ethno-démographique et politique ainsi qu'a des représentations politiques. Le territoire du
Zizan a toujours été peuplé en majorité d’Arméniens. Selon Ibn Hawqal (x° siécle), cest un
territoire arménien alors que les Kurdes se trouvent plus i l'est dans le Gibal décrit comme le
foyer des Kurdes par al-Ya‘qabi (1xe siécle) 7%, ou dans le Fars; pour Yaqut au xr1® siecle il est
peuplé en majorité d’Arméniens, mais des groupes kurdes s’y trouvent; et pour Ibn al-Atir a
la méme époque il devient en revanche le Ziizan al-akrad (le ziazan des Kurdes), lieu d’affron-
tement entre Kurdes et Turcomans.

Cela confirme le fait que le territoire tribal des Kurdes (le rayon daction des tribus) a pu
se déplacer vers l'ouest entre le x1° et x111° siécles en changeant ne serait-ce que légérement la
composition démographique de la région et certainement plus ses structures politiques. S'ils ne
sont pas devenus majoritaires dans le Zuzan al-akrad ou dans le Bilad al-akrad, les Kurdes sont

72. Kemp, Territoire d’islam; Le monde vu de Mossoul 75. Pour plus de détails sur la question voir: James,
au XVIII® siécle, p. 108, Je remercie Jean-Claude Gar-  « Le territoire tribal des Kurdes ».

cin d'avoir attiré mon attention sur cette étude. 76. Vanly, « Le déplacement du pays kurde vers
73. Al-‘Umari, Masalik 111, p. 129. l'ouest », p. 355; al-Ya‘qubi, Kitab al-buldan, p. 232.
74, C)zoglu, Kurdish Notables and the Ottoman State,

p- 15.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 © ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

devenus aux x11¢ et x111° siécles le principal centre d'intérét de leurs coreligionnaires historiens.
Ces désignations sont réellement politiques. Au x® siécle le Zuzan était dominé militairement
et gouverné par des princes arméniens, c'était le Vaspurakan. Pour les auteurs arabes des
x111° et X1ve siécles, la région arménienne par excellence était la région de Sis plus 4 I'ouest
(Bilad al-Takafiar / thagavor en arménien: le roi), le royaume de Léon 77, lieu de la souveraineté
arménienne. A l'inverse, le Bilad al-Akrad ne connaissait pas de domination politique kurde
ou arménienne, mais on peut toutefois avancer l’hypothése que les auteurs ayant eu recours a
cette catégorie ont souhaité voir ou ont vu se transformer cette région en un espace politique
exclusivement kurde (quel que soit le sens de ce mot) et donc exclusivement musulman.
Dans le modeéle géoethnique, la catégorie « kurd » désigne des populations situées sur un
territoire spécifique. Cette association est rendue possible, voire renforcée par 'adhésion des
Kurdes a I'islam et leur role de défenseurs des confins (face aux Arméniens, aux Ghuzz, et

aux Mongols).
Le Turc: U'Autre du Kurde

Déni de subjectivité

Certains auteurs d’études récentes ont nié le role de la subjectivité des acteurs (des Kurdes)
dans le processus de catégorisation au Moyen Age.

Pour comprendre pourquoi les Sabankairah, dynastie iranienne du x11° siécle, étaient présen-
tés suivant les auteurs comme Kurdes ou non, Jean Aubin propose la solution suivante: « On
sait que le terme générique de Kurde a, dans les textes médiévaux, une valeur ethnographique
plutdt queethnologique. Il implique un mode de vie pastoral, tribal, et non une appartenance
raciale ou linguistique.» Pour Jean Aubin, la raison pour laquelle les Sabankarah étaient
désignés comme Kurdes se fonde sur leur mode de vie particulier, percu par les auteurs de
I'époque comme étant propre aux Kurdes, lié de maniére indéfectible a la catégorie « kurd ».
L'idée que le terme «kurd » ait des valeurs (sémantiques) et non un sens total, est séduisante.
Elle laisse une place 4 'autonomie de la catégorie « kurd ». Cependant, en postulant que cette
valeur est unique, on revient 3 une définition figée de la catégorie. Par ailleurs en afirmant que
cette valeur est uniquement ethnographique (extérieure et relevant de la description), on nie la
subjectivité des acteurs et leur participation 4 la construction de la catégorie, ce que contredisent
certains textes de la période (voir exemples IIL.4.2) 7%, Hakan Ozoglu, historien ottomaniste,
écrit: « Le role des populations locales dans la création du terme “kurd” est inconnu, il semble
en effet trés probable qu'il sagisse d'un terme exogéne, et quen tant que tel, il a résulté d'un
processus monologique dans lequel ceux qui étaient désignés ainsi ont adopté le terme dans les
périodes suivantes 7°. » Une fois cela affirmé, Hakan Ozoglu se heurte cependant 2 la difficulté,
voire I'impossibilité de vérifier une telle assertion. Ce terme n'est pas plus probablement un

77. Al-‘Umari, Masalik 111, p. 124. 79, Ozoglu, Kurdish Notables and the Ottoman State,
»8, Aubin, Emirs mongols et vizirs persans dans les p: 27
remous de lacculturation, p. 69.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 119

exonyme quun endonyme. Cependant la question est intéressante. Pour y répondre, Hakan
Ozoglu sappuie sur le fait que les populations désignées comme Kurdes étaient et sont extré-
mement hétérogénes. Mais la perception objective d'une hétérogénéité résout-elle la question
de la subjectivité des acteurs ? En effet, tout d'abord, la perception extérieure de 'hétérogénéité
n'implique pas forcément la méme perception de la part des acteurs. De plus une hétérogénéité
méme pergue par les acteurs n'exclut pas des processus de rassemblement et d'intégration. Ainsi,
les différences n'impliquent pas toujours une différenciation et un nom pour la désigner. En
outre, cette différenciation peut sexercer A des niveaux divers et avoir des implications variées.
Lorganisation des sociétés segmentaires en offre une des illustrations.

Il demeure impossible de connaitre, notamment pour des raisons techniques *°, le moment
précis ot des individus venant d'un territoire spécifique se sont mis a se considérer comme
Kurdes et  sauto-attribuer cette dénomination. Les sources médiévales ne donnent que peu
d’éléments pour répondre A cette question. Cependant dans I'évocation du rapport entre
Turcs et Kurdes, la lecture des textes révéle quelques indices portant sur la subjectivité de ces
derniers et sur leur adhésion 4 la catégorie.

Conflit politique et différenciation ethnique

Ce rapport entre Turcs et Kurdes, qui est probablement I'élément majeur de la singularisa-
tion de I'élément kurde, apparait durant «l'intermeéde iranien » des x®-x1° si¢cles, au moment des
grandes invasions des Turcs guzz. Il induit la mise en place d'un double processus de métissage
et de distinction. Tout en adoptant un ensemble de traits culturels et linguistiques identifiés
comme étant proprement turcs (noms, habillements, langue...), les Kurdes ont affirmé leur
singularité. Ce schéma se retrouve dans le cadre de la compétition qui se livrait dans le territoire
tribal et au sein des oligarchies militaires zankide, ayyoubide et mamlouke. Cet affrontement a
permis de marquer la spécificité des Kurdes et d'affirmer la cohésion d'un « groupe » (en deve-
nir ?). Qutb al-din Husruw al-Hadbani prétendait 4 la succession de Sirkith au vizirat fatimide.
‘Isa al-Hakkari, un autre Kurde, le persuada en ces termes de laisser sa place a Saladin : « Saladin
et toi, vous étes du méme groupe. Il est d'origine kurde (inna aslabu min al-Akrad), et vous ne
laisserez pas le pouvoir aux Turcs. Il lui promit d'augmenter sa rente. Alors lui aussi obéit a
Saladin (ata‘abu)®.» Lethnicité (la kurdité) est ici une ressource mobilisée pour des raisons
politiques. La mobilisation politique sur la base de 'appartenance ethnique s'impose comme
une évidence (« ne pas laisser le pouvoir aux Turcs » : et pourquoi pas ?) alors qu'il s'agit en fait
d’une gestion de l'accés 2 la rente: il va de soi que les Kurdes vont mieux rémunérer dautres
Kurdes et que ceux-ci en retour leur seront plus fidéles, et vice versa.

80. Ces raisons techniques sont en particulier:  groupes sur la base de critéres difficiles 4 identifier
Iéparpillement des informations et la rareté des et a définir.

sources arabes médiévales traitant spécifiquement  81. Ibn Hallikan, Kitab wafayat al-a‘yan VIL, p. 153,
des Kurdes et le fait que les sources soient écrites 155; Abd Samah, Kitab al-rawdatayn fi abbar al-

par des non-Kurdes et le probléme de l'imputation  dawlatayn, p. 407.

de la désignation «kurd» a des individus ou a des

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 © ETHNONYMES ARABES (“AGAM, “ARAB, BADW, TURK, ...)

L hostilité 4 I'égard des Turcs reste tenace tout au long du régne de Saladin et de ses suc-
cesseurs. Un émir kurde, Aba al-Hay§a' al-Hadbani envoie une lettre 3 Saladin apreés le départ
de celui-ci de Jérusalem fin de 'année 588/1193 et le maintien de toutes les troupes dans cette
ville menacée: « Si vous voulez que nous restions dans la Ville sainte, restez-y avec nous ou
bien laissez-y quelquun de votre famille, car les Kurdes n'obéiront jamais aux Turcs et pas
d’avantage les Turcs aux Kurdes®*. »

Al-Isfahani relate une autre anecdote au sujet d'un grand émir kurde de l'armée de Saladin:
« Quand al-Mastab sortit de captivité [en rabi‘ II 588], il fut accueilli par son fils tout joyeux et
plein de force. Or, le trouvant 4 la mode des enfants turcs — cest-a-dire les cheveux nattés — il
montra son déplaisir, prit un air grave et dit : “les Kurdes n'ont pas ces fagons pour les cheveux”;
puis il coupa la natte et rogna la chevelure. Et, de cette coupe les gens tirérent mauvais augure

al'égard du pére en disant: “Cela annonce un malheur qui le frappera”*

.» Ce récit illustre le
fait que le rapport social conflictuel entre Kurdes et Turcs a pu avoir des répercussions dans la
sphére de la différenciation ethnique et de la manipulation des marqueurs culturels. De plus
cet exemple signale I'existence d'un sentiment d’appartenance 4 une catégorie et peut-étre les
prémices de l'auto-définition d'un groupe.

Le rapport conflictuel entre Kurdes et Turcs au sein de l'oligarchie n'est pas immuable et
ne constitue pas la seule ligne de rupture sociale et politique. Toutefois, il se perpétue durant
toute la période ayyoubide. La dynastie joua un réle d’arbitre qui lui permit peut-étre de sur-
vivre. Bien qu'issus de 'oligarchie turco-kurde zankide, les Ayyoubides kurdes se sont libérés
de cet antagonisme et sont devenus des souverains universels, sans jamais se présenter comme

des dynastes kurdes ou comme les souverains des Kurdes.

Fin de la période ayyoubide: polarisation ethnique

Il est alors légitime de se demander pourquoi les Ayyoubides, qui se sont attachés 4 paraitre
comme des souverains universels pendant leur régne, sont parfois présentés comme la dynastie
des Kurdes (dawlat al-akrad) de maniére rétrospective, a la période mamlouke. Larrivée au
pouvoir des Mamlouks turcs en Egypte et le maintien en Syrie d'un prince ayyoubide, al-Malik
al-Nasir, ont sans aucun doute exacerbé l'antagonisme entre Turcs et Kurdes. Anne-Marie
Eddé présente de nombreux événements illustrant cette tension dans les derniéres années de
la dynastie ayyoubide ®+. Ainsi Nasir al-din al-Qaymari réprimanda un Kurde qui avait injurié
un Bahriyya «car, disait-il, Turcs et Kurdes devaient se sentir unis par l'islam ... % » On peut
aussi relier le role central des Kurdes dans la prise de Damas par al-Naisir en 648/1250 au
pillage systématique des maisons des Turcs lors de cet événement®, Enfin la manifestation la
plus importante de cette polarisation ethnique réside dans le ralliement de la quasi-totalité des
Mamlouks turcs de Syrie (‘Aziziyya, Nasiriyya et Bahriyya) aux Egyptiens lors de la bataille

82. IbnSaddid, Bah al-din, Al-nawadir al-sultaniyya 84. Eddé, Laprincipauté ayyoubide d’Alep, p. 147-153.
III (RHC), p. 313. 85. Ibid., p.262.

83. Al-Isfahani, Conquéte dela Syrie et de la Palestine ~ 86. Al-Hazragi, f° 181 vo.

par Saladin, p. 375-376.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES I21

d’al-Kura“ qui vit la défaite d’al-Nasir face aux Mamlouks. Certaines sources soulignent que
la solidarité ethnique (ginsiyya) entre Turcs a déterminé ce ralliement®. La bataille d’al-Kura
marque la fin de la présence kurde dans les hautes sphéres de 'oligarchie militaire égyptienne,
les émirs kurdes étant expulsés vers la Syrie ou se ralliant de plein gré 4 al-Nasir *®.

Ce contexte de forte polarisation ethnique montre que I'idée d'une dynastie kurde était
possible. Cependant la configuration politique et militaire de la période ainsi que I'identifica-
tion des Ayyoubides (ou de la dynastie que Baktat craignait de voir apparaitre ?) comme une
dynastie kurde rendaient totalement illusoire sa pérennisation *.

Ainsi, de méme que la catégorie « turk » est utilisée pour définir la catégorie « kurd » et que
la référence aux Turcs permetla construction de l'image et de I'identité des Kurdes, la création
de la « dynastie des Turcs » permet la construction de I'idée d'une dynastie des Kurdes. Cela
explique en partie la rétroactivité de I'image kurde des Ayyoubides.

Conclusion
«kurd » : un groupe ?

Le questionnement initial de cette étude était de cerner I'évolution qua connue la catégo-
rie « kurd » pour donner naissance au « méme » kurde. Il fallait tout d’abord éviter toutes les
tentatives de réification de ce terme: il n'est ni la manifestation d'une essence immuable, ni
le synonyme figé d'un autre mot (« nomade », « nomade iranien », ‘arab). La catégorie « kurd »
est un ethnonyme, caractérisé par son eflicacité propre et par sa polysémie. Elle n'apparait pas
dans les grandes ceuvres de catégorisation médiévale*° et elle est le produit dune catégorisa-
tion largement implicite.

A partir de ce constat, il convenait de restituer la multiplicité des sens et des matrices
de la catégorie. Deux phases de l'usage de la catégorie « kurd » se dégagent: la premiére

87. D’autre part Ibn al-Dawadarirend responsables

les ‘Aziziyya encore présents dans les rangs d’al-Nasir
de la défaite de celui-ci A cause de leur empathie

envers les Mamlouks. Al-Makin Ibn al-‘Amid, Chro-
nique des Ayyoubides, p.162; Ibn Wasil, Mufarri§

al-Kurab, f° 102 v°, fo 105 r°; Al-Dawadari, Kanz

al-durar VIII, p. 17.

88. Anne-Marie Eddé écrit: « En revanche au len-
demain de l'accord de 651/1253, I'émir kurde Husam

al-din Ibn Abi ‘Ali, qui sétait pourtant fidélement
battu aux cotés des Egyptiens en 648/1250,demanda

et obtintl'autorisation d’al-Mu‘izz d’aller rejoindre le

souverain ayyoubide en Syrie. Il faut sans doute voir
dans cette décision de Husam al-din son inquiétude

devant le pouvoir grandissant et bientdt exclusif des

Mamlouks turcs d’Egypte. Il était lui-méme le dernier
représentant des Kurdes au Caire [...]. Il est probable

qu’il souhaitait, maintenant que l'occasion lui en était
donnée, rejoindre ses compagnons d'armes kurdes
en Syrie» (Eddé, La principauté ayyoubide d’Alep,
p-154).

89. On peut se demander, en effet, pourquoi I'his-
toriographie mamlouke présente si ouvertement
les nouveaux maitres de I'Egypte comme des Turcs.
Cette origine ethnique qui, comme a pu le signaler
Haarmann, semble a priori handicapante, a-t-elle
été mise en avant par des historiographes hostiles
et désireux de délégitimer les Mamlouks ou par des
chroniqueurs favorables 4 leurs nouveaux maitres et
jouant avec eux une stratégie de polarisation, Turcs
contre Kurdes, seule stratégie susceptible d'empécher
une restauration ayyoubide ?

90. Ces ceuvres sont celles évoquées par Stefan
Conermann (voir note 1).

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 © ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

du virr® au x1¢ siécle, qui la lie de maniére systématique aux termes ‘Arab, Arab et ‘Agam et
ot l'origine arabe (putative) des Kurdes est souvent rappelée;; la seconde du x1° au x1ve siecle,
ot I'on assiste A une diversification de I"énoncé de la différence. L étude de cette deuxiéme
phase est indispensable pour définir 'ensemble des contextes de sens et des registres dans
lesquels s'inscrivait cette catégorie. Il s'agit bien d'une multitude de reformulations des sens.
Les modeéles présentés sassemblent et se modulent sans jamais sorganiser autour d'un centre.
Six registres émergent: les deux registres de l'iranité et de l'arabité; le registre khaldounien
de la bédouinité; le registre civilisationnel du barbare des confins; le registre géoethnique des
Kurdes attachés a un territoire spécifique (Bilad al-Akrad, Zizan); enfin le registre ethnolo-
gique du Kurde comme I’ « Autre » du Turc dans l'oligarchie militaire.

La modélisation proposée demande 4 étre aflinée et étendue. Il sera notamment nécessaire
de poursuivre historiquement cette réflexion. Un projet plus ambitieux serait d’inscrire la
catégorie «kurd» dans une histoire de 1'évolution des ethnonymes qui apparaissent dans
I'historiographie arabe médiévale. En retour, il semble que le cas des Kurdes est susceptible
de nourrir la réflexion sur la pensée de la différenciation ethnique dans le monde musulman
a ces périodes. Le sens des ethnonymes largement évoqués par les sources semble aller de soi.
La modélisation étant déja présentée par les sources, on aurait tendance 4 penser que tout
est donné et qu'il ne pourrait y avoir de conceptions concurrentes en dehors des définitions
tres explicites des Turcs et des Arabes. En outre il est possible que ce que I'on prend pour des
entreprises de catégorisation sociale soit en fait bien souvent des descriptions exclusivement
idéales de la société, voire d'une société idéale. Le caractére plutdt insaisissable et implicite de la
catégorie « kurd » exige une plus grande précision dans la modélisation et 'analyse. Par ailleurs,
il est plausible que la catégorie « kurd » corresponde a des représentations plus spontanées,
moins travaillées par les auteurs arabes et peut-étre plus répandues dans leurs sociétés.

S'intéresser ala catégorie d'appartenance induit des questionnements concernant'imputation
et l'auto-attribution de tel ou tel nom selon des critéres divers. Une catégorie n'implique pas
forcément sa transposition du point de vue de 'organisation sociale. Bien que les catégories
d’appartenance aient une implication sociale, elles relévent du domaine des représentations.
Penser le groupe conduit 4 prendre en compte I'intéraction sociale et I'action collective.

Sile groupe est une entité sociale cohérente ou un ensemble d’individus en contact les uns
avec les autres agissant collectivement, alors, le terme de « kurd/akrad » en général ne correspond
pas a un groupe au Moyen Age (mais qui pourrait, aujourd’hui, revendiquer une telle cohérence
pour une catégorie d’appartenance en vigueur au Moyen Age?). Ainsi, S. Conermann met
en évidence le fait que 'unité des Kurdes correspond au concept antique d’ethnos qui trouve
son équivalent médiéval dans le terme umma: « Un peuple (umma) recoupe pour les auteurs
mamlouks, un ensemble de personnes qui par leur origine, leur langue, leurs meeurs et leurs
spécificités ou méme par I'un ou l'autre de ces critéres, notamment par un nom commun ; ces
personnes sont désignées comme plus ou moins unies, indépendamment d'un lien politique et
au-dela des limitations de l'environnement. Dans plusieurs cas les mémes groupes de personnes,

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BORIS JAMES 123

selon leurs rapports, sont percus comme des associations politiques, des tribus étatiques, ou
comme des unités ethniques marquées par certaines caractéristiques non politiques ', »

En raison du rapport aux Turcs au sein de l'oligarchie (mais aussi dans les autres modeé-
les-matrices de la catégorie), il est difficile d’évacuer la connotation éminemment politique
de la catégorie « kurd » et des modes de mobilisation et d'action collective sur la base de cette
appartenance. Ainsi, au début de la période ayyoubide, 'armée confédérale pouvait étre orga-
nisée selon une appartenance ethnique. Dans les ordres de bataille, les Kurdes se trouvaient
bien souvent situés a la méme place. Se manifeste ainsi, dans le cadre de la compétition avec
les Turcs, une solidarité sur la base de 'appartenance au « groupe » kurde. Al-“Umari évoque
aussi des formes de solidarités interkurdes dans le territoire tribal. Au sujet de la tribu kurde
des Kalaliyya, il explique : « Leur émir gouverne aussi les populations qui les entourent parmi
le groupe kurde (al-isaba al-kurdiyya), tel un roi dirige ses soldats > » De méme il signale que
le roi des Galmarkiyya «jouit d'une grande considération chez les Kurdes (mu‘tabar ‘inda al-
Akrad). On donne crédit A sa parole® ».

Une multitude d’exemples de fragmentations tribales, de conflits tribaux, de disparités
sociales et de conflits d'intérét entre des individus censés appartenir au méme « groupe »
kurde, viennent cependant contredire I'hypotheése de l'existence d'un groupe aux contours
bien délimités, ce qui nous encourage i insister sur l'aspect interactionnel de la construction

sociale du « groupe ».

Références bibliographiques

Instruments de travail

Encyclopédie de I'Islam (EI?).

Cahen, Cl,, « Hasanwayhides », I1I, p. 265-266.
Kindermann, H., « Rabi‘a & Mudar », VIIL p. 365-367.
Kreyenbroek, P.G., « Yazidi», XI, p. 339-342.

Levi Della Vida, G., « Qusayy », VIII, p. 84-86.

Sources

Ibn al-Atir, Al-Kamil fi-l-ta’rih, Dar al-kutub
al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1998.

Al-Baladuri, Kitab futab al-buldan, éd. MJ de Goeje,
Leyde, 1866.

Ibn Balhi, Fars Nameb, éd. & trad. G. Le Strange,
« Description of the Province of Fars in Persia
at the Beginning of the Fourteenth Century
A.D. from the MS. of Ibn Balkhi in the British
Museum » in Asiatic Society Monogmpks X1V,
1912,

91. Conermann, « Volk Ethnie oder Stamm »,
p- 48.

Minorsky, V., « Kurdes et Kurdistan », IV, p. 441-482.

Montgomery Watt, W., « Hawazin », III, p. 294-295.

Kazimirsky, Dictionnaire arabe-fran¢ais, Maisonneuve,
Paris, 1860.

Al-Gihiz, Rasd'il al-Gabiz, éd. ‘Abd al-Salim
Muhammad Hairin, Le Caire, 1979.

Ibn Hawqal, Kitab siarat al-ard, 2° éd. ] H. Kramers,
Leyde, 1939.

Ibn Hallikan, Kitab wafayat al-a“yan wa anbd’ abnd’
al-zaman, éd. 1. ‘Abbas, Beyrouth, 1968-1972.

Ibn al-‘Imad, Sadarat al-dahab fi akhbar man dahab,
éd. Al-Maktabat al-tigariyya li-I-tiba‘a

wa-l-nasr wa-l-tawzi‘, Le Caire, 1931.

92, Al-‘Umari, Masalik 111, p. 125.
93. Ibid., p. 131.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ETHNONYMES ARABES (“AGAM, ‘ARAB, BADW, TURK, ...)

Ibn al-Gawzi, al-Muntazam fi ta’rib al-umam wa
al-muliak, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth,
1998.

Ibn Gubayr, Riblat Tbn Gubayr, Dar Sadir, Beyrouth,
1964.

Ibn al-Sam‘ni, Kitdb al-ansab, Dar al-kutub
al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1988.

Ibn Saddad (Bah# al-din), al-Nawadir al-sultaniyya
wa al-mabasin al-yasufiyya, éd. G. al-Sayyal,
Le Caire, 1964 et Recueil des historiens des
croisades (RHC), t. I1I, historiens orientaux.

Al-Isfahani, ‘Imad al-din. Conquéte de la Syrie et de
la Palestine par Saladin, trad. Henry Massé,
éd. Geuhtner, Paris, 1977.

Al-Hazragi, Tarib dawlat al-Akrad wa al-Atrak, Ms.
Istanbul, Siileymaniya, Hekimoglu Ali Paa,
n° 695.

Etudes

Amitai-Preiss, Reuven, Mongols and Mamluks. The
Mamluk-Ilkhanid War (1260-1281), Cambridge
University Press, 1995.

Amitai, Reuven, « Al-Maqrizi as a Historian of the
Early Mamluk sultanate (or: Is al-Magqrizi an
Unrecognized Historiographical Villain ?) »,
Mamluk Studies Review 7/2, 2003, p. 99-118.

Aubin, Jean, Emirs mongols et vizirs persans dans les
remous de lacculturation, AAEIL Paris, 1995.

Ayalon, David « From Ayyiibids to Mamliks »,

REI LIV, 1986.

Barth, Frederik (éd.), Ethnic Groups and Boundaries.
The Social Organization of Culture Difference,
Little Brown and Co., Boston, 1969.

Binay, Sara, Die Figur des Beduinen in der arabischen
Literatur (9.-12. Jahrbundert), L. Reichert,
Wiesbaden, 2006.

Bozarslan, Hamit, « Un nationalisme kurde ? », dans
Elisabeth Picard (dir.), La question kurde,
Editions Complexe, Paris, 1991, p. 97-113.

Cahen, Claude, La Syrie du Nord a [époque des croisades
et la principauté franque d’Antioche, Paris, 1940.

Chaliand, Gérard, Les Kurdes et le Kurdistan, Paris,
Maspéro, 1978.

Conermann, Stephan, « Volk, Ethnie oder Stamm ?
Die Kurden aus Mamliakischer Sicht », Asien
und Afrika 8, 2004, p. 27-68.

Al-Maqrizi (Hitat), Kitab al-mawa‘iz wa al-i‘tibar fi
al-bitat wa al-atar, éd. Ayman Fa'ad Sayyid,
Londres, 2002.

Al-Maqrizi, Kitab al-sulak li-ma‘rifat duwal al-mulik,
Lagnat al-ta'lif wa-l-tar§ama wa al-nasr,

Le Caire, 1957.

Al-Mas‘adi, Murag al-dabhab wa ma‘adin al-gawhar,
éd. Ch. Pellat, Beyrouth, 1966.

Ibn al-Samni, Kitab al-ansab, Dar al-kutub
al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1988.

Al-‘Umari, Masalik al-absar fi mamalik al-amsar,
éd. F. Sezgin, Francfort, 1988.

Al-Ya‘qabi, Kitab al-buldan, 2¢ éd. M.J. De Goeje,
Leyde, 1892.

Yagqit al-Hamawi, Mu‘¢am al-buldan, éd. F. Wiistenfeld,
Leipzig, 1866-1973.

Denoix, Sylvie, « Rationnel ou irrationnel : un choix
impossible ? Récits et merveilles dans deux
ceuvres d’historiens arabes du domaine
mamelouk », dans Richard Jacquemont (dir.),
Ecrire Ihistoire de son temps (Europe et monde
arabe), Actes du colloque: « Lécriture de
I'histoire; Entre historiographie et littérature »,
L' Harmattan, Paris, 2005, part. I, Lécriture de
I'histoire, p. 83-94.

Donner, Fred McGraw, « The Bakr B. W2'il Tribes and
Politics in Northeastern Arabia on the Eve of
Islam », Studia Islamica, Maisonneuve & Larose
51,1980, p. 5-38.

Eddé, Anne-Marie, La principauté ayyoubide d’Alep
(579/1189-658/1260), Franz Steiner Verlag,
Freiburger Islamstudien, Stuttgart, 1999.

Elisséeff, Nikita, Nar al-din, un grand prince musulman
de Syrie au temps des croisades, Ifpo, Damas,
1966.

Gouttenoire, Marie-Andrée, « Les enjeux de lécriture
biographique relative aux savants iraqiens du
¢/ vire siécle et A leur transmission du fonds
arabo-bédouin, le cas de Aba ‘Amr b. al-‘Al7
(m.154/770) », BEO LVII, 2006-2007, p. 43-74.

Haarmann, Ulrich W,, «Ideology And History,
Identity and Alterity : The Arab Image of the
Turk from the ‘Abbasids to Modern Egypt»,
IJMES 20, 1988, p. 175-196.

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Humphreys, Stephen, From Saladin to the Mongols. The
Ayyubids of Damascus, 1193-1260, SUNY Press,
New York, 1977.

James, Boris, Saladin et les Kurdes; perception d'un
groupe au temps des croisades, Etudes kurdes,
Hors série II, Paris, L Harmattan, 2006.

James, Boris, « Le territoire tribal des Kurdes et laire
iraquienne (x°-x111° siécles) : esquisse des
recompositions spatiales », REM MM 117-118,
2007, p. 101-126.

Juteau, Danielle, Lethnicité et ses frontiéres, Les Presses
de I'université de Montréal, Montréal, 1999.

Jwaydeh, Wadie, The Kurdish Nationalist Movement its
Origin and Developement, Syracuse University
Press, New York, 2006.

Kemp, Percy, Territoire d'islam ; Le monde vu de Mossoul
au xviir® siécle, Sindbad, Paris, 1982.

Lyons, Malcolm Cameron & Jackson, David Edward
Pritchett, Saladin : the Politics of the Holy War,
Cambridge University Press, 1982/1997.

Martiniello, Marco, Lethnicité dans les sciences sociales
contemporaines, Presses universitaires de France,
Paris, 1995.

Martinez-Gros, Gabriel, Ibn Khaldan et les sept vies de
lislam, éd. Actes sud / Sindbad, Arles, 2006.

Minorsky, Vladimir, « Guran », BSOAS X1/1, p. 75-103.

Nikitine, Basile, Les Kurdes, étude sociologique et
historique, Librairie Klincksiek, Paris, 1956/1975.

Ozoglu, Hakan, Kurdish Notables and the Ottoman
State, Evolving Identities, Competing Loyalties,
and Shifting Boundaries, Albany, State
University of New York Press, 2004.

BORIS JAMES

Quiminal, Catherine, « Nouvelles mobilités et
anciennes catégories », Ville-école-intégration 131,
décembre 2002, p. 9-20, [URL : www.cndp.fr/
revue VEI/13100902011.pdf].

Retsd, Jan, « The Earliest Arabs », Orientalia Suecana
38-39, 1989-1990, p. 131-139.

Retsd, Jan, The Arabs in Antiquity, Their History from
the Assyrians to the Umayyads, Routledge-
Curzon, Londres, 2003.

Thorau, Peter, The Lion of Egypt, Sultan Baybars I
and the Near East in the Thirteenth Century,
Longman, New York, 1992.

Van Bruinessen, Martin, Agha, Shaykh and State. The
Social and Political Structures of Kurdistan,

Zed Books Ltd., New Jersey, 1999.

Vanly Ismet Cherif, « Le déplacement du pays kurde
vers louest du x¢ au xve siécle, recherche
historique et géographique », Rivista degli studii
orientali 50,1976, p. 353-363.

Van Renterghem, Vanessa, Les élites chez Ibn Khallikan ;
Le Wafayat al-Ayan: vies illustres et hommes
exemplaires au filtre de [Adab. Mémoire de
maitrise sous la direction de F. Micheau
soutenu en 1994 a I'université Paris [-Sorbonne

(non publié).

125

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James A
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 42 (2008), p. 93-125 Boris James .
Ethnonymes arabes (‘agam, ‘arab, badw, turk, ...) : le cas kurde comme paradigme des fagons de penser la différence au Moyen Age.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

