MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 42 (2008), p. 57-72
Annliese Nef

La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamigue dans les chroniques en
langue arabe : source d’information ou topos ?

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF

La désignation des groupes ethniques de la Sicile
islamique dans les chroniques en langue arabe

Source d’information ou topos?

A QUESTION de la composition ethnique de la Sicile et de son évolution culturelle sous les

dominations aghlabide (milieu du 1x®-début du x¢ siécle) et fatimide (milieu du x®-milieu

du x1° siécle) a été abordée tot, dés le x1x® siécle, par les historiens’. Son traitement a

évolué jusqu'a aujourd hui, mais les termes du probléme, qui, eux, sont demeurés sensiblement

identiques, peuvent étre énoncés comme suit: doit-on parler d'une acculturation forte de la

population insulaire sous domination islamique ? Avec une question annexe: quels sont les

groupes ethniques qui influent sur cette évolution ? Tous les auteurs qui ont avancé une position

sur le sujet ont utilisé deux types d’éléments : des indices indirects et postérieurs (toponymie,

anthroponymie, archéologie, etc.) et les chroniques arabes qui évoquent I'histoire de la Sicile
islamique.

Il nous semble, toutefois, quaucune de ces sources ne permet de répondre a la question
ainsi posée, dont la formulation elle-méme doit étre replacée dans le cadre de I'historiographie
sicilienne. Cette derniére est en effet caractérisée par une production trés marquée par la pensée
du Risorgimento, dont I'influence se maintient encore aujourd hui de maniére beaucoup plus
forte quon ne pourrait le soupgonner. Il nous faut donc reformuler nos questionnements hors
de ce contexte idéologique dépassé. Et, pour ce faire, il convient que les historiens arabisants
et les archéologues spécialistes du monde islamique médiéval reprennent le probleme. Car
depuis Michele Amari, les historiens et les archéologues qui sy sont intéressés sont des histo-
riens de la Sicile, non arabisants et non spécialistes de 'islam *. En outre, s'il est indispensable

1. En particulier par M. Amari dans sa Storia dei 2. Les spécialistes du monde islamique se sont sur-
Musulmani di Sicilia. tout intéressés dla période normande: Johns, Arabic
Administration et Metcalfe, Muslims and Christians.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 — 2008
Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef

La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

de replacer I'étude de la culture matérielle dans un cadre comparatif plus large, byzantin
et islamique, il faut également relire, de maniére critique, les chroniques, ce que nous nous
proposons de faire ici.

Il s'agit donc d’analyser comment sont désignés les groupes ethniques dans les sources arabes
qui traitent de la Sicile islamique. Mais l'objectif d'une telle étude est moins de recenser ce que
disent les textes sur les transformations de la population sicilienne — sur lesquelles ils demeurent
peu prolixes — que de mieux cerner la teneur du discours qu'ils tiennent sur ces groupes et donc
sur la composition de la population insulaire. En effet, si les chroniques sont silencieuses sur
le premier point, elles le sont moins sur le second, ce qui n'est pas dit au hasard mais reflete les
préoccupations de leurs auteurs et non celles des historiens des x1x®xx® siecles.

On commencera donc par rappeler la maniére dont la question a été abordée dans I'historio-
graphie sicilienne depuis le x1x® siécle afin de montrer I'impasse a laquelle cette approche
aboutit aujourd’hui. Nous passerons ensuite en revue ce que les sources rapportent sur les
groupes ethniques, avant de nous concentrer sur un épisode particuliérement emblématique de
ce point de vue qui se déroule durant le premier tiers du x1¢ siécle, peu avant que n'émergent
trois gouvernements régionaux autonomes et concurrents dans I'le.

L Histoire des musulmans de Sicile et sa postérité

L'ceuvre complexe de Michele Amari, le pére de 'histoire de la Sicile islamique aux yeux
des historiens actuels?, a récemment été l'objet d’une relecture attentive qui vise a la repla-
cer dans un contexte idéologique plus précis 4. Or, le théme de I'identité ethnique sicilienne
est abordé de maniére tout A fait passionnante par ce partisan fervent de l'unité italienne. Il
est plus surprenant, en revanche, que les historiens actuels naient pas totalement évacué le
questionnement ni la conception amariniennes sur ce point, méme si d’autres interrogations
se sont développées avec le temps.

Michele Amari: enjeux du x1xe siécle et conceptions kbaldiniennes

Pour les historiens du x1x¢ siécle, la question ethnique est essentielle, I'italianité de la
population sicilienne est donc au cceur des préoccupations des historiens insulaires. Dans ce
contexte, la domination islamique doit étre analysée et évaluée. Michele Amari défend I'idée
qu'elle est positive car elle fait sortir la Sicile de l'orbite byzantine, cest-a-dire d'un cadre
impérial nécessairement négatif pour un patriote européen de 1'époque. Logiquement, le cadre
islamique, pour étre jugé favorablement, doit également étre aussi peu impérial que possible.

De ce point de vue, Ibn Haldan, vraiment découvert A cette époque ®, est d'un grand secours
pour Michele Amari. I1lui permet de penser une évolution cyclique de I'histoire islamique, qui
voit I'afirmation de groupes ethniques successifs : Arabes dabord, au moment de la conquéte,

3. Il a eu des prédécesseurs illustres, tels Rosario  «Per una nuova storia» et Nef, « Michele Amari».
Gregorio, mais ils ne sont plus lus aujourd’hui. 5. Ainsi des Prolégoménes édités en 1858 et du Kitab
4. Cf. Giarizzo, «Introduzione » ; Nef et Prigent,  al-Ibar, traduits entre 1852 et 1856.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF

puis locaux, menant 4 I'émancipation régionale de l'ensemble des territoires sous domination
islamique. En outre, Michele Amari introduit dans cette interprétation une forte dimension
sociale, qui n'est pas tout a fait absente, sous une autre forme, de la pensée d'Ibn Haldan:
les conquérants tendent A former une aristocratie qui est remise en question par des groupes
que Michele Amari identifie au popolo des communes italiennes médiévales ®. Cette évolution
cyclique, 4 forte composante sociale, tient pour ce dernier au paradoxe constitutif de I'islam :
religion d'un peuple — les Arabes — il porte en lui les germes d'un égalitarisme qui lui est
consubstantiel et empéche la construction d'un véritable empire islamique’. Partout dans
l'espace islamique, des tensions opposent I'égalitarisme des docteurs de la loi au conservatisme
des élites d'origine arabe qui se mettent en place dans les pays conquis. Cette situation favorise
l'afhirmation des peuples soumis par les Arabo-musulmans, au sein desquels Michele Amari
retient tout particulierement les Berbéres et les Siciliens.

Cette dynamique débouche nécessairement, pour Michele Amari, sur une anarchie, qui sans
nuire A l'essor de la riche culture islamique, interdit la mise en place d'un ordre public stable. Ces
conceptions amariniennes donnent naissance 4 un modéle cyclique de I'histoire islamique : une
premiére période, relativement égalitaire, est suivie de la constitution d’élites nouvelles et de la
mise en place d'une dynastie arabo-musulmane, qui entraine le développement d'une culture et
d’une prospérité indéniables, que viennent miner I'inégalité croissante et I'instabilité politique,
lesquelles accélérent la fin de la dynastie en question, tandis qu'un groupe nouveau émerge
porteur de revendications égalitaires, qui donnera naissance a une nouvelle dynastie, etc.

La société islamique est donc travaillée, au cours du temps, par une tension démocratique,
c'est-a-dire dans le langage politique de Michele Amari, égalitaire, tension qui est exprimée
et portée par des groupes ethniques locaux. La raison de cette caractéristique de I'islam est
simple : son fondement est tribal et nomade®.

6. Comme le souligne bien la description par Michele
Amaridelasociété insulaire 4 la veille de la conquéte
normande:le « popolo » en question est composé de
marchands et dartisans ifrigiyens passés en Sicile,
de dimmi-s chrétiens propriétaires fonciers qui se
convertissent progressivement, des affranchis des
maisons nobles qui font de méme et occupent des
positions officielles et de leurs enfants, cf. Amari,
Storia, vol. 2, p. 247.

7. M. Amari décrit ainsi les premiers temps de l'is-
lam: «II s'agissait d'une démocratie sociale, comme
on dirait aujourd’hui, et sa forme correspondait bien
aux principes fondamentaux de l'islamisme : égalité
et fraternité. » (Ibid, vol. 1, p. 89).

8. «Et si lon veut analyser pourquoi, en exposant
les structures des tribus, on expliquera aisément les
évolutions de la nation arabe en tous temps et en tous
lieux. La tribu nomade ou, comme on disait alors,
bédouine, ce qui se traduirait chez nous par « rurale »
(campagnuola), est un corps politique solide sans

autres liens que le sang, sans autre sanction pénale
que la honte, la rapacité des autres et la peur de la
vengeance perpétrée par autrui. L'unité élémentaire
de la société n'est donc pas l'individu mais bien la
famille [...]. Hors de la famille commencent les as-
sociations: volontaires en tout, sinon qu’elles suivent,
elles aussi, les logiques de la parenté. Ainsi plusieurs
familles constituent un cercle [...], la téte duquel est
préposé un Sayh, un « ancien » dirions-nous [...]. Il est
le chef fictif de la parentéle: magistrat sans pouvoir
sur les individus, sans pouvoir de décision dans les
affaires communes au cercle pour lesquelles il doit se
ranger au vote des péres de familles. [...] Telle est leur
hiérarchie, politique et militaire a la fois, distinction
peu claire chez les Bédouins [...]. Il nest pas difficile
de préciser quelle distinction existe entre les familles
du point de vue de larichesse;; cette derniére consiste
en effet en propriétés meubles, qui plus est mal dé-
fendues contre les hommes et encore moins contre
la nature », Amari, Storia, vol. 1, p. 70-71.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

Les conséquences de cette dynamique pour la Sicile sont claires : 'assimilation des Siciliens
a leurs conquérants arabo-musulmans, leur acculturation, sont limitées; les apports de ces
derniers sont positifs et vont enrichir 1'Ttalie nouvelle a laquelle Michele Amari aspire. La
conquéte islamique de la Sicile permet en effet 4 la population de secouer le joug auquel elle
était soumise, d'accroitre son autonomie et, réaffirmant sa particularité, de s'insérer au contexte
italien sous les Normands en ayant bénéficié de tous les apports de la domination islamique°.
L'assimilation inachevée des Siciliens aux Arabo-musulmans explique 4 la fois le gotit retrouvé
pour 'indépendance insulaire qui saffirme au sein de la population a partir du x® siécle et la
progression des Normands au siécle suivant ™.

On comprend donc pourquoi la question est centrale pour Michele Amari, dautant qu'il se
positionnait ainsi par rapport 2 une conception de I'histoire qui analysait I'évolution des peuples
comme motivée par une dynamique vaincus/ vainqueurs ', Touten la reprenant a son compte,
il y intégre l'interprétation khaldiinienne, qui rend sa lecture des événements plus subtile.

Le probléme est que cette véritable vision amarinienne, qui s'inscrit dans le cadre d'un
programme politique, connait aujourd’hui des prolongements, moins complexes et moins
riches puisqu'ils sont amputés de cette derniére clause. Les limites de cette approche ont en
effet abouti 4 une impasse méthodologique qu'il importe de dépasser.

Lévolution de la population insulaire
sous la domination islamique : approches actuelles

Le traitement de la question n'a guére évolué depuis le x1x° siecle. Si la conception cycli-
que de l'histoire sicilienne ne fait plus recette, au fond, le titre d'un chapitre qui figure dans
un ouvrage de vulgarisation récent résume bien la thématique qui retient aujourd hui encore

9. « Mais au viire siécle, aprés la naissance du Christ,
eut lieu le troisiéme renouveau de la Sicile, grice aux
musulmans, qui avaient atteint le sommet de leur
nouvelle civilisation; ils remplirent I'lle de colonies
arabes et berbeéres; ils y portérent une religion, des
lois, des coutumes, une langue, une littérature, des
sciences, des arts, des industries, la vertu militaire
et le génie de l'indépendance. [...] Du reste, leur
domination fut bréve et ne parvint pas i achever
l'assimilation des habitants qu’elle avait trouvés dans
l'ile », Amari, Storia, vol. 1, p. 149.

10. Cette idée est clairement exprimée dans l'abon-
dante correspondance de Michele Amari. Ainsi dans
une lettre qui date de son exil parisien et est adressée
a Anna Gargallo (Carteggio, I, lettre CVIIL, p. 160,24
mai 1845), il écrit: « Je suis persuadé, et je crois pou-
voir le démontrer, que, non seulement les musulmans
de Sicile se considérérent comme des Siciliens, mais
que ces derniers renforcérent la nation qui avait été
corrompue et avilie par le despotisme byzantin. Je ne

crois pas que l'on puisse jamais comparer aux Anglais
les Arabes qui ont conquis une si grande partie du
monde entre le 1°* et le 111° siécle de I'Hégire. Le
principat théocratique des califes eut le mérite de bien
diriger les invasions des éleveurs de I'’Arabie, devenus
comme par enchantement une nation, mais sans
construire un vaste empire politique. L'Afrique, 'Es-
pagne, conquises successivement, mirent fin bientdt
a leur obéissance aux califes. La diversité des tribus
des conquérants accéléra cet éloignement précoce de
la mére patrie. Le génie de I'islam, qui, non moins que
le christianisme, et méme peut-étre plus fortement,
rendait fréres tous les convertis, fit que les Arabes
conquérants s'identifierent de bonne heure avec les
Berbéres en Afrique, avec les indigénes en Espagne
et en Sicile. Pour cette raison, d'une part, disparutla
distinction nationale entre vainqueurs et vaincus; et,
de l'autre, la nationalité y naquit rapidement. »

11. Clest le cas notamment d’Augustin Thierry.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF 61

l'attention: « Vainqueurs et vaincus, un probléme d’acculturation™», les indices de cette ac-
culturation étant A chercher i la fois dans la culture matérielle et dans les sources écrites.

Récemment, le probléme a été envisagé surtout depuis la période normande dont la docu-
mentation est plus abondante, méme sil'on a souligné I'infinie variété des situations ethniques
et culturelles®. Ce faisant, toutefois, on continue d’asseoir l'analyse sur des sources qui ne
permettent pas de répondre définitivement a la question.

Enfin, une nouvelle question est apparue il y a peu dans la littérature scientifique sur le
sujet: quelle est I'importance de l'apport berbére a la fois en termes de population et d'impact
linguistique et religieux (présence de l'ibadisme ou non)™? Si la question doit étre tenue
présente a l'esprit, en réalité, les textes en arabe ne permettent pas d'y répondre car ils ne
s'intéressent guére 4 la dimension berbére de I'évolution régionale, de maniére générale™. Les
sources ibadites, exploitées dans le but de modifier cette présentation souvent unilatérale des
faits, n'ont pas permis datteindre les résultats escomptés de ce point de vue ™.

I1 est donc probable que, si l'on veut renouveler 'approche de ces textes, il est grand temps
de ne plus y chercher ce qu'ils ne peuvent manifestement fournir, mais de se demander quelle(s)
conception(s) de la composition ethnique de la population insulaire sous domination islamique
ils mettent en avant.

Relecture critique des chroniques en arabe:
la question de la composition ethnique de la population
pendant la domination islamique de la Sicile

Les chroniques ne sont pas les seules sources susceptibles de nous renseigner sur les trans-
formations culturelles qui prennent place sous la domination islamique en Sicile, mais il est
trés difficile de mettre en relation les autres types de sources disponibles avec une composante
ethnique précise. On sait, par exemple, que l'indice anthroponymique, ethnique et/ou tribal,
est d'un traitement complexe, méme s'il fournit des informations'. En revanche, les chroni-
ques en arabe, qui retiendront ici notre attention, doivent étre soumises a une lecture critique,
nettement plus avancée pour d’autres régions de I'ensemble islamique .

Comment les chroniques en arabe désignent-elles les groupes ethniques et qu'en disent-elles
tout au long de la domination islamique ? Nous commencerons par rappeler quelles sont les sout-
ces disponibles, avant de reprendre rapidement les résultats de leur analyse, de maniére 4 nous
concentret, pour finir, sur une série d’événements qui se sont déroulés au début du x1° siécle.

12. Maurici, Breve storia, p. 59-64.On retrouve une 16. Nous faisons référence ici aux nouvelles

conception assez semblable dans un volume 2 desti-
nation des écoles: Storia della Sicilia, p. 36-37.

13. Metcalfe, Muslims and Christians.

14. Chiarelli, Sicily during the Fatimid Age, Ph. D. Uni-
versity of Utah, 1986.

15. Cf,, sur ce point, Savage, A Gateway.

recherches de L. Chiarelli.

17. Guichard, Structures et Nef, «Premiéres
réflexions ».

18. Cf. Martinez Gros, L'identité andalouse. Sans
prendre parti dans le débat qui oppose les positions
de cetauteur a celles de P. Guichard, il est évident que
chacune des deux démarches est complémentaire.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

Rapide tableau des chroniques disponibles™

La source la plus importante pour I'histoire de la Sicile islamique et normande est la chro-
nique universelle d'Ibn al-Atir (1160-1233) >°, le Kamil*. Complétée ou amendée par la suite,
elle a été utilisée par tous les auteurs postérieurs qui ont traité de la Sicile, sans exception. La
bonne qualité de 'information de cet auteur oriental tient A ce qu'il utilise des sources occi-
dentales qu'il ne cite pas explicitement. Des trois historiens qui lui sont postérieurs et abordent
I'histoire de la Sicile avec quelque détail, deux sont maghrébins, Ibn Idari (deuxi¢me moitié
du x111-premiéres décennies du siécle suivant) > et le célebre Ibn Haldin (1332-1406) %3, tandis
qual-Nuwayri (1278 ou 1283-1332), auteur d'une source trés riche pour notre sujet (Nihayat al-
‘arab), est égyptien.

Si l'influence d’Ibn al-Atir sur les chroniqueurs postérieurs est immense, les auteurs an-
térieurs, susceptibles de fournir des informations distinctes, ne sont guére nombreux. Deux
textes retiennent l'attention: al-Baladari (m. 892), dont l'ouvrage de magazi est peu prolixe
sur la Sicile pour des raisons chronologiques évidentes >4, et la Chronique de Cambridge, un
texte daté au x1° siécle dont on conserve deux versions indépendantes, I'une en grec et l'autre
en arabe?, la seconde s'interrompant a 'année 964-965 2°,

I1 faut souligner que les deux versions de la Chronique de Cambridge ne sont pas identiques
et qu’il n'y a pas non plus une version de référence a laquelle l'autre ajouterait des éléments;
toutefois, celle en arabe est plus compléte. On peut se demander si les deux textes ont été ré-
digés par un auteur unique, sans pouvoir avancer aujourd hui de réponse définitive. L'individu
quia composé le texte arabe date les événements selon ’Année du Monde byzantine, peut-étre
était-il donc chrétien et d'origine grecque. En outre, la précision des informations succinctes
que livre cette source suggére que son rédacteur était d'origine locale. Ce dernier point explique
que le texte offre une vision des événements assez originale.

Pour terminer sur les sources, il convient de souligner que toutes ne traitent pas de la Sicile
avec une égale précision. Al-Baladari, qui n'aborde que la premiére période de la domination
islamique de la Sicile, le fait en trois pages. La Chronique de Cambridge, entiérement consacrée

19. Nous ne détaillons ici que ce qui concerne les
chroniques les plus importantes pour notre sujet.
20. Sur Ibn al-Atir, nous nous contentons de ren-
voyer 4 Richards, « Introduction ».

21. Le Kamil (« Le parfait ») court de la création du
monde a I'année 1231; Ibn al-Atir, Kitab al-kamil.
22. Son Bayan (« Exposé ») se présente comme un
exposé analytique dont seule la premiére partie nous
intéresse ici: il s'agit en effet d'un résumé de I'histoire
ifrigiyenne entre 640 et 1205.

24. Al-Baladhiri, Futib al-Buldan («La conquéte
des pays »).

25, Pour la version arabe, cf. Biblioteca arabo-sicula,
vol. 1, p. 190-203 (cité désormais BAS, version arabe),
et pour les versions grecques Die byzantinischen
Kleinchroniken, p. 326-340.

26. Ce texte mériterait un réexamen, annoncé, pour
la version arabe conservée & Cambridge (la version
grecque est conservée a la BNF et 4 la Biblioteca
Vaticana) par Jeremy Johns.

23. Nous utiliserons ici le Kitab al-‘ibar («Livre
des considérations édifiantes ») d’Ibn Haldiin dans
I'édition de M. Amari, Biblioteca arabo-sicula.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF

a cette histoire, ne compte toutefois quune quinzaine de pages. En outre, son traitement anna-
listique explique que chaque année ne se voit consacrer quune ou deux lignes seulement. Ibn
al-Atir est plus disert, puisqu’il multiplie par dix ce nombre de pages; mais il est relativement
peu informé sur la période fatimide et plus prolixe  partir de la fin du x¢ siécle. Ibn Haldan,
en quatre-vingts pages, présente les mémes caractéristiques. En revanche, Ibn ‘Idari, qui
divise par deux ce volume, est relativement mieux informé sur la période aghlabide, tandis
qual-Nuwayri, qui consacre soixante-dix pages au sujet, livre plus d’éléments sur la période
fatimide, ce qu'explique probablement son accés 4 des sources égyptiennes.

Apres ce rapide passage en revue qui vise 2 donner  ces sources leur poids relatif, exposons
briévement ce qu'elles disent des groupes ethniques en Sicile *”.

Les chroniques et la composition ethnique de la Sicile
sous la domination islamique

Les chroniques arabes évoquées ont opéré une sélection trés nette dans le matériau historique
qui était a leur disposition. Se concentrant sur les combats entre musulmans et chrétiens, elles
ne décrivent les événements intérieurs que pour expliquer le ralentissement ou l'accélération de
la progression musulmane, et encore trés succinctement. Or, si peu de chroniques datant de la
période haute de I'histoire du Maghreb — dont la Sicile est congue comme une partie — nous sont
parvenues, ce tri n'est pas seulement di 4 'absence d'une historiographie en arabe sur la Sicile
ou 4 l'effet du temps. En effet, des chroniques centrées sur ['histoire sicilienne et ifrigiyenne,
aujourd hui disparues, étaient connues jusqu'a une période relativement tardive >®,

Sil'on compare les passages sur la Sicile aux textes sur le Maghreb, en particulier sur I'Ifrigiya,
etsur al-Andalus, pour la méme époque, un autre trait frappant est I'absence des Berbéres*° et, en
général, des références tribales °, Ces deux éléments ne sont évoqués quen filigrane lors de crises
politiques internes, y compris chez Ibn Halduan, véritable théoricien de I'importance du facteur
tribal dansI'histoire en général, et plus précisément del'élément berbére au Maghreb ¥, méme si
chez cet auteur le trait est atténué. Sont encore moins visibles, s'il est possible, deux groupes que
l'on s'attendrait A rencontrer: d'une part, les mawali, qui, tout en jouant un rdle moindre dans

27. Nous nous permettons de renvoyer a Nef, «Les  pas moins frappante. Par contraste, on se référera a

armées arabo-musulmanes ». al-Andalus et 4 ce qu'en dit M. Fierro dans l'article

28. Ainsi de l'ouvrage d’al-Raqiq, sur lequel la bi-
bliographie est abondante (cf. Talbi, « Un nouveau
fragment »), des ouvrages d’'Ibn al-Gazzar (m.1004),
sur lequel on peut voir Saidi, « Introduction », ou de
celui du Ziride Ibn Saddad, auteur d’'une histoire
de Kairouan mais aussi d'une chronique de la Sicile,
citées en particulier par Ibn ‘Idari et Ibn al-Atir:
cf. Johns, Arabic Administration, p. 87-88.

29. On sait que ceux-ci sont sous-représentés
dans les chroniques d'origine maghrébine, leur
quasi-absence dans les textes sur la Sicile n'en est

inclus dans ce méme volume.

30. Jeprécise que par « référence tribale », il ne sagit
pas de suggérer l'existence de structures tribales for-
tes. Rien de tel napparait en effet dans les sources
et les modes d'intégration a tel ou tel groupe qui se
définit comme « tribal » sont multiples: lien de clien-
téle, affiliation en raison de logiques partisanes, etc.,
comme l'a bien rappelé, pour al-Andalus, E. Manzano
Moreno, Conquistadores, p. 129-153.

31. Cf. Martinez-Gros, Ibn Khaldin.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64

LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

I'Occident musulman qu'en Orient, sont mentionnés en al-Andalus 3? ou au Maghreb ; d’autre
q g

part, les Esclavons, abondamment évoqués pour le reste de 'Occident musulman 3.

Cela est particulierement net dans I’évocation de la composition des troupes qui conquiérent

p P pesq q
la Sicile 34, si l'on excepte al-Baladiiri et la Chronique de Cambridge, les deux chroniques les
q g q
plus anciennes 2 traiter de la Sicile, qui accordent plus d’importance A cette question. Dans
les chroniques postérieures, prévaut 'opposition « musulmans» (qui renvoient a l'armée de
ques p p PP q

conquéte) / « chrétiens» (Ram). Il est probable que joue ici la distance temporelle qui sépare
le déroulement de la conquéte de la rédaction des sources prises en examen, d’autant que les
chroniques les plus précises (Ibn al-Atir en particulier) sont rédigées alors que la Sicile n'est
plus sous domination islamique depuis plus d'un siécle. Elle n'est donc évoquée que comme
le cadre de combats victorieux passés, au moment ol se déroulent les croisades. Elle est ainsi
présentée comme un exemple a 'heure o1 se met en place en Orient la contre-offensive arabo-
musulmane qu'Ibn al-Atir soutient.

Néanmoins, lorsque les événements intérieurs sont évoqués, toujours en relation avec la
lutte contre les chrétiens, on I'a vu, les références aux groupes ethniques se multiplient.

group q p

La dichotomie Arabes/Berbéres jusqu’a la fin du x© siécle

Le choix des historiens, et avant tout de Michele Amari, de mettre en exergue les tensions
entre Arabes et Berbéres, a probablement été influencé par les interprétations d'Ibn Haldan.
Les historiens du xx¢ siécle, Mohamed Talbi excepté, ont suivi sur ce point la Storia dei
Musulmani di Sicilia qui tend A identifier les Berbeéres 4 la région d’Agrigente et 2 les opposer aux
Palermitains pro-arabes 3. Toutefois, ce point n'est pas le mieux établi de sa démonstration 3°
et ses choix politiques et idéologiques jouent ici A plein3”. On reviendra donc aux textes en

32. Cf. Fierro, « Mawdli and muwalladian ».

33. Et en particulier, 13 encore, pour al-Andalus.
Cf. Oliver, « Sobre el significado », et Sato, « Slave
elites and the Saqaliba ».

34. Leseul passage qui, dans les chroniques évoquées,
souligne la diversité des troupes, est celui qui relate
leur intervention initiale en Sicile, 3 dessein, de ma-
niére 4 insister sur l'élan qui porte cette opération.
Ibn ‘Idari, Bayan, dans BAS, version arabe, vol. 1,
p- 408-409.

35. Cf. Talbi, L’émirat. Cette assertion, qui ne sap-
puie sur rien de précis dans les sources, est reprise
en cheeur, sans preuve supplémentaire. Pour une
possible explication, cf. note 38.

36. Comme M. Amaril'indique lui-méme l'essentiel
des données qu'il utilise pour explorer la composition
delapopulation sont toponymiques, cf. Amari, Storia,
vol. 2, p. 22.

37. Cf., par exemple, ce passage: « Arabes et Berbe-
res donc: voila la profonde et irrémédiable division

de la colonie sicilienne (...). En fait, les émirs de
l'armée sicilienne étaient de sang arabe, comme les
princes aghlabides; de sang arabe et persan étaient
les docteurs, les notables et la plus grande partie des
cavaliers du gund; en outre, lorgueil et la cupidité
des nobles ne pouvaient prendre fin en Sicile et ils
ne pouvaient oublier ceux de leur sang qui étaient
restés en Afrique. Les Berbéres, quant 3 eux, ne se
considéraient pas comme moins valables: conscients
de leur nombre, de leur valeur, des droits tenant a
l'islam et 4 la nature. Un observateur moderne et sa-
gace, le général Daumas, notant la différence entre les
institutions sociales des Arabes et celles des Berbéres,
et traitant en particulier de la Grande Kabylie (...) a
bien dépeint cette nation par l'expression de « Suisse
sauvage ». Cantons et villages, selon ses dires, forment
des unités politiques; ils se rassemblent dans des
ligues plus ou moins durables: petites républiques
démocratiques, ol chacun a voix au chapitre; des
magistratures électives, de bréve durée et de peu

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF 65

distinguant les périodes aghlabide et fatimide, la question ne se posant pas exactement dans
les mémes termes au 1x° et au x*© siécle. En revanche, la période immédiatement antérieure 2
la conquéte normande sera examinée A part.

Les seuls auteurs qui reflétent nettement les tensions entre les Arabes et les Berbéres au
sein de 'armée sont I'anonyme de la Chronique de Cambridge et, exceptionnellement, Ibn ‘Idari.
Les références sont les suivantes pour le 1x® siécle:

— 886-887: premiére guerre entre le gund3® et les Berbéres. Source : Chronique de Cambridge
(CC)%;

— 895-896: tréve de 40 mois entre musulmans de Sicile et Ram-s; une des clauses pré-
cise que 1000 musulmans seront libérés tous les trois mois, en alternant Arabes et Berbéres.
Source: Ibn ‘Idari*°;

— En 897-898 : nouvel affrontement entre Berbéres et Arabes. Sources: CC# et Ibn ‘Idari+*.

Ces mentions sont donc rares, y compris dans les chroniques qui les évoquent. Surtout,
elles ne se prolongent pas au-dela de la fin du 1x¢ siécle, reflétant, d'une part, les liens entre les
Fatimides et certains groupes berbeéres et, d‘autre part, probablement, une évolution politique
qui ameéne les oppositions internes a l'espace insulaire A sexprimer d'une maniére différente.
Constatons, enfin, que l'essentiel des fonctions politiques et militaires est assuré, jusqu'a la
fin du 1x¢ siecle, par des personnages qui sont définis et s'auto-définissent comme «arabes »
et liés étroitement 2 la dynastie aghlabide ifrigiyenne 4.

Avec l'avénement des Fatimides, le changement est notable : les Berbéres font leur entrée
dans les sources qui ont trait a la Sicile, méme s'ils demeurent discrets. Cela tient essentielle-
ment au soutien apporté par les Kutama aux Fatimides dans leur conquéte, un soutien diiment
récompensé #*, Aussi 'opposition aux Fatimides, qui se manifeste dans un premier temps
dans I'ile au début du x¢ siecle, prend-elle une coloration fortement anti-berbeére, méme si les
sources les plus précoces *5 et le Kamil d’Ibn al-Atir taisent ce point.

d’autorité; des maisons nobles qui prennent la téte
des ligues mais plus en raison de leur réputation que
par droit (...) » (ibid., p. 26-27). Ces conceptions ex-
pliquent que l'auteur percoive dans toutes les tensions
entre Arabes et Berbéres les manifestations d'un désir
de liberté et une aspiration a I'égalité portés par les
Berbéres. On peut penser que la division qu’établit
M. Amari entre une Palerme arabe et une Agrigente
berbére, quaucune chronique ne vient conforter, tient
a ce que Palerme était le siége du gouvernement, qui
se définissait comme « arabe ». Or, les Arabes sont
des nobles pour I'historien sicilien, ce qui faisait
d’Agrigente, lors de ses rébellions contre la capitale
insulaire, le parangon du « berbérisme » aux yeux de
cerépublicain, alors méme que les oppositions entre
les deux villes pourraient avoir été motivées par bien
d’autres questions.

38. Gund renvoie dans un contexte ifrigiyen aux
conquérants arabo-musulmans qui forment par la
suite le noyau, les cadres de 'armée. Ils se définissent
et sont percus comme « arabes » jusqu’au x® siécle.
39. BAS, version arabe, vol. 1, p. 193.

40. BAS, version arabe, vol. 1, p. 416.

41. BAS, version arabe, vol. 1, p. 193.

42, Cet épisode est le seul événement de ce type
mentionné par Ibn ‘Idari, qui le date, toutefois, de
898-99; BAS, version arabe, vol. 1, p. 417.

43. Cf. Nef, « Les armées arabo-musulmanes ».

44. Surles Kutama, cf. Dachraoui, Le califat fatimide,
p- 364-367.

45. Ainsidela Chronique de Cambridge, dont on peut
se demander si, rédigée sous les Fatimides, elle n'est
pas favorable 4 cette dynastie.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

Clest, en effet, Ibn Haldtan qui livre I'information: Ibn Abi Hinzir, le premier émir en-
voyé en Sicile par les Fatimides était un Kutima4°, Son adversaire, choisi par les Siciliens
et reconnu par le calife abbasside de Baghdad, Ibn Qurhub, est non seulement un tenant du
parti pro-aghlabide, mais se définit lui-méme comme un Arabe, et descend, qui plus est, d'un
conquérant de Syracuse. Cette dimension ethnique est renforcée par le fait que son fils, ‘Alj,
envoyé assiéger Taormine, doit faire face a la rébellion de ses troupes et n'est sauvé, précise Ibn
al-Atir (qui se laisse aller, une fois n'est pas coutume, A une notation de ce genre), que grice a
l'action des « Arabes » au sein de I'armée +7.

Apreéslamort d'Ibn Qurhub en 916-917, les Berbéres Kutima sont cités au sein des troupes,
mais le commandement militaire, qui coincide avec le gouvernorat de1'ile, se définit clairement
comme arabe *%, ce qui ne l'empéche pas de sopposer 4 d'autres groupes se définissant de la
méme maniére pour asseoir plus fortement le controle fatimide dans I'le.

Les tensions ne réapparaissent qu’ épisodiquement. Ainsi en 969-970, quand Yais, qui est
le mawla d'un émir kalbide, est envoyé comme gouverneur en Sicile. Se déroule alors en effet
un combat qui oppose, dans l'arsenal de Palerme, les mawali des Kutama (une des rares oc-
currences de ce terme pour la Sicile) et les gabila-s, cest-a-dire les tribus ou fractions de tribus,
sous-entendu «arabes ». Or, ces troubles s'étendent a Syracuse, ol cette opposition semble
également opératoire*?. La logique partisane d’affrontement entre bénéficiaires des faveurs
des gouverneurs aghlabides et soutiens des Fatimides est ici tout 2 fait claire *°.

Les sources définissent donc des groupes comme berbéres ou arabes, ou bien par une
référence plus précisément tribale, uniquement pour renvoyer 2 l'affrontement de factions
pour le contréle des postes politiques et militaires.

I1 est une autre opposition que l'on ne reléve pour la période haute que dans la Chronique
de Cambridge: celle entre « Africains » et « Siciliens ».

Africains et Siciliens dans la Chronique de Cambridge

La Chronique de Cambridge est la seule 4 évoquer le groupe des « Siciliens » (al-Sigilliyan),
nettement distingués des Rim-s, lors d'une rébellion *. Ils apparaissent aussi réguliérement dans
les rangs de 'armée qui affronte les chrétiens, aux cotés des Ifriqiyens, dont ils sont distingués 5.
Or, si le terme de « Siqilliyiin » peut signifier aussi bien « Siciliens » que « Palermitains », le

46. F. Dachraoui, qui avance une ascendance arabe
du personnage, ne se référe pas i une source précise
pour soutenir son assertion, cf. Dachraoui, Le califat
fatimide, p. 136.

47. Ibnal-Atir, al-Kamil, in BAS, version arabe, vol. 1,
p- 296.

48. On se reportera sur ce point & Nef, « Les armées
arabo-musulmanes ».

49. Par exemple, Ibn al-Atir, al-Kamil, in BAS, ver-
sion arabe, vol. 1, p. 308-309.

50. Linterprétation de ces troubles comme la mani-
festation de tensions entre Arabes du Nord (Tabari)
et du Sud (Kalbides) avancée par F. Dachraoui estun
peu rapide (cf. Le califat fatimide, p. 215).

51. Cette distinction intervient au cours d’'une ré-
bellion qui se déroule en 889-890 contre l'autorité
musulmane d'origine ifrigiyenne qui contrdle la Sicile
et qui se définit comme arabe: BAS, vol. 1, version
arabe, p. 193.

52, Clest le cas en 950-951 contre la Calabre (BAS,
version arabe, vol. 1, p. 200) et en 961-62, contre
Taormine (BAS, version arabe, vol. 1, p. 202).

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF

nom Sigilliya désignant non seulement la Sicile mais aussi la capitale insulaire, il ne souffre ici
d’aucune ambiguité car la version grecque confirme la signification de « Siciliens 3 ». Cela sem-
ble suggerer que l'organisation des contingents maintenait la séparation entre les combattants
locaux ralliés aux conquérants et ceux venus d'Ifriqiya, ce qui ne serait guére surprenant dans
le contexte d'une armée islamique 5. Ces Siciliens semblent, en outre, convertis a I'islam.

Cette distinction est absente des autres chroniques pour la période haute, mais on la
retrouve en une occasion, juste avant le passage de I'ile sous la domination chrétienne des
Hauteville, dans I'ensemble des sources.

Les événements des décennies 1015-1035 et leur interprétation

Les événements peuvent étre regroupés en deux phases chronologiques distinctes: une
premiére série se déroule entre 1014 et 1015 et la seconde au milieu des années 1030.

Les faits

Le premier épisode débute en 1014 et oppose des représentants de la dynastie kalbide pla-
cée A la téte de la Sicile par les Fatimides en 948. A cette date, en effet, Ga'far remplace son
pére Yusuf, frappé d’hémiplégie, comme émir de Sicile. Il fait alors face 4 la rivalité de son
frere ‘Ali. Or, Ibn al-Atir précise que ‘Ali se rebelle, soutenu par des Berberes et des esclaves
(wa a‘anabu gam min al-barbar wa-1-abid %) ; une version reprise par tous les auteurs aprés lui
quasiment mot pour mot. Les deux fréres saffrontent alors dans un combat sanglant au cours
duquel de nombreux Berbéres et esclaves sont tués *°. Alissue de la répression, ‘Ali est exécuté.
Ce qui suit est plus étonnant: Ga‘far aurait donné l'ordre d'expulser tous les Berbéres et de
mettre 3 mort les esclaves survivants 7. Ce faisant, il aurait augmenté la place des « Siciliens »
au sein du gund, amenuisant d’autant l'armée %%, ce qui encouragea les révoltes. Toutefois, par
la suite, des mesures trés impopulaires prises par Gafar expliquent qu'il soit contraint de
quitter 'ile avec son pére en 1019 pour I'Egypte 59,

53. Ainsi des trois mentions que 'on trouve dans la 56. BAS version arabe, vol. 1, p. 316.

version arabe, BAS, version arabe, vol. 1, p. 194, que
l'on retrouve en grec, cf. Die byzantinischen Klein-
chroniken, p. 335-336, tandis que les mentions de la
BAS, version arabe, vol. 1, p. 195, correspondent 2
des passages de la chronique qui napparaissent pas
dans le texte grec.

54. Unesituation qui rappelle le cas des Berbéres au
Maghrebaumomentdelaconquétearabo-musulmane
ou bien celui d’al-Andalus. Cf,, pour le Maghreb, par
exemple, Djait, « La conquéte arabe du Maghreb »,
spécialement p. 31.

55. P.316; M. Amari traduit par «esclaves noirs»
P+ 442, ce qui est probable mais pas certain. Le reste
du texte emploie les deux mémes termes (ibid.).

57. Waamara Ga'far bina’idhin an yunfa kull barbari
bi-l-gazira fa nufa il Ifrigiya wa amara bi-qatl al-‘abid
fa qutila ‘an abiribum (« Ga‘far ordonna alors que
tous les Berbéres soient expulsés de I'ile et ils furent
expulsés vers I'Ifrigiya. Il donna l'ordre ensuite de
tuer tous les esclaves et ils furent tués jusqu’au det-
nier »), ibid., p. 316.

58. Wa ga‘ala gundabu kullubum min abli Siqilliya
fa qilla al-‘askar bi-l-gazira (« 1l désigna pour faire
partie de son gund, des représentants de la population
sicilienne et diminua (le nombre de) soldats dans
l'ile »), ibid.

59. Ibid.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

Le deuxieme épisode se déroule sous I'émirat d'al-Ahal, autre fils de Yusaf, qui gouverne
I'ile aprés l'exil de ce dernier et de Ga‘far. Al-Ahal est présenté comme trés vertueux *° et zélé
dans le gibad contre les chrétiens de I'Ttalie méridionale. Toutefois, & une date qui n'est pas
précisée mais qui doit se situer vers 1034-1035, si l'on en croit la datation d’événements immé-
diatement postérieurs dans le temps, il cherche visiblement a renforcer son pouvoir, sans que
les raisons de cette initiative soient trés claires. Sa stratégie repose alors sur I'opposition de
groupes distincts. Il se tourne d’abord vers les « Siciliens » & qui il propose de les libérer des
« Africains ® ». Or, les Siciliens refusent en arguant qu'ils ne peuvent se retourner contre leurs
fréres A qui ils sont liés par de nombreux liens de famille ®2. Ce refus ameéne Ga‘far A faire la
proposition symétriquement opposée aux « Africains ®*», qui acceptent. L'émir leur assure
donc I'immunité fiscale de leurs biens et accable les Siciliens du harag, comme s'ils étaient des
dimmi-s °*, Toutefois, les Siciliens, furieux du traitement qu'ils subissent, vont se plaindre au
calife fatimide en menacant, s'il ne les entend pas, de faire appel aux Ram-s. Le calife envoie
une armée menée par son fils ‘Abd Allih quil'emporte sur les Africains, tandis que les Siciliens
sont accusés de s'étre ainsi soumis a d'autres %>, Larmée est alors mise en déroute et la Sicile
se divise en trois gouvernements autonomes °.

Que faire de ces deux épisodes qui semblent sopposer diamétralement  ce qu'avancaient
jusqu'ici les chroniques au sujet de la Sicile ? A quoi peuvent bien renvoyer les vocables « Siciliens »
et « Africains », surtout a une date si tardive ? et pourquoi ces groupes n’apparaissent—ils dans
les sources que pour cette période (sil'on exclut la Chronique de Cambridge qui décrit les débuts
de la période islamique) ?

Interprétation de Michele Amari et nouvelles hypothéses

La lecture de la derniére série d’événements par Michele Amari reprend les éléments de
son interprétation exposés plus haut. Il ne peut sagir, pour lui, que d'une opposition entre
autochtones et Africains. On peut méme dire que cet épisode final lui permet enfin d’asseoir
une lecture que rien ne soutenait dans les sources arabes jusque-1a, méme si cela ne va pas
sans contorsion ni sans distorsion du texte °7, En effet, si Michele Amari finit par identifier les

60. Ibid.

61. Tumma inna al-Abal gama‘a abl Sigilliya wa qala:
Ubibbu an afragukum min al-Ifriqiyin al-ladina qad
darikakum fi biladikum wa al-ra’y ibragubum (« Puis
al-Ahal rassembla les Siciliens et leur dit:“J’aimerais
vous débarrasser des Ifriqiyens qui ont partagé avec
vous [les ressources] de votre pays; [mon] intention
est de les chasser”»), ibid.

62. Fa qala qad sabarnabum wa sarna Sayan wabidan
(«Mais ils dirent “Nous sommes liés par des liens
matrimoniaux avec eux et nous sommes devenus une
seule et méme chose”»), p. 317

63. Ibid.

64. Fagama‘abum bawlabu fa kana yahmiamlakahum
wa yabud al-barag min amlak abl Sigilliya («11 les

rassembla autour de lui et protégea leurs biens;illeva
le harag sur les propriétés des Siciliens »), ibid.

65. Ibid.

66. Ibid.

67. « Aumilieu de ces désignations vagues, diverses
et & premiére vue contradictoires, il faut identifier
le facteur qui entraina l'ultime effondrement de la
Sicile musulmane. Au cours des premiers siécles
de I'hégire, les gund prennent normalement leur
nom de la région ou ils séjournent: “les Syriens’,
“les Egyptiens”, “les Khurasaniens” qui continuent
vers 'Afrique et I'Espagne, sont les contingents des
Arabes de Syrie, d'Egypte, du Khurasan, mélés 2
leurs affranchis originaires des peuples vaincus. On
pouvait donc appeler, vers I'an 1000, Siciliens les

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ANNLIESE NEF

« Siciliens » aux représentants des autochtones islamisés, ce qui semble bien étre la signification
du vocable dans le texte, il ne s'interroge pas sur la réponse des « Siciliens » qui montre bien
que la situation est plus complexe que ne le voudrait la division entre conquérants et conquis,
nobles et peuple.

Les Siciliens arguent en effet de leurs liens multiples, y compris matrimoniaux, avec les
« Africains ». La question est donc autre: il sagit moins d'identifier ces différents groupes que
de se demander pourquoi ils apparaissent dans les sources a ce moment de I'histoire de la Sicile
islamique. La proposition d’al-Ahal est en effet relativement invraisemblable, tout comme
l'est la volonté de chasser tous les Berbéres de 'ile ou de tuer tous les esclaves, pour limiter le
recrutement du gund aux « Siciliens » dans I'épisode précédent. Toutefois, pour incroyables
que soient ces récits, leur tonalité et leur fonction sont les mémes. Il sagit comme le précise,
avec justesse, Michele Amari d'expliquer I'échec final de la Sicile islamique et sa conquéte
par les Francs. De fait, les deux épisodes apparaissent dans un paragraphe du Kamil intitulé
« Comment les Francs semparérent de la Sicile ».

L'exemple paralléle d’al-Andalus est bien choisi par Michele Amari. Il sagit, en effet,
d’un argument récurrent des chroniques arabo-musulmanes: trés souvent, lorsque des trou-
bles éclatent dans une région périphérique, il est avancé. Ainsi, en se limitant a4 I'Occident
musulman, des soulévements berbéres au Maghreb aux premiers temps de la domination is-
lamique, ou des rébellions contre le califat en al-Andalus, tous ces épisodes étant relatés dans
des sources tardives qui développent donc une interprétation a posteriori, susceptible d’étre
adaptée a des contextes différents. Ce sont moins les abus du nouveau gouvernement qui sont
dénoncés, sil'on en croit les chroniqueurs, que 'insuffisante intégration des conquis aux élites

descendants des premiers conquérants arabes du
pays, et “Africains” les enfants de ceux qui étaient
venus lors de la chute de la dynastie aglabide (910)
et de l'avénement des Kalbides (948), mais aussi
de ceux qui avaient été chassés par la faim et les
persécutions religieuses de I'Afrique (1004-1019).
Mais, si l'on cherche a faire coincider cette idée avec
le contenu de la chronique, elle sadapte seulement
partiellement. Que les Africains participent a la vie
du pays, c’est-a-dire aux offices publics et aux revenus
militaires, peut étre accepté; on pourrait admettre,
plus largement, leur participation i la propriété ter-
ritoriale; mais il est difficile de croire que quelques
familles de réfugiés et d’aventuriers représentaient
un tel groupe qu’al-Ahal ait pu sappuyer sur eux
contre l'antique noblesse et le peuple musulman de
l'ile. Il me parait invraisemblable qu'un prince arabe
desangnoble rabaisse au rang dela ra“iya ou plebe, la
fleur de la noblesse, en ‘éliminant du gund, puisque
clest ce que signifie le mot « chasser » utilisé dans
le texte, et non « chasser du pays ». Il est tout aussi

invraisemblable que celui-ci ait levé le barag sur les
domaines de l'ancienne noblesse et en ait exempté
la nouvelle: une telle injustice ne pouvait traverser
lesprit d'un tyran musulman. Mais si nous entendons
les choses selon notre usage, « Siciliens » renvoyant
aux descendants des anciens habitants éduqués dans
lislamisme et « Africains » aux descendants du gund
d’Afrique établis dans I'ile au cours du temps, les
mots identifient justement les origines et le texte se
comprend bien. [...] On repére ainsi en Sicile une
génération d’hommes qui ne pouvaient y manquer;
celle qu'en Espagne on avait appelée muwalladin
et qui accéléra la dissolution du califat. [...] La dis-
tinction entre “Africains” et “Siciliens” renvoie en
réalité aux vainqueurs et aux vaincus, aux nobles et
au peuple: comme dans chaque pays conquis, quand
croit le mélange de la population, croit également la
distinction en classes: en Italie, les Italiens devenus
le peuple et les Lombards noblesse; en France les
Gaulois et les Francs ; en Angleterre, les Saxons et les
Normands », Amari, Storia, vol. 2, p. 245-247.

69

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

arabo-musulmanes, qui creusent ainsi leur propre tombe. De ce point de vue, le refus sicilien,
qui contraste avec l'acceptation des Africains, est parfaitement attendu. Toute la question
devient donc de savoir dans quelle mesure il ne s'agit pas d'un topos de I'historiographie arabo-
musulmane et il conviendrait pour y répondre de reprendre la question de maniére globale et
comparative (en y intégrant les régions persanophones), ce qui ne peut étre fait dans le cadre
de cette étude. Il est certain, en revanche, que dans le cas sicilien, I'irruption de ce théme,
en fin de course, sans préavis, ne convainc guere : Ibn al-Atir semble plaquer sur la situation
sicilienne un argument utilisé dans d’autres contextes. L' épisode, indubitablement paradig-
matique, est quasiment carricatural, ce qui ne présume pas, bien entendu de la composition
de la population et/ou du gund.

I1y a donc bien peu a tirer des chroniques en langue arabe A propos de la composition de
la population sicilienne et de la répartition des groupes ethniques dans le cadre insulaire sous
la domination islamique. La question n'est pas abordée par les chroniqueurs. En revanche, leur
interprétation de I'échec sicilien repose sur 1'idée d'une intégration manquée des différents
groupes ethniques qui se cotoient dans le cadre insulaire A cette époque : la dimension ethnique
napparait donc qu'ala veille de la fin. Elle conforte la lecture des historiens des x1x®-xx¢ siécles
méme si, en réalité, les conceptions des auteurs arabo-musulmans se plient difficilement 4 leur
questionnement et a leur cadre interprétatif.

Ce type d’analyse n'est pas limité au cas sicilien dans les sources islamiques et il convien-
drait donc de comparer ce dernier de maniére beaucoup plus serrée avec ce qui est rapporté
pour d'autres régions: Maghreb, Iran®, al-Andalus, car si ce facteur est avancé de maniére
récurrente, comme une sorte de topos, il ne prend pas toujours une forme identique. Pour la
Sicile islamique, il apparait d’autant plus topique quaucun phénoméne de su‘ubiya, comme
dans les régions persanophones, ou de tayfas « ethniques », comme en al-Andalus, n'est rap-
porté A son sujet .

Cette relecture des sources devrait amener a poser différemment la question de 1’évolution
culturelle de la population insulaire sous la domination islamique, sans chercher a établir de
lien avec la composition de cette méme population. Enfin, et cette question est liée a la pré-
cédente, il convient de s'interroger plus avant sur le petit nombre de mawali et de saqaliba en
Sicile durant la période islamique.

68. Cf. P. Crone, « Post-Colonialism... », p. 14-15. leur essor a partir du premier tiers du x1° siécle en
69. Les trois gouvernements régionaux qui prennent  Sicile ne sont pas caractérisés de cette maniére.

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Références bibliographiques

Sources

Al-Baladhari, Futah al-Buldan, éd. M.]. De Goeje, Brill,
Leyde, 1968.

Biblioteca arabo-sicula, éd. M. Amari, rééd. revue par
U. Rizzitano, Accademia nazionale di Scienze,
Lettere e Arti di Palermo, Palerme, 1988
(Edizione nazionale delle opere di Michele
Amari — Serie arabistica).

Die byzantinischen Kleinchroniken, éd. P. Schreiner,
vol. 1, Einleitung und Texte, Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften, Vienne, 1975
(Corpus fontium historiae Byzantinae, 12,
Series Vindobonensis).

Carteggio di Michele Amari raccolto e postillato
collelogio di lui letto nellaccademia della Crusca,
éd. A. dAncona, Ed. Roux, Turin, 1896.

Etudes

Amari, Michele, Storia dei Musulmani di Sicilia,
premiére éd. 1854-1872, Felice Le Monnier,
Florence, 2002.

Chiarelli, Leonard, « Sicily during the Fatimid Age »,
Ph. D. University of Utah, 1986.

Crone, Patricia, « Post-colonialism in Tenth-Century
Iran », Der Islam, 83/1, 2006, p. 2-38.

Dachraoui, Ferhat, Le califat fatimide au Maghreb,
Société tunisienne de diffusion, Tunis, 1981.

Djait, Hichem, « La conquéte arabe du Maghreb
(27-86 H./647-705 apr. J.-C.) », repris dans
La fondation du Maghreb islamique, Sfax, 2004,
p- 11-34.

Fierro, Maribel, « Mawali and muwalladin in
al-Andalus (Second/Eighth-Fourth/Tenth
Centuries) », dans M. Bernards et J. Nawas
(éd.), Patronate and Patronage in Early and
Classical Islam, Brill, Leyde, p. 195-245.

Giarrizzo, Giuseppe, « Introduzione » 3 Amari, Michele,
Storia dei Musulmani di Sicilia, premiére
éd. 1854-1872, Felice Le Monnier, Florence,
2002.

Guichard, Pierre, Structures sociales orientales et
occidentales dans UEspagne musulmane, Mouton-
EHESS, Paris-La Haye, 1977.

Johns, Jeremy, Arabic Administration in Norman Sicily:
The Royal Diwan, Cambridge University Press,
Cambridge, 2002.

ANNLIESE NEF

Ibn al-Atir, Kitab al-kamil, éd. C.J. Tornberg, Brill,
Leyde, 1851-1876.

Ibn ‘Idari, Histoire de IAfrique du Nord et de
I'Espagne musulmane intitulée Kitab al-Bayan,
éd. G.S. Colin et E. Levi-Provengal, Brill,
Leyde, 1948-1951.

Ibn Haldon, Kitab al-‘Ibar, éd. N. al-Hurini,

Le Caire, 1867.

W. Mc Guckin de Slane trad., Histoire des Berbéres
et des dynasties musulmanes de I'Afrique
septentrionale par Ibn Khaldoun, Imprimerie du
gouvernement, Alger, 1852-18506.

Prolégomenes d’Ebn Khaldoun, éd. E.-M. Quatremére,
éd. B. Duprat, Paris, 1858.

Al-Nuwayri, Nibayat al-‘arab, Le Caire, 1955-1985.

Manzano Moreno, Eduardo, Conquistadores, emires y
califas. Los Omeyas y la formacion de al-Andalus,
Critica, Barcelone, 2006.

Martinez Gros, Gabriel, Lidentité andalouse, Sindbad-
Actes Sud, Atles, 1997.

—, Ibn Khaldan et les sept vies de l'islam, Sindbad-Actes
Sud, Arles, 2006.

Maurici, Ferdinando, Breve storia degli Arabi in Sicilia,
Flaccovio, Palerme, 1995.

Metcalfe, Alex, Muslims and Christians in Norman
Sicily. Arabic Speakers and the End of Islam,
Routledge Curzon, Londres — New York, 2003.

Nef, Annliese, « Les armées arabo-musulmanes en
Sicile et en Italie du Sud (1xe-x¢ siécles) :
composition des troupes et silences
des sources », dans Guerre et société,
éd.].-C. Cheynet, sous presse (PUPS).

—, « Michele Amari ou I'histoire inventée de la
Sicile islamique: réflexions sur la Storia dei
Musulmani di Sicilia », dans Cycle Maghreb-
Italie: des passeurs médiévaux a lorientalisme
moderne. II, L'ltalie et le Maghreb & 'beure de
lorientalisme romantique et positiviste (1700-1900).
Un savoir en cours de redéfinition, éd. B. Grévin,
sous presse (Ecole frangaise de Rome).

71

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 LA DESIGNATION DES GROUPES ETHNIQUES DE LA SICILE ISLAMIQUE

—, « Premiéres réflexions sur lemploi et la place dans Slave Elites in the Middle East and
de la nisba tribale dans les dénominations Africa. A Comparative Study, éd. M. Toru
individuelles en Sicile (1x¢-x11¢ siécle) », dans et J.E. Philips, Kegan Paul International,
les Actes de la table ronde “Des noms et des Londres — New York, 2000, p. 25-40.
hommes”, Sources et travaux historiques 45-46, Savage, Elizabeth, A Gateway to Hell, a Gateway to
1996, p. 71-78. Paradise. The North African Response to the

Nef, Annliese et Vivien Prigent « Per una nuova storia Arab Conquest, Princeton University Press,
dell'altomedioevo siciliano », Storica, 35-36, anno Princeton, 1997 (Studies in Late Antiquity
XII, 2006 (publié en janvier 2008), p. 9-64. and Early Islam 7).

Oliver Perez, Dolores, « Sobre el significado de Storia della Sicilia. 2. Dal Tardo Impero romano al 1350,
mawla dentro de la historia de al-Andalus », éd. F. Benigno et G. Giarrizzo, Laterza,
al-Qantara 22, 2001, p. 321-344. Rome-Bari, 1999.

Richards, Donald Sidney, “Introduction’, dans The Talbi, Mohamed, L'émirat aghlabide : Histoire politique,
Chronicle of Ibn al-Athir for the Crusading Period Adrien Maisonneuve, Paris, 1966.
from Al-Kamil fr'l-Ta’rikh. Part 1. The Year —, «Un nouveau fragment de I'Histoire de I'Occident
491-541/1097-1146. The Coming of the Franks and musulman (62-196/682-812). L Epopée
the Muslim Response, Aldershot Ashgate, 2006. d’al-Kahina », 1¢ éd. 1971, repris dans Etudes

Saidi, Omar, « Introduction » au Kitab ‘Uyan, Ifead, d’histoire ifrigiyenne et de la civilisation
Damas, 1972. musulmane médiévale, Publications de

Sato, Kentaro, « Slave Elites and the Saqaliba l'université de Tunis, Tunis, 1982, p. 125-169.

in al-Andalus in the Umayyad Period »,

Anlsl 42 (2008), p. 57-72 Annliese Nef
La désignation des groupes ethniques de la Sicile islamique dans les chroniques en langue arabe : source d’information ou topos ?
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

