MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 42 (2008), p. 1-28
Cyrille Aillet

Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-
IVe/Vllle-Xe siecles).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Frontiére religieuse et catégorisation sociale
des convertis en al-Andalus

1e-1ve/virre-xe siecles

ANs un article récent, Maribel Fierro remarque qu'il ny a pratiquement pas de « récits

de conversion » en al-Andalus, comme d’ailleurs dans d'autres régions du dar al-Islam

médiéval’, Effectivement, la conversion ne se raconte guére dans les sources arabes,
sinon pour illustrer le caractére triomphateur des conquétes, ouvrant les pays dominés a l'islam.
On considére méme, presque comme un dogme, que le monde musulman ignore tout prosély-
tisme, 4 I'inverse du christianisme, et l'on sous-estime généralement les formes de contrainte
ou de pression sociale qui ont pu agir en faveur du passage a I'islam.

Dans les sources andalouses, le théme de la conversion joue cependant un réle important
dans la peinture des deux premiers siécles qui suivirent la conquéte. On ne recueille il est
vrai que peu de récits, mais ceux-ci agissent comme des marqueurs temporels, dessinant
deux tournants historiques: la conquéte et le califat, soit deux moments dans la conversion
d’al-Andalus 2 un islam unifié par les Omeyyades. De plus, le dossier de la conversion sen-
richit de 'apport des sources latines écrites 3 Cordoue vers le milieu du 1x¢ siécle. Ces textes
hagiographiques réservent une large place au probléme de la frontiére religieuse, car il est vrai
que dans le christianisme, et en particulier dans les textes apologétiques, la conversion se dit.
La comparaison entre deux discours fondés sur des bases si différentes pourrait sembler arti-
ficielle s'il n'existait pas une forme de convergence. On peut ainsi contempler, dans les sources
chrétiennes, une image de la théorie juridique du passage a l'islam et sa pratique sociale 2
'époque émirale. Quant aux sources narratives islamiques, elles font de cette méme phase un
tournant fondamental dans l'islamisation du pays, entendue comme processus de conversion

1. Fierro, « Mawali and Muwalladan », p. 207.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 — 2008
Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet

Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

et d'intégration politique de la population locale. En effet, la fusion du peuple indigéne au
sein de l'islam constitue l'une des facettes du discours sur l'unité califale et joue A ce titre un
role notable dans I'historiographie.

Aprés avoir traité de la conversion comme acte légal, nous aborderons sa fonction dans
I'historiographie andalouse (chrétienne et islamique), en tant que récit mettant en scéne une
rupture de la continuité du corps social et un franchissement de la frontiére religieuse. Enfin,
nous nous pencherons sur la catégorisation sociale et politique (les deux étant indissociables)
des convertis 4 I'époque émirale en nous interrogeant sur le role des muwallad-s dans I'histo-
riographie et sur les différentes tentatives d'identification de ce groupe par les historiens.

La dimension contractuelle de I’acte de conversion

L'acte juridique de conversion constituait une formalité relativement simple dans le droit
musulman, puisqu'il s'agissait avant tout d'une « soumission» a la nouvelle Loi? donc 4 un
ensemble de préceptes juridico-religieux déterminant le statut de I'individu au sein de la so-
ciété. Bien que la procédure ait été en grande partie orale, la rédaction d'un acte écrit (kitab
islam) servant de « témoignage » juridique et de piéce & conviction éventuelle en venait ratifier
le déroulement?. La conversion, pour étre validée par le droit, devait en effet étre « rendue no-
table » (zahir) . Quelques modeles d’actes de conversion ont été conservés grice au formulaire
notarial du cordouan Ibn al-Attar (m. 399/1009), analysé par Pedro Chalmeta. Ils présentent
le « passage 4 I'islam » comme un simple contrat devant témoins, entre un individu sain de
corps et d'esprit, responsable et libre de ses actes, et un représentant de l'autorité judiciaire®.
Ce dernier était le plus souvent un gadi, mais le formulaire d’Ibn al-‘Attar prévoit l'interven-
tion d'autres dignitaires, tels que le sahib al-madina, le sahib al-sig, le sabib al-radd ou le sahib
al-mazalim®. De fait, lorsque Hagim b. ‘Abd al-‘Aziz intenta un procés post mortem 3 Qumis
b. Antunyan, le mubtasib fut le premier A se saisir de l'affaire avant de la transmettre au gadi
Sulayman b. Aswad’. Dans une fatwa de la fin du 11¢/1x® siécle, cest aussi un mubtasib qui
se charge d'un cas semblable®. Mais dans les sources chrétiennes rédigées en latin a I'époque

2. Un avis juridique d’Ibn al-Qasim rend cette idée
de conversion-soumission par la formule aslama
ta‘ian, «il se convertit en état de soumission », par
référence A la ta‘a, soumission et obéissance due par
le sujet 4 son souverain: Ibn Sahl, Abkam al-kubra,
p. 91-92.

3. El-Azemmouri, «Les Nawdzil d’Ibn Sahl»,
p: 74

4. Al-‘Utbi, Al-‘Utbiyya, vol. 12, Kitab al-da‘wa wa-
l-sulb, p. 197-198.

5. Ibn al-‘Attar, Kitab al-watd’iq; Chalmeta, «Le
passage A l'islam dans al-Andalus au x© siécle »,
p. 161-183.

6. Ibn al-‘Attar, Kitab al-watd’ig, p. 629, 632, 636.
7. Al-Hu$ani, Kitab al-qudat, éd. p. 130-133, trad.
p- 159-164.

8. Al-Wansarisi, Kitab al-mi‘yar, vol. 2, p. 347-348;
Idris, «Les tributaires en Occident musulman
médiéval », p. 173. Bien que les traités de hisba ne
contiennent généralement pas d’indications relatives
A la conversion, on trouve toute de méme quelques
notices dans le bab al-ibtisab des Abkam al-kubra
d’Ibn Sahl: El-Azemmouri, « Les Nawdzil d’Ibn
Sahl», p. 7-107.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

émirale, le iudex apparait comme le seul interlocuteur officiel des candidats au martyre. Clest
aussi vers lui que l'on dirige ses pas lorsque I'on désire s'instruire a propos de la religion mu-
sulmane, démarche que feint dadopter le moine Isaac?®.

Dansle cas des « gens du Livre », la conversion apparait comme une sorte de renouvellement
de contrat, car le dimmi sort de son état juridique, marqué par l'abaissement de sa condition
légale™, pour étre investi d'un nouveau statut. L énonciation de la $ahada scelle la reconnais-
sance de Muhammad comme sceau des Prophétes, ainsi que la rupture avec la confession de
départ. Le formulaire d’Ibn al-‘Attar insiste d’ailleurs tout particuli¢rement, dans le cas d'un
chrétien, sur la réfutation du dogme de la Trinité, pierre de touche théologique de 'opposition
entre islam et christianisme™. On peut toutefois remarquer que le credo proposé au candidat a
la conversion favorise aussi son absorption en douceur par I'islam en rappelant que la nouvelle
loi sappuie sur les révélations antérieures et reconnait pleinement la prophétie de Jésus, fils de
Marie, ainsi que le role de Moise, d’Esdras et des autres prophétes bibliques™. La conversion
préserve donc la possibilité d'un maintien et d'un transfert partiels du cadre de référence
culturel et religieux de I'individu.

En revanche, rien n'est explicitement prévu pour l'instruction du converti, si ce n'est une
«exposition » préalable’, et ses connaissances théoriques semblent pouvoir se limiter a la
récitation de la sabdda et au respect des principaux devoirs légaux. L insistance est en effet
placée sur l'aspect légal de la pratique rituelle, résumée par les cinq obligations des ablutions,
de la priére, de la zakat, du jetine de Ramadan et du pélerinage'*. L'un des témoins défendant
la mémoire de Qumis b. Antunyan proteste ainsi: « Dire dun homme comme Qumis, qui
accomplit ses prosternations et ses ceuvres pieuses, qui est la colombe de cette mosquée, qu'il est
mort en chrétien™!» La fréquentation de la mosquée et la visibilité qu'elle confére au nouveau
musulman semblent donc constituer les meilleurs signes de son intégration a l'islam.

Rites et examens de passage de la frontiére religieuse

Outre la profession de foi, le formulaire d'Ibn al-‘Attar signale que la purification par l'eau
(gusl), cest-a-dire un lavage plus complet que les simples ablutions légales (wud#’), constitue
un rite essentiel dans le passage vers I'islam. Et l'auteur de commenter que la méme opération
doit sappliquer a tout néo-musulman désireux de revenir vers sa foi d'origine, donc risquant
d’apostasier, comme si le gusl, investi d'une dimension sacrée, pouvait effacer les idées néfastes du
converti vacillant®, La Mudawwana de Sahniin contient d’ailleurs les mémes recommandations,

9. Euloge, Memoriale Sanctorum, CSM 11, p. 367. 14. Ibn al-‘Attar, Kitab al-watd’iq, p. 632, 636.
10. Exprimé par exemple dans la sourate IX-29 du  15. al-Hu$ani, Kitab al-qudat, éd. p. 130-133, trad.
Coran: wa bum sagiran. P+ 159-164 : man mitl Qamis al-sigad al-‘ibad hamamat
11. Ibn al-‘Attar, Kitab al-watd’iq, p. 632. hada l-masgid yuqal fihi mata ‘ala l-nasraniyya.
12. Ibid., p. 632, 636. 16. Ibn al-‘Attar, Kitab al-watd’iq, p. 627, 633.

13. Yu‘rad ‘alaybil-islam:al-‘Utbi, Al-Utbiyya, vol. 17,
Kitab al-murtaddin wa l-mubaribin, p. 378-379.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

4 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

puisque le grand juriste cairouanais, demandant a son maitre égyptien Ibn al-Qasim sile dimmi
doit se laver avant de se convertir ou bien aprés, obtient la réponse suivante: « Il se purifie en
se lavant dans l'intention de se convertir, donc avant.» Une formule prétée 3 Malik b. Anas
précise que «le gusl est obligatoire pour l'associationniste qui se convertit» (man aslama min
al-musrikin bi-l-gusl) . S'il ne dispose pas deau, il peut se contenter provisoirement de sable,
mais doit recommencer 'opération dés que possible. Comme le reléve Pedro Chalmeta, les in-
fidéles sont en effet jugés « répugnants et impurs » (babat nagas) par Ibn al-‘Attar ™. Le premier
qualificatif reléve plus du registre polémique que du lexique juridique. La nagasa est par contre
notion courante dans le figh, oti le théme de la souillure est omniprésent dans les chapitres
sur la pureté légale (tahdara) et dans les questions relatives au contact intercommunautaire.
Un hadit rapporté par Ibn Hazm afirme d’ailleurs que «les associationnistes sont impurs »,
tandis que «le croyant n'est pas impur™ ». Tout ce qui a été touché par un infidéle — eau, vé-
tement, récipients, aliments — doit étre lavé et purifié avant d’étre utilisé, consommé ou porté
par un musulman. Avec son rigorisme habituel, Ibn ‘Abdian assimile méme le manteau porté
par un chrétien ou un juif A celui d'un lépreux?°. On peut percevoir un écho polémique de
cette phobie de la « souillure » dans une allusion d’Euloge de Cordoue au comportement des
musulmans':
«Beaucoup d’entre eux nous méprisent tellement qu'ils nous jugent indignes de toucher leurs

vétements, ou plutdt ils décestent que l'on sapproche d’eux. En effet, ils pensent que tout ce qui a été

A notre contact, parmi leurs biens, est souillé, »

Euloge ne fait probablement que refléter I'importance des topiques antagonistes de la pureté
et de la souillure dans la construction juridico-sociale des frontiéres intercommunautaires a
I'ceuvre dans le droit malékite alors diffusé en al-Andalus. Il est d‘ailleurs contemporain de
l'ceuvre juridique d’al-“Utbi (m. 255/869), qui comprend plusieurs questions (masd’il) relatives
a la contamination par le contact >,

Les auteurs chrétiens vivant 3 Cordoue dans les années 850 semblent pourtant frappés par
un autre rite de passage, la circoncision, qui joue le role de marqueur corporel de la conversion 3.
Celle d’Auvarnus, le pére d’'Hostegesis, est ainsi mise en scéne par I'abbé Samson >#:

« Dénudant son pubis blanchissant, il n’hésita pas, le dégotitant vieillard, A confier ses organes

vieillissants aux mains d’un jeune circonciseur. Ainsi, aprés un rude labeur, il perdit la peau durcie

17. Sahnan, Mudawwana I, p. 35-36. y conversos al Islam en al-Andalus» et Ferndndez
18. Ibn al-“Attar, Kitab al-wata’ig, p. 627. Félix, Cuestiones legales del Islam temprano. L'anthro-
19. Ibn Hazm, Kitab al-muballa fi-l-figh, Kitab al-  pologue anglaise Mary Douglas a d’ailleurs étudié
tahara, n° 134, p. 129-132. l'importance de ces notions dans la construction
20, Ibn ‘Abdan, Risala fi I-bisba, éd. p. 50, trad.  des identités communautaires: Douglas, Purity and
p- 112, Danger.

21. Euloge, Memoriale sanctorum, éd. CSM II, 23. Millet-Gérard, Chrétiens mozarabes et culture
p- 385, islamique, p. 47.

22. A ce propos on se reportera i deux études fon-  24. Samson, Apologeticus, preefatio 3, éd. CSM 11,
damentales: Ferndndez Félix, Fierro, « Cristianos p- 550.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

de son prépuce et regut sur sa chair ancienne la blessure (vulnus) qui donnait la preuve évidente qu'il

avait renié le Christ, devenant un autre Hemmor, pére de Sicem, ce qui veut dire en latin: “Ane, pére

dlaigreur”. »

Au ton grotesque sajoute l'allusion aux figures bibliques de Sichem et Hamor ** pour mieux
stigmatiser la circoncision comme une pratique impudique qui ne fait qu'inaugurer 'inévitable
glissement vers le comportement amoral, dévoyé et débridé qui constitue la principale carac-
téristique des Sarrasins dans la rhétorique polémique chrétienne 3 Cordoue au 1x® siecle®.
Alvare considére dailleurs la circoncision comme le signe méme de ’Antéchrist car elle rétablit
la loi de Moise. Or Muhammad «l’a apparemment en partie remise 2 jour, en aiguisant le
couteau de la circoncision, en détournant les membres de sa secte impie des viandes de porc
et en les interdisant®” ». L' Indiculus de adventu Enoch et Elic, texte apocalyptique qui a servi
de matrice a I'Indiculus luminosus d’Alvare, utilise d'ailleurs le méme argument pour assimiler
I'islam 4 une hérésie judaisante >®.

Dans les faits, la pratique semblait étre devenue courante parmi les chrétiens d’al-Andalus
au point de perdre toute connotation confessionnelle. Alvare dénonce ceux qui imitent les
coutumes des « Gentils » en leur prétant le discours suivant:

«Nous pratiquons, au mépris de la douleur non négligeable du corps, la circoncision, afin d’éviter les
injures des mécréants, méprisant la circoncision du cceur qui nous a été ordonnée en premier lieu. »
Reprenant la distinction paulinienne entre « circoncision des cceurs » et « circoncision des

corps3®», il condamne l'adoption de normes sociales extérieures comme une menace pour
I'intégrité des frontiéres communautaires. L'absorption culturelle ou acculturation — comme
nous dirions aujourd’hui — méne invariablement pour lui 4 la disparition de la communauté
par la conversion car elle sape les bases mémes de son intégrité *. Jean de Gorze suit dailleurs

25, La Bible (Gen. 34) raconte la circoncision de
Sichem, le fils de Hamor, et non l'inverse. Sichem fut
condamné A se faire circoncire, avec tous ses fréres,
pour pouvoir réparer le viol de Dina, la fille de Jacob,
enlépousant. Alors qu'il se reposait des douleurs de
la circoncision avec ses fréres, les fils de Jacob vinrent
les trouver pour les exterminer. Quant au jeu de mot,
il s'explique par le fait que Hamor veut dire « 4ne » en
hébreu, et que Sichem, transcrit sous la forme Sicem,
se rapproche peut-étre vaguement du latin siccus.
26. Tolan, Les Sarrasins, p.144. Ironie de deux
perceptions opposées, Ibn ‘Abdan réclame a
l'inverse, dans son traité de hisba écrit au tout début
du x1re siécle, que la circoncision soit imposée de
force aux moines et clercs chrétiens de Séville pour
calmer leur intempérance sexuelle, déchainée selon
lui par les veeux de célibat et de chasteté quion leur
impose: Ibn ‘Abdan, Risala fi-l-bisba, éd. p. 48-49,
trad. p. 108-109.

27. Alvare, Indiculus luminosus, éd. CSM 1, p. 313.
28. Indiculus de adventu Enoch et Elie, CSM 1,
p- 127-128, 130, 132.

29. Alvare, Indiculus
p- 313-314. )

30. Saint Paul, Epitre aux Romains 2, 25-29.

luminosus, éd.CSM 1,

31. Son apologie du latin et sa dénonciation de
l'arabisation remplissent la méme fonction: Alvare,
Indiculus luminosus, CSM 1, p. 314-315; Millet-Gérard,
Chrétiens mozarabes, p. 49-50. Il ne sagit pas d'un
discours isolé, car on le retrouve dans d’autres tex-
tes chrétiens en terre d’islam, écrits selon la méme
tonalité apocalyptique: Ziadeh, « L' Apocalypse de
Samuel », éd. p. 382-383, trad. p. 397-398; Décobert,
«Sur l'arabisation et lislamisation de I’Egypte
médiévale ».

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

6 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

le méme raisonnement en 955 lorsqu'il sermonne I'évéque qui lui sert d'interlocuteur 2 Cordoue
en lui assenant une citation de I'Epitre aux Galates: « Si vous vous faites circoncire, le Christ
ne vous servira a rien . » Mais a cette époque, ces admonestations ne pouvaient étre que le
fait d'un visiteur étranger indigné par les meeurs locales et n’étaient sans doute plus de mise
au sein du clergé cordouan. La définition de la frontiére intercommunautaire s'était en effet
cristallisée sur d’autres emblémes, tandis que la circoncision devenait un usage indifférencié, a
l'exemple des chrétiens d’Orient. Ceux-ci avaient débattu de ce point dés I'époque ‘abbasside,
comme le montre le dialogue, sans doute fictif, entre ‘Abd al-Masih b. Ishaq al-Kindi et son
adversaire musulman al-Hasimi. Pour 'auteur chrétien la circoncision était signe de vertu, car
Dieu l'avait instaurée pour protéger les Israélites de la concupiscence des femmes égyptiennes.
Un autre verset de saint Paul pouvait d‘ailleurs étre allégué en sa faveur : « Dans le Christ Jésus
ni circoncision ni incirconcision ne comptent, mais seulement la foi opérant par la charité 33, »
Il s'agissait donc d'une simple tradition locale que les fidéles étaient libres d'adopter pour suivre
l'exemple des Arabes 3+,

Mais avant méme d’accomplir de tels rites, la procédure de conversion devait comporter
une phase d'observation et d’évaluation, par l'autorité compétente, de l'intention (niyya) de
I'individu, cest-3-dire de la sincérité de sa volonté d'adhésion. L interrogatoire préalable semble
pourtant avoir été bien mince et bien théorique puisque les sources juridiques ne détaillent
cette procédure que lorsque des cas d’apostasie (radd) ou de déviation doctrinale (zandaqa) se
présentent. Car s'il ouvre en grand la porte d’entrée vers I'islam, le figh en verrouille par contre
trés strictement la sortie en appliquant la peine capitale aux apostats *. Le Livre des juges de
Cordoue d’al-Husani et les vies des martyrs de Cordoue relatent sur le mode littéraire la confron-
tation entre l'accusé et le gadi avant la sentence finale 3°. Mais c'est Ibn Sahl (m. 486/1096) qui
nous en livre le témoignage le plus vivant en se basant sur les sentences (abkam) du qadi Ibn
Ziyad de Cordoue sous I'émir ‘Abd Allah, entre 903 et 912. L intérét des dossiers réside dans
les piéces transcrites, qui permettent de reconstituer le faisceau des consultations engagés
par le qadi auprés des jurisconsultes (musawwarin) assermentés. L échange suivant, tenu
propos d'un individu encore mineur?’, restitue pleinement la procédure de négociation, de
temporisation puis d’intimidation qui caractérise l'imtihan :

«Le gadi [Tbn Ziyad) a écrit 3 ‘Ubayd Allah b. Yahya3®: “Que Dieu te préserve et taccorde longue

vie! Est venu me trouver — Que Dieu soit satisfait de toi — un gulam3® chrétien (min al-nasara) qui

32. Gal. 5, 2: Jean de Saint Arnoul, Vita Iohannis
abbatis Gorziensis, p. 148-149.

33. Epitre aux Romains 2, 25-29.

34. ‘Abdal-Masih b. Ishaqal-Kindi, Risalat al-Kindi,
p-208-210.

35. Turki, « Situation du “tributaire” qui insulte
l'islam ».

36. La confrontation entre le gadi Aslam b. ‘Abd al-
‘Aziz etl'un de ces candidats 3 'apostasie reprend sur
le mode de la dérision les recommandations des auto-
rités du figh : al-Husani, Kitab al-qudat, éd. p. 186-187,

trad. p. 231-233.

37. Surlaquestion del'appartenance religieuse et de
l'apostasie des individus mineurs: Ferndndez Félix,
« Children on the Frontiers of Islam ».

38. Faqih cordouan qui fut avec Ibn Lubabal'un des
principaux jurisconsultes (musawwarin) de 'émir
‘Abd Allah.

39. Dans ce cas précis, le terme de gulam semble
se rattacher a l'ige de l'individu, un adolescent, et
non forcément A une fonction domestique servile
ala cour.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET 7

voulait se convertir & l'islam (yurid al-islam). Je 'ai donc converti de ma main (aslamtubu ala yadi),

jai rédigé son acte de conversion (katabtu islamabu) et j'ai témoigné pour lui (ashadtu ‘alayhi). Passés

quelques jours, il vient me voir et me dit qu'il lui a pris de quitter l'islam (badalabu ‘an al-islam). Je l'ai

donc soumis & un examen (imtabantubu) et j'ai constaté qu'il se montrait obstiné dans ce qu'il avait

dit. Examine donc son cas et son acte de conversion (kitab islamihi) et envoie aux pauvres créatures

que nous sommes une interprétation de ce cas, si Dieu le veut — qu'Il soit glorifié”,

[‘Ubayd Allah b. Yahya] lui répondit: “Je prie Dieu qu'il fasse durer tes jours et que ta récompense
pour tes bonnes ceuvres (tawabaka) soit considérable. Concernant le gulam — que Dieu allonge ta vie —,

il est presque majeur par son age (fi ‘umr murahiq), mais je ne crois pas qu'il ait atteint la majorité. Je

conseille donc que l'on use d'abord de la menace (al-wa‘td) envers lui. S'il revient a I'islam, alors clest

grice 4 Dieu et 2 ta clairvoyance (nazaraka). S'il sobstine, emprisonne-le quelques jours. Peut-étre

que le commandement divin le fera revenir. S'il s'entéte encore, sa vie est livrée a la colére de Dieu

(subti llab) — Qu'll soit glorifié — et ce ne sera pas le premier que Satan a égaré. Par Dieu! Je prie Dieu

de t'accorder une forte récompense pour tes bonnes ceuvres et de te combler de bienfaits. Va en paix,

protégé par la miséricorde de Dieu!” »

La facilité avec laquelle le jeune homme devient musulman n'a d’égale que la rapidité de son
revirement, ce qui tend 4 accréditer la grande souplesse du dispositif légal malékite andalou en
faveur de la conversion des individus. Le risque d’apostasie provoque par contre le déploiement
d’un train de mesures plus lourdes.

Seule la conversion non consentie, contraire au principe 1égal de I'absence de contrainte,
pouvait théoriquement occasionner I'annulation de l'acte de conversion, comme le note Pedro
Chalmeta#°. Le chroniqueur chrétien Yahya d’Antioche rapporte ainsi que le calife fatimide
al-Hakim (m. 411/1021) autorisa un groupe de convertis de fraiche date, victimes de I'atmos-
phére de persécution du début du x1° siécle, a revenir vers le christianisme, leur loi d'origine.
L historien melkite place dans la bouche des plaignants les arguments mémes du droit isla-
mique: leur conversion ne pouvait étre tenue pour valide puisqulelle n‘avait été quapparente
(al-tazabur bi-din al-islam) et quelle ne relevait ni d'un libre choix (ibtiyar) ni d'un désir per-
sonnel (ragba) ¥,

Le cas des enfants né d'un pére converti sur le tard se situe cependant a la lisiére des
pratiques de conversion et des dispositions sur l'apostasie. Ibn Habib était d’avis d'utiliser la
menace et la force s'ils refusaient d’étre considérés musulmans comme leur pére. Les coups et
la prison (yugbirana ‘ala l-islam bi-l-darb wa-l-sign) pouvaient en effet venir 2 bout des résistances
de ces individus encore mineurs et favoriser leur acceptation de l'islam. Mais, outre qu'a la
fin du x1¢ siécle Aba 1-Walid Ibn Rusd se soit élevé contre ce raisonnement qui semble avoir
été tres minoritaire, Ibn Habib était lui-méme forcé d'accepter quune fois arrivés 2 1'dge de la
majorité, s'ils persistaient dans leur refus, on ne pouvait ni les contraindre ni les exécuter car
ils étaient désormais libres de choisir 42,

40, Ibn al-‘Attar, Kitab al-watd’iq, p. 634-. 42. Abu 1-Walid ibn Rusd, Kitab al-Bayan 15, id.,
41. Yahyaibn Sa‘id al-Antaki, Kitab al-ta’rib, p. 438-  Kitab al-‘ataq, p. 96-99.
439.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

8 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

De la conquéte au califat: I'absorption de I’élément indigéne
dans I'historiographie arabo-andalouse

Comme I'a bien montré Ana Ferndndez Félix, I'introduction du droit malékite en al-Andalus,
dontle traité d'al-“Utbi est I'un des meilleurs témoignages, correspond 4 une phase décisive dans
I'islamisation du pays, ce qui explique que la plupart des masa’il relatifs aux cas de conversions,
d’apostasies et de mariages intercommunautaires soient concentrés a I'époque émirale +3,

Dans les textes littéraires, les récits de conversion jalonnent le processus d’islamisation
du pays, processus défini A travers le prisme de la consolidation du pouvoir omeyyade, de la
conquéte au califat. Une premiére série de récits souligne la fragilité initiale de la présence
de l'islam sur cette terre. Le risque de I'absorption des conquérants par les vaincus est ainsi
évoqué A travers la biographie de ‘Abd al-‘Aziz, le fils de Musa, coupable selon les chroniques
d’avoir adopté la pompe royale des Goths et de partager son existence entre une mosquée et
une église qui lui servait de résidence #*. La « tentation » de ‘Abd al-"Aziz est complétée par la
tradition concernant les populations musulmanes berbéres restées en Galice aprés que cette
région eut été reprise par les premiers Asturiens en 133/740-741%5:

« Tous ceux dont la foi vacillait se convertirent au christianisme (tanassara kullu mudabdab fi dinihi)

et échappérent ainsi au paiement de 'impdt de capitation (da‘afa ‘an al-barag).»

Bien que les Abbar magmi‘a ne les identifient pas comme berbéres, la concentration de ce
groupe de populations dans la région et le fait quune partie des fuyards ait regagné Tanger,
Asila et le Rif tend  corroborer cette hypotheése. Lanecdote rejoindrait ainsi les nombreuses
allusions au caractére volatile et superficiel de la conversion des Berbéres dans les récits de
conquéte du Maghreb, et conforterait ainsi le discours différenciant les Arabes des néo-mu-
sulmans berbeéres 4°,

A l'inverse, une série d’anecdotes aborde le theme de I'absorption du lignage des Goths
par l'islam 47, Toutefois, l'islamisation y est traduite non par des récits de conversion mais
par |'évocation des mariages noués avec les femmes des vaincus. ‘Abd al-‘Aziz épouse Umm

‘Asim, la veuve de Rodrigue, et la femme de Ziyad b. al-Nabiga al-Tamimi fait aussi partie du
peuple des « Goths ». Cette derniére cause la perte du gouverneur en suggérant i son époux
de porter lui aussi la couronne comme les rois d’antan. Mais le principal embléme féminin
de cette fusion des peuples est Sarah «la Gothe », la petite fille de Witiza dont le voyage vers
Damas et le mariage avec un membre de l'entourage du calife scelle 'union des deux noblesses %,
A la fin du vine siecle, le pape Hadrien Ief ne met-il pas en garde les évéques d'Hispania — la
partie de la Péninsule occupée par 'islam — contre la déplorable habitude des chrétiens locaux

43. Fernindez Félix, Cuestiones legales del Islam 46, Ace sujet, on citera notamment Talbi, « La conver-
temprano. sion des Berbéres au Harigisme ibadito-sufrite ».
44. Abbar magmi‘a fi fath al-Andalus, éd. p.19-20,  47. Martinez-Gros, Identité andalouse, p. 132-133.
trad. p. 31-32; Ibn al-Qutiyya, Ta’rib iftitab al-Anda-  48. Ibn al-Qutiyya, Ta'rib iftitab, éd. p. 3-6, trad.
lus, éd. p. 11, trad. p. 8. p- 2-4; Martinez-Gros, L'idéologie omeyyade, p. 74.
45. Abbar magma‘a, éd. p. 61-62, trad. p. 66.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

de «livrer » leurs filles aux « paiens ° » ? De fait, le panorama que dresse Euloge au milieu du
1x° si¢cle semble donner raison au pontife en mettant en évidence la fréquence des alliances
matrimoniales entre familles de notables des deux confessions. Ainsi se constituent de nom-
breuses familles musulmanes (le pére étant musulman) ol les méres sont chrétiennes et déli-
vrent quelquefois une éducation chrétienne 4 leurs enfants pourtant juridiquement musulmans.
Clest par exemple le cas d’Artemisa, épouse d'un notable musulman tout en devenant aussi
l'abbesse d'un monastére ou se réfugie sa fille Aurea, considérée comme musulmane par la
loi*°. L'endogamie sociale semble donc primer sur l'endogamie religieuse et de ce fait favoriser
une fusion des élites au bénéfice de 'islam.

Les Bana Qasi confirment la complexité des systémes d'afliliation sociale au sein des familles
de convertis. Leur ancétre éponyme, le « comte Qasi» (probable transcription du latin Cassius),
se serait converti 2 'aube méme de la conquéte, partant vers I'Orient comme Sarah pour étre
converti des mains mémes du calife al-Walid b. ‘Abd al-Malik. Il serait ainsi devenu le mawla
du souverain, obtenant la sauvegarde de ses prérogatives locales®". Il sagit du seul récit ou la
conversion d'un notable chrétien est liée a la wala, en 'occurrence la wala al-islam >, Apres
cet acte de naissance auréolé de légende, on ne voit réapparaitre ses descendants quun siécle
plus tard lorsque, régnant sur la haute vallée de I'Ebre, ils président A la naissance du royaume
de Pampelune. Le premier souverain, Ifigo Ifiguez (Ibn Wanquh en arabe), scella d’ailleurs
cette alliance en donnant sa fille Assona en mariage 3 Masa b. Masa (m. 862), tandis que
les Bant Qasi accordaient eux aussi la main de leurs filles 4 la noblesse vasconne. Cela laisse
supposer une sorte de répartition familiale de 'appartenance religieuse, les hommes étant
musulmans tandis que les femmes pouvaient se marier a des princes chrétiens, ce qui était
en principe impensable pour le droit musulman 5. Restaient-elles chrétiennes, étaient-elles
élevées dans le christianisme ou bien changeaient-elles d’afliliation confessionnelle 4 I'occasion
d’un mariage politique important ? Les textes ne nous le précisent pas, mais 'appartenance
juridico-religieuse chez les Bana Qasi semble avoir été pour le moins fluctuante. Ibn Hazm
signale d’ailleurs quau moins quatre hommes de la famille se convertirent au christianisme.
Tres certainement repoussés par les troupes omeyyades au-dela de la frontiére, ils adoptérent
alors la confession de leurs hotes.

Quelques mentions de conversions jalonnent ensuite la marche vers le califat, aussi rares
quexemplaires. Al-Husani signale ainsi que Mahdi b. Muslim, l'un des premiers gadi-s de
Cordoue a1'époque de ‘Ugbab. al-Hag§ag (116-121/734-739), était issu de « convertis » a l'islam
(wa buwa min abnd’ al-musalima) 5+, La conversion de Qumis b. Antunyan désigne la cour de
I'"émir comme le lieu central de la captation des notables chrétiens par l'islam. Elle oppose
dailleurs le sentiment de caste de l'aristocratie arabe, représentée par Hasim b. ‘Abd al-‘Aziz,

49. MGH, Epistola III, Merowingici et Karolini I, 51, IbnHazm, Gambarat ansab al-‘arab, p. 502-503;
Epistola 96, p. 643-648. trad. p. 532; Cafada Juste, Los Banu Qasi, p. 6.
50. Coope, The Martyrs of Cordoba; Aillet, « Identité ~ 52. Fierro, « Mawali and Muwalladtin », p. 200.
chrétienne, arabisation et conversion a Cordoue au 53. Urraca, fille de ‘Abd Allah épousa Fruela II de
1x° siécle », p. 65-79. Léon, Cafada Juste, Los Banu Qasi, p. 91.

54. Al-Husani, Kitab al-qudat, éd. p. 18, trad. p. 23.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I0 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

ala logique d’intégration des convertis par le pouvoir. La cour est bien stir un lieu d’ascension
sociale, que la conversion ne peut quaccélérer, mais elle est aussi le lieu de la fusion des élites
grice au partage d'une méme culture. Ce fut aussi dans I'intimité de ce cercle restreint que
seffectua la conversion de Yahya b. Ishiq, descendant d'un médecin chrétien renommé déja
au service des Omeyyades, et lui-méme médecin personnel et proche conseiller d’al-Nasir. Sa
décision lui valut d’étre nommé vizir, puis qa‘id de Badajoz, et d’étre tenu par son biographe
Ibn Gulgul pour «noble » (nabil), A I'instar des membres de l'aristocratie arabe %,

I1 est bien évident que la conversion fut un puissant moteur social dans une société ou
les fonctionnaires chrétiens — bien qu'ils fussent présents dans l'administration émirale puis,
encore plus discrétement, au service du califat — étaient bien moins nombreux et puissants
quen Orient. Tandis quen Irak et méme en Egypte, de véritables dynasties de médecins-
conseillers et de secrétaires chrétiens sont attestées jusqu’au ve/x1e siecle au moins, les sour-
ces andalouses n'ont conservé la mémoire que de rares individus, dont I'influence semble en
outre avoir été assez limitée. Lexplication de cette différence ne réside pas dans l'incapacité
de la couche instruite du christianisme local 4 adopter la langue arabe, puisqu'il y eut un réel
mouvement d’arabisation A partir du 111%/1x° siecle 5°, Certes, la communauté mozarabe fut
bien moins dynamique culturellement que le christianisme oriental. Cependant, le fonction-
nement méme de l'administration omeyyade en al-Andalus dut jouer un rdle dans I'éviction
du personnel chrétien. Celui-ci fournissait des intermédiaires pour le prélévement fiscal aupreés
des tributaires, mais il ne s'intégrait ni aux rouages du gouvernement ni a ceux de la vie de
cour. Il n'y eut donc pas d’élites politiques et culturelles chrétiennes en al-Andalus, a I'inverse
du rdle significatif joué par la minorité juive. Les principaux serviteurs du califat omeyyade
répertoriés par Mohamed Meouak venaient dailleurs de familles proclamant leurs origines
arabes, ou de lignages (buyiit) berbéres, 3 moins qu'ils n'aient été des esclaves ou des affranchis
«slaves » (sagaliba). Il est frappant de constater que les sources semblent oblitérer la formation
d’élites palatines ou administratives issues des rangs des convertis autochtones, comme si le
pouvoir s'était exclusivement appuyé sur les Arabes, les Berbéres ou les « étrangers » importés
des contrées chrétiennes avoisinantes. Ce silence peut aussi signifier que l'affiliation au cercle
du pouvoir équivalait & une assimilation a |'élite des mawali-s ou des « Arabes », distincte des
Sagaliba et des Berbéres®”.

A la rareté des récits de conversion sajoute leur interruption brusque au-deld de la pro-
clamation épiphanique du califat. Le califat apparait en effet, dans I'historiographie mise en
place par les Omeyyades, comme le point final donné au mouvement de fusion des élites mis
en branle par la conquéte. Al-Nasir achéve le temps des conquétes, il achéve le temps des
conversions.

55. Ibn Gulgul, Tabagat al-atibba’ wa-l-bukamd, «d'aprés lécole des Ram-s » représenteraient abou-
p. 100-102; Vernet, « Los médicos andaluces », p. 445-  tissement — vers une science arabo-andalouse dont
462.Son passage A l'islam joue un role charniéredans  le califat assurerait ‘éclosion.

l'ceuvre d’Ibn Gulgul. Il assure en effet la transition 56. Aillet, Les Mozarabes.

d’'une médecine dominée par les chrétiens — dontles 57. Voir les remarques de Meouak, Pouvoir souverain,
« pandectes » médicaux (kunnds) qu'il a composés  p. 219-220.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

L ére du soupgon : apostasies et conversions douteuses
au temps de la fitna

Cette construction idéologique repose bien siir sur l'opposition tranchée entre le califat et
la fitna qui le précede. Du chaos émerge la mise en ordre, la résolution des conflits. La fitna
émirale joue donc le role d'intervalle entre le temps des conquétes et le temps des califes*®. La
litanie des forteresses tombant entre les mains d’al-Nasir répéte et achéve la geste des conqué-
rants. Car l'assaut du gihad omeyyade contre le « domaine de I'infidélité» (dar al-kufr) ou le
«domaine de la guerre» (dar al-harb) constitue bien une forme de re-conquéte, la procédure
du takfir renforcant la légitimité de la violence califale *°.

Les garnisons des places conquises ont cependant changé depuis la conquéte, les ahl al-harb
laissant la place 4 une combinaison hétéroclite de musulmans, de chrétiens et d’individus au
statut indéfini. Car le temps de la fitna est présenté dans ['historiographie arabo-andalouse
comme une ére du soupgon, ot l'identité des convertis est encore « vacillante ». Cest d'ailleurs
le méme verbe, dabdaba, qui désigne les «oscillations » religieuses des Berbéres de Galice et
celles de “‘Umar b. Hafsiin. L intention est claire: le califat déchirera ce voile du doute en res-
taurant des frontiéres ethniques et religieuses claires. C'est pourquoi la garnison de Poley est
exécutée dans son ensemble. Seul un converti « sincére » échappe au fil de I'épée °°. Le méme
doute plane sur les populations capturées par Hasim b. ‘Abd al-“Aziz lors de ses expéditions
dans les zones frontaliéres (tugir) en 262/876. Parmi ceux qui se déclarent « musulmans » se
glissent des usurpateurs qui ont appris quelques sourates du Coran pour dissimuler leur vé-
ritable identité et sont incapables de réciter des hadit-s. Aussi, le général, figure emblématique
du sentiment de caste du groupe dominant, préfére-t-il tous les décapiter ®'.

On constate donc que si certains récits de conversions servent a exalter, dans I'historio-
graphie omeyyade ou post-omeyyade, l'unification du pays autour d'une commune identité
«arabe », il n'en est pas moins vrai que cette représentation intégratrice — ou assimilatrice —
saccompagne occasionnellement d'un discours soupgonneux envers les convertis. On jette aussi
le doute sur des personnages accusés d’avoir renié I'islam avant leur mort, emportant dans
la tombe le secret de leur revirement. Ces accusations posthumes, dont Qumis b. Antunyin
fournit l'exemple, pouvaient déboucher sur des procés dont le juriste al-“Utbi relate trois
exemples. De solides intéréts matériels pouvaient sabriter derriére l'accusation — d’ailleurs
probablement invérifiable la plupart du temps — davoir apostasié. Les exemples cités par al-
‘Utbi montrent que l'appartenance religieuse du défunt était quelquefois un véritable objet
d’hésitation, et donc un possible terrain de conflit pour les membres de la famille s'ils étaient

58. Martinez-Gros, Identité andalouse, p. 136. donc soumise au gihad: Ibn Sahl, Abkam al-kubra,
59. Une fatwa consignée par Ibn Sahl et émise sous  éd. Hallaf, p. 83-86.

le régne de ‘Abd Allah confirme par exemple que  60. Ibn Hayyan, Mugqtabis III, p. 96.

les juristes appuyérent l'identification du territoire ~ 61. Ibn Hayyan, Mugqtabis 11, 2, p. 362-363. Voir
contrdlé par Ibn Hafstan 4 une terre du dar al-harb,  Fierro, « Cuatro preguntas », p. 246.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

eux mémes divisés entre les deux religions. L'argument d’apostasie ou de conversion pouvait
donc constituer un précieux instrument de captation de I'héritage °*.

Les juristes ne mentionnent pas de cas d'exhumations a des fins judiciaires, I'unique ré-
cit de ce type — 4 notre connaissance — étant la fameuse profanation de la tombe du révolté
‘Umar b. Hafstn aprés la chute de Bobastro en 316/928, lors du retour sur les lieux du futur
calife al-Nasir®:

« [I1] se plut & scruter en détail (tasaffub) les vestiges des tyrans qui s’y étaient installés (atar al-tawagit
alladina iqta‘adahba), afin de les effager (mabyan ataraha) et de faire disparaitre les insignes de leur
pouvoir (alamaha). Il alla jusqu'a la mosquée la plus ancienne, abandonnée par eux (al-maghiar minhum),
et il y pria. Il ordonna d’y rétablir les priéres obligatoires, qu'ils avaient prohibées. Dieu dévoila le
secret caché (al-gayb) de ‘Umar Ibn Hafsan 'hérétique, seigneur de cette place-forte (qal‘a), si¢ge de
ses égarements. Il révéla ses oscillations aprés qu'il eut affiché 'appartenance a 'islam (abana min
tadabdubihi ba‘da izhar al-islam) tout en étant encore agrippé au christianisme (tasabbuthu bi-l-nasraniyya)
comme 'araignée A sa toile ®*, et 'ambigiiité de sa conduite au fil du temps (iltibas amribi ‘ala marri
l-ayyami) apparut. On sut quel pacte il avait passé avec la religion en fouillant dans sa tombe toute
oxydée et parmi ses restes pourris (ma hamalbu ‘ala nabs sadabu min marsamibi wa istitarat rimmathi

‘ala qurb ‘abdibi). En exhumant de sa sépulture son cadavre immonde, on vit sans aucun doute possible

qu'il était enterré selon la coutume funéraire des chrétiens (sunna madfini al-nasara). En effet, il était
couché étendu sur le dos, son visage orienté vers |'Orient (mustaqbilan wagha al-masriq bi-waghibi), ses
bras posés sur sa poitrine, comme les chrétiens ensevelissent leurs morts [...]. Tout le monde eut la
certitude que l'infidéle était mort en professant la foi chrétienne, cela ne faisait pas de doute (ayqana
gami‘bum bi-halak al-musrik ‘ala din al-nasraniyya la mabala). »

Le cas de ‘Umar b. Hafsan souligne bien 4 quel point le théme de I'apostasie ou de la conver-
sion feinte reléve d'un catégorisation politique opposant les partisans du pouvoir omeyyade
A leurs adversaires, comme 1'a trés bien démontré 1'étude de Dolores Oliver Pérez %, Les
convertis ou descendants de convertis proches du pouvoir omeyyade sont qualifiés de mawali-s
et délivrés de tout soupgon par les textes, tandis que ceux qui résistent au pouvoir légitime se
voient taxer d’apostats ou de musulmans tiedes. C'est donc dans l'intervalle formé entre les
deux péles des abl al-dimma (domestiqués car soumis) et de la clientéle des Banit Umayya que
gravitent ces groupes de I'entre-deux, censés incarner une étape transitoire avant l'unification
califale. Sources arabes et latines coincident dans le portrait (polémique dans les premiéres,
apologétique dans les secondes) de cette catégorie souterraine de l'entre-deux, formée au gré
des auteurs de faux convertis, mal convertis ou semi-convertis.

62. FernidndezFélix, Fierro, « Cristianosy conversos»,  lexicale. Voir aussi Acién Almansa, Entre el feudalismo

p- 15; al-‘Utbi, Al-“Utbiyya, vol. 14, p. 291-294. y el Islam.
63. Ibn Hayyan, Mugqtabis V, éd. p. 215-217, trad.  64. Leverbe dela 5° forme tasabbata renvoie  I'image
p.165-166. Nous présentons une version person- de l'araignée qui sagrippe 2 sa toile.

nelle de ce texte car la traduction citée ci-dessus 65. Oliver Pérez, « Una nueva interpretacién »,
n'en restitue pas complétement laviolence visuelleet  p.143-155.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Apostats et « chrétiens occultes » dans 'apologétique chrétienne

Les sources chrétiennes déploient une explication relativement stéréotypée de la conversion.
Elles insistent sur son caractére 2 la fois pulsionnel (en tant que conséquence du dévoiement
moral) et vénal (en tant que stratégie d’ascension sociale) tout en masquant le processus
sociologique sous-jacent °®, Ces « mythes de conversion » avaient surtout pour but de drama-
tiser l'acte de rupture en faisant du converti un anti-modéle pour la communauté®’. Le récit
fonctionnait probablement comme un discours apologétique a but interne, tourné vers les
«chrétiens du palais », proches de la cour. La conversion de ces derniers constituait en effet
un facteur de fragilisation de la communauté, ot ils occupaient une position cruciale. L' écho
provoqué par la conversion de Qumis b. Antunyan, aussi bien dans les sources arabes que chez
Euloge, témoigne bien de 'importance symbolique qu'elle représenta pour les deux parties. La
version d'Euloge sert donc d'exemplum adressé aux fideles ®®:

«Privilégiant le respect pour les fastes du monde plutdt que pour les choses célestes, vénérant son
office sans jamais avoir adoré Dieu, aprés deux mois pendant lesquels il avait décrété l'anathéme contre

les saints et nous avait accablés par des pactes honteux ®, il fur déchu de sa charge (honore). En effet,

alors que grice 4 sa maitrise de la langue arabe, dans laquelle il excellait vraiment, il avait été le seul

chrétien a étre nommé a la charge d'exceptor par les conseillers du souverain (consules)”

°, voila quau
bout de plusieurs mois il était écarté non seulement du palais mais aussi de sa fonction. Lorsque cela

se produisit, loin de le supporter avec légéreté, se voyant mis a I'écart, privé de la trés haute dignité

dans laquelle il aspirait a vivre au-dessus et plus haut que Dieu lui-méme, continuant 3 mépriser la foi

en la Sainte Trinité, il céda  la secte de la perversité et jamais il ne voulut plus étre considéré comme

chrétien. Obligé de se contenter d'une situation moins élevée, lui qui n'avait jamais réfléchi aux choses

les plus modestes, il choisit de quitter les chrétiens pour se joindre aux gentils et, par des va-et-vient

assidus, il se rendit fréquemment au grand sanctuaire de I'impiété, presque comme s'il avait été l'un

des ministres du diable. Chassé du temple du Seigneur, o il s’était jusque-1a montré fidele, il se mit

sur le tard A pratiquer sans conviction cette visite. Car il est écrit: “Point de demeure en ma maison

pour le faiseur de tromperie;; le diseur de mensonges ne tient pas devant mes yeux (Ps. 100, 7).” Apreés

sa négation, il fut rétabli dans son ancienne charge et réintégra le palais. »

A la figure de I'apostat, si bien incarnée par ce récit, soppose la catégorie des « musulmans
malgré eux », Ceux-ci proliférent dans les écrits apologétiques latins des années 850-860. Il y
a tout d'abord le groupe insolite des « convertis par accident », qu'illustre Rodrigue, le prétre
de Cabra. Un jour qu'il intervenait pour séparer ses deux fréres, dont 'un était musulman, ce
dernier 'assomma et le traina encore évanoui dans les rues de la ville en proclamant qu'il avait

66. Fiey, « Conversions 4 l'islam », p. 586-587. 70. Lexceptor rei publicce est chargé de la perception
67. Calasso, « Récits de conversion », p. 20. des impdts diis par les dimmi-s chrétiens au pouvoir.
68. Euloge, Memoriale Sanctorum, éd. CSM II,  Leterme consules,bien qu'il renvoie 3 la Rome antique,
P 440-441. désigne les conseillers du souverain.

69. Allusion au concile ecclésiastique de 854, qui dé-
nonga le caractére hétérodoxe du martyre volontaire.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

14

FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

abandonné sa religion d'origine. Jeté en prison, il y rencontre Salomon, converti 4 la suite de
la « persécution » officielle ",

Euloge et Alvare se montrent trés évasifs sur la nature exacte de cette persécution qui selon
eux jetterait les fid¢les dans l'erreur. Muhammad I¢* incarne la tyrannie du pouvoir, et il est
méme crédité de I'intention de convertir par la force ses sujets chrétiens7*:

«Il avait en effet ordonné de faire disparaitre tous les chrétiens par un jugement collectif, et de
disperser les femmes en les mettant au service du plaisir général, i 'exception de ceux qui se tourneraient
vers son culte aprés avoir méprisé leur propre religion. »

Mais l'auteur avoue sa mystification en déclarant que cette mesure radicale ne fut jamais
adoptée. Par contre, le poids de la fiscalité — un leitmotiv de la littérature chrétienne en terre
d’islam — est présenté par 'abbé Samson comme un puissant agent de « prévarication », donc
de conversion. Il est probable que les litanies récurrentes contre I'impdt, dont le point de
départ est la Chronique de 75473, correspondent a des phases de recensement des populations
chrétiennes, et donc de systématisation de la contribution fiscale parmi les tributaires, comme

celle que I'évéque Hostegesis aurait menée au début des années 8607+,

Enfin, Alvare évoque aussi — dans une lettre 3 1'abbé Speraindeo, le premier maitre a penser

de la réponse doctrinale 4 I'islam — le succés que rencontre le colportage et la diffusion de la

doctrine musulmane aupres de la population locale 7% :

«Le pire dans cette doctrine, [...] cest qu'ils ne croient pas que Dieu est trois dans l'unité et un
p q pas q

dans la Trinité, ils méprisent les paroles des prophétes et rejettent la doctrine des docteurs. Ils disent

qu'ils acceptent 'Evangile et ils interprétent mal les paroles suivantes: “Je monte vers mon Pére et

votre Pére, vers mon Dieu et votre Dieu?%.” Ils affirment que le Christ, notre Dieu et notre Seigneur,

nest quun homme, sappuyant sur ce qu'il lisent sur lui dans I'Evangile. Cependant, je te demande

d’annihiler avec tout ton acharnement les questions de ces gentils [...], car elles provoquent des chutes

mortelles parmi ceux qui les écoutent, c'est-3-dire parmi les ignorants et ceux qui ne manient pas les

textes des Saintes Ecritures. Ornez encore plus, comme vous en avez coutume, ces deux réponses des

fleurs de I'Ecriture. Pour chacune des affirmations faites par I'adversaire — celles que nous vous avons

71. Euloge, Liber Apologeticus, éd. CSM 11, p. 488
et 490. Witesindus aurait aussi été victime de cette
« persécution » : ibid., p. 455.

72. Iusserat etiam omnes christianos generali sententia
perdere, feminasque publico distractu dispergere, prae-
ter eos qui spreta religione ad cultum suum diverterent,
Euloge, Memoriale sanctorum, éd. CSM 11, p. 445.
73. Chronica muzarabica, p. 76-77, 80-81, 90-91,
104-105, 122-123; Euloge, Memoriale sanctorum
éd. CSM 11, p. 385; Léovigilde, De habitu clericorum,
éd. CSM 11, p. 668.

74. Samson, Apologeticus, éd. CSM II, p. 551. Mikel
de Epalza estime qu’'« Hostegesis dénongait devant
le fisc les populations chrétiennes rurales [...] parce

que, n‘étant pas inscrites comme tributaires, elles
n‘avaient pas le statut de chrétien et, de ce fait, de-
venaient tout a fait légalement musulmanes ». Ce
raisonnement semble artificiel dans la mesure ot le
figh n'ajamais prévu que les individus ne figurant pas
sur les registres de la §izya soient considérés comme
musulmans. Ce sont tout simplement de mauvais
payeurs qui enfreignent les régles de la dimma et
pour qui I'Etat islamique prévoit toute une série de
mesures de rétorsion, détaillées par exemple dans le
Kitab al-parag d’Abu Yasuf vers la fin du virre siécle:
De Epalza, « Les mozarabes », p. 43.

75. Alvare, Epistola VII, éd. CSM I, p. 202.

76. Jean 20, 17.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

envoyées — faites-nous parvenir la réponse adéquate, pour ainsi recevoir de Dieu, avec les saints, le

séjour resplendissant dans les royaumes éternels. »

La thése de la « conversion par ignorance » démontre que la réponse a I'islam est un enjeu
idéologique et social pour les lettrés chrétiens, dans la mesure ou la pénétration de la nou-
velle religion est relayée en al-Andalus par de multiples acteurs et qu'il existe une prédication
islamique dont on a du mal 4 cerner les contours et les modalités. La réfutation de certains
dogmes du christianisme, comme la Trinité, mais aussi la récupération du message évangé-
lique dans le souci de souligner les éléments de continuité avec I'islam, apparait ici comme
une forme de prosélytisme, si 'on donne i ce terme le sens d'une action concertée et réfléchie
destinée a favoriser la conversion religieuse des individus. La controverse ne concerne pas que
les érudits, comme le souligne Alvare, car elle s'exerce sur la place publique et par les armes de
la parole. Alvare demande d’ailleurs 4 son interlocuteur de lui fournir des réfutations claires,
agrémentées de citations ou d'exempla tirés de la Bible.

Cependant, au regard de l'apologétique cordouane la conversion napparait pas toujours
comme une rupture de 'individu avec sa communauté d'origine 77. C'est ainsi que l'on insiste
sur la repentance des nombreux lapsi évoqués dans les vies des saints victimes des infidéles.
En effet, loin d’étre détachés du christianisme, ils y reviennent en secret, rejetant ainsi toute
assimilation a leur loi d'emprunt. Clest le cas de la vierge Sabigotho, née de parents passés a
I'islam mais dont la mére épouse en seconde noce un autre converti qui pratique toutefois le
christianisme en secret et évangélise les deux femmes”®, Liliosa fait également partie de ces
lignées de « chrétiens occultes » (christiani occulti). Quant & son époux Félix, qui lui aussi avait
«vacillé », tenté par le diable, il revient vers le christianisme dans le plus grand secret 7. Dans
cette vaste catégorie des « musulmans malgré eux » prennent place également les enfants nés
de pére musulman sans toutefois avoir été détachés d'un milieu social et culturel marqué par
le christianisme.

La contradiction entre appartenance juridico-religieuse et affiliation socio-religieuse est
donc dépassée dans I'idéal d'une sorte de christianisme souterrain, encerclé par les forces du
Mal et ceuvrant a son salut dans la perspective de la Fin des Temps. Cette communauté des
justes symbolise le refus des lois du temporel, la conservation et la transmission autarciques
de la Loi révélée. L'utopie du retour aux fondements du christianisme — par 1'évocation du
modele des premiers martyrs — constitue une forme de contre-feu face a la transformation en
profondeur de la société que représente la diffusion des nouvelles normes sociales et culturelles
de I'islam, ce que Richard Bulliet appelle la « conversion sociale *° ».

77. Millet-Gérard, Chrétiens mozarabes et culture par son mari est également relevé par 'auteur : Euloge,
islamique; Coope, The Martyrs of Cordoba. Memoriale sanctorum, éd. CSM 11, p. 412.

78. Objet d'une stricte interdiction par le droit 79. Euloge, Memoriale sanctorum, éd. CSM 1I,
musulman, un cas d'union entre un chrétien et une p: 416-417.

femme musulmane (ex genere Arabum) « convertie » 80. Bulliet, Conversion to Islam, p. 36-37.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

16 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

Les muwallad-s : une catégorie sociale de transition

Bien qu'elles ne répondent pas aux mémes objectifs, les sources latines et arabes présentent
donc une certaine convergence dans leur peinture de la société du 111¢/1x¢ siécle. Il s'agit d'une
société ol le passage a l'islam sest réalisé en grande partie par le jeu des alliances familiales.
Les conversions individuelles ont néanmoins été favorisées par une juridiction accommodante
et par les facultés de mobilité sociale que le changement d’afliliation pouvait offrir dans un
contexte ol le pouvoir accordait peu de place aux élites chrétiennes. Que cette période soit
signalée comme une charniére peut sexpliquer par l'accélération du processus d’islamisation
de I'Etat et de son administration A partir de ‘Abd al-Rahman IT et Muhammad ¢, mais aussi
par la diffusion de la langue arabe et du modeéle qu'elle véhiculait dans I'ensemble de la société,
minorité chrétienne incluse. La conjonction de ces deux phénomeénes acheva de disloquer le
cadre social tardo-wisigothique dont I'Eglise pouvait encore se prévaloir a'époque d'Elipand
de Toléde (fin du 11¢/vime® siécle).

Dans cette société en transition pouvaient encore se manifester 2 une échelle notable des
contradictions entre le statut légal du converti — ou du musulman par affiliation patrilinéaire —
et ses liens avec son milieu d'origine. Les cas de conversions assorties d'un contrat de clientéle
(wala) avec]'élite gouvernante sont rares dans la documentation *. Elles permettaient pourtant
al'individu de rentrer dans le cercle du pouvoir, ce qui explique la fréquente assimilation des
mawali-s aux membres du clan omeyyade ou 4 ses partisans 2. Mais pour tous ceux qui s'étaient
convertis en dehors de tout lien de dépendance vis-a-vis des puissants lignages musulmans, le
changement légal de religion n'entrainait pas forcément la perte des attaches communautaires
anciennes et |'intégration A un nouveau réseau social et culturel.

En dehors de l'accusation d'apostasie (radd), qui pouvait traduire les vacillations des indivi-
dus entre leur communauté d’adoption et leurs attaches de départ, les sources arabo-andalouses
disposent d'un outil spécifique pour désigner des individus et des populations dont la conver-
sion formelle n'avait pas encore débouché sur une compléte assimilation a I'islam défini comme
«arabe » : le terme de muwallad, au pluriel muwalladan. Cette notion complexe a fait 'objet de
plusieurs études récentes qui tentent d'identifier le groupe social auquel elle peut correspondre.
La theése continuiste de Francisco Javier Simonet, assimilant ce groupe  la population chré-
tienne, a été rejetée % : 'association entre muwallad-s et dimmi-s chrétiens n'est ni systématique
ni exclusive (‘Umar b. Hafsiin et les autres figures de la « rébellion » sappuient aussi sur des
sujets « musulmans »). Les muwallad-s s'inscrivaient de toute évidence dans une logique de
confrontation avec le pouvoir omeyyade, qui prétendait défendre son droit de contrdle et de dé-
légation du pouvoir aI'échelle locale. En cela, ils entraient en compétition avec les « Arabes » et
les « Berbeéres », deux autres groupes qui exercaient une pression sur le pouvoir omeyyade au nom
de leur droit a diriger le pays en tant que représentants légitimes de la caste des conquétes.

81. Fierro, « Mawali and Muwalladan ». 83. Fierro, « Mawali and Muwalladan », p. 227.
82. Oliver Pérez, « Una nueva interpretacién »,

p- 153-155.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Que signifie ce terme de muwallad-s? On a affirmé qu'il n'était utilisé au pluriel quen
al-Andalus, ce qui nest pas tout 2 fait juste. Comme le signalait déja la premiére édition de
I'Encyclopédie de I'islam ®4, il désigne — au singulier comme au pluriel — des populations devenues
arabes et assimilées aux Arabes lors des grands brassages qui accompagnérent la formation
de 'Empire. La quéte utopique de l'arabité pure, que les linguistes placaient parmi les Arabes
bédouins supposés avoir été protégés de tout contact avec l'extérieur (les a‘rab), présida a
la distinction entre ‘arab et muwallad-s, ces derniers étant d’ailleurs rapprochés des ‘agam,
cest-3-dire des « non-Arabes », et plus spécialement des « non-Arabes arabisés » (al-mu‘arrabin
min al-“‘agam). Cette distinction, reprise par Ibn Haldan dans le chapitre de la Muqaddima
ot il explique que la science dans l'islam appartient pour l'essentiel aux «étrangers » (‘agam),
traverse la culture arabe classique®. Est muwallad ce qui n'est pas arabe « pur», mais reléve
de la fusion des peuples caractéristique de |'étape impériale, cest-a-dire pour Ibn Haldian de
I’établissement d’une civilisation sédentaire citadine (haddra) « arabe ».

Un rapide balayage des sources arabes, facilité par l'outil informatique, révéle par exemple
son usage dans le Tafsir de Tabari ot il désigne apparemment les Arabes « natifs », toutefois
distingués des « Bédouins *® ». Dans le Dayl Ta'rih Bagdad d’Ibn al-Naggar (m. 642/1244), le
mot est associé A ‘agam (qui aici le sens de « Persans ») pour désigner des musulmans arabisés
dorigine non arabe ¥’ En effet, le terme revient souvent dans les débats interminables des phi-
lologues autour de pureté de la langue arabe. Chez Gahiz les muwalladin sont distingués des
Arabes bédouins, seuls 4 détenir une maitrise parfaite de la langue (fasaha) 8. Pour Gurgini
(m. 470/1078), les muwalladin sont des « nouveaux venus » dans la langue des Arabes (al-dubald’
fi kalamibim) %, Dans le Tafsir plus tardif du grenadin Ibn Gaza al-Kalbi (m. 757/1356), les ex-
pressions pures des « Arabes » sont distinguées de celles qui ont été introduites dans le langage
par les peuples arabisés (muwalladin) et par la « populace » (‘4mma) °°. Le terme pouvait aussi
désigner des esclaves nés dans la maisonnée et donc en quelque sorte « affiliés » 4 leurs maitres.
Les muwalladat dont Gihiz vante I'éloquence sont des esclaves chanteuses qui, malgré leur
origine étrangére, maitrisent l'art poétique®’. Quant a l'auteur d’époque mamelouke Sihib
al-Din al-Ibsihyi, il appelle muwalladin une catégorie particuliere d'esclaves (‘abid)*>.

I est vrai que le vocable muwalladian posséde un sens propre dans les sources andalouses. Il
constitue véritablement un outil de classification sociale d'un groupe de convertis, alors que son
usage est plus fluctuant et plus large en Orient. De plus, il prend un sens nettement péjoratif,
ce qui n'est pas le cas dans les textes du Masrig. Mais il n'est pas difficile de retrouver le sens
dorigine car les muwallad-s sont bien des populations arabisées, qui tendent a se fondre aux

84. Heinrichs, Article « muwallad », EI' vol. VII,  88. Cité par Pellat, Le milieu basrien, p. 127.

p- 809. 89. Al-Gurgini, Dala’il al-i‘¢az, www.islamport.com,
85. Ibn Haldan, al-Muqaddima, éd. p. 543-545,trad.  § 192/1.

P 950-955. 90. Ibn al-Gaza, Al-tashil li-‘ulam al-tanzil, www.
86. Al-Tabari, Tafsir al-Quran, www.islamport.com,  islamport.com, § 22/1.

§ 552/22. 91. Pellat, Le milieu basrien, p. 241.

87. Ibn al-Naggar, Dayl Ta’rih Bagdad, www. 92. Sihib al-din al-Ibsihi, Al-mustatraf fi kulli fann
islamport.com, § 251. mustazraf, www.islamport.com, § 171/2.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

18 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

Arabes sans étre nés Arabes. Quant 4 la connotation servile que peut posséder ce vocable, elle
rejaillit peut-étre dans les comparaisons insultantes que les poétes du clan « arabe » appliquent
a leurs adversaires muwallad-s selon la littérature califale 93,

En al-Andalus, ce vocable posséde en tout cas une durée de vie trés limitée puisqu’il ne
sapplique quentre 206/821 et la proclamation du califat 94, Il est pourtant bien évident que le
phénomeéne des conversions déborde largement ce cadre étroit. Quant aux auteurs qui en font
usage, ils sont issus de I'historiographie califale : directement comme ‘Isa b. Ahmad al-Raziet
Ibn al-Qutiyya, ou indirectement comme Ibn Hayyan et al-‘Udri qui, tout en vivant aI'époque
des td’ifa-s cultivaient encore I'idéal unitaire du califat%. La notion de muwalladan provient
donc apparemment d'un essai de catégorisation sociale inspiré par les théses centralistes du
califat et sappliquant uniquement a l'explication de la fitna. Les muwallad-s ont en effet pour
vocation de représenter la transition vers l'unité califale.

Les muwallad-s: catégorisation sociopolitique et limites du groupe

Le pouvoir de nommer explique que le mot ne sapplique qu'a des figures choisies de la
«rébellion » : loin de désigner tous les lignages issus de la conversion, il ne cible que les princi-
paux adversaires des Omeyyades, ceux qu'il fallait distinguer des « Arabes » et des « Berbéres »
voire écarter de la sphére des « musulmans». Il s'agit donc d’'une forme de catégorisation
sociopolitique plutdt flexible. Les révoltés tolédans, dont les origines autochtones sont bien
connues, ne sont pas qualifiés de muwallad-s dans les sources °°. Les Bant Qasi, qui remplissent
apparemment tous les critéres pour entrer dans cette catégorie, ne sont considérés comme
des « muwallad-s des marges » que par Ibn Fazm 7. Le silence des autres auteurs est curieux
car Musa b. Misa ne fut pas le seul membre de la famille 4 « couvrir son visage du voile de la
révolte%® ». La notion de muwallad-s ne semble donc pas regrouper un groupe homogéne aux
contours bien délimités, mais répondre 3 une hiérarchisation politique du corps social.

On a aussi essayé de définir le groupe ainsi nommé selon des critéres juridiques : les muwal-
lad-s seraient l'ensemble des populations autochtones converties sans établir de relations
de dépendance 4 I'égard des grandes familles arabes, processus connu sous le nom de wala
al-islam®°, Mais si le critére de distinction entre mawali et muwallad-s repose sur des bases
juridiques, pourquoi les Bant Qasi qui se proclamaient «clients » du calife al-Walid sont-ils
quand méme qualifiés de muwallad-s par Ibn Hazm™°? Il en est de méme pour le muwallad
Bakr b. Yahya, g@’id de Santmariya du Garb. On raconte qu'il était le descendant d'un chrétien
autochtone (‘agami), Zadulf ou Rodolphe (R/Z.d.Lf), qui s'était converti tout en devenant le

93. Aprés la défaite des muwallad-s de Séville, le
poéte ‘Abd Allah, des Mawadzina, célebre le massacre
des « chiens » et des « fils d'esclaves » par les « lions »
de son clan: Ibn Hayyan, Mugqtabis 111, éd. p. 84.
94. Fierro, « Mawali and Muwalladan », p. 220.
95. Relevé des occurrences dans Oliver Pérez, « Una
nueva interpretacion », n. 17, p. 148-149.

96. Ibid., n.18, p.149.

97. Muwalladan al-tagr:Ibn Hazm, Gambarat ansab
al-‘arab, éd. p. 502.

98. Ibn Hayyan, Mugqtabis 11, 2, éd. p. 4.

99. Fierro, « Mawali and Muwalladan », p. 239.
100. Ibn Hazm, Gambarat ansab al-‘arab, éd. p- 502,

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET 19

client (mawla) d'un certain Bakr b. Nagad al-Awri, prenant ainsi le nom de son patron comme

o1 Seul son statut de « révolté » l'exclut

cen était l'usage dans la procédure de la wala l-islam
de l'appellation mawla.

Le statut religieux des muwallad-s a lui aussi suscité des controverses. Maribel Fierro pro-
pose de voir en eux non seulement des convertis musulmans d'origine autochtone — définition
généralement acceptée — mais aussi des populations chrétiennes arabisées >, L identification
des muwallad-s repose en effet sur leur situation a 'égard des autres groupes cités par les
sources. Or il est vrai que leur action est jugée hostile aux « musulmans». L insurrection
de ‘Abd al-Rahman b. al-Gilligi et de son alli¢ Sa‘diin al-Surunbagi est ainsi décrite par Ibn
al-Qutiyya, retranscrit par Ibn Hayyan:

« Tous deux nouérent une alliance fondée sur l'associationnisme (dafara al-sirk) et introduirent dans
l'islam de grandes nouveautés, développant les attaques contre les musulmans 2 partir de la zone
dépeuplée (qafr) qui séparait I'islam de l'associationnisme. »

I1 faut bien noter que le conflit est résolument investi d'une dimension religieuse par les
sources califales et post-califales. Le soulévement des chefs muwallad-s est en effet considéré
comme une da‘wa, cest-a-dire une ceuvre de propagande religieuse. Dans le contexte de la
seconde moitié du 1ve/xe siecle, ce mot résonnait comme un écho de l'activité destabilisatrice
des Fatimides, et I'on peut se demander si les auteurs pro-omeyyades n'ont pas alors assimilé
les révoltes des qa’id-s de province 4 une da‘wa contre le pouvoir légitime. Les deux chefs sont
ici décrits comme des hérétiques, voire des infideéles puisque le mot sirk sappliquait d'ordinaire,
dans les textes polémiques, au christianisme '3, La description imagée de I'Extrémadure
comme un désert humain séparant, a I'instar des régions de marges (tagr), la « Galice » chré-
tienne et les terres d'islam montre bien qu'il sagit d'opposer le sultan, seul représentant d'un
islam légitime, aux «infidéles ». L'islam se réduit visiblement ici aux terres contrdlées par les
Omeyyades, tandis que le domaine de 'infidélité déborde du seul dar al-harb pour s'étendre
aux lisiéres mémes du domaine sultanien. Ibn Hayyan accuse aussi Ibn Marwian de s’étre
«séparé de la communauté musulmane » (faraqa al-gama‘a) et d'avoir pris la téte des «asso-
ciationnistes » (ahl al-sirk) ou des «infidéles » (ahl al-kufr) contre les « gens de la gibla ». Cette
attitude est opposée a l'attitude d'obéissance (td‘a) au pouvoir légitime, celle par exemple du
petit-fils d'Ibn Marwan qui apreés avoir séjourné comme otage 3 Cordoue devient gouverneur
de Badajoz: domestiqué par le pouvoir, il cesse d'étre un muwallad'©4. De méme, les muwallad-s
de ‘Umar b. Hafsin cessérent d’étre désignés ainsi apres que leur maitre se fut rapproché des
chrétiens de son entourage (‘agam). Ils deviennent en effet des « musulmans » et constituent
méme une « coalition de musulmans » lorsqu'ils décident de rejoindre le camp de l'émir, preuve
de leur louable « penchant pour l'obéissance » (azhara al-mayl ila I-ta‘a) 5. L opposition entre
muwallad-s et « musulmans » semble donc relever d'un usage politique du takfir, dont il serait
intéressant d'approfondir les modalités.

101, Ibn Hayyan, Mugqtabis 111, éd. p. 15-16. 103. Ibn Hayyan, Mugqtabis 11, 2, éd. p. 344.
102. Fierro, « Mawali and Muwalladan », p. 228, 104. Ibn Hayyan, Muqtabis I1I, éd. p. 15.
230-231. 105, Ibid., p.128.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

Mais clest surtout un autre réseau d'oppositions qui conduit Maribel Fierro & proposer
la présence de chrétiens dans le groupe des muwallad-s. Ceux-ci sont en effet associés, mais
également distingués, de deux autres groupes qui les encadrent: les musalima d'une part, les
‘agam d’autre part. Les premiers sont des convertis, les seconds des chrétiens. Les muwallad-s
seraient donc les deux 2 la fois, ce qui les distinguerait des musalima dont le passage a I'is-
lam est considéré comme effectif par les sources. Quant 2 la différence entre la composante
chrétienne des muwallad-s et les ‘agam, elle serait d'ordre culturel uniquement. Il est vrai que
le mot ‘agam désigne en arabe des populations de culture « étrangére », « non arabe'*®». En
al-Andalus, on englobe sous cette qualification 2 la fois les chrétiens du dar al-harb et ceux
vivant en territoire musulman dans la mesure ol leur modéle d’identification est allogene,
puisque latin et wisigothique. Les muwallad-s seraient donc des populations arabisées par
opposition aux autochtones restés en marge de l'acculturation.

Des réserves s'imposent face a ce raisonnement. Maribel Fierro a beaucoup insisté sur les
musalima™7. Or, ce groupe nest cité qu'a deux reprises et seulement dans le troisitme volume
du Mugqtabis d'Ibn Hayyan, par ailleurs le seul auteur 3 esquisser une telle différenciation ',
Les musalima sont-ils vraiment distincts des muwallad-s ? Comme eux, ils sont associés aux
chrétiens (nasara, nasara l-dimma ou ‘agam), tout en étant percus comme autonomes ', Par
ailleurs, on a vu que l'expression abna” min al-musalima désignait des convertis d'origine
autochtone ™. Enfin, Ibn al-Qutiyya qualifie le pére de ‘Umar b. Hafstn de « converti issu de
la dimma s (min musalima abl al-dimma)™, ce qui tend 2 accréditer I'idée que les muwallad-s
étaient issus des musalima, formant une catégorie particuliére de convertis.

Quant 4 la nature linguistique et culturelle de la distinction entre muwallad-s et ‘agam, il
n'est pas certain quelle devance le critére religieux. Le vocable ‘agam, en dépit des nuances qui
le rapprochent de la notion de barbaros en grec, désigne couramment les chrétiens d’al-Andalus
méme aprés qu'ils eurent adopté l'arabe comme langue écrite a partir de la seconde moitié
du 1x°© siécle. On les appelait ainsi par référence & un modele identitaire propre, mais I'emploi
de ce terme ne préjugeait pas forcément de leur degré d'acculturation. On constate d‘ailleurs
qu'Ibn Hayyan emploie quelquefois indifféremment les termes nasara et ‘agam pour désigner
le groupe avec lequel les muwallad-s étaient réputés forger des alliances ™.

La fameuse nomenclature d'Tbn Hayyan refléte une vision hiérarchique de la société. A la
base figurent les chrétiens indigénes (‘agam), groupe aspiré vers l'islam par les conversions. Au
sommet de la société figurent les « musulmans », cités comme une seule entité ou bien classés en
quatre composantes : les « Berbéres », les « Arabes », les « convertis » (musalima) et les mawali-s.
En position intermédiaire figurent les muwallad-s. Cette représentation du corps social associe
une différenciation religieuse a une différenciation ethnique. ‘Agam, « Berbéres » et « Arabes »
représentent trois entités ethniques. Les musdlima et les mawali-s, aspirés par I'islam, perdent

106. Lapiedra Gutiérrez, Cémo los musulmanes lla- 110, Al-HuSani, Kitab al-qudat, éd. p.18, trad.

maban a los cristianos hispdnicos. p- 23.

107. Fierro, « Cuatro preguntas », p. 238. 111. Ibnal-Qutiyya, Ta'rib iftitah al-Andalus, éd. Al-
108. Ibn Hayyan, Mugqtabis 111, éd. p. 51, 54-56. Abyari, p. 103.

109. Ibid., p. 55. 112. Ibn Hayyan, Mugqtabis 111, éd. p. 54-56.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

leur caractéristique ethnique pour devenir des « musulmans », terme intégrateur. Quant aux
muwalladin, ils sont dissociés aussi bien des « musulmans » que des « Arabes ».

«Lesprit de corps » (‘asabiyya) des muwallad-s est en effet défini par opposition i celle des
« Arabes ». Bakr b. Yahya se « détourne des Arabes (inhiraf ‘an al“arab) », fidéle « au point de vue
des gens de son lignage (ahl baytihi) » qui se montrent « solidaires des muwallad-s et des ‘agam
(fi ‘asabiyya li-l-muwalladin wa [“agam) ™ ». A 1'échelle de la kira d'Tlbira, que les témoignages
nous dépeignent comme majoritairement dominée par les muwallad-s 3 I'époque émirale, les
Arabes de Grenade se dissocient de ce groupe sous la direction de Said b. Sulayman b. Gawdi.
Cet épisode peut se lire comme une compétition entre des musulmans se réclamant de leurs
origines «arabes» — ou de leur appartenance 4 un groupe de population s'identifiant comme
«arabe» — et des convertis ayant gardé des liens familiaux et culturels avec les populations
chrétiennes, le christianisme étant d'ailleurs trés puissant localement jusqu'a I'époque almora-
vide ™. Selon le témoignage du poéte Ibn ‘Abbada, cest d’ailleurs la révolte de Yahya b. Saqala,
qui se réclame du lignage on ne peut plus arabe des Qays, qui provoque la confrontation entre
les « Arabes » et les muwallad-s de la province ™. Le récit savére trés intéressant car il épouse
parfaitement la définition que les textes orientaux donnent du mot muwallad. Dans le duel
poétique entre al-Asadj, le « poéte des Arabes », et ‘Abd al-Rahman b. Ahmad al-‘Ablj, le poéte
muwallad originaire des environs de Guadix, on retrouve en effet les échos de la controverse
littéraire orientale sur les mérites respectifs des « Arabes » et des descendants de convertis dans
la maitrise d'une langue et d'une culture désormais communes"®, Méme si les « Arabes» de
la fitna possédent une image ambigiie en tant qu'insoumis au pouvoir légitime "7, les auteurs
andalous considérent néanmoins que l'islam est par excellence arabe. Les « musulmans » ten-
dent donc a devenir « Arabes », A se fondre dans le modéle de l'arabité.

C'est pourquoi le takfir omeyyade exclut les rebelles muwallad-s de ces deux cercles. Afhiliés
a l'islam sans étre « Arabes», leur opposition au pouvoir légitime les rejette en marge des
«musulmans » et les rapproche des ‘agam. Les muwallad-s sont donc présentés comme des
convertis « hypocrites », munafigan, dont le soulévement sapparente 4 la Ridda responsable
de la premiére fitna de I'islam™®, Bakr b. Yahya masque son origine réelle derriére un nom
arabe qui a «voilé sa naissance » et «accru son importance » (fa-inhagabat wiladathu wa sa‘at
hammabu) ™. La généalogie de ‘Umar b. Hafsin fait elle aussi l'objet d'un décapage a posteriori
mettant en évidence la conversion récente de sa famille'*°. D'ailleurs, ne sexprime-t-il pas en

A 121

langue ‘agamiyya avec son associé ' ? Ces deux indices accompagnent et préparent la révélation

de son apostasie, rendue publique lors de l'ouverture de sa tombe 2,

113, Ibid., p.15-16.

114, Ibid., p. 56-62.

115, Ibid., p. 62-64.

116. Ibid., p. 64-66.

117. Oliver Pérez, « Una nueva interpretacién »,
p-147-148.

118. Lauteur chrétien désigné par le nom de ‘Abd
al-Masih al-Kindiau 111¢/1x¢ siécle qualifiait déja les

convertis tiedes de mundfiqin en les rapprochant des
tribus arabes de la Ridda: ‘Abd al-Masih b. Ishaq
al-Kindji, Risalat al-Kindi, trad. p. 168, 199.

119. Ibn Hayyan, Mugqtabis III, éd. p. 15-16.

120, Wasserstein, «Inventing Tradition and
Constructing Identity », p. 269-298.

121. Ibn Hayyan, Mugqtabis 111, éd. p. 97.

122, Cf. supra.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

Des modéles politiques spécifiques ?

Bien que la catégorie « muwallad » ait été instrumentalisée par I'historiographie omeyyade,
son usage hautement sélectif — puisque limité i quelques figures de convertis et 4 leur entou-
rage — peut aussi signifier qu'il sagissait d'une réponse a des enjeux et des défis politiques
précis. Car si les chroniques officielles s'acharnent tant 3 démontrer que ces opposants 2 la
marche vers le califat n'étaient pas de vrais « musulmans», cest peut-étre aussi parce qu'ils
avaient construit, en marge de I'Etat omeyyade, des modeles politiques antagonistes qu'il était
difficile de ranger parmi les catégories habituelles de la pensée politique de 'islam.

I1 serait bien sr illusoire de vouloir reconstituer un modéle politique muwallad commun,
car chacun de ces mouvements possédait ses caractéristiques propres. Mais leur point commun
était peut-étre une capacité 3 mobiliser 2 la fois des populations « musulmanes » et des ‘agam,
qu'il sagisse de dimmi-s chrétiens dont la présence est signalée dans les territoires insoumis,
ou de chrétiens du Nord avec lesquels Ibn Marwan avait passé une alliance ™3,

Les textes nous suggerent que les leaders muwallad-s étaient alors les seuls & pouvoir forger
ce type de coalition, tandis que le pouvoir émiral était encore trop identifié aux « musulmans » et
aux « Arabes?*». Dans la célébre scéne du retour d'Ibn Hafsiin au christianisme de ses ancétres
en 286/898 %%, sa « conversion » secréte (batana) saccompagne d'un retournement d’alliance au
profit des chrétiens de sa province. Or, tandis que les chroniqueurs arabes considérent toujours
que la collusion entre muwallad-s et ‘agam est trop évidente pour étre explicitée, ils soulignent
cette fois-ci le discours politique du maitre de Bobastro vis-a-vis des chrétiens. On nous précise
en effet qu'il se « déclara A leur service par la parole (istablasabum bi-l-kalima)° ». Par ailleurs,
on insiste sur la protection qu'il aurait exercée sur les lieux de culte chrétiens de son domaine. I1
cherche ainsi 3 empécher que I'église construite dans la munya familiale par son pére, pourtant
converti al'islam, ne soit détruite par les troupes émirales . Enfin, le récit de la visite d’al-Nasir
a Bobastro s'ouvre sur une évocation des églises qui prospéraient dans cette cité impie, ce qui met
en valeur a contrario la « réislamisation » dont le calife sappréte a étre 'acteur 2%:

« Les mosquées abandonnées (muqfira) accueillirent 3 nouveau des gens (‘umirat) tandis que les églises
fréquentées (ma‘mara) furent détruites. La qualité de la construction de ces églises et leur proximité
(ittisal) avec le palais (qasr) du maudit ‘Umar et l'abandon (iqfar) des mosquées, dont la ruine s'était
emparée (istila” al-dutir ‘alayha) et que les fidéles avaient désertées (wabsatha mimman yu‘ammiruha),
constituaient les indices les plus forts de l'apostasie (ridda) du maudit ‘Umar et du fait qu'il avait livré

ces lieux 4 son impiété (aqta‘aha bi-kufrihi). »

123. En effet, le Muqtabis mentionne uniquement
son rapprochement avec les ahl al-kufra, en l'occur-
rence le souverain de Léon: Ibn Hayyan, Mugqtabis
IIL, éd. p. 15.

124. La thése centrale des derniers volumes conser-
vés du Mugqtabis est que le califat, par sa portée
universelle, réussit enfin a rallier tous les éléments
de la population, y compris les chrétiens dont les

évéques nous sont montrés en fideéles serviteurs
du pouvoir omeyyade: Ibn Hayyan, Mugqtabis V;
Mugqtabis VII.

125. Fierro, « Cuatro preguntas», p. 244-246.
126, Ibn Hayyan, Mugqtabis 111, éd. p. 128.

127, Ibid., p.108.

128, Id., Mugqtabis V, éd. p. 217-218, trad. p. 167.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

Le discours d'Ibn Hafsan, a la charniére entre islam et christianisme, pourrait relever de
l'assimilation entre muwallad-s et chrétiens autochtones qui parcourt I'idéologie omeyyade.
Pourtant, le site archéologique de Las Mesas de Villaverde (identifié 3 Bobastro) n'a révélé la
présence d'aucune mosquée jusqu'a présent, alors que deux batiments de culte chrétien sont
bien visibles*°. La seconde, mise au jour récemment, se trouve a proximité des vestiges que

19, Il est vrai que ces sanctuaires pourraient tout aussi bien

'on pense étre le gasr hafsanien
avoir été érigés a1'époque wisigothique car, contrairement a I'opinion dominante, on ne dispose
d’aucun élément de datation. Wisigothiques ou émirales, ces structures n'en sont pas moins
révélatrices d'une construction politique intégrant la composante chrétienne.

Quant 2 la question de la conversion d'Ibn Hafsin, il est illusoire de prétendre trancher
un débat insoluble. II s'avére toutefois intéressant de laisser la parole 4 une source extérieure,
la vie de sainte Argentea, « née de famille noble dans l'urbs bibistrensis, fille du roi Samuel et
de sa femme Columba » (apud urbem Bibistrensem patre Samueli rege matrique Columba nobili-

B3I, identification du toponyme avec Bobastro est confortée par la suite de I'histoire.

ter orta)
Elevée dans les fastes du palais paternel, Argentea dédaigne les plaisirs mondains pour se vouer
A Dieu seul. A la mort de son épouse, son pére la presse de se marier mais Argentea lui révéle
sa vocation monastique. Samuel la laisse alors mener une vie ascétique en compagnie d’autres
jeunes femmes, dans l'enceinte méme de la ville. Un événement précipite son destin*:

«En l'an 928, la ville de son pére fut renversée (subversa) et le royaume paternel fut dépeuplé
(depopulato), comme tout le monde le sait. Avec ses fréres et d'autres citoyens de sa ville, elle fut donc
amenée i Cordoue. »

Pendant trois ans, elle vit dans la capitale, retirée dans une communauté féminine, jusqu'a
ce quelle rencontre un moine qui l'entraine vers le martyre. Au juge qui s'étonne de voir «la
fille du roi Samuel » en compagnie de ce moine, elle répond que non seulement elle est bien
sa fille mais qu'en plus elle continuera sans hésitation a cultiver la foi catholique.

Le récit donne suffisamment d'indices permettant d'identifier Bobastro et ‘Umar b. Hafsan.
Cette Vie fut-elle écrite en al-Andalus, 3 Cordoue ? Elle appartient au Passionnaire hispanique
qui comprend des textes d'origines variées, appartenant A plusieurs strates chronologiques
successives. L hagiographie d’Argentea pourrait avoir été rédigée 3 Cordoue aprés la mort de la
sainte en 931, car elle entre en résonance avec le schéma narratif du cycle martyrial du 1xe siécle.
Elle pourrait aussi avoir été mise par écrit dans le nord de la Péninsule, par exemple dans le
monasteére castillan de Cardefia ot une premiére recension du Passionnaire fut rassemblée au
x¢siécle. Enfin, les deux solutions peuvent se conjuguer : la compilation abritant plusieurs vies
d'origine méridionale, on ne peut exclure la piste d'une transmission par des communautés
chrétiennes d'origine andalouse installées dans le Nord.

129, Mergelina, « De arquitectura mozérabe », 270; Simonet, Historia de los mozdrabes en Espaia,
130. Martinez Enamorado, « Sobre las ‘cuidadas p- 596-598; Lévi-Provengal, Histoire de I'Espagne
iglesias’ de Ibn Hafsan ». musulmane II, p. 20-21.

131. Peu d’auteurs se sont intéressés a cette source: 132, Vita Argentee et comitium, p. 268-278.
Dozy, Histoire des musulmans d’Espagne I1, p. 257 et

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

Toujours est-il que ‘Umar b. Hafstin est présenté comme un prince favorable et protecteur
vis-a-vis des chrétiens, sans que son appartenance au christianisme soit pour autant afirmée.
Que la geste hafsunienne ait laissé un écho dans une source hagiographique chrétienne constitue
un fait notable, qui accrédite I'idée d'une construction politique intégratrice faisant le lien
entre convertis et minorité chrétienne. On retrouve d’ailleurs ce type de modeéle chez les Bant
Qasi, dont la généalogie combine un modeéle wisigothique latin (le fameux comte Cassius) et
une référence proprement islamique (le lien de clientéle avec le calife de Damas Walid b. ‘Abd
al-Malik). Le premier élément conférait aux Bani Qasi un ancrage local 2 I'échelle de la vallée
de I'Ebre et de I'’Aragon, royaume de Pampelune compris. Le second marquait la fidélité des
Bana Qasi aux Omeyyades en le placant dans le premier cercle des mawali-s, mais afhirmait
aussi une forme d'indépendance a I'égard des souverains de Cordoue puisque le lignage pré-
tendait tenir son rang des prestigieux ancétres de la dynastie. Que cette habile construction
généalogique ait été fictive napparait pas que dans les sources arabes, elle est aussi évoquée
dans l'une des versions de la Chronique d’Alphonse I1I a propos de Masa b. Masa 33:

«Il porte le nom de Muza, il appartient au peuple des Goths (natione Gothus), mais il a été trompé
par le rite mahmétien (ritu Mamentiano) avec toute sa famille (gens), que les Chaldéens appellent Beni

Kazi. »

Conclusion: entre discours idéologique et substrat sociopolitique

Que la catégorie des muwallad-s ait été forgée pour les besoins de I'historiographie omeyyade
ne laisse guére de doute. Le terme recelait assez de nuances dans la littérature orientale pour
permettre une appropriation politique andalouse. I désignait des individus — plutét quun
groupe social bien défini — incorporés 4 I'islam et 4 la culture arabe, tout en étant distingués
de la catégorie originelle des « Arabes » dont on cherchait le modéle, 4 I'époque ‘abbaside, dans
le monde bédouin non contaminé par l'acculturation urbaine. Cette distinction n’allait pas
jusqu'a l'exclusion, car certains auteurs reconnaissaient que les « Arabes» de 'Empire étaient
désormais composés massivement de muwallad-s. C'est pourquoi le terme semployait surtout
dans les débats des philologues en quéte d'une illusoire pureté originelle de la langue arabe.

L historiographie califale omeyyade récupéra cette notion pour l'intégrer i son schéma
explicatif de la fitna du 111%/1x¢ siécle. Ce schéma était entiérement aimanté par I'épiphanie
califale, temps de résolution des conflits au profit d'un islam andalou unifié autour de son
souverain. A contrario, la fitna était percue comme une phase de déchirements ot factions
et ethnies sentredéchiraient dans un pays privé d'un pouvoir central fort, et donc livré a
lui-méme. Tandis que les « Arabes » et les « Berbéres » se détachaient de la tutelle omeyyade
et retrouvaient leur ‘asabiyya primitive, une troisiéme force revenait elle aussi vers ses attaches
d'origine: les muwallad-s qui, sous le masque de l'islam et de la culture arabe, n'étaient ni

133. Chroniques asturiennes (fin 1x€ siécle), p. 56-57.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

CYRILLE AILLET

des « Arabes» ni méme encore de vrais « musulmans» car leur révolte 4 I'égard du pouvoir
légitime interdisait qu'on les considére comme des mawali-s. Détachés par la conversion du
groupe des ‘agam indigénes, ces nouveaux afhiliés retrouvérent eux aussi leur ‘asabiyya natu-
relle faute d’étre assimilés par le pouvoir aux mawali-s, voire aux « Arabes ». Clest ainsi que
I'historiographie califale et post-califale dresse le portrait d'un groupe de l'entre-deux, que la
fitna rejette vers ses origines. Car la fitna est aussi cette « ére du soupgon », comme nous l'avons
appelée, o le processus d’assimilation a l'islam vole en éclats sous la pression du retour aux
identités ethniques, a la ‘asabiyya primitive non domptée par le pouvoir central. Le théeme de
l'apostasie et le doute sur la sincérité des conversions alimentent donc I'image d'un pays encore
mal détaché de son indigénité et de ses racines chrétiennes, donc en attente d’étre totalement
islamisé et arabisé.

Notre forte dépendance a I'égard de ce discours, décrypté par Gabriel Martinez-Gros 4,
ne doit cependant pas nous détourner du substrat sociopolitique de I'époque émirale. Il existe
en effet une réelle convergence entre la chronistique arabe et les sources latines du milieu du
1x¢ siécle dans le portrait d'une société en devenir, ol la majorité de la population autochtone
était devenue musulmane, mais ot la conversion ne débouchait pas systématiquement sur une
« conversion sociale », cest-a-dire sur l'acquisition de nouvelles normes sociales et culturelles
prévalant sur celles du milieu d'origine. L'apologétique chrétienne, tout en stigmatisant les
« chrétiens du palais » passés al'islam, sempare du théme des « chrétiens occultes » pour réfuter
toute valeur a l'acte juridique de conversion dont elle dénonce le caractére purement formel.
De fait, le droit malékite alors en pleine formation facilitait le passage a I'islam grice a une
procédure allégée et simplifié. Mais il n'était guére prévu d’encadrement ou de formation pour
le candidat  la conversion ou pour le néo-musulman. Al-Andalus bascula donc majoritairement
vers |'islam au cours des deux premiers siécles qui suivirent la conquéte, mais au 111¢/1x® siécle,
le passage de la frontiére religieuse n'impliquait pas forcément une re-socialisation de I'individu
puisqu’il existait encore apparemment une certaine imbrication entre minorités chrétiennes et
populations converties. Le caractére trés sélectif de la désignation « muwallad » dans les sources
arabes sexplique d’ailleurs peut-étre par la capacité de ces pouvoirs a sancrer dans un milieu
social partagé entre convertis et chrétiens, et a proposer des modéles politiques intégrant a la
fois une dimension islamique et une dimension «autochtone ».

134. Martinez-Gros, L'idéologie omeyyade et Identité andalouse.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26

FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

Références bibliographiques

Instruments de travail

Encyclopédie de I'Islam, 2¢ éd.
Chalmeta, P, « Muwallad », VII, p. 809-810.

Sources arabes

‘Abd al-Masih b. Ishaq al-Kindi, Risalat al-Kindj, trad.
G. Tartar, Dialogue islamo-chrétien sous le calife
Al-Ma’'man (813-834), Paris, 1985.

Abu I-Walid ibn Rusd, Kitab al-Bayan 15, Kitab al-‘ataq.

Abbar magma‘a fi fath al-Andalus, D.E. Lafuente y
Alcantara, Madrid, 1867.

Al—Gurgini, Dala’il al-i‘§az, éd. M. Al-Tangi, Dar
al-kitab al-‘arabi, Beyrouth, 1995.

Al-Hus$ani, Kitab al-qudat bi-Qurtuba, ]. Ribera,
Historia de los jueces de Cérdoba por Aljoxant,
Madrid, 1914.

Chronica muzarabica, éd. et trad. J.E. Lopez Pereira,
Anubar Ediciones, Saragosse, 1980.

Ibn ‘Abdan, Risala fi I-bisba, éd. E. Levi-Provencal et
QG.S. Colin, dans Documents arabes inédits sur la
vie sociale et économique en Occident musulman
au Moyen Age, Institut francais d’archéologie
orientale, Le Caire, 1955 ; trad. E. Levi-
Provengal, Séville musulmane au début du
xr1re siecle, Paris, 1947.

Ibn al-‘Attar, Kitab al-watdiq wa l-sigillat, trad.

P. Chalmeta et E. Corriente, Formulario
notarial hispano-drabe, Academia Matritense
del Notariado, Instituto Hispano—Arabe de
Cultura, Madrid, 1983.

Tbn al-Gaza, Al-tashil li-“ulam al-tanzil, éd. www.
islamport.com.

Ibn Gulgul, Tabagat al-atibba’ wa-l-hukamd’,
éd. F. Sayyid, Les générations des médecins et des
sages, Ifao, Le Caire, 1955.

Ibn Hayyan, Mugtabis II, 2, éd. M.A. Makki, Beyrouth,
1973.

—, Mugqtabis II1, éd. M. Antufia, Chronique du régne du
calife umaiyade “Abd Allah (888-912) & Cordoue,
Paris, 1937.

—, Mugtabis V, éd. P. Chalmeta, F. Corriente, M. Subh,
Madrid, 1979; trad. M.J. Viguera, F. Corriente,

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Heinrichs, W.E, « Muwallad », VII, p. 809.

Crénica del Califa ‘Abderrabman III an-Nasir
entre los afios 912 y 942, Anubar Ediciones,
Saragosse, Instituto Hispano—Arabe de Cultura,
Textos Medievales 64, 1981.

—, Mugqtabis VII, éd. A.A. al-Haggi, Dar at-taqafa,
Beyrouth, Al-maktaba al-andalusiyya, 1983;
trad. E. Garcia Gémez, Anales palatinos del
califa de Cérdoba al-Hakam 11, por ‘Isa Ibn
Abmad al-Razi, Madrid, 1967.

Ibn Hazm, Gambarat ansab al-‘arab, éd. ‘Abd
al-Mun‘im Halil Ibrahim, Dar al-kutub
al-‘ilmiyya, Beyrouth, 2007; trad. F. De la
Granja, « La Marca Superior en la obra de
al-‘Udri », Estudios de Edad Media de la Corona
de Aragén 8, 1967.

—, Kitab al-muballa fi-l-figh, éd. Le Caire,
1347-1352/1928-1934.

Ibn Haldin, al-Muqaddima, éd. Dar al-bayan, Le Caire,
1965; trad. V. Monteil, Discours sur ['Histoire
universelle, Sindbad, 1997.

Ibn al-Naggar, Dayl Ta’rih Bagdad, www.islamport.com.

Ibn al-Qutiyya, Tarib iftitab al-Andalus,
éd. 1. Al-Abyari, Dar al-kitab al-lubnani-Dar
al-kitab al-misti, Beyrouth-Le Caire, 1982 ;
trad. J. Ribera, Historia de la conquista de
Espana de Abnelcotia el Cordobés, Madrid, 1926.

Ibn Sahl, Abkam al-kubra, éd. M.“A. Hallaf, Wata'iq
fi abkam qada’ abl al-dimma fi-l-Andalus,
al-matba‘a al-‘arabiyya al-hadita, Le Caire,
1980; T. El-Azemmouri, « Les Nawadzil
d’Ibn Sahl. Section relative a l'ihtisab »,
Hespéris-Tamuda 14, 1973.

Sahniin, Mudawwana, éd. Dar Sadir, Beyrouth, s. d.

Sihab al-din al-Ibihi, Al-mustatraf fi kulli fann
mustazraf, éd. M.M. Qamiha, 1986,

www.islamport.com.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Al-Tabari, Tafsir al-Quran, éd. A.M. Sakir, Gima“
l-bayan fi tawil al-Qur’an, 1420/2000,
www.islamport.com.

Al-Utbi, Al-‘Utbiyya, dans Aba 1-Walid ibn Rusd,
Kitab al-Bayan, éd. M. Haggi et alii, Beyrouth,
2¢ éd, 1988-1991.

Al-Wans$arisi, Kitab al-mi‘yar, éd. Rabat, vol. 2.

Sources latines

CYRILLE AILLET

Yahya ibn Sa‘id al-Antaki, Kitab al-ta’rih, éd. 1.
Kratchovsky, revue par Fr. Micheau et
G. Troupeau, Histoire de Yahya Ibn Sa‘id
d’Antioche, Patrologia Orientalis 47, fasc. 4,
n° 212, Turnhout, Brepols, 1997.

La plupart des sources latines sont publiées dans les volumes du Corpus scriptorum muzarabicorum, Madrid, Csic,

1973 (abrégé CSM).
Alvare, Indiculus luminosus, CSM 1.
Alvare, Epistolee, CSM 1.
Chroniques asturiennes (fin 1x¢ siécle), éd. et trad.
Y. Bonnaz, Editions du Cnrs, Paris, 1987.
Euloge, Liber Apologeticus, CSM 1II.
Euloge, Memoriale Sanctorum, J. Gil (éd.), CSM II.
Indiculus de adventu Enoch et Elie, CSM 1.
Jean de Saint Arnoul, Vita Iohannis abbatis Gorziensis,
éd. et trad. M. Parisse, La vie de Jean, abbé de
Gorze, Editions Picard, Paris, 1999.

Etudes

Acién Almansa, M., Entre el feudalismo y el Islam.
‘Umar b. Hafsan en los historiadores, en las
fuentes y en la historia, Jaén, 1994.

Aillet, C., Les Mozarabes: un christianisme arabisé en
péninsule Ibérique (111¢/1x°-v1¢/x11¢ siécle), thése
soutenue en 2005 sous la direction de Gabriel
Martinez-Gros, en cours de publication sous
ce titre dans la bibliothéque de la Casa de
Velazquez, Madrid.

Aillet, C., « Identité chrétienne, arabisation et
conversion 4 Cordoue au 1x°© siécle », dans
J.O. Boudon et E. Thélamon (dir.), Les chrétiens
dans la ville, Publications des universités de
Rouen et du Havre, 2006, p. 65-79.

Bulliet, R.W., Conversion to Islam in the Medieval
Period. A Essay in Quantitative History,
Harvard University Press, Cambridge, 1979.

Calasso, G., « Récits de conversion, zeéle dévotionnel
et instruction religieuse dans les biographies
des “gens de Basra” du Kitab al-Tabaqat
d'Ibn Sa‘d », dans M. Garcia-Arenal (dir.),
Conversions islamiques. Identités religieuses en
islam méditerranéen, Maisonneuve et Larose,
Paris, 2001.

Canada Juste, A, Los Banu Qasi (714-924),
Pampelune, 1980.

Léovigilde, De habitu clericorum, éd. CSM II.

MGH, Epistole CSM 111, Merowingici et Karolini I,
éd. W. Gundlach, 1892.

Samson, Apologeticus, CSM II.

Vita Argentee et comitium, éd. P. Riesco Chueca,
El Pasionario hispdnico, université de Séville,
1986-1987.

Chalmeta, P, « Le passage 4 l'islam dans al-Andalus au
x® siécle», Actas del XII congreso de la UEAI
(Madlaga 1984), Madrid, 1986, p. 161-183.

Coope, J.A., The Martyrs of Cordoba. Community and
Family Conflict in an Age of Mass Conversion,
University of Nebraska Press, Lincoln et
Londres, 1995.

De Epalza, M., « Les mozarabes, état de la question »,
Revue du monde musulman et de la Méditerranée,
p. 63-64, 1992.

Décobert, Ch., « Sur l'arabisation et l'islamisation de
I'Egypte médiévale », dans Itinéraires d'Egypte,
Meélanges offerts & Maurice Martin, Ifao,

Le Caire, 1992, p. 273-300.

Douglas, M., Purity and Danger, trad. francaise De la
souillure. Essai sur les notions de pollution et de
tabou, La Découverte, Paris, 2001.

Dozy, R., Histoire des musulmans d’Espagne, Leyde, 1861.

Fernindez Félix, A., « Children on the Frontiers
of Islam », dans M. Garcia Arenal (dir.),
Conversions islamiques. Identités religieuses en
islam méditerranéen, Maisonneuve et Larose,
Paris, 2001, p. 61-71.

—, Cuestiones legales del Islam temprano: la ‘Utbiyya y
el proceso de formacion de la sociedad isldmica
andalusi, CSIC, Madrid, 2003.

27

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28

FRONTIERE RELIGIEUSE ET CATEGORISATION SOCIALE DES CONVERTIS EN AL-ANDALUS

—, Fierro, M.,, « Cristianos y conversos al Islam en
al-Andalus. Una aproximacién al proceso
de islamizacién a través de una fuente legal
andalusi del s. ITII/IX », dans Visigodos y
Omeyas. Un debate entre la antiguedad tardia y
la Alta Edad Media, Anejos de Arqueologia de

Espana 23, Madrid, 2000, p. 415-427.

Fierro, M., « Cuatro preguntas en torno a Ibn Hafsiin »,
Al-Qantara 16, 1995.

—, « Mawali and Muwalladiin in al-Andalus (second/
eighth-fourth/tenth centuries) », dans
M. Bernards et J. Nawas (éd.), Patronate and
Patronage in Early and Classical Islam, Brill,
Leyde-Boston, 2005.

Fiey, ] M., « Conversions  l'islam de juifs et de
chrétiens sous les Abbasides dapres les
sources arabes et syriaques », 17¢ Congres des
Sciences historiques. II; section chronologique.
Meéthodologie : la biographie historique, Madrid,
1992.

Idris, H.R., « Les tributaires en Occident musulman
médiéval d'apreés le Mi‘yar d'al- Wangari§i»,
dans Mélanges d'islamologie. Volume dédié a
Armand Abel, Brill, Leyde, 1974.

Lapiedra Gutiérrez, E., Cémo los musulmanes
llamaban a los cristianos hispanicos, Generalitat
valenciana-Instituto de cultura Juan Gil Albert,
Alicante, 1997.

Lévi-Provencal, E., Histoire de I'Espagne musulmane,
Paris-Leyde, 1950.

Martinez Enamorado, V., « Bobastro (Ardales,
Milaga) : la ciudad de Ibn Hafsiin », Archéologie
islamique 7, 1997, p. 27-44.

—, «Sobre las cuidadas iglesias’ de Ibn Hafsin. Estudio
de la basilica hallada en la ciudad de Bobastro
(Ardales, Malaga) », Madrider Mitteilungen 45,
2004, p. 507-531L.

Martinez-Gros, G., Identité andalouse, Sindbad, Actes
Sud, 1997.

—, L'idéologie omeyyade. La construction de la légitimité
du Califat de Cordoue (x¢-x1¢ siécles), Madrid,
Bibliothéque de la Casa de Veldzquez 8, 1992.

Meouak, M., Pouvoir souverain, administration centrale
et élites politiques dans 'Espagne umayyade
(1re-1ve/virre-xe siécles), Academia Scientiarum
Fennica, Helsinki, 1999.

Mergelina, C. De, « De arquitectura mozarabe. La
iglesia rupestre de Bobastro », Archivo espaiiol
de Arte y Arqueologia 2, 1925, p. 13-18.

Millet-Gérard, D., Chrétiens mozarabes et culture
islamique dans I'Espagne des virre-1xe siécles,
Etudes augustiniennes, Paris, 1984.

Oliver Pérez, D., « Una nueva interpretacién de “Arabe’,

“Muladi” y “Mawla” como voces representativas
de grupos sociales », dans Proyeccion histérica
de Espana en sus tres culturas: Castilla y Leén,
América y el Mediterrdneo, Valladolid, 1993,
p- 143-155. )

Pellat, Ch., Le milieu basrien et la formation de Gabiz,
Paris, 1953.

Simonet, EJ., Historia de los mozdrabes en Espana,
Madrid, 1897-1903, rééd. Amsterdam, 1967.

Talbi, M., « La conversion des Berbéres au Harigisme
ibadito-sufrite et la nouvelle carte politique du
Maghreb au 11¢/vire siécle », Etudes d’histoire
ifrigiyenne et de civilisation musulmane médiévale,
Publications de I'université de Tunis, Tunis,
1982, p. 13-80.

Tolan, J., Les Sarrasins. L'islam dans limagination
européenne au Moyen Age, Champs
Flammarion, Paris.

Turki, A.M., «Situation du "tributaire” qui insulte
lislam au regard de la doctrine et de la
jurisprudence musulmanes », Studia Islamica 30,
1969, p. 39-72.

Vernet, J., « Los médicos andaluces en el “Libro de las
generaciones de los médicos y sabios’, de Ibn
Yulyul », Anuario de Estudios medievales 5, 1968,
p. 445-462.

Wasserstein, D., « Inventing Tradition and
Constructing Identity : the Genealogy of
“‘Umar Ibn Hafsan Between Christianity and
Islam », al-Qantara 23, 2002, p. 269-298.

Ziadeh, J., « LApocalypse de Samuel, supérieur de
Deir El-Qalamoun », Revue de I'Orient chrétien
20, 1915-1917, p. 374-407.

Anlsl 42 (2008), p. 1-28 Cyrille Aillet
Frontiere religieuse et catégorisation sociale des convertis en al-Andalus (lle-IVe/Vllle-Xe siécles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

