
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 409-421

Frédéric Imbert

Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire. 

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Frédéric Imbert

Une nouvelle inscription de Saladin 
sur la muraille ayyûbide du Caire

Les inscriptions attribuées à des sultans sont assez nombreuses en islam ; elles ont été, pour 
	 la plupart, relevées dans les grandes cités du monde arabo-musulman ou près des grands 
	 centres provinciaux, lieux où l’Histoire se joue et s’écrit. Il s’agit bien souvent de 

longs textes instituant le sultan ayyûbide ou mamlouk, fondateur d’établissements religieux 
(mosquées, madrasas, qubba-s, ḫanqa-s ou autres) ou le plaçant comme commanditaire de 
constructions ou de restaurations d’ouvrages urbains (murailles, portes, tours, etc.). Ces textes 
regorgent généralement d’informations non seulement historiques, mais aussi onomastiques, 
philologiques et paléographiques, quand elles ne sont pas archéologiques ou architecturales. 
C’est le cas de l’inscription mentionnant le sultan ayyûbide Ṣalāḥ al-Dīn, le Saladin des sources 
occidentales, mise au jour lors de travaux de restauration de la muraille du Caire 1.

L’ inscription a été trouvée en 2002 par l’équipe de la Fondation Aga Khan, à la base de la 
porte Bāb al-Barqiyya. Elle fut un temps entreposée dans une cabane du champ de fouille où 
nous avons pu la voir et procéder à une lecture préliminaire en 2003. Les premiers travaux de 
fouilles avaient été conduits par St. Pradines en 2000 et poursuivis par N. Shalaby en 2002 2. 
C’est dans les niveaux mamlouks (xve s.), au pied de la porte effondrée, que gisait l’inscrip-
tion 3. La porte, dans son ensemble, était enfouie depuis plusieurs siècles sous les déchets de 

1.  Pradines, Talaat, « Les fortifications fatimides 
du Caire ».
2.  Pradines, Michaudel, Monchamp, « La muraille 
ayyoubide du Caire », p. 304-305 et n. 33 (mention 

de l’inscription). Pradines, Talaat, « Les fortifications 
fatimides du Caire ».
3.  La stèle a été découverte par Hāmed Youssef lors 
de travaux de dégagement des remblais mamlouks.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une nouvelle  inscription de  saladin  sur  la  muraille  ayyûbide  du  caire410

4.  Pradines, Den Heijer, « Bāb al-Tawfīq », p. 125-152.

la colline de Darrāsa où s’étend actuellement le parc al-Azhar. L’arc principal de la porte 
s’étant effondré, l’inscription s’est trouvée enfouie dans des couches d’abandon, devant et 
dans la porte, prouvant par ailleurs que celle-ci n’était plus utilisée en date de l’effondrement. 
La fondation Aga Khan a décidé de remonter la porte et de replacer l’inscription en son lieu 
d’origine, où elle se trouvait lors de notre visite sur les lieux en décembre 2007. Toutefois, 
selon Stéphane Pradines, le texte n’aurait pas été remonté au bon endroit : il suggère, sur la 
base de constatations et de comparaisons architecturales, que l’inscription aurait été placée, 
à l’origine, à l’intérieur de la porte de façon à ce que toute personne quittant la ville puisse la 
voir. Elle n’aurait pas été placée à l’extérieur comme avaient coutume de le faire les Fatimides. 
Le remontage architectural de la porte se serait fait sur la base de comparaisons avec des tours 
fatimides, ce qui explique sa position actuelle. Quant à l’identification de la porte où était scellé 
le texte, il s’agirait de Bāb al-Barqiyya mais l’appellation aurait varié selon les époques : la porte 
Bāb al-Barqiyya ayyûbide ne correspondrait pas à la porte fatimide portant le même nom ; 
celle-ci est identifiée comme Bāb al-Tawfīq, au nord de l’actuelle rue al-Azhar. Par ailleurs, la 
porte ayyûbide Bāb al-Barqiyya aurait peut-être été appelée Bāb al-Ǧadīd 4.

Le texte arabe ne donne aucune information fiable permettant d’affirmer ou d’infirmer 
directement la théorie des architectes et des archéologues. Il s’agit simplement d’un texte 
commémorant l’achèvement d’un tronçon de la muraille qui s’étend de Bāb al-Naṣr jusqu’à 
al-Burǧ al-Maḥrūq. C’est donc sur les plans du formulaire et de la titulature que ce texte va 
s’avérer d’une grande richesse.

	 Le texte épigraphique

Le texte de l’inscription est parfaitement conservé, hormis quelques caractères en relief 
qui ont été endommagés, probablement lors de la chute de ce bloc lourd et volumineux. Ses 
dimensions, en comptant l’encadrement, sont de 70 × 115 cm. La surface écrite, dans la partie 
centrale du cadre, mesure 50 × 95 cm. Le texte de l’inscription se trouve délimité par un cadre 
rectangulaire assez étroit, sous la forme d’une plate-bande, ce champ épigraphique se trouvant 
lui-même au centre d’un cadre plus épais en pans biseautés d’une épaisseur de 20 cm. Le texte 
comporte 8 lignes en relief, de type champlevé, écrites dans un style coufique fatimide du début 
de l’époque ayyûbide. Lors de la restauration de l’inscription par les soins de la fondation Aga 
Khan, des traces de pigmentations colorées ont été relevées : les caractères auraient été dorés 
sur fond bleu. Nous ne relevons aucun point diacritique ni signe de lecture. À l’exception du 
début de la ligne 5 où les caractères semblent avoir quelque peu souffert de l’érosion, le texte 
reste parfaitement lisible.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


frédéric  imbert 411

 بسم الله الرحمن الرحيم مما أمر بعمارته الملك الناصر جامع .١
 كلمة الإيمان وقامع عبدة الصلبان صلاح الدنيا والدين سلطان .٢

 الإسلام والملسمين )sic( أبو المظفر يوسف بن الأجل الأفضل نجم .٣
 الدين شيخ الملوك والسلاطين أيوب محيي دولة أمير المؤمنين .٤

 نصر )؟( الله بعزائمه ثغور الإسلام وفتح بصوارمه البيت المقدس .٥
 وحمى بمهائبه البيت الحرام وجمع لملكه آفاق الأرض إلى مصر وا .٦

 ليمن والشام وكملت عمارته في شهور سنة ثلثة )sic( وسبعين وخمس .٧
 مائة بدؤ )sic( العمل فيه من باب النصر في سنة تسع وستين وخمس مائة .٨

1.  Au nom de Dieu, le Bienfaiteur, le Miséricordieux. Voici, parmi ce qu’a ordonné d’édifier 
al-Malik al-Nāṣir, unificateur de

2.  la parole de la foi, celui qui va soumettre les adorateurs de croix, rectitude du monde 
et de la religion, Sultan

3.  de l’islam et des musulmans, Abū al-Muẓaffar Yūsuf fils de l’auguste et de l’excellent 
Naǧm

4.  al-Dīn, chef des rois et des sultans, Ayyūb, vivificateur de l’empire du Commandeur 
des croyants.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une nouvelle  inscription de  saladin  sur  la  muraille  ayyûbide  du  caire412

5.  Il a assisté Dieu, par ses fermes résolutions, dans la défense des places-frontières de 
l’islam et a reconquis Jérusalem avec ses troupes courageuses ;

6.  il a protégé la sainte Maison par les seules craintes qu’il inspire ; il a rassemblé sous son 
autorité les confins de la terre jusqu’à l’Égypte,

7.  jusqu’au Yémen et la Syrie. Sa construction a été achevée durant les mois de l’année 573 
[1177-1178].

8.  Les travaux y avaient débuté depuis Bāb al-Naṣr en l’année 569 [1173-1174].

	 Justifications de lecture

Ligne 3 : lire al-muslimīn (les musulmans) au lieu de al-mulsimīn.
Ligne 5-6 : ces lignes marquent un passage en prose rimée et rythmée (saǧʿ) dont les 

assonances se veulent plus littéraires que réellement chargées de valeur historique (ʿ azā’im/
ṣawārim/mahā’ib). On y voit une sorte de citation graduelle des centres d’intérêt du souverain 
ayyûbide :

– Ṯuġūr al-islām (l. 5) : ce sont les fortins ou places-frontières au nord de la Syrie et en 
Haute-Mésopotamie qui commandaient des nœuds routiers ou des cols de montagne 5. Il était 
fondamental de les défendre dans le cadre d’une stratégie de résistance contre les ennemis 
extérieurs. Le premier mot de la ligne, précédant la mention d’Allāh, paraît être le verbe naṣara 
« assister et défendre ». La pierre offre peu de relief à cet endroit et rend la lecture incertaine. 
Saladin « assiste » Dieu dans la défense des ṯuġūr avec constance, fermeté et résolution. C’est 
le sens du mot ʿazā’im pluriel de ʿazīma.

– Al-Bayt al-Maqdis (l. 5), appellation classique de Jérusalem qui était aux mains des Francs 
depuis 1099 ; Saladin en a fait la conquête (verbe fataḥa). Le terme ṣawārim, pluriel de ṣārim 
« tranchant du sabre », évoque également la bravoure et le courage. La racine arabe rend gé-
néralement l’idée de guerre, de troupes armées de sabres et de courage. Si l’on applique ce 
champ sémantique au contexte de la prise de Jérusalem, nous pourrions gloser le texte de la 
manière suivante : « il reconquit Jérusalem avec ses troupes courageuses. »

– Al-Bayt al-Ḥarām (l. 6), nom du sanctuaire de La Mecque. Il est fait allusion à sa protection 
(verbe ḥamā « défendre, protéger »). On peut y voir une référence indirecte à la construction 
d’une citadelle sur l’île de Graye dans le golfe d’Aqaba, en 1170, censée protéger l’accès au Hedjaz 
par la mer. Quant au pluriel mahā’ib, il désigne la crainte, la vénération mêlée de respect. C’est 
le sentiment qu’inspire Saladin à ceux qui seraient tentés de menacer ces lieux.

Ligne 8 : le lapicide n’a pas choisi le bon support de la hamza (qui n’est pas notée). Le verbe 
bada’a (commencer) reçoit la hamza sur un alif final et non sur un wāw.

5.  Sur le terme ṯuġūr et son importance dans les 
titulatures du xiie s., cf. Elisséeff, « La titulature de 
Nūr al-Dīn d’après ses inscriptions », p. 190.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


frédéric  imbert 413

6.  Sourdel-Thomine, « Khaṭṭ », p. 1154.

	 Aspects paléographiques

En termes de paléographie, la détermination exacte du style d’écriture peut s’avérer plus 
délicate qu’il n’y paraît. En effet, la dénomination habituellement utilisée pour décrire les 
styles d’écriture en usage à l’époque de Saladin est le nasḫī ayyûbide. Cependant, ici, il n’est 
point question de nasḫī du fait de l’angulosité évidente des caractères.

L’ inscription est gravée en relief sur un fond excisé. La surface épigraphique est uniformé-
ment utilisée ; la ligne de base sur laquelle viennent se poser les caractères est rigoureusement 
horizontale et l’espacement interligne est régulier. À n’en pas douter, l’inscription est l’œuvre 
d’un lapicide professionnel issu des corporations de graveurs de stèles qui exerçaient au Caire 
et qui œuvraient déjà sous les Fatimides. Seules six années se sont écoulées depuis la chute de 
cette dynastie. Autant dire qu’en ce qui concerne la forme des caractères, le style reste profon-
dément fatimide. Si peu d’années n’ont pas permis à l’école des lapicides cairotes d’adapter son 
travail aux normes esthétiques du nouveau pouvoir 6. Le coufique fatimide, même d’époque 
ayyûbide, se distingue par des caractères plutôt anguleux, se détachant sur un fond nu (pas 
de rinceaux, ni de terminaisons offrant des épanouissements floraux). Les caractères se déve-
loppent généralement au-dessus de la ligne de base et très rarement au-dessous. Une rapide 
analyse paléographique nous permet de distinguer les caractéristiques suivantes :

Les hampes : les alif se dressent sans départ orthogonal ni ornement ; à peine les extrémités 
supérieures sont-elles marquées par de petits biseaux orientés soit vers la droite soit vers la 
gauche. Les lām sont de même facture à l’exception de certains apparaissant dans le mot Allāh 
(l. 1) ou dawla (l. 4) et caractérisés par un angle droit vers la gauche. Il en va de même pour les 
terminaisons supérieures de certains tā’ marbūṭa (ʿ imāra, l. 1). Quant aux hampes des autres 
caractères, celle du kāf final ou initial est oblique et sans ornementation (malik, l. 1, mulūk, l. 4). 
Les hampes des lām-alif s’entrecroisent dans une forme de boucle ou se développent comme 
des cornes au-dessus d’une base ovale.

Les appendices : ils sont peu développés sous la ligne de base et ont plutôt tendance à s’épa-
nouir au-dessus des caractères à l’instar des rā’ qui marquent une contre-courbure remontante 
en fin de mot (muẓaffar, l. 3 ; naṣara, l. 5 ; Miṣr, l. 6) ou des sīn/šīn finaux (ḫams, l. 8 ) ou encore 
des nūn (sulṭān, l. 2). À noter dans ce style de graphie, les ǧīm/ḥā’/ḫā’ qui coupent la ligne de 
base et dont le segment supérieur marque un angle doublement brisé ou quelquefois plus 
courbe (raḥmān et ǧāmi ,ʿ l. 1 ; ǧamaʿa, l. 6). Quant à l’appendice des yā’ finaux, il se développe 
au-dessus de la ligne en une courbe sinueuse montant puis glissant le long de la ligne de base 
(ḥamā, l. 6 ; fī, l. 8). Les appendices des ʿayn et ǧīm/ḥā’/ḫā’ finaux sont très brefs (ǧāmi ,ʿ l. 1 ; 
Ṣalaḥ, l. 2) et ceux des mīm en petite pointe (islām, l. 3, Šām, l. 7).

Les corps et les dents : les dents sont souvent hautes et en disproportion avec l’ensemble des 
autres caractères (nūn de nāṣir, l. 1 ; bā’ de sab īʿn, l. 7 ; nūn de naṣr, l. 8). Les 3 dents des sīn/šīn 
sont généralement biseautées et s’alignent en dégradé descendant vers la gauche (sulṭān, l. 2 ; 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une nouvelle  inscription de  saladin  sur  la  muraille  ayyûbide  du  caire414

7.  Sourdel-Thomine, « Épitaphes coufiques de Bâb 
Saghîr »; Moaz, Ory, Inscriptions arabes de Damas ; 
Grohmann, « The Origin and Early Development of 
Floriated Kūfic », p. 199.

8.  Raymond, Le Caire, p. 89-97.

sab īʿn, l. 7, ḫams, l. 8). Les corps des caractères à boucle sont assez petits et tassés sur la ligne 
(ṣād de nāṣir, l. 1 et de ṣawārim, l. 5 ; ḍād de afḍal, l. 3). Seuls les fā’ et qāf s’élèvent sur de courts 
pédoncules (afḍal, l. 3 ; fataḥa, l. 5 ; fī, l. 7).

Le style de cette inscription diffère notablement des inscriptions de Saladin en Syrie 
(Damas en 574/1178) ou en Égypte (Ṣadr en 581/1185, 582/1186 et 583/1187) exécutées en nasḫī 
bien cursif, celui-là même que l’on nommera ayyûbide et qui se trouve décrit dans les princi-
paux traités de paléographie arabe. Ces différences doivent être analysées en termes d’écoles 
artistiques de gravure et non en termes dynastiques. Quelques études portant sur les graphies 
d’époque fatimide, en Syrie comme en Égypte, nous proposent des éléments de comparaison 
intéressants allant dans le sens de nos conclusions, à savoir que la graphie de cette inscription 
s’inscrit bien dans le courant de la tradition fatimide 7.

	 Questions de dates

Deux dates apparaissent dans cette stèle commémorant la fin des travaux d’un tronçon 
de la muraille. La première, lignes 7-8, marque la date d’achèvement des travaux et la seconde, 
ligne 8, rappelle le début des mêmes travaux à la porte de Bāb al-Naṣr en 569/1173-1174. La 
première date pose un problème de lecture du ductus des dizaines, bien connu des épigraphistes 
travaillant sur des textes sans diacritisme. On peut hésiter devant une double interprétation : 
soit سبعين sab īʿn soixante-dix, soit تسعين tisʿ īn quatre-vingt-dix, seule une dent permettant de 
différencier ces lectures. Paléographiquement, notre lecture se fonde sur l’identification du 
caractère sīn formé de trois dents biseautées en descente graduelle vers la gauche ; le caractère 
est suivi d’une dent de taille plus haute, sans doute un bā’. La lecture tisʿ īn ne reposerait que 
sur l’identification du premier caractère à indentation comme étant un tā’. Le sīn serait alors 
composé de trois dents de taille étrangement inégale. À noter que le chiffre tisʿ  (neuf) se trouve 
cité dans l’inscription (l. 8) comme unité : le tā’ est bien séparé du sīn qui le suit. Au-delà de 
ces considérations paléographiques, le choix de tisʿ īn daterait l’inscription de 593/1196 soit 
quatre années après la mort de Saladin. De fait, nous penchons pour la lecture 573/1177-1178. 
L’ inscription commémorative date de 573 sur la base d’une ordonnance de Saladin remontant 
à 569/1173-1174, c’est le sens qu’il faut donner à l’expression mimmā amara bi-ʿ imārati-hi al-Malik 
al-Nāṣir « voici, parmi ce qu’a ordonné de construire al-Malik al-Nāṣir ». Il a donc fallu quatre 
ans pour exécuter ces travaux s’inscrivant dans un plan d’édification d’une longue muraille 
partant du Nil, au nord de la ville, jusqu’à Fusṭāṭ en englobant la ville fatimide et la nouvelle 
citadelle. Les travaux sur la muraille du Caire durèrent jusqu’en 1248, soit quarante-cinq ans 
après la mort de Saladin 8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


frédéric  imbert 415

Les dates portées sur cette inscription en font l’un des plus anciens textes épigraphiques 
mentionnant Saladin. Toutefois, ces dates semblent cadrer difficilement avec certains faits his-
toriques que l’inscription mentionne. Un tableau mettant en relation les faits et les dates cités 
dans le texte peut éclairer notre démarche (en gras les dates mentionnées sur l’inscription).

Date 
hégire

Date 
chrétienne Lieu Commentaire

568 1172-1173 Le Caire Plus ancien texte épigraphique mentionnant Saladin

569 1173-1174 Le Caire Début des travaux de la muraille à Bāb al-Naṣr selon l’inscription

569 1174 (mai) Yémen Conquête du Yémen par Turān Šāh. L’ inscription cite :
جمع لملكه ]...[ اليمن

569 1174 (mai) Damas Mort de Nūr al-Dīn 

570 1174 Damas Saladin à Damas puis à Homs et Hama

573 1177-1178 Le Caire Inscription de Bāb al-Barqiyya. Date de fin des travaux

573 1177 Palestine  Saladin prétend mater les Francs. Il est en fait قامع عبدة الصلبان
défait à la bataille de Ramla (Montgisard)

579 1183 Alep Saladin s’empare d’Alep

583 1187 Palestine
Bataille de Ḥaṭṭīn suivie de la prise de Jérusalem. Comment 
l’inscription peut-elle affirmer, en 1177 que Saladin a reconquis 
Jérusalem فتح بصوارمه البيت المقدس ? 

D’une manière générale, les faits semblent concorder à l’exception de la prise de Jérusalem 
qui date de 583/1187 et qui, dans l’inscription, est présentée comme un fait accompli (l. 5) : « il 
a reconquis Jérusalem avec ses troupes courageuses. » Comment faut-il analyser cet anachro-
nisme ? L’ intention annoncée par Saladin de reprendre les activités du ǧihād contre les Francs 
et de reconquérir la ville sainte est-elle suffisante pour expliquer cet effet d’annonce ? Comme 
nous le verrons à travers l’analyse de la titulature, la personne chargée de composer le texte 
officiel de l’inscription paraît avoir pris quelques libertés avec la réalité historique. Il faut sans 
doute y voir une action de propagande fondée sur la guerre sainte et sur la position sacrée de 
Jérusalem, action qui se donne pour but de légitimer le règne de Saladin. En 573, celui-ci a 
bien l’intention de reprendre Jérusalem, mais il n’en a encore rien fait !

	 La titulature de Saladin dans l’inscription de 573/1177-1178

Comme il est de coutume au sein des inscriptions dynastiques (seljoukides, atabakides ou 
zanjides notamment), la titulature référant aux gouvernants est abondante ; de surcroît, elle 
évolue au gré de la carrière de ces personnages et se teinte souvent de particularités locales. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une nouvelle  inscription de  saladin  sur  la  muraille  ayyûbide  du  caire416

L’ étude des nombreux titres, les alqāb, au delà du caractère parfois pompeux qu’ils revêtent, nous 
amène à considérer la manière dont ils reflètent les faits historiques. La titulature de Saladin 
n’échappe pas à la règle ; elle renvoie l’image d’un Orient arabe déchiré, en partie occupé par 
les Francs, politiquement affaibli et religieusement en recherche d’une direction orthodoxe.

La situation militaire, politique et religieuse en Syrie et en Égypte, dans le dernier quart 
du vie/xiie siècle, peut sembler assez confuse : le calife abbaside, aux pouvoirs affaiblis, se voit 
incapable de régner avec fermeté sur les multiples pouvoirs locaux qui contournent son autorité 
ou ne la reconnaissent que dans le but de se donner une légitimité traditionnelle. C’est ainsi 
que le Zanjīde d’origine turque Nūr al-Dīn (1118-1174), oncle de Saladin, régna sur la Syrie sous 
le titre de « revivificateur de l’islam » après l’avoir réunifiée sous son unique pouvoir, tout en 
ayant relancé l’activité du ǧihād contre les Francs. Il fut aussi à l’origine de l’envoi de plusieurs 
expéditions contre l’Égypte fatimide auxquelles participa son neveu Saladin. Ces campagnes 
aboutirent en 1171 au renversement du pouvoir fatimide chiite ismaélien qui gouvernait l’Égypte 
depuis plus de deux siècles. La chute de cette dynastie califienne souvent considérée comme 
hérétique, permit la réunification de la Syrie et de l’Égypte sous la bannière du sunnisme 
triomphant. L’accession de Saladin à de hautes responsabilités fit naître une tension politique 
avec Nūr al-Dīn. À la mort de ce dernier, en 1174, Saladin évinça ses héritiers et lui succéda à 
la tête d’un empire agrandi et religieusement réunifié, prêt à reprendre la lutte active contre 
les Francs. La titulature de Saladin va refléter ces événements avec une certaine complexité. 
Nous la présentons classée par ordre d’apparition des titres dans l’inscription.

– Al-malik al-nāṣir (الملك الناصر) textuellement « le roi victorieux ». C’est le titre que porte 
Saladin depuis son accession au vizirat sous le règne du fatimide al-ʿĀḍid en 1169. Il s’agit du 
titre d’usage des vizirs fatimides et il apparaît dans la majorité des textes épigraphiques où 
Saladin est cité 9. Jamais il ne le renia après la chute des Fatimides, s’inscrivant en quelque sorte 
dans la lignée des grands dynastes indépendants faisant allégeance au calife abbasside. Durant 
son règne, Saladin fut connu sous ce titre particulier d’al-Nāṣir que nous retrouvons sur les 
monnaies et en tête de ses titres dans les inscriptions. Le calife abbasside al-Nāṣir (1180-1225) 
en prit d’ailleurs ombrage et reprocha à Saladin de porter le même titre que lui. Le titre est 
suivi par la mention de ṣalāḥ al-dunyā wa-l-dīn que nous retrouvons à la ligne 2 (cf. infra). Sous 
les Ayyûbides le titre de malik fut distribué à des membres de la famille de Saladin mais il fut 
le seul à y accoler celui de sultan. On retrouve cet usage chez les Seljoukides 10.

– Ǧāmiʿ kalimat al-īmān (جامع كلمة الإيمان) : le « rassembleur de la parole de la foi ». Ce titre 
est propre à Saladin. En début de titulature, il revêt un caractère symbolique très fort rappe-
lant son rôle de rassembleur des musulmans sous la bannière du sunnisme. En 1169, quand il 
succéda à Širkūh à la charge de vizir du dernier calife fatimide al-ʿĀḍid, Saladin assura ainsi 
une sorte de cohabitation sunnite-chiite au sein d’un état fatimide affaibli au plus haut point ; 
il fit d’ailleurs prononcer, au Caire, la ḫuṭba au nom du calife abbasside. À la mort du calife 
fatimide, en 1174, Saladin rétablit officiellement le sunnisme. En 1177 (date de l’inscription) il 

9.  Wiet, « Les inscriptions de Saladin », p. 312-313. 10.  Bāchā, al-Alqāb al-islāmiyya, p. 499, 525 ; Mouton, 
Saladin, le sultan chevalier, p. 38.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


frédéric  imbert 417

peut, à juste titre, affirmer avoir ramené l’Égypte dans le giron de l’orthodoxie sunnite. Ce titre 
de « rassembleur de la parole de la foi » lui sera également conféré en 576 dans une inscription 
(disparue) de la citadelle du Caire et en 583 à Alexandrie 11.

– Qāmiʿ ʿ abadat al-ṣulbān (قامع عبدة الصلبان) : « celui qui va soumettre les adorateurs de croix. » 
Ce titre fait apparaître tout l’intérêt porté par Saladin à la question de la guerre contre les 
Francs qui convoitaient l’Égypte. C’était l’une des raisons d’être des campagnes menées sous 
l’impulsion de Nūr al-Dīn vers cette province qui exigeait d’être rapidement protégée. En 1176, 
Saladin prit la décision de construire une citadelle, symbole du nouveau pouvoir à l’extérieur 
de la Qāhira fatimide, mais aussi place forte contre d’éventuelles attaques des Francs à partir 
de la Palestine. À ce titre, le Sinaï devint une terre stratégique à partir de laquelle le sultan 
ayyûbide pouvait passer à l’offensive. L’extension du royaume latin de Jérusalem vers le sud 
jusqu’à la mer Rouge rendait difficiles les communications entre l’Égypte et la Syrie musul-
manes une fois celles-ci réunifiées. Les Francs y avaient édifié sur la partie méridionale de 
leur royaume, dès 1142, les lourdes citadelles de Kérak et de Šawbak qui barraient la route du 
pèlerinage. À partir d’Aylat, la citadelle reprise aux Francs en 1170 sur l’île de Graye dans le 
golfe d’Aqaba, Saladin mena régulièrement des incursions contre ces places fortes 12. En no-
vembre 1177, il lança une attaque de grande envergure au cœur même du royaume latin ; il fut 
défait à Ramla (Montgisard) par Baudouin IV et faillit lui-même perdre la vie 13. L’ inscription 
de la muraille du Caire n’est pas datée avec précision : elle réfère à des travaux « achevés 
durant les mois de l’année 573/1177-1178 » et il n’est pas possible de savoir si elle est antérieure 
à la défaite de Montgisard. Quoi qu’il en soit, Saladin s’y fait qualifier de qāmiʿ « celui qui 
soumet, dompte » les adorateurs de croix (les Francs). Wiet proposait de traduire « celui qui 
a dompté les serviteurs des Croix ». Toutefois, le passé composé, en 1177, n’est pas de mise ! 
Saladin n’a pas soumis les Francs mais il se propose de le faire. La seule action que l’on puisse 
mettre à son crédit, à cette date, est d’avoir inauguré une action forte contre les Francs, action 
contrastant avec l’attitude assez molle des Fatimides en ce domaine. De 1170 à 1180, dates entre 
lesquelles Saladin établit et stabilisa son pouvoir, seules de courtes campagnes furent menées 
afin de sécuriser les frontières et donner des gages à ceux qui l’accusaient de négliger le ǧihād. 
Les grandes campagnes stratégiques suivies des victoires de Ḥiṭṭīn et de Jérusalem sont plus 
tardives (1186 et 1187). Nous retrouvons ce même titre dans un texte de contruction daté de 
576/1180 à la citadelle du Caire, ainsi qu’en 573/1177 sur un fragment d’inscription conservé 
au Musée islamique du Caire 14.

11.  Bāchā, al-Alqāb al-islāmiyya, p. 235 ; RCEA IX, 
no 3359, 3240 ; Wiet, « Les inscriptions de Saladin », 
p. 307-328.
12.  Mouton, Le Sinaï médiéval, p. 83 ; cf. aussi le récit 
d’Ibn Ǧubayr sur l’attaque de Kérak par Saladin en 
ǧumādā premier 580/août 1184 (Riḥlat, p. 260).

13.  Mouton, Le Sinaï médiéval, p. 82 ; id., Saladin, le 
sultan chevalier, p. 50-51.
14.  Bāchā, al-Alqāb al-islāmiyya, p. 426. Selon 
l’auteur ce titre lui aurait été donné à la suite de la 
bataille de Ḥiṭṭīn et de la reconquête de Jérusalem, 
ce qui s’avère inexact au regard de notre texte ; Van 
Berchem, M., Corpus Inscriptionum Arabicarum I, 
no 458 ; RCEA IX, no 3359.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une nouvelle  inscription de  saladin  sur  la  muraille  ayyûbide  du  caire418

– Ṣalāḥ al-dunyā wa l-dīn (صلاح الدنيا والدين) : « rectitude du monde et de la religion ». L’ensemble 
des inscriptions mentionnant Saladin citent ce titre. C’est la forme à partir de laquelle les 
auteurs chrétiens médiévaux ont forgé le nom de « Saladin ». Dans le monde arabe en général, 
il est passé à la postérité sous la forme raccourcie de Ṣalāḥ al-dīn.

– Sulṭān al-islām wa l-muslimīn (سلطان الإسلام والمسلمين) : le « sultan de l’islam et des musul-
mans ». Le terme de sultan lui fut sans doute attribué à titre honorifique lors de son accession 
au vizirat fatimide en 1169 15. Toutefois, après la chute de la dynastie égyptienne, Saladin a 
bien conservé ce titre comme le montre l’inscription. C’est en 1174, date de la mort de Nūr al-
Dīn, qu’il prit officiellement le titre de sultan qu’il fit suivre de la mention atténuée de « sultan 
[de l’islam et des musulmans] » sans doute afin de ne pas froisser la susceptibilité du calife 
abbasside. Ce dernier ne lui conféra sans doute pas ce titre et il est probable que Saladin se 
le soit attribué lui-même 16. Nous retrouvons ce titre dans des textes épigraphiques datés de 
581/1185, de 582/1186 et de 583/1187 à la forteresse de Ṣadr au Sinaï 17. En l’occurrence, le texte 
de Bāb al-Barqiyya est le plus ancien qualifiant Saladin de sulṭān al-islām wa l-muslimīn.

– Le nom de Saladin : Abū al-Muẓaffar Yūsuf fils de Naǧm al-Dīn Ayyūb. Il est composé 
d’une kunya (Abū al-Muẓaffar), d’un ism (Yūsuf) et d’un nasab (Naǧm al-Dīn Ayyūb). Ce 
dernier n’est autre que le père de Saladin portant son titre de Naǧm al-Dīn. Il s’agit d’Ayyūb 
b. Šāḏī, frère de Nūr al-Dīn et connu sous le titre d’al-Malik al-Afḍal 18. À noter que dans le 
texte, le superlatif al-aǧall précède la mention d’al-afḍal. Naǧm al-Dīn est qualifié de šayḫ al-
mulūk wa l-salāṭīn, « le chef des rois et des sultans » ; le terme de šayḫ est traditionnellement 
attribué en islam aux personnes âgées et dotées de sagesse, ce qui cadre convenablement avec 
l’image de Naǧm al-Dīn colportée par les chroniques arabes. Fidèle aux Zanjides, c’est en ses 
qualités d’homme sage et de confiance qu’il fut envoyé au Caire par Nūr al-Dīn en 1170 afin de 
s’assurer de la fidélité de son fils Saladin et de modérer ses velléités d’indépendance 19. Naǧm 
al-Dīn, âgé, mourut au Caire d’une chute de cheval alors que son fils se trouvait en campagne 
contre les Francs à Kérak en août 1173. Quatre années plus tard, il semble que le souvenir de 
son père soit encore bien présent dans l’esprit de Saladin pour qu’il l’honore d’une flatteuse 
titulature. Aux yeux de son fils devenu le nouveau maître de l’Orient, et après le décès de Nūr 
al-Dīn, l’expression šayḫ al-mulūk wa l-salāṭīn apparaît comme un hommage rendu au père 
éponyme de la nouvelle dynastie.

– Muḥyī dawlat amīr al-mu’minīn (المؤمنين  le revivificateur de l’empire du » : (محيي دولة أمير 
Commandeur des croyants ». Par ce titre, nous entrons dans le domaine des relations entre 
le calife abbasside et Saladin. Celui-ci fut toujours en recherche d’une légitimité « calculée » 
auprès du pouvoir suprême représenté par le calife abbasside de Bagdad. Même si son pouvoir 
était affaibli sur les terres de l’Égypte et de la Syrie, il jouissait encore d’un grand prestige. 

15.  Bāchā, al-Alqāb al-islāmiyya, p. 326.
16.  Sur cette question, cf. Mouton, Saladin, le sul-
tan chevalier, p. 38 ; Wiet, G., « Les inscriptions de 
Saladin », p. 314.

17.  Mouton, « Autour des inscriptions de la 
forteresse de Ṣadr », p. 31-37 ; ʿ Abd al-Mālik, Mouton, 
« (addendum) », p. 72.
18.  Zabīdī, Tarwīḥ al-qulūb, p. 41.
19.  Elisséeff, Nūr al-Dīn II, p. 651-653.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


frédéric  imbert 419

Cela permettait aussi au calife de reconnaître les dynastes et d’obtenir leur appui afin qu’ils 
agissent dans l’intérêt du califat, particulièrement en ces temps difficiles. Il est important de 
rappeler que l’allégeance au pouvoir califal sunnite s’inscrivait dans la tradition du temps : Nūr 
al-Dīn, avant lui, s’était placé sous son autorité et Saladin n’avait d’autre choix que de faire de 
même. Dans les inscriptions arabes du xiie siècle, les princes syriens avaient donc adopté des 
titres incluant la mention d’amīr al-mu’minīn (Commandeur des croyants, calife) pour marquer 
leur allégeance : ʿumdat amīr al-mu’minīn (le soutien), mu īʿn amīr al-mu’minīn (l’aide), murtaḍī 
amīr al-mu’minīn (l’agréé), sayf amīr al-mu’minīn (l’épée), etc. 20. Nūr al-Dīn, dans cette veine, 
fut qualifié de nāṣir amīr al-mu’minīn (l’assistant du Commandeur des croyants). Quant à 
Saladin, il choisit le titre de ḫalīl amīr al-mu’minīn (l’intime, le dévoué du Commandeur des 
croyants) dans la grande majorité des inscriptions 21. Ce n’est toutefois pas le titre qu’il porte 
dans l’inscription de Bāb al-Barqiyya, mais plutôt celui de muḥyī dawlat amīr al-mu’minīn (le 
revivificateur de l’empire du Commandeur des croyants). Ce texte épigraphique est donc le 
plus ancien à mentionner ce titre que nous retrouverons en 575/1179 à Damas, en 576/1180 et 
579/1183 à la citadelle du Caire 22 ; il évoque le retour au sunnisme et la réunification de l’Égypte 
et de la Syrie ressentis comme une revivification religieuse et territoriale : c’est l’empire (dawla) 
du calife qui revit après le retour de l’Égypte.

	 Les territoires de Saladin

Le texte de l’inscription fait mention de plusieurs provinces que Saladin a « rassemblées  
sous son autorité » : ǧamaʿa li-mulki-hi. Celui-ci se veut sans limites dans la mesure où il s’étend 
« jusqu’aux confins de la terre » ilā āfāq al-arḍ. Là encore, nous entrons dans une logique de 
propagande visant, à un niveau très officiel, à asseoir la souveraineté de Saladin. Toutefois, 
l’immensité proclamée du royaume ayyûbide est placée dans les limites d’une triangulation 
entre l’Égypte, le Yémen et la Syrie : Miṣr wa-l-Yaman wa-l-Šām. Pour ce qui est de l’Égypte 
et de son rattachement politique, militaire et surtout religieux à la Syrie des Zanjides, les 
choses semblent assez claires : Nūr al-Dīn laissa en mourant un jeune fils à Damas qui fut 
un temps reconnu comme l’héritier officiel. Saladin n’était alors qu’un prince zanjide parmi 
d’autres, mais sa politique en Égypte avait fait de lui un personnage incontournable. C’est à 
ce titre qu’il revendiqua la tutelle du jeune al-Ṣāliḥ Ibrāhīm et marcha sur Damas en 570/1174. 
Quant à Alep, autre pôle fondamental de Syrie, elle ne sera occupée qu’en 579/1183. Plus loin 
vers l’Iraq, Saladin échouera devant Mossoul trois années plus tard. À la date de l’inscription, 
la seule réunification que nous puissions prendre en compte est celle de l’orthodoxie sunnite, 
accompagnée dans les faits par la construction d’établissements religieux en Égypte comme en 

20.  RCEA VIII - IX, no 2951, 3146, 3203, 3257., Elis-
séeff, « la titulature de Nūr al-Dīn », p. 193.
21.  Mouton, « Autour des inscriptions de la forte-
resse de Ṣadr », p. 31-37 ; ʿAbd al-Mālik, Mouton, 
« (addendum) », p. 72.

22.  Bāchā, al-Alqāb al-islāmiyya, p. 207 ; RCEA IX, 
no 3343 ; Van Berchem, M., Corpus Inscriptionum 
Arabicarum I, no 527.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


une nouvelle  inscription de  saladin  sur  la  muraille  ayyûbide  du  caire420

Syrie. La madrasa, collège religieux, connut un vif succès en Syrie puis en Égypte sous Saladin 
et ses successeurs. Ces institutions de rite šāfiʿite (le rite des Ayyûbides) furent préférées aux 
grandes mosquées pour l’enseignement et la propagande 23.

Quant au Yémen, mentionné dans l’inscription entre l’Égypte et la Syrie, il fut annexé en 
569/1174. Lorsque la tension monta entre Nūr al-Dīn à Damas et Saladin, ce dernier craignit 
de se faire expulser d’Égypte par les troupes de son oncle. Il songea donc à s’emparer de la 
province du Yémen qui lui servirait de lieu de refuge en cas de disgrâce et lui permettrait de 
mettre la main sur les revenus du commerce de la mer Rouge. Un certain ʿAlī b. al-Mahdī, 
qui s’était proclamé indépendant à Zabīd et faisait dire la ḫuṭba en son nom propre, lui offrit 
l’occasion de réaliser son plan. Le calife de Bagdad, outré par la conduite de ʿAlī b. al-Mahdī, 
confia la répression à Saladin qui envoya son frère Turān Šāh occuper le Yémén 24.

Effectivement, en date d’achèvement des travaux, on peut affirmer que l’Égypte et le Yémen 
sont aux mains des Ayyûbides, que la voie vers la conquête de la Syrie est en bonne marche, 
à l’exception de la zone se situant au nord de Ḥamā.

	 Épigraphie et propagande

De l’ensemble des informations qui se dégagent de ce texte épigraphique, il semble qu’il 
faut mettre au second plan celles concernant les travaux. En apparence, il revêt l’aspect d’un 
texte de construction respectant le formulaire traditionnel : basmala – verbe d’ordonnance 
des travaux – mention de l’ordonnateur et de sa titulature – passage panégyrique en prose 
rimée – date et mention des travaux. Cependant, c’est entre les lignes qu’il faut l’analyser, au-
delà de son appartenance au genre « texte de construction ». Les informations primordiales 
se trouvent bien au sein de la titulature, de sa construction et de son élaboration calculées ; 
elles sont contenues dans le passage en prose rimée dont les subtiles assonances bercent les 
oreilles mais endorment les esprits : il s’agit bien d’un texte de propagande en faveur du nou-
veau pouvoir de l’Égypte et de la Syrie. Dans le dernier quart du xiie siècle, période charnière 
de l’histoire arabo-musulmane, alors que l’Orient arabe semble se réorganiser autour de la 
personnalité de Saladin, les enjeux politiques, territoriaux et religieux sont immenses : c’est 
le terrain de prédilection de la propagande. Celle des Ayyûbides se fait entre les murs des 
nouvelles madrasa-s du sunnisme renaissant, mais aussi sur les murs des nouveaux remparts 
de la ville. Le pouvoir ayyûbide use d’une stratégie de communication afin de déterminer la 
perception, par la population cairote, des événements récents qui ont secoué les terres du Dār 
al-islām, la grande maison de l’islam. Cette stratégie se concentre sur la manipulation des 
émotions (Jérusalem reconquise, les lieux saints protégés, un empire agrandi et unifié) au 
détriment des réalités de l’histoire en 573/1177-1178 : une armée en déroute devant les Francs, 
une Jérusalem toujours aux mains des « adorateurs de croix », des relations délicates avec les 
Abbassides, un pouvoir encore fragile qu’il est impérieux de consolider.

23.  Raymond, Le Caire, p. 107. 24.  Elisséeff, Nūr al-Dīn II, p. 685-686.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


frédéric  imbert 421

Encyclopédie de l’Islam, nouvelle édition, 
Brill-Maisonneuve et Larose, Leyde-Paris, 
1960-2005, 11 vol.

Sourdel-Thomine, J., « Khaṭṭ », EI2 IV, p. 1154.

	 Sources

Ibn Ǧubayr, Riḥlat ibn Ǧubayr, éd. Dār Ṣādir, 
Beyrouth, 1980, 341 pages.

Zabīdī (al-), M., Tarwīḥ al-qulūb fī ƒikr al-mulūk banī 
Ayyūb, éd. S.D. al-Munaǧǧid, Beyrouth, 1983.

ʿAbd al-Mālik, S., Mouton, J.-M., « Autour des 
inscriptions de la forteresse de Ṣadr 
(addendum), AnIsl 30, 1996, p. 71-77.

Bāchā (al-), Ḥ., al-Alqāb al-islāmiyya fī l-tārīḫ wa 
l-waṯā’iq wa l-āṯār, Le Caire, 1989.

Élisséeff, N., « La titulature de Nūr al-Dīn d’après ses 
inscriptions », BEO XIV, 1952-1954, p. 155-196.

—, Nūr al-Dīn, un grand prince musulman de Syrie au 
temps des croisades II, Damas, 1967.

Grohmann, A., « The Origin and Early Development 
of Floriated Kūfic », Ars Orientalis II, 1957, 
p. 183-213.

Moaz, Kh., Ory, S., Inscriptions arabes de Damas, les 
stèles funéraires, I. Cimetière d’al-Bāb al-Ṣaġīr, 
Damas, 1977.

Mouton, J.-M., Saladin, le sultan chevalier, Paris, 
Gallimard, 2001, 127 pages.

—, « Autour des inscriptions de la forteresse de Ṣadr 
(Qalʿat al-Ǧindī) au Sinai », AnIsl 28, 1994, 
p. 29-57.

—, Le Sinaï médiéval, un espace stratégique de l’islam,  
Paris, PUF, 2000, 217 pages.

Pradines, St., Michaudel, B., Monchamp, J., « La 
muraille ayyoubide du Caire : les fouilles 
archéologiques de Bāb al-Barqiyya et Bāb 
al-Maḥrūq », AnIsl 36, 2002, p. 287-337.

Pradines, St., Talaat, O. « Les fortifications fatimides 
du Caire : Bāb al-Tawfīq et l’enceinte en briques 
crues de Badr al-Ǧamālī » AnIsl 41, 2007, 
p. 229-275.

Pradines, St., Den Heijer, J., « Bāb al-Tawfīq : une 
porte du Caire fatimide oubliée par l’histoire », 
Le Muséon 121, 2008, p. 125-152.

Raymond, A., Le Caire, Fayard, Paris, 1993.
Sourdel-Thomine, J., « Épitaphes coufiques de Bâb 

Saghîr », Les monuments Ayyûbides de Damas, 
Liv. IV, Damas, 1950.

Van Berchem, M., Corpus Inscriptionum Arabicarum I.
Wiet, G., « Les inscriptions de Saladin », Syria III, 1922, 

p. 307-328.

Incidemment, se pose la question de la localisation de ce texte destiné à être lu. Quel endroit, 
sur la porte dite al-Barqiyya, pouvait le mieux porter un texte tout à la fois informatif, commé-
moratif et propagandiste ? S’il fut scellé à l’extérieur de la porte, il s’adressait spécifiquement 
aux personnes entrant au Caire. Toutefois, le rempart du Caire fut destiné à la défense de 
la ville ; dans ce cas, le positionnement de l’inscription vers l’extérieur avait-elle un sens ? Si, 
au contraire, il fut scellé à l’intérieur de la porte comme le propose Stéphane Pradines, alors 
le texte se donnait à voir de l’intérieur de la cité, destiné à l’information du peuple du Caire. 
Dans le contexte troublé que nous avons décrit, un texte épigraphique aux lettres d’or sur fond 
bleu accroché à l’intérieur de la porte, trouve notre préférence.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 409-421    Frédéric Imbert
Une nouvelle inscription de Saladin sur la muraille ayyûbide du Caire.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

