MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl| 42 (2008), p. 339-375
Francgois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de
I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH

Etablissements et formations politiques musulmans
d’Ethiopie et de la corne de I'Afrique
au Moyen Age

Vers une reconstruction

e DEFICIT d’études sur I'histoire du monde musulman de la corne de I'Afrique, et ses
raisons, ont été signalés a plusieurs reprises, par exemple par Hussein Ahmed’ ou Jon
Abbink?, Si l'on peut noter un renouveau récent, en particulier dans 'examen de la

littérature musulmane en arabe produite localement, ce renouveau concerne surtout les recher-
ches sur les périodes postérieures au xv1e siécle ?, Le monde musulman de I'époque médiévale
continue 2 attirer trés peu de spécialistes, historiens de I'islam ou arabisants. Il faut noter tou-
tefois, faisant suite aux ouvrages déja anciens de Joseph Cuoq* et de J. Spencer Trimingham?,
la parution du livre important d'Ulrich Braukimper¢, recueil d’articles publiés entre 1977 et
1989 dans des revues ou des ouvrages parfois difficiles d'accés. Le premier (dans l'ordre chrono-
logique) de ces articles, largement révisé, constitue le second chapitre de l'ouvrage; il reprend
la question de I'histoire et de la localisation des « royaumes” » musulmans en Ethiopie entre

Les toponymes et les anthroponymes connus par
les africanistes sont francisés. Les autres suivent la
translittération de I'’Encyclopaedia Aethiopica.

1. Hussein Ahmed, « The Historiography of Islam in
Ethiopia ». Parmi d'autres travaux, voir Ferry, « Quel-
ques hypothéses »; Dombrowski, « The Growth and
Consolidation of Muslim Power ». Pour un essai
récent de synthése, voir Gori, Contatti culturali.
D’autres travaux seront cités dans la suite du texte.

2. Abbink, «An Historical-Anthropological
Approach ».

3. Voir par exemple Gori, Studi; Hussein Ahmed,
Islam in Nineteenth-Century Wallo.

4. Cuoq, Lislam en Etkiopie.

5. Trimingham, Islam in Ethiopia; Islam in East
Africa.

6. Braukimper, Islamic History and Culture in
Southern Ethiopia.

7. Terme consacré en dépit de nos incertitudes sur les
structures du pouvoir dans ces formations politiques
anciennes.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 - 2008

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

340 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

le x111° et le xv1e© siecle . La démarche de 'auteur, spécialiste reconnu des populations hadiyya
du Sud de I'Ethiopie, consiste 4 reconstruire Ihistoire ancienne de ces royaumes en partant
de traces identitaires plus récentes (x1x°xx® siécles) et en les confrontant avec les données
issues des sources médiévales. Ce faisant, l'auteur procéde a la maniére du déchiffrement d'un
palimpseste, démarche sur laquelle nous reviendrons plus loin.

Tous les auteurs ayant étudié I'histoire de I'islam en Ethiopie et dans la Corne soulignent
le paradoxe d'une zone trés tot en contact avec I'islam — parce que géographiquement proche
de I’Arabie: on sait ainsi que des commercants Qurayshites, plus tard associés 8 Muhammad,
fréquentaient les ports éthiopiens® — et qui connut une islamisation trés précoce (au moins
sur les iles et la cote de la mer Rouge), puis I'émergence de formations politiques musulmanes
a l'intérieur des terres peut-étre dés le x© siécle, sans susciter pour autant l'intérét des géo-
graphes et compilateurs contemporains (pourtant prolixes sur d'autres régions d’Afrique), ni
celui des orientalistes postérieurs.

La raison majeure de ce désintérét est double. En premier lieu, les musulmans ont toujours
été « politiquement » minoritaires dans I'histoire de I'Ethiopie, al'exemple de la période récente
ot ils sont pourtant peut-étre « démographiquement » dominants. En second lieu, cette margi-
nalité politique s'est construite dans le cadre d'un grand récit historique, élaboré dés I'époque
médiévale dans l'espace de I'Etat chrétien des hautes terres par des moines lettrés, qui a produit
une histoire que l'on peut définir comme « christiano-centrée ». Dés lors, les historiens ont
eu tendance A considérer les informations historiques sur les zones musulmanes comme de
simples compléments (chronologiques en particulier) devant étre articulés a 'historiographie
dominante . Cette situation est singuliérement inverse de celle des sociétés médiévales du
Sahel occidental, oli ce sont les sources écrites arabes, externes ou internes (les ta’rib-s), et les
connexions, via le commerce transsaharien, avec les sociétés du Maghreb et I'Egypte, qui ont
d’abord permis I'écriture de I'histoire, depuis R. Cooley et H. Barth, avant que l'archéologie
ne permette de mieux saisir les dynamiques plus anciennes de ces sociétés. Le processus
d’islamisation de ces sociétés sahéliennes a, par ailleurs, suscité une réflexion intense”, au
contraire presque inexistante (au moins pour les périodes anciennes — mais le développement
des confréries dans la Corne nlest pas tellement mieux connu) en ce qui concerne les sociétés
musulmanes de la Corne.

Dans un livre récent sur l'islam au Willo (province du nord de I'Ethiopie), Hussein Ahmed,
examinant les modeéles possibles d'islamisation dans cette région, avance avec raison qu'il est

8. Braukidmper, Islamic History and Culture in
Southern Ethiopia, chap. 2: «Islamic Principalities
in Southeast Ethiopia between the Thirteenth and
Sixteenth Centuries », p. 12-105, fut initialement
publié dans la revue Ethiopanist Notes en 1977.

9. Voir 4 ce propos les remarques d’Alfred-Louis
de Prémare (Les fondations de l'islam) qui détaille le
cas du fameux ‘Amr Ibn alﬂ‘A§, futur conquérant de
I'Egypte, dont la mére était peut-étre éthiopienne;

cette fréquentation expliquerait des emprunts lexi-
caux en arabe, comme le terme tabut qui proviendrait
peut-étre du terme goz (langue liturgique de

I'Ethiopie chrétienne) tabot.

10. Pour un exemple de cette vue chez les historiens
modernes, voir Guérinot, « L'islam et 'Abyssinie ».

11. Voir par exemple les ouvrages de Brenner, Mus-
lim Identity; Robinson, Muslim Societies in African

History.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 341

nécessaire de prendre en compte non seulement le role des marchands, mais aussi celui des
hommes de religion. Il précise:
« The early and medieval Arabic sources hardly portray a direct link between the activities of traders

and the propagation of Islam. In fact there are more references to the establishment of settlements

on the Ethiopian Red Sea coast by Arabs families from the Hijaz and Yemen, mainly consisting of

political refugees and pious men, than to trading stations founded by merchants. There are also more

allusions to conversion to Islam induced by clerics that to religious change brought about as a result

of the efforts of traders ™. »

On peut cependant se demander si cette minimisation du réle des marchands ne résulte
pas d’'un biais des soutces, résidant 4 la fois dans la nature particuliére du savoir transmis par
les géographes arabes sur cette région — ils ne décrivent aucun itinéraire commercial, pour des
raisons sur lesquelles nous allons revenir —, et dans I'influence de sources locales récentes qui
valorisent, plutdt que des contacts commerciaux, des origines prestigieuses, ancétres arabes ou
ulémas renommés. Il est prudent, par conséquent, de ne pas projeter sur le passé médiéval des
phénomeénes qui apparaissent surtout aux XVIII® et X1x* siécles, avec le développement d'un
islam confrérique militant et d'une islamisation qui fut une maniére de résister a 'amharisa-
tion et A une christianisation imposant en particulier des régles alimentaires jugées par trop

contraignantes ",

Savoirs géographiques arabes
sur les royaumes musulmans d’Ethiopie

D’abord un fait d’évidence: les sources arabes concernant la Corne sont dispersées et
n'existent souvent que dans des éditions et traductions anciennes. Aucun instrument de
travail comparable aux recueils de Joseph Cuoq™ ou N. Levtzion et J.F.P. Hopkins™ pour
les sociétés sahéliennes occidentales n'est disponible, méme si le recueil de G. Vantini'® sur
la Nubie renferme de nombreuses et utiles références a I'Ethiopie. Plusieurs éditions et tra-
ductions de sources essentielles, comme les textes d'al-“Umari' ou d’al-Maqrizi', seraient a
réexaminer de pres.

Pour poursuivre cette comparaison avec 'Afrique occidentale, tout en allant au-dela d'un
simple état des lieux de I'historiographie actuelle, on peut également se demander siles sources
géographiques arabes ne présentent pas des différences intrinséques dans leur traitement de
ces deux zones de I'Afrique.

12. Hussein Ahmed, Islam in Nineteenth-Century
Wallo, p. 47.

13. Braukidmper, Islamic History and Culture in
Southern Ethiopia, chap. 5: « The Islamization of the
Arsi-Oromo », p. 152-169 (spécialement p. 160-163).
14. Cuoq, Recueil des sources arabes.

15. Levtzion et Hopkins (eds.) Corpus of Early
Arabic Sources.

16. Vantini, Oriental Sources Concerning Nubia.

17. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar.

18. Lédition de référence reste toujours celle de
ET. Rinck, publiée en 1720 (Macrizi Historia Regum
Islamiticorum in Abyssinia, Leyde). Il existe une tra-
duction de travail en anglais (établie & partir de la
précédente), non publiée, par Huntingford, Magrizi.
Manfred Kropp et Franz-Christoph Muth préparent
une édition critique en allemand de cet ouvrage ca-
pital (communication personnelle).

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

342 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

En 1992, Manfred Kropp a publié une excellente analyse des sources géographiques arabes
concernant la Corne™ (y compris bien entendu le royaume chrétien d'Ethiopie) et tiré un
bilan plutdt contrasté du savoir géographique arabe sur cette région, montrant par exemple
que l'ceuvre d’al-Idrisi pouvait apparaitre comme « une régression des connaissances des terres
habitées *° ». Notre propos sera ici plus limité: quelles sont les connaissances de ces auteurs
sur les royaumes musulmans d'Echiopie ?

Force est de constater que les références aux royaumes musulmans d’Ethiopie sont tardives
chez les géographes arabes: elles ne sont pas antérieures au début du x1ve siécle, alors que
l'archéologie et les sources locales en arabe, comme on le verra plus loin, plaident pour une
grande ancienneté non seulement de la présence de musulmans sur les cotes et a I'intérieur
mais aussi de la présence d'Etats musulmans. A moins de supposer une apparition tardive (au
x111® siécle seulement) des Etats musulmans, comment expliquer cette absence, qui ne peut
étre le résultat du seul manque d’informations?

Il est possible en premier lieu que les cadres géopolitiques aient imposé leur biais aux géo-
graphes arabes; on peut le voir par exemple dans La configuration de la terre d'Ibn Hawqal (fin
du x¢ siécle) o ce dernier explique qu'il existe un petit groupe de Noirs vivant sur les marges
des grands empires (les quatre plus grands sont selon lui: I'Iran, Byzance, la Chine et 'Inde)
qui « ont acquis un certain savoir religieux, une vie disciplinée et des institutions sages de telle
sorte qu'ils ressemblent aux peuples de ces empires: ainsi sont les Nuba et les Habasha, qui
sont chrétiens et se conforment aux maniéres de vivre des Rom?' ». Ibn Hawdqal développe
longuement le cas des Bedja, population nomade du Soudan oriental et de I'Erythrée (qui
focalise alors I'attention des auteurs arabes) 22, Au sujet de I’Ethiopie, il se contente de signaler
que le pays est dirigé par une femme et ne fait nulle référence 4 des Ethiopiens musulmans, ni
a fortiori a des Etats musulmans 2. Al-Idrisi (x11¢ siécle), dans sa Géographie, décrit les espaces
éthiopiens puis fait une unique référence a la religion pratiquée: « [Les Blemmyes, i. e. les
Bedja, ou bien ce terme englobe-t-il les peuples de I'intérieur ?] sont des chrétiens hérétiques
qui font partie des jacobites, ainsi que tous les habitants de la Nubie, de '’Abyssinie et la plu-
part de ceux du Beja, comme nous l'avons déja dit>*+.» Ibn Said, au x111° siécle, se contente
d'affirmer: « Les Habasha sont, sans aucun doute, la meilleure des races noires. Cest d’eux
que sont importés les eunuques pour les rois et les princes. Les Habasha sont chrétiens, mais
le long des cotes, certains d'entre eux sont musulmans?®...» Pas de traces, ici non plus, de
musulmans a I'intérieur des terres.

19. Kropp, «La Corne orientale de I'Afrique ». 25. Ibn Sa‘id, Kitab Jugghrafiya (citéici dapréslatra-
20, Ibid., p.181. duction anglaise de G. Vantini, p. 406). Concernant
21. [Ibn Hawaqal], Configuration de la terre. cet ouvrage, il serait urgent de pouvoir disposer d'une
22, Ibid., p. 48-54. édition et traduction de référence et d'une analyse des
23. Ibid., p. 56. données sur la Corne qu'il contient comparées avec
24. Idrisi, La premiére géographie de 'Occident, p. 96.  celles des cartes et textes d’al-Idrisi et d’Aba-1-Fida,
C’est nous qui soulignons. comme ce qui a été mené pour la région du lac Tchad

par Lange, « La région du lac Tchad ».

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 343

Ce qui ne signifie pas, par ailleurs, que ces géographies ne contiennent pas des référen-
ces aux espaces musulmans de la Corne, mais plutdt qu'ils ne sont pas identifiés comme
tels. On pourrait avancer ainsi que les quelques données de la Géographie d’al-Idrisi qui se
démarquent de Ptolémée proviennent d'informations venues de la cdte de la mer Rouge sur
les zones musulmanes de l'intérieur, localisées en fonction de la riviere Awas — méme si, pour
étre en conformité avec le réseau ptoléméen du Nil, al-Idrisi fait de 'Awas et du Nil bleu un
seul fleuve, traversant toute I’Ethiopie —: cest le cas vraisemblablement de Qulgan, que l'on
identifie depuis C. Conti Rossini a K"elgor3, cité de la région musulmane du Choa connue par
plusieurs sources de la seconde moitié du x1ve siécle, voire de Gunbayta, «la plus considérable
de toutes ses villes, ville de caractére urbain, bien qu'elle soit dans le désert, loin de tout lieu
habité > », qu'il serait plus réaliste de considérer comme une ville musulmane du Choa, par
exemple, plutdt que, comme on le fait d’habitude, une ville des hauts plateaux chrétiens*”.

Tout se passe donc comme si, pour les géographes arabes, dans une conception géogra-
phique largement inspirée par la notion ptoléméenne des climats, les Etats chrétiens (Nubie
et Ethiopie) faisaient écran 4 la présence des musulmans (sinon dans les zones portuaires).
Par rapport au Sahel occidental, ol existait un contact direct entre le monde musulman et
le monde africain « paien» puis «islamisé », apparait ici un intermédiaire supplémentaire:
des Etats chrétiens qui ne sont pas congus comme faisant partie du Dar al-harb (la terre des
paiens). Les Zanj qui jouent un role équivalent i celui des peuples paiens de 'Afrique de 'Ouest
sont plus au Sud. Ainsi, durant cette premiére période (et ce jusquau x1ve siécle), I'islam de
la région n'est percu que comme un islam cdtier, sur le modele de l'islam de la cote swahilie.
Peut-étre était-il aussi difficile pour les conceptions géographiques d’alors, qui fonctionnaient
également comme des représentations hiérarchiques des peuples sur une échelle de civilisation,
d’intercaler des musulmans entre monde chrétien et monde paien et de rompre ainsi l'unité
présumée de la umma 2

Un autre argument, rarement avancé, tient 3 I'origine des informations parvenues jusquaux
géographes arabes. On peut supposer que 'Egypte a joué ici un réle pivot et quainsi une partie
au moins des informations passait par le filtre des relations entre I'Etat chrétien d’Ethiopie,
les autorités du Caire et le patriarcat d’Alexandrie, pour la nomination de l'abund (métropo-
lite) éthiopien*®. On remarque ainsi que la correspondance entre le patriarcat d’Alexandrie
et 'Eglise d'Ethiopie contenue dans 1'Histoire des patriarches d’Alexandrie ne fait que trés

26, Idrisi, La premiére géographie de I'Occident,
p- 92.

27. Hypothése déja avancée par Godet, « Tableaux
chronologiques », p. 57 la localisation de cette ville
par Ibn Sa‘id conduit a « penser qu'ily a eu confusion
entre deux localités, 'une correspondant A la trans-
cription de Jan-bét et 'autre de Jabara/Jabarta, pour
la région du Sud, le nom du royaume des Walashma
dans le Choa oriental et la région de Zeyla, dont la
capitale Wafit est 4 long. 57°, lat. 8°» (référence 2

la description de la ville de Wefat par Abi-1-Fida).
On pourrait méme aller plus loin et supputer que le
composé Jan-bét (la « maison du roi », Yd-Zan bet en
amharique) pourrait tout aussi bien renvoyer 4 une
langue sémitique patlée dans cette zone (cf. plus bas),
différente de l'amharique, et donc désigner tout a la
fois une ville musulmane et une ville « royale ».

28. Voir, au sujet des relations entre I'Ethiopie
chrétienne et I'Egypte, la synthése de Munro-Hay,
Ethiopia and Alexandria.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

344 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

peu référence a des musulmans éthiopiens®. Dans les correspondances conservées entre
les rois éthiopiens et les autorités du Caire, la « question musulmane » napparait qu'a la fin
du xtrre siécle. Les informations passant par ce canal concernent donc avant tout I'Ethiopie
chrétienne, et certaines d'entre elles ont pu étre récupérées dans le savoir géographique arabe.
Dés lors, il faut garder a l'esprit que les auteurs arabes ont pu englober dans leur description
de I'Ethiopie ce qui appartenait au monde chrétien et musulman, sans faire de distinction
conceptuelle entre les deux. Ce filtre copte pourrait expliquer par exemple |'histoire fameuse,
détaillée dans I'Histoire des patriarches d’Alexandrie, d'une reine régnant sur I'Ethiopie al'époque
du patriarche Philotée (980-1003). Cette souveraine est dite reine des Bani al-Hamwiyya selon
des informations indirectes venant de Girgis (Georges), un monarque nubien qui aurait recu
une lettre du roi chrétien d’Ethiopie; on en retrouve une mention chez Ibn Hawqal et dans
un récit arabe d'origine égyptienne écrit également au x® siécle *°. Il pourrait s'agir de la méme
reine qui ouvre la liste dynastique des souverains musulmans du Choa publiée par E. Cerulli,
mais avec une date légérement postérieure: la fameuse Badit, fille de Maya, morte en H. 455
(1063 A.D.). Ne pourrait-on voir dans le titre Bani al-Hamwiyya une déformation de Banu
al-Umayya, le grand clan des Qurayshites de La Mecque, fondateur de la dynastie omeyyade
(661-750), dont on sait qu'ils font partie des ancétres prestigieux et légendaires revendiqués
aujourd hui encore par certains lettrés argobba ?

Constatons en tout cas toute une série d'oublis du monde musulman éthiopien, se faisant
écho et se renforcant pour ne faire apparaitre au-devant de la scéne politique que le seul Etat
chrétien. De facon tout aussi surprenante, on ne trouve pas non plus chez les géographes
arabes de 'époque médiévale de textes décrivant en détail les itinéraires allant des ports de la
cote de la mer Rouge ou du golfe d’Aden vers 'intérieur de la Corne, — cette géographie des
itinéraires dont on sait l'extréme importance dans les reconstructions de I'histoire des zones
sahariennes et sahéliennes de I'époque médiévale. Contrairement, la encore, aux quelques cas
connus pour I'’Afrique sahélienne, il ne semble pas non plus y avoir eu de voyageurs arabes dans
cette région, 4 l'exception du trés bref passage d'Ibn Battuta 4 Zeyla. Les seules descriptions
un peu détaillées, celles d’al-“Umari et d’al-Magqrizi, décrivent plutdt les différents royaumes
musulmans (selon une logique qui reste A étudier) sans étre structurées par des itinéraires.
Cela pourrait-il sexpliquer, comme le suggére Hussein Ahmed, par le fait que contrairement
au Sahel occidental les informateurs ont été rarement des marchands ? Mais cela serait contra-
dictoire avec les informations (comparativement) abondantes que nous livrent les rares sources
arabes médiévales (notamment al-“Umari) sur les productions agricoles (céréales, fruits, canne

29. On ne trouve qu'une seule référence, sous le 30. El-Chennafi, « Mention nouvelle d'une ‘reine
patriarche Gabriel IT (1131-1145), qui refuse denvoyer ~ éthiopienne’».

de nouveaux évéques en Ethiopie au prétexte quils ~ 31. Nous espérons développer prochainement cette
pourraient alors dépasser le nombre de dix et élire ~ question dans un article séparé.

leur propre métropolite, ce qui, explique-t-il, favori-

serait I'hostilité et la guerre avec les musulmans qui

se trouvent sur leurs frontiéres.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 345

A sucre, ¢at [catha edulis), épices) dans les royaumes musulmans d'Ethiopie, sur la nature des
échanges locaux (nous savons que les monnaies arabes étaient moins en vigueur quune unité
monétaire appelée hakuna et formée de tiges de fer), sur les unités de poids et de volumes des
marchandises, et sur les prix3*. Il reste que l'on dispose d’assez peu d’informations sur les
marchandises échangées 3 moyenne et longue distance?, sur les intermédiaires marchands
et sur la géographie des villes-étapes. Ce silence des sources ne peut donc guére servir i un
raisonnement sur les modes d’islamisation de I'Ethiopie.

Enfin, il faut probablement faire une place 4 part aux connaissances des savants yéméni-
tes de I'époque médiévale sur les musulmans de la Corne, dont E. Cerulli a, dés 1931, livré
des échantillons. Mais 'on se heurte 13 3 deux nouvelles difficultés: la littérature du Yémen
médiéval — comme les recueils de biographies (tabaqat) de lettrés — est encore mal connue;
et l'on ne sait par ailleurs pas dans quelle mesure ces connaissances ont pu dépasser le cadre
du Yémen pour irriguer la littérature arabe. Ces remarques critiques sur la littérature géo-
graphique arabe de 1'époque classique aident peut-étre & mieux situer les grands textes du
x1v® et du début du xve siécle, les premiers a décrire les royaumes musulmans : Aba-1-Fida'34,
al-“Umari, Ibn Khaldoun, al-Magqrizi, auxquels il faut adjoindre la courte notice du chroniqueur
copte al-Mufaddal, qui rédige avant 1341 une histoire des sultans mamlouks . Ce sont donc
pour l'essentiel des auteurs égyptiens qui nous ont transmis ces données, en mettant a profit
désormais des informations recueillies au Caire ou en Arabie auprés de musulmans venant de
la Corne. Le cas d'al-“Umari est exemplaire puisqu'il indique tenir ses descriptions du juriste
hanéfite ‘Abd-Allah al-Zaylai%°, venu 4 la téte d'une ambassade de musulmans éthiopiens de
I'Ifat au Caire, mais aussi d'une note regue du patriarche copte Benjamin 7.

Le texte d'al-“Umari, le plus détaillé sur la géographie des royaumes musulmans, frappe par
ce qu'il révele de la remarquable continuité culturelle et politique entre ces royaumes musul-
mans et le royaume éthiopien des hautes terres 3. L'auteur introduit aussi une nouvelle notion
géographique qui englobe cet ensemble d’'Etats musulmans, celle de « bordure musulmane »
(al-tiraz al-islami). Le travail des commentateurs modernes de ce texte a surtout consisté a
essayer de reconstituer une géographie historique plausible des sept royaumes musulmans

32. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar.

33. Un marchand syrien interrogé par I'historien

al-Gazari en 1330 indique la liste des produits d'ex-
portation de I’Ethiopie: « peaux, esclaves, or, civette,
ivoire et autres commodités » ; Rosenthal, « A Four-
teenth-Century Report on Ethiopia ».

34. M. Kropp a montré que les passages sur les

royaumes de 'Ifat et de Hadiyya, autrefois attribués

aIbn Sa‘id, proviennent en fait du Taqwim al-Buldan

d’Abu-1-Fida (mort en 1321), & partir d'informations

collectées aupreés d'un voyageur inconnu, et qu'ils ren-
voient donc aux premiéres décennies du x1ve siécle;
Kropp, « La Corne orientale de 'Afrique », p. 184-185

et note 56.

35. Ed. et trad. E. Blochet, PO, 12, 3 (1916); 14, 3
(1920),20,1(1927), retraduit en italien par E. Cerulli
(1931).

36. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar fi
mamalik al-amsar, p. 2-3.

37. Ibid., p.27.

38. Sibien que les notes érudites de Marcel Cohen,
dans lédition de Gaudefroy-Demonbynes, reposent
de facon quasi exclusive sur sa connaissance des
hautes terres chrétiennes, sans que cette compa-

raison incessante, souvent trés justifiée, nait attiré
l'attention.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

346 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

décrits par l'auteur comme limitrophes les uns des autres, depuis I'Ifat (‘Awfat), qui domine la
cité portuaire de Zeyla dans l'actuel Somaliland, jusquau Dara. Il semble que la logique dans
laquelle s'inscrivent ces sept royaumes (‘Awfat, Dawaru, ‘Arababni, Hadiyya, Sarbé, Bali, Dira,
dans leur translittération arabe) ne soit pas organisée sur un axe nord-sud. Mais la plupart du
temps, il faut bien en convenir, il nous manque un point d’ancrage pour associer chacune de
ces entités A un territoire précis de l'espace éthiopien ou de la Corne. Dans la seconde partie de
son texte, al-“Umari présente une organisation par climats (elle aussi confuse et pas non plus
nord-sud). Peut-étre assiste-t-on ici 4 un conflit entre deux types de « géographies mentales »,
celle venant des savants de Zeyla, celle venant de Benjamin, aucune des deux, en tout cas, ne
reposant de facon apparente sur des itinéraires.

La localisation territoriale des Etats musulmans

Le travail entrepris jusqu'a présent pour localiser les différents royaumes musulmans de
I'époque médiévale a consisté pour l'essentiel A reprendre le découpage d’al-“Umari en sept
royaumes et 2 tenter de le recouper avec d’autres sources: d'une part les sources chrétiennes,
et au premier chef le récit de la grande campagne du souverain chrétien ‘Amdi Sayon contre
I'Ifat en 1332 ; d’autre part les sources locales en arabe, surtout le Futah al-Habasa (« Conquéte
de 'Abyssinie »), qui détaille les campagnes de I'imam Ibrahim Grafi contre le royaume chré-
tien dans les années 1520.

Le principal écueil tient ici au fait que les termes utilisés pour désigner les différentes
entités politiques du Moyen Age musulman varient considérablement d’une source a l'autre,
quelles soient sources écrites anciennes, musulmanes ou chrétiennes, ou bien sources orales
contemporaines; et que, dautre part, la géographie des populations de cette région s'est
trouvée bouleversée aux xvie-xvire siécles, en particulier avec l'arrivée de populations oromo,
provoquant des ruptures mémorielles fortes et toute une série de reconstructions postérieures.
Par ailleurs, outre le caractére généralement flou des indications géographiques associées a
ces noms, il apparait quun méme nom se trouve parfois attribué i des régions trés éloignées
les unes des autres.

Pour tenter de rationaliser la géographie politique musulmane du Moyen Age et proposer
des cartes compilant les données des sources, les chercheurs ont généralement procédé de deux
maniéres, soit en dupliquant les royaumes (hypostasiant plusieurs royaumes de méme nom),
soit en voyant dans ces entités politiques de méme nom les reliques d'un vaste royaume plus
ancien. Il est inutile d'ajouter que, face A des informations extrémement incertaines concernant
les limites de ces Etats — sans méme patrler de notre totale méconnaissance de l'organisation
territoriale et politique de ces entités politiques —, les frontiéres dessinées par les chercheurs
suivent sur la carte des tracés parfaitement arbitraires mais qui, étant parfois repris de carte
en carte, finissent par avoir valeur de doxa. Quelques exemples illustreront ce fait. Gaudefroy-
Demonbynes, dans son édition d’al-“Umari datant de 1927, propose une carte de I'’Abyssinie
médiévale qui comporte, outre I'Ifat, Hadiyya, Arabibni et Bale, deux royaumes du Diwaro,
respectivement nommés Diwaro I et Diawaro II. La toponymie contemporaine lui permet,

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 347

a partir de 1, d’inférer l'existence d'un Diwaro ancien courant du nord au sud de I'Ethiopie
et dont il ne resterait que des «débris?®». Le dossier sur la localisation de ce royaume, le
second de la liste d’al-“Umarf, est repris, de facon trés minutieuse, par Enrico Cerulli en 1936
qui « décompile » la notion de Dawaro #°. Pourtant, la carte dressée par G.W.B. Huntingford
en 1955, ne tenant pas compte des avancées décisives de Cerulli, continue 4 juxtaposer des
informations d’époque trés variable (du x® au xvre® siécle), dressant une cartographie des
Etats musulmans qui n'ont pu étre contemporains, et dessine en outre trois Diwaro, I'un au
sud-est de I'Ethiopie actuelle (de la ville de Harar au fleuve Wabi Sibille), Iautre au nord-est
(au nord de I'Awas, pres de l'actuelle Djibouti), le troisiéme sur 'Omo, au sud-ouest du pays +'.
Malgré une approche beaucoup plus prudente et tenant compte de possibles reconstructions
postérieures, U. Braiikamper, aprés avoir signalé que «among all the early southeastern sta-
tes, the territorial identification of Diwaro poses the most complicated problem because two
political entities of this name existed #* », place sur sa carte de la page 103 deux Diwaro, I'un
sur I’Awa$ au nord de I'Ifat, I'autre entre Harar et le Bale. Plus récemment, enfin, F.-C. Muth,
dans une note trés informée, ne considére quun seul Diwaro, correspondant a peu prés a la
région contemporaine de I'Arsi, entre Awas et le Wabi Sibille 43,

A notre avis, 'approche la plus raisonnable de ce probléme de localisation consisterait, avant
tout essai de reconstruction de I'évolution historique des Etats musulmans, i tirer au clair
les informations données par al-‘Umari au milieu du x1v*® siécle, en essayant de les réinscrire
dans le cadre de la géographie mentale de leur auteur, ou des géographies mentales de ses in-
formateurs. Il y aurait lieu, en effet, de rechercher, autant qu'il est possible, & définir de quelle
commune réalité géopolitique (celle de I'’Abyssinie des années 1330, durant lesquelles l'auteur
réunit ses informations) rendent compte les deux principales sources d’informations dont il
dispose: d'une part, comme on l'a vu, des notables de Zeyla venus plaider leur cause aupreés
du souverain mamlouk; dautre part le chef de I'Eglise copte égyptienne, qui tenait sans doute
lui-méme ses informations de voyageurs chrétiens d'Echiopie. Deux sources certes contempo-
raines, mais qui organisent l'espace différemment, et qui surtout livrent deux points de vue
différents, non seulement au sens géographique mais aussi au sens idéologique ou politique; ce
qui nous renvoie plus généralement 4 la divergence de points de vue entre sources provenant de
contrées adjacentes et entretenant des rapports politiques conflictuels. On peut reprendre ici
la question de la formule utilisée par al-“Umari: la « bordure musulmane » (al-tiraz al-islami) ;

39. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar, carte
I et p. 14, note 3.

40, Cerulli, Studi etiopici. I. La lingua e la storia di
Harar, p. 6-14. Aprés avoir montré que le terme de
Choa avait été adopté par les chrétiens et les mu-
sulmans, de maniére contemporaine, pour désigner
des territoires différents, il poursuit: «le differenti
identificazioni delle tradizioni e dei documenti (a
Nord sui confini del Yeggu ; a Sud in riva destra dello
Hawas; a Sud sulla riva sinistra dello Hawas e sino al

Webi; a Sud Est sull'altipiano hararino a settentrione
od a mezzogiorno della citta di Harar) possono re-
presentare momenti diversi della situazione politica e
territoriale del Dawaro dagli oscuri periodi del Medio
Evo etiopico sino al secolo XVII» (p.14).

41. Huntingford, « Arabic Inscriptions in Southern
Ethiopia ».

42. Briukamper, Islamic History, p. 73.

43. Muth, « Diwaro ».

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

348 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

celle-ci est glosée au xve® siécle par le géographe égyptien al-Qalqasandi comme «une frange
au rivage de la mer 4 », supposant quelle sapplique aux royaumes musulmans d'Ethiopie parce
qu'ils sont proches de la mer Rouge. Raisonnement de géographe arabe; mais I'information
est fournie en fait par le patriarche Benjamin, 3 partir d'informateurs probablement chrétiens,
sous la forme du «climat de la bordure musulmane, qui est intérieur au pays abyssin*», ce
qui montre qu'il sagit pour eux de la bordure du royaume chrétien, qu'ils considérent comme
intégrée politiquement 4 ce dernier.

Comment distinguer dans I'énumération des territoires soumis au roi chrétien, dans telle
ou telle source chrétienne, ceux qui sont « soumis» a l'administration directe du souverain
chrétien et ceux dont le souverain chrétien « revendique » la souveraineté (en fonction d'une
histoire qui ne nous est que partiellement connue ou d’enjeux stratégiques plus ou moins clairs) ?
Mais comment aussi faire le départ au sein de termes polysémiques qui peuvent sappliquer
indifféremment 2 des entités géographiques (terroirs ou régions) aussi bien que politiques
(provinces ou Etats), sans que ces deux niveaux soient totalement distincts dans l'esprit des
auteurs de I'époque, et dans un espace « flou » ot des populations de foi différente se cotoient
et peuvent user de termes différents pour un méme espace, ot les souverains transportent avec
eux leur capitale, o1 les dynasties en fuite (et plus généralement tous les migrants) transportent
avec elles le nom de leur royaume ? Sans méme parler de la plasticité des noms de provinces,
qui disparaissent ou évoluent au cours de 'histoire #°.

On peut aussi se livrer 4 une critique plus radicale de ce type de travail de mise en carte
des royaumes musulmans de la corne de I'Afrique. Le plus souvent, les commentateurs rem-
plissent et délimitent des espaces abstraits ol ne sont pas pris en compte les reliefs et les zones
climatiques, donc les conditions de vie des anciens habitants de ces zones, ou les riviéres ne
sont vues que comme des frontiéres linéaires, construisant — parfois avec de véritables fron-
tieres inscrites sur les cartes — des territoires sans géographie physique et humaine. Deés lors,
changer sur la carte tel ou tel royaume ne change pas grand-chose, sinon une éventuelle plus
grande cohérence avec les sources connues, puisque cela napporte rien i notre connaissance
de I'histoire de ces territoires.

I nous faut donc tenter de changer de paradigme, en abandonnant ces espaces abstraits
et ce travail de remplissage cartographique. C'est ce qua fait de son c6té U. Briukamper, en
partant des mémoires des populations plus récentes et en remontant dans ['histoire de ces
territoires comme a travers un palimpseste. Nous proposons de notre coté de partir de deux
autres notions: celle des itinéraires et celle des lieux et des monuments. Nous tenterons
ainsi, dans les pages qui suivent, de «reconstruire», 3 partir d'une confrontation des traces

44. Citédanslanote 4, p. 24, delédition Gaudefroy-  énumérées dans la chronique du roi ‘Amdi Sayon.

Demonbynes du texte d’al-‘Umari. Pour I'époque de Zira Ya'aqob, voir aussi Huntin-
45, Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar,  gford, The Historical Geography of Ethiopia, p. 86-92.
p-24. Pour I'étude des toponymes cités dans les textes go‘az
46. Voir la courte étude de Huntingford, « Lost  etamhariques, nous disposons d'un bon outil : Conti
Provinces of Ethiopia», a propos des provinces  Rossini, Catalogo dei nomi propri.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 349

archéologiques et des sources textuelles anciennes, la géographie historique de ces royaumes
musulmans; et, plus que leurs frontiéres, de comprendre leurs dynamiques.

La géographie des stéles funéraires

Les stéles funéraires, parce queelles livrent parfois des inscriptions ou des dates, comptent
bien siir parmi les traces archéologiques les plus utiles pour I'historien. En Ethiopie et en
Erythrée, il est cependant 4 déplorer que ce type de monuments nait guére fait I'objet de
prospections systématiques et que la plupart d’entre eux aient été trouvés fortuitement, puis
publiés au gré de I'intérét des spécialistes. Il n'existe pas d’études globales sur ces monuments
et ces textes, 4 l'instar de 'ouvrage de Paolo de Moraes Farias sur les stéles musulmanes du
Mali#’, et nous en proposerons donc ici une premiére synthese.

Les iles Dahlak livrent, outre des vestiges aksumites d’époques pré-chrétienne et chrétienne
et divers monuments localement attribués aux Persans %, quelque 298 stéles, aujourd’hui
pour beaucoup dispersées dans plusieurs musées africains et européens, et 303 inscriptions
funéraires en arabe*, Leurs dates, lorsque les inscriptions en disposent, s'échelonnent entre
912 et 1540 apr. J.-C.5°, La plus forte densité de steles datées appartient a la seconde moitié du
x1¢ siecle®’, mais la plupart des inscriptions non datées sont attribuées a la période comprise
entre le viire siecle et la fin du x© siecle 5. Le nombre de stéles et 'ornementation de certai-
nes inscriptions permettent d’inférer l'existence d'une communauté musulmane importante
et prospére entre le début du x© siécle et le milieu du x111® siecle. En outre, certaines de ces
steles, datant des x11® et x111° siécles, sont celles des membres de la famille régnante; la
plus ancienne (appartenant a cette famille) est celle du premier sultan de Dahlak, mort en
486/1093%, ce qui nous indique approximativement la date (seconde moitié du x1e siécle) a
laquelle la communauté musulmane, établie 13 depuis le début du vime® siecle®4, s'érigea en
principauté indépendante.

47. Moraes Farias, Arabic Medieval Inscriptions. publications citées. Trés bréve synthése dans Cerulli,

48. ContiRossini,Storia d’Etiopia, chap.x1v: « Dahlac
e la dinastia dei Beni Nagidh », p. 295-302; Puglisi,
« Alcuni vestigi dell’isola di Dahlac Chebir ».

49. Sur les inscriptions des iles Dahlak, voir (dans
l'ordre chronologique): Fleischer, « Arabische
Inschriften »; Malmusi, « Lapidi della necropoli
musulmana di Dahlak » (non consulté) ; Basset, « Les
inscriptions de l'ile de Dahlak »; Rossi, « Liscrizione
sepolcrale di Zain ul-Mulk »; Wiet, « Roitelets de
Dabhlak » ; Schneider, « Notes au sujet de I'épitaphe du
premier sultan de Dahlak »; Schneider, Stéles funérai-
res musulmanes des Iles Dablak. Certaines inscriptions
ont également été publiées dans différents volumes
du Répertoire chronologique d’épigraphie arabe, mais
les informations 4 leur sujet sont reprises dans les

Lislam di ieri a oggi, p.113-114. Bonne synthése
historique sur l'archipel dans Longrigg, « Dahlak »,
p- 92-93; et aussi dans Tedeschi, « Note storiche sulle
isole Dahlak ». La monographie la plus compléte est
celle d’Oman, La necropoli islamica di Dablak Kebir,
notamment le volume 3, encore inédit au temps de
la publication de M. Schneider. C’est de cet ouvrage
que nous tirons la plupart des informations données
ci-aprés, sauf indication contraire,

50. Oman, La necropoli islamica, I11, p. 1x.

51. Schneider, Stéles funéraires, p. 32.

52, Ibid., p. 69.

53. Schneider, « Notes au sujet de I'épitaphe ».

54. Cerulli, L'islam di ieri a oggi.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

350 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

D’autres stéles existent dans le nord de I'Ethiopie, plus précisément dans le nord-ouest de
I'dndirta, région de la province du Tigre aujourd’hui presque exclusivement chrétienne. Ainsi,
en plusieurs lieux autour de la ville de K"iha, ont été découverts, dans les années 1930 (par
Carlo Conti Rossini®) puis en 1960 et en 2000, outre des ruines de constructions en pierres
séches et d'une qubba, une vingtaine de stéles en basalte portant des inscriptions funéraires en
arabe. Toutes ne sont pas déchiffrables et toutes ne portent pas la date de la mort du défunt,
mais il est possible, par comparaison stylistique ou recoupement généalogique, de compléter la
datation de ces stéles, qui s’échelonnent entre 1001 et 1154, soit entre le tout début du x1° siécle
et le milieu du x11® siécle*°, La stéle la plus récemment découverte 3 K¥iha pourrait étre plus
ancienne; elle est attribuée aux xe-x1° siecles apr. J.-C.%7. Madeleine Schneider a en outre
pu reconstituer deux arbres généalogiques, remontant a deux ancétres dans lesquels Enrico
Cerulli avait vu deux immigrants arabes®®: ceux-ci, installés sur place, auraient fait souche
en prenant famille parmi les Ethiopiens. M. Schneider a, quant 4 elle, émis I'hypothése que
certains noms propres seraient ceux de musulmans autochtones. Il reste que I'établissement
de K¥iha pourrait fort bien avoir été un comptoir des musulmans de Dahlak*. Ajoutons
que, d'aprés d'autres sources, une présence musulmane continue est attestée dans cette zone
entre le début du xvre et la fin du xvi1® siecle, mais elle n'a pas, semble-t-il, laissé de traces
épigraphiques ®°.

Le nord-est de la province éthiopienne du Choa, en bordure et sur 'escarpement du pla-
teau occidental de la vallée du Rift, est également fort riche en ensembles ruinés musulmans,
ainsi que l'ont signalé plusieurs auteurs ®. Des prospections récentes conduites par les auteurs
du présent article dans la région de I'Ifat confirment la présence d'un tissu dense de ruines
musulmanes de différentes époques mais dont beaucoup sont indubitablement médiévales 2.
Plusieurs sites livrant chacun plusieurs centaines de tombes musulmanes ont été repérés, mais
les steles ne présentent malheureusement pas d'inscription, a l'exception d’une, relevée par
Chernet Tilahun, qui livre le nom du personnage enterré i cet endroit . Il est presque certain
que des prospections plus intenses dans cette région livreront d’autres inscriptions.

55. Conti Rossini, « Necropoli musulmane ».

56. Ces steles ont fait l'objet de deux publications,
renvoyant aux deux séries de découvertes séparées:
Pansera, « Quattro stele musulmane » : 'inscription
la plus ancienne de sa série est de lecture incertaine,
donnantla date de 379/989 ou 399/1008. Schneider,
« Stéles funéraires arabes de Quiha » : I'inscription la
plus ancienne de sa série est également de lecture in-
certaine, donnant la date de 371/981 0u 391/1001, Par
précaution, nous retenons ici la date la plus récente,
mais ces stéles pourraient témoigner d'une présence
musulmane dés la fin du xe siécle.

57. Smidt, « Eine Arabische Inschrift aus Kwiha ».

58. Cerulli, L'islam di ieri a oggi, p. 114. Méme point
de vue, récemment, chez Lusini, « Christians and
Moslems ».

59. Smidt, « Eine Arabische Inschrift aus Kwiha ».

60. Schneider, « Stéles funéraires arabes de Quiha »,
p. 107

61. Guébré Selassié, Chronique du régne de Ménélik I1,
vol. 2, appendice III (« Les antiquités éthiopiennes »,
p- 556-569, par M. De Coppet); Chernet Tilahun,
« Traces of Islamic Material Culture ».

62, Les résultats de ces prospections sont a paraitre

dans la revue Les annales d’Etkiopie, Fauvelle-Aymar
et al., « Reconnaissance de trois villes musulmanes ».
63. Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material
Culture ».

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 351

Trois stéles inscrites ont également été découvertes en 1965-1969 dans le sud du Choa, 4
quelques dizaines de kilométres au sud-est d’Addis Abeba, plus précisément aux environs de
Dibri Ziyt (pour deux d'entre elles) et de Wenyji, prés de la localité de Nazret (pour la troisi¢me).
Aucune ne porte de date, mais la graphie permet, par comparaison avec d'autres inscriptions
éthiopiennes, de les attribuer aux x1re-x1ire siécles °4. Elles sont de toute facon d’époque mé-
diévale, I'influence de l'islam dans cette région s’étant estompée 2 partir du xve siécle.

D’autres steles funéraires inscrites en arabe ont été signalées sur le massif oriental bordant
la vallée du Rift a I'endroit ot celle-ci s’élargit pour former la plaine afar. Dans les années 1920,
le révérend-pére Azais et Roger Chambard ont ainsi visité, dans la région du Ceréer, de nom-
breux sites musulmans médiévaux °%. Cette région, comme du reste tout le sud-est éthiopien
formé par le plateau de Harar et le massif Arsi-Bale, est aujourd’hui une région exclusivement
musulmane, résultat d'une islamisation recommencée au x1x¢ siécle 2 partir de quelques poches
restées plus ou moins musulmanes en dépit de la « repaganisation » consécutive a la conquéte
oromo de la fin du xve siécle °®. Dans une zone assez ramassée (d'une extension d’environ
150 km de longueur) située a l'ouest de Harar, les explorateurs archéologues visitérent de
nombreuses ruines musulmanes anciennes, parmi un semis assez dense de sites mégalithiques.
Il est cependant difficile de se faire une idée précise de 'importance des nécropoles mentionnées
«en passant» par les auteurs, ou quon leur signale sans qu'ils se détournent forcément de
leur route. Au terme de leur séjour, ce seront en tout cas 14 inscriptions funéraires (2 prés de
Heissa, 7 4 Lafto, 3 2 Tchelenko, 2 2 Baté) qui auront été relevées dans la région du Ceréer 67
et auront donné lieu A des études réalisées par Enno Littmann puis par Paul Ravaisse °®, Deux
inscriptions (sur deux stéles de Lafto) livrent une date: 666/1267-1268 (stéle 3 de Azais et
Chambard) et 675/1276 (stéle 4 de Azais et Chambard) ®; les autres sont également attribuées,
par comparaison stylistique, 4 la période courant de la fin du x1° siécle 4 la fin du x111® siecle 7°.
Les deux inscriptions trouvées a Baté, écrites en caracteres couﬁques, ont fait postérieurement
l'objet de nouvelles études stylistiques, qui les attribuent aux environs de 1000 apr. J.-C.
(Huntingford) ou a la fin du x1e-début du x11¢ siécle apr. J.-C. (Schneider) 7". Toujours dans
le massif du Cer¢er, un autre ensemble de stéles épigraphiées a été localisé dans le village de
Harla, 3 une quinzaine de kilomeétres de Dire-Dawa sur la route de Harar. Deux stéles venant
de ce village ont été étudiées par Madeleine Schneider en 1969; elles ne portent pas de date

64. Schneider, « Stéles funéraires musulmanes de la
province du Choa».

65. Azais et Chambard, Cing années.

66. Braukimper, « Vestiges médiévaux et renouveau
musulman ».

67. Ce chiffre de 14 exclut les 4 stéles découvertes a
Munessa et évoquées plus loin.

68. Littmann, « Arabische Inschriften aus Abes-

sinien »; Ravaisse, « Stéles et inscriptions arabes ».
Sur ces mémes monuments, voir aussi Huntingford,
« Arabic Inscriptions ».

69. Ravaisse, « Stéles et inscriptions arabes », p. 288-
290. La date de la stéle 4 est corrigée en H. 662 /
A.D. 1263 par Huntingford, « Arabic Inscriptions »,
qui reprend la lecture de Littmann, « Arabische
Inschriften ».

70. Ravaisse, « Stéles et inscriptions arabes du Ha-
rar », p. 284-285.

71. Huntingford, « Arabic Inscriptions », sur la foi
d’'une communication personnelle du D* S, Rice ; Sch-
neider, « Notes au sujet de deux stéles funéraires ».

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

352 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

compléte: I'une, en coufique, peut étre comparée a des steles égyptiennes des 1x°-x° siécles;
l'autre, en nashi, rappelle des steles ayyoubides ou mamloukes des x1ve-xve siécles 72, Deux
autres stéles funéraires a inscriptions, non encore étudiées 73, ont été trouvées par les auteurs
du présent article; cet ensemble laisse accroire a l'existence d’autres monuments de ce type
dans les environs, témoignant [ aussi de la présence d'une communauté musulmane sur les
lieux au Moyen Age.

Mentionnons pour finir un dernier groupe de stéles funéraires, en position trés méridio-
nale et trés occidentale par rapport aux groupes du Choa et du Cerer. Elles ont été trouvées
en 1925 par Azais et Chambard. Le site, appelé Munessa, est situé a quelques kilomeétres 2
l'est du lac Langano, en pays oromo arsi. La git une nécropole musulmane d'une trentaine
de sépultures orientées dans la direction de La Mecque, parmi de petits tumulus également
interprétés comme des tombes. Une mosquée située A proximité fut également signalée aux
deux archéologues, mais sans qu'il leur soit possible de la visiter 7. Bien que leur compte rendu
ne soit pas explicite sur ce point, il semble que la plupart des stéles portent une inscription
arabe; quatre d'entre elles ont fait l'objet d'une étude d’aprés photographies. Les inscriptions
ne comportent pas de date (ou du moins pas de date déchiffrable), mais l'auteur de I'étude
épigraphique pense pouvoir les attribuer au x11r® siécle 7.

Les données géographiques et les fourchettes de dates fournies par ces stéles sont présen-
tées sur la carte 1.

Ces données historiques et géographiques sur les stéles musulmanes appellent plusieurs
commentaires. En premier lieu, le ratio entre nombre de tombes musulmanes présentes sur
les sites et nombre de stéles épigraphiées parmi ces tombes n'est de toute évidence pas le
méme a Dahlak, 3 K¥iha et dans les régions de l'intérieur de I'Echiopie, donnant 'apparence
d’aller en décroissant dans les régions sud. Ce fait ne peut étre mis en relation avec une plus
faible présence de l'islam dans I'intérieur, puisque les tombes dans ces régions se comptent au
contraire par milliers, attestant d'une présence nombreuse et pluriséculaire des communau-
tés musulmanes, tant sur le plateau occidental que sur le plateau oriental. D'autres raisons
sont donc peut-étre a rechercher pour expliquer ce faible ratio. D'une part des motivations
religieuses, liées 4 des courants de pensée ayant pu prohiber les inscriptions funéraires, dautre
part des raisons sociologiques: alors que les stéles épigraphiées du nord (Dahlak, dndirta)
révélent l'existence d’élites politiques en prise avec les modes de légitimation du pouvoir dans
le monde musulman et ayant accés 4 un marché de l'artisanat lapicide sans doute situé hors
d’Ethiopie, les milliers de sépultures anonymes du sud illustreraient plutdt des communautés
enracinées localement, sans doute principalement paysannes et trés périphériques par rapport
au reste du monde musulman. Cette observation rejoint celles faites plus haut sur la situation
paradoxale de I'islam éthiopien ancien, 2 la fois profondément ancré et pratiquement ignoré

des auteurs contemporains.

72. Schneider, « Stéles funéraires de la région de  74. Azais et Chambard, Cing années, p. 203-205,
Harar et Dahlak ». pl. LXIII-LXIV.
73. Etude en préparation. 75. Ravaisse, « Stéles et inscriptions ».

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 353

Les témoignages d’une urbanisation ancienne:
le massif du Cercer

Les ensembles de ruines anciennes, manifestement d’époque musulmane pour la plupart,
procurent 13 aussi une géographie de la présence d'une civilisation musulmane urbaine en
Ethiopie, quoique l'attribution chronologique de ces sites soit plus incertaine que celles des
stéles funéraires compte tenu de l'absence, A ce jour, de fouilles systématiques et de séries de
datations.

A Test de la ville de Harar, Azais et Chambard ont signalé les ruines de plusieurs villes:
Djidjiga, Tchenassen, Nur Abdoche. A Djidjiga comme 3 Nur Abdoche, les deux explorateurs
purent visiter deux mosquées ruinées. Dans la méme région, Derbiga est également mentionnée
comme une « grande ville » cernée d'enceintes et caractérisée par la présence d'une « trés vieille
mosquée [...] avec trois rangées de colonnes intérieures en pierres de taille» ainsi que des
sépultures. Il leur fut signalé par ailleurs l'existence d’autres villes ruinées dans la zone, ainsi
que des cimetiéres musulmans qu'ils n'eurent pas le temps de visiter 7. Au sud de Harar, en
pays argobba puis oromo, Azais et Chambard signalent également des mausolées en ruines
et quelques pierres tombales; parmi plusieurs ensembles ruinés visités ou non, ils atteignent,
A une centaine de kilomeétres de Harar, le site d’Amareyti, caractérisé par les murs d'une
mosquée et les fondations apparentes de quelques habitations, puis, plus 4 I'ouest, un mysté-
rieux escalier monumental taillé 4 flanc de montagne 7. Dans cette méme région, au sud de
Harar en partant vers le Wabi Sibille, le géographe Antoine d’Abbadie avait déja signalé des
ensembles de ruines 7%,

A T'ouest de Harar en direction des lacs septentrionaux de la vallée du Rift, Azais et
Chambard découvrent également un chapelet de villes anciennes ruinées, associées a des ba-
timents cultuels musulmans et des nécropoles musulmanes. D'est en ouest, ce sont : Bio (dont
ils fournissent un plan), Hedjersera (ou Hedjersa), située A vue de la précédente par-deld un
ravin, Derbi, Dobba, terme de leur boucle qui les raménent 3 Harar 7°. Sans autres détails, ils
mentionnent également quatre villes vues par Azais lors d'une précédente mission: situées
dans une plaine 3 une trentaine de kilométres a I'ouest de Harar, elles sont localisées « sur des
mamelons peu élevés » et « les habitations sont pratiquées sous terre, sans rien a l'extérieur qui
puisse révéler leur existence % ».

Toujours dans le massif du Ceréer, plusieurs autres villes anciennes ont été découvertes
a 'aube des années 1970. Francis Anfray a signalé le site de Khorfa-Kamona, 4 une dizaine
de kilomeétres a 'ouest de Harar, o1 subsistent 200 métres de murailles de quelques 3 métres
d’épaisseur ®. Huguette et Roger Joussaume ont, quant 3 eux, signalé quatre autres villes

76. Azais et Chambard, Cinq années de recherches 78, D’Abbadie, Géographie de I’Ethiopie, p. 312-314.
archéologiques en Ethiopie, p.19-41, pour Djidjiga,  79. Azais et Chambard, Cing années, p. 119-146.

Tchenassen et Derbiga. 80. Ibid., p.146.
77. Ibid., p. 42-119 pour Amareyti et l'escalier mo-  81. Anfray, « Notes archéologiques », p. 31. L'auteur
numental, Ce site n'a jamais été revisité, se demande s'il sagit de restes d'un fortin datant de

l'occupation ottomane (note 1).

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

354 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

situées aux alentours immédiats de Dobba (qu'ils appellent Molé, Dobba étant le nom de la
riviére et de la vallée) : ce sont Kubi, décrite comme une « véritable forteresse aux murs cyclo-
péens », expression qui reprend la terminologie qu' Azais et Chambard appliquent 4 la plupart
de leurs sites; Addas, Mito et Abadir®. Une publication légérement postérieure, par Roger
Joussaume, reprend le texte de l'article de 1972 en y ajoutant les noms d’autres sites: Aidou
Rallo, pres de Sourré, qui présente d'« imposants vestiges » ; Hassan-Abdji, prés de Tchelenko,
qui livre deux anciennes « places fortes » (plus loin décrites comme une «ville »), et encore une
forteresse pres de Kouloubi %,

Ces villes aux murs « cyclopéens », quels Cyclopes les ont bities ? Certes, tous ces sites, y
compris ceux présentant manifestement, aux yeux des archéologues, des restes musulmans,
ne sont pas nécessairement d'« origine » musulmane. Azais et Chambard ont cru parfois
identifier, peut-étre avec raison, d’anciens kdtima (campements fortifiés) chrétiens, et leurs
informateurs ont une propension marquée a voir dans ces ruines soit les demeures d'une race
de géants nommés Harla, soit les restes d’anciennes forteresses du temps du roi chrétien Zir‘a
Ya'sqob (r. 1434-1468), détruites par les musulmans de I'époque de Gran. Hypothéses que les
deux explorateurs sempressent avec enthousiasme de reformuler pour leur propre compte, en
supposant un remploi musulman de sites initialement chrétiens, ce qui leur interdit évidem-
ment de caractériser ces sites comme médiévaux®. Roger Joussaume semble aussi parfois
hésiter, pour 'identification de ces sites, entre « villes » au sens propre et forteresses ou places
fortes (kdtima chrétiens ou fortins musulmans). Force est de constater que ces sites, souvent
pauvrement décrits dans la littérature, mériteraient d'étre revisités afin d’établir une typologie
et, peut-étre, une chronologie relative.

Ces cités et citadelles, pratiquement toutes situées sur des emplacements remarquables
(éperons rocheux, bords de falaises...) n'avaient, dans les années 1920, donné lieu qu'a quel-
ques fouilles et prélévements rapides. Huguette et Roger Joussaume ont donné en 1972 une
description un peu plus poussée de I'une d’entre elles, Molé ®. Sur ce site mis en cultures et
donc difficilement lisible au plan archéologique, ils décrivent un abondant matériel lithique
(principalement des grattoirs) « tout a fait identique » au type aksumite, des bassins de pier-
res semblables A d'autres trouvés prés de monuments mégalithiques de la région, enfin une
céramique présentant de « nombreuses similitudes » avec celle trouvée dans les tumulus de
la région, dont l'un a été daté, au carbone 14, des environs de 1450 apr. J.-C.*°, En outre, un
sondage pratiqué par les Joussaume sur le site révéle I'homogénéité de la céramique entre le
socle rocheux et la surface. Tous ces indices réunis pourraient nous amener 2 plaider en faveur
d’une possible contemporanéité (ou d'un recouvrement chronologique partiel) de la ville et des
sites mégalithiques voisins.

82, Joussaume et Joussaume, « Anciennes villes  84. Voir par exemple Azais et Chambard, Cing an-
dans le Tchercher », cartes de localisation des sites  nées, p. 35, 50 et passim.

p.27-28. 85. Joussaume et Joussaume, « Anciennes villes ».
83. Joussaume, Le mégalithisme en Ethiopie, p.92-  86. Ibid.,p. 25.Les auteurs font part de leurs doutes
103. quant 2 la valeur de cette datation.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 355

Les témoignages d’une urbanisation ancienne : le Somaliland

Un autre ensemble de villes musulmanes ruinées doit étre signalé ici, sans nous y appesantir
pour l'instant parce que ces sites forment un groupe principalement localisé dans l'ouest du
Somaliland ¥’ et sur le territoire éthiopien immédiatement adjacent *, Nous y reviendrons un
peu plus loin ; mais un aspect particulier de I'architecture de cette zone mérite d’étre relevé : si
les murs des constructions sont en pierres, la toiture était généralement formée, d'aprés 'étude
des restes d'effondrement, « de broussailles étendues sur une structure de planches de bois
local, et recouvertes de terre ® ». Ce trait particulier ne ressort pas des comptes rendus d’Azais
et Chambard sur les villes du Ceréer, peut-étre en raison de leur lecture moins fine des restes
archéologiques, mais il ressort trés clairement, en revanche, d’investigations archéologiques
faites par Chernet Tilahun dans certains sites de I'Ifat, sur l'escarpement du plateau du Choa.
D’autres traits communs rattachent les édifices religieux de cette région 4 ceux de la région du
Harar, comme l'absence de minaret ou la présence inexpliquée d'un unique pilier de pierres
dans l'angle nord-ouest de certaines mosquées °°.

Les témoignages d'une urbanisation ancienne sites de I'Ifat

Le nord-est du Choa, région toujours en partie musulmane aujourd’hui, a livté, lors de
prospections faites par Chernet Tilahun et son équipe dans les années 1980 %, puis par celles
conduites par les auteurs du présent article 9, plusieurs sites remarquables, en particulier aux
alentours de la ville actuelle de Choa Robit. A une trentaine de kilométres A l'est de cette
derniére localité, on trouve trois importantes villes ruinées, du nom d’Asbiri, Misal et Nora
(prés du village argobba de Wossiso), toutes situées sur des éperons rocheux a quelque 1 300 m
d’altitude et caractérisées par la présence de grandes mosquées, cependant de facture différente.
De nombreuses habitations et des restes d’enclos et de rues sont encore visibles sur ces sites,
et l'on peut également noter, dans les environs, la présence d’autres mosquées et de concentra-
tions importantes de sépultures musulmanes (au total plusieurs milliers), présentant quelques
inscriptions arabes de lecture difficile. Ces sites sont indéniablement d’époque médiévale. Un
peu au sud, dans la région de Wirq Amba, Leopoldo Traversi avait visité en 1893, en route pour
Rasa (=Misal), les ruines d'une autre ville, Ali-Ghemb (=Sherif Ali), présentant des ruines
d’habitations et d'une mosquée ainsi quune tombe d'un certain sherif Ali datée de 771 H.%.
D’autre part, 3 quelques kilomeétres au nord-ouest de Choa Robit, se trouve le site de Goze,

87. Par Somaliland, nous désignons l'ex-Somaliland 90. Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material

britannique, unifié A la Somalia italienne en 1960 et
indépendant depuis 1991.

88. Dans l'ancienne région du Haud, aujourd’hui
incluse dans la province éthiopienne du Harirge.
89. Curle, « The Ruined Towns of Somaliland »,
p- 318.

Culture ».

91. Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material
Culture ».

92. Fauvelle-Aymar et al., « Reconnaissance de trois
villes musulmanes ».

93. Traversi, «Le antichitd di Uorcamba nello
Scioa ».

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

356 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

caractérisé par une mosquée bien conservée située sur un piton rocheux et entourée de divers
bitiments en ruines et de quelques sépultures. Bien que le site soit aujourd’hui abandonné, la
mosquée sert encore parfois aux villageois des environs 94,

D’autres sites sont connus a l'est d’Ankobir, plus précisément dans les environs d’Aleyyu
Amba, localité qui livre un certain nombre de sépultures anciennes. Le village d’Abdul Risul,
a quelque cinq kilometres au sud de cette ville, est réputé avoir été un point de passage des
caravanes et un marché aux esclaves. On y observe les ruines d une mosquée, de deux cimetiéres
et de plusieurs habitations. Les sépultures, au nombre de plusieurs centaines parmi lesquelles
se trouvent des tombes récentes, ne présentent pas d'inscriptions, mais de curieux motifs gra-
vés. Le qibile ° de Gachene, 4 I'est d’Aleyyu Amba, livre également les restes d'une mosquée
ainsi que quelques tombes 9, Ces sites restent malheureusement difficilement attribuables a
une époque quelconque.

Au nord de Choa Robit, dans la zone autour de Senbete, aujourd hui habitée par des
musulmans oromo, plusieurs sites sont également connus. Au nord, le village de Qomboro
propose quelques inscriptions funéraires en arabe, non publiées. Plus a l'est, le site de Fiqi
Dibbis, dans un paysage témoignant d’anciens terrassements destinés aux cultures et baigné
par lariviere Ataye, livre une grande mosquée entourée de plusieurs cimetiéres et villages ruinés,
recouverts par les broussailles. D'autres sites, présentant mosquées et cimetiéres, sont également
présents dans un rayon de quelques kilométres autour de Figi Dibbis 7. Ce dernier site a par
ailleurs fait l'objet de prospections et de fouilles récentes, effectuées a l'intérieur de la mosquée
principale®®, La surprise fut d'y découvrir les fondations d'un batiment plus ancien, de méme
orientation, trés probablement une mosquée antérieure, qui avait été détruite par un incendie.
L'analyse au carbone 14 d'un échantillon de charbon prélevé sur le niveau d'occupation de la
mosquée supérieure a livré une date de 490+/-30 BP, soit 1407-1444 apr. J.-C. en 4ge calibré
(LY-10196). Les charbons de bois récoltés dans le niveau inférieur livrent, quant i eux, une
date de 630+/-30 BP, soit 1293-1399 apr. ].-C. en 4ge calibré (LY-10197). Ces datations absolues
sont les seules que nous possédions pour la zone; elles nous permettent, par rapprochement
stylistique, d'inscrire I'ensemble des sites actuellement connus dans la région du nord-est du
Choa dans une fourchette allant de la fin du x111° siécle jusqu'a la moitié du xve siecle, ce qui
correspond 2 la période d’hégémonie du royaume musulman de I'Ifat dans la zone.

Ajoutons que les sites du nord-est du Choa et certains sites de la région de Harar, outre le
fait qu'ils présentent de nombreuses similitudes architecturales, sont localisés dans deux po-
ches distinctes de population musulmane argobba. Les traditions orales du groupe « Southern
Argobba » (région de Harar) renvoient leur origine 2 une migration qui aurait eu lieu depuis

94. Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material 96. Kebedde Geleta, « A Survey on Argobba Sites
Culture ». Voir aussi Kebedde Geleta, « A Survey on in Northern Shoa ».

Argobba Sites in Northern Shoa », p. 188-191. 97. Ibid.

95. Nom donné aux associations de paysans pendant ~ 98. Poissonnier, Fdqi Ddbbis; Hirsch, « New
la période révolutionnaire et continuant aujourd’hui  Elements » ; Hirsch et Fauvelle-Aymar, « L’ Ethiopie
a désigner un district rural. médiévale ».

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 357

I'Tfat et le sud-Willo®. Les Argobba de I'Ifat et du sud-Willo (« Western Argobba»), quel-
ques milliers de personnes vivant dans une chaine de villages 4 mi-pente de l'escarpement™°,
renvoient leurs origines, quant a eux, a l'installation de colons arabes qui auraient migré en
Ethiopie soit au temps du Prophéte, soit au temps de l'exil de la famille omeyyade au vin® si¢cle
apr. J.-C.; certaines traditions fournissent méme des itinéraires, empruntant soit la route du
nord (par Massawa) soit la route de l'est (par le désert) *". L'une de ces traditions affirme que
la mosquée de Fiqi Dibbis fut érigée a I'intention du Prophéte, lorsqu’il envisagea de fuir
I'’Arabie ™2, De telles traditions se rencontrent dans de nombreuses populations islamisées et
sont le fruit de relectures du passé guidées par le désir d'inscrire les communautés nouvelle-
ment acquises 4 |'islam dans une généalogie prestigieuse ; elles ne peuvent donc étre prises pour
argent comptant. Il est cependant possible que ces traditions condensent, en les antidatant de
quelques siécles, des processus plus tardifs, tels que I'installation et l'acculturation de colons
déja islamisés (et pourquoi pas, dans certains cas, arabes ?) pouvant légitimement ou non se
prévaloir d'un ancétre arabe et transmettant cette généalogie a leurs descendants et coreligion-
naires locaux. En tout état de cause, pour ce qui est de I’Ethiopie centrale et méridionale, la
date la plus haute attestant d'une présence de l'islam est donnée par une chronique en arabe
mise au jour par Enrico Cerulli en 1936 chez un notable de Harar, et publiée en 19417, Le
document est une bréve histoire de la dynastie Mahzumi (elle aussi supposée étre originaire
de La Mecque), qui aurait régné sur un sultanat du Choa de ca. 283/896-897 4 ca. 684/1285,
date de son absorption par le sultanat de I'Ifat. Rien n'est connu par ailleurs de ce sultanat

104 ‘méme si la

du Choa, et aucun site ne lui est pour le moment attribuable de facon certaine
densité et I'ancienneté des sites localisés a I'est de Choa Robit peuvent faire penser qu'il s'agit
13 de son siége historique. Il est en effet treés possible que ce royaume musulman du Choa ait
été situé dans l'actuelle province du Choa oriental et que ses niveaux archéologiques sont a
rechercher sous les niveaux des x1ve-xve siécles appartenant a I'époque du royaume de I'Ifat.
Clest en outre peut-étre A ce sultanat du Choa quappartiennent certaines des « cités-méres »

du royaume de I'Ifat mentionnées par al-‘Umari™®. Quoi qu'il en soit, sil faut retenir la date

99. Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material ~ fi mamalik al-amsar, p. 8-9. Une autre hypothése

Culture », p. 303.

100. Stitz, « The Western Argobba of Yifat ».

101. Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Mate-
rial Culture », p. 313; Tesfaye Hailu, « History and
Culture of the Argobba», p.197 (la mention « 800
years ago» doit évidemment étre corrigée en «du-
ring the VIIIth century »); Aklilu Asfaw, « A Short
History of the Argobba», p. 176-180.

102. Kebedde Geleta, « A Survey on Argobba Sites
in Northern Shoa», p. 194.

103. Cerulli, « Il sultanato dello Scioa ».

104. Pour une tentative de localisation de cet Etat,
voir Huntingford, The Historical Geography, p. 76.
105. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar

serait que ces « cités-meéres », au nombre de sept,
soient sept provinces dont la réunion aurait donné
naissance au royaume de I'Ifat. On doit remarquer
que la chronique du roi chrétien ‘Amdi Sayon (début
du x1ve siécle), évoquant « toutes les terres des mu-
sulmans », donne sept noms, auxquels s’ajoute celui
du Choa. Deux de ces noms (K"elgora et Bequl Zar)
ontleur équivalent dans la liste d’al-‘Umari (Kuljura,
Baqulzar). Voir Marrassini, Lo scettro e la croce, p. 57.
Ajoutons qu'un miracle attribué a T4kld Haymanot,
écho selon son éditeur (Getatchew Haile, 1984)
d’événements survenus lors de campagnes du roi
Hskondor (1478-1494) mentionne « les sept régions
des Arimi [=musulmans] » (ibid., p. 117).

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

358 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

haute donnée par la chronique, l'existence d'un sultanat sur les contreforts orientaux du haut
plateau central de I'Ethiopie attesterait d'un processus d’islamisation déja entamé dans cette
région 4 la fin du x¢ siécle.

Repenser la présence musulmane dans la Corne:
deux axes de diffusion de I'islam

Lanalyse de ces données permet un premier repérage des routes musulmanes d'Ethiopie. A
les positionner sur la carte, on remarque que les sites musulmans de I'ouest du Ceréer étudiés
par Azais et Chambard puis par les Joussaume paraissent dessiner un segment de route qui,
partant de la région de Harar, oblique vers l'ouest-sud-ouest (carte 2). Azais et Chambard
décrivent le chemin qu'ils ont emprunté: « Cette route qui longe de l'est 2 l'ouest, pendant
pres de deux cents kilométres, la chaine de séparation entre les bassins de 'Awache [Awas]
et du Wabi Chebeli [Wabi Sibille], nest pas 4 proprement patler un chemin de créte, mais
une succession de lacets franchissant les vallées d'un versant a 'autre, avec des soubresauts
journaliers de 1 700 4 2 400 meétres d’altitude. Par endroits toutefois, on chemine en équilibre
sur la ligne faitiére, et cest alors une féte des yeux de dominer a la fois les vallons étroits et
verts des affluents du Wabi [Sibille], et ceux plus ouverts, plus gris, sentant déja le désert
et débouchant sur le pays Dankali’°». Or, la seule maniére pour nous d'accorder l'existence
de cette route de créte encore empruntable dans les années 1920 avec l'existence des stéles de
I'Arsi et du sud-Choa est de considérer que cette route se prolongeait ensuite jusquaux lacs
de la vallée du Rift. Cet axe serait ainsi A peu prés paralléle A celui de l'actuel chemin de fer
entre Dire-Dawa et Addis Abeba, A ceci prés qu'il court non dans la plaine afar mais sur le
plateau qui forme l'arc sud bordant le Rift échiopien. Il y aurait donc 1a une route « naturelle »
conduisant de Harar i la chaine des lacs. Que cette route semble interrompue sur un segment
assez important ne doit pas nous étonner : aucune prospection systématique n'a été faite dans
cette région a ce jour.

Ce segment de route était prolongé vers 'est par un autre segment de route rejoignant le
golfe d’Aden. Aujourd’hui, le trafic commercial depuis Harar ou Dire-Dawa rejoint Berbera via
Djidjiga et Hargeisa (capitale du Somaliland), et il en allait de méme au x1x® si¢cle, bien qu'a
cette date les caravanes empruntassent également l'axe Zeyla-Harar, totalement abandonné
depuis le début du xx¢ siécle (en raison de la proximité du port de Djibouti). Si les sources écrites
établissent la prééminence du port de Zeyla sur Berbera au Moyen Age, on peut penser que les
deux ports ont pu étre simultanément ou alternativement en activité depuis cette époque. Quoi
qu'il en soit, il subsiste de trés abondants témoignages archéologiques de l'existence de la route
ancienne: d’'une part la situation géographique de sites anciens musulmans a l'est du Harar,
tels que Nur Abdoche, Derbiga et Tchenassen; d’autre part la concentration d'une douzaine
de cités en ruines au nord-ouest de Hargeisa, dans le Somaliland et dans l'est de I'Echiopie,

106, Azais et Chambard, Cing années, p. 128,

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 359

signalées dans la littérature mais jamais sérieusement prospectées’”. Les plus importantes de
ces villes, qui occupent plusieurs hectares, livrent les ruines de plusieurs centaines d'habitations
ainsi que des mosquées et des cimetiéres. Méme s'il faut suivre l'auteur de la seule prospection
extensive de ces sites, dans les années 1930, qui les attribue aux xvexvie siécles (et alors méme
que les artefacts recueillis sur place, en particulier de la vaisselle en verre, des perles, du céla-
don chinois et de la porcelaine d'origine égyptienne, s'inscrivent, de 'aveu de l'auteur, dans un
éventail chronologique allant du x11° au xvir® siécle), il est difficile de ne pas voir dans cette
concentration de villes le cceur d'une zone d’échanges intenses déja en place au x111° siécle, et
qui offre l'avantage d’étre, A peu prés, 2 égale distance de Zeyla et Berbera'®, L'absence appa-
rente d'enceintes protectrices autour de ces villes™ plaide en faveur d'une zone d’habitat et
d’échanges soumise a un pouvoir politique capable de la protéger contre le banditisme. Signalons
également plusieurs autres villes: ce sont d’abord Eil Humo et Eik, situées respectivement a
environs 100 et 150 km au sud de Berbera et qui relévent du méme type d'architecture que les
précédentes; elles ont déja été signalées par Curle ", Il faut leur ajouter le site impressionnant
de Sheikh que nous avons pu visiter. Situé 31 500 m d’altitude, 4 une soixantaine de kilometres
au sud de Berbera, précisément sur 'axe formé par cette derniére ville avec Eik et Eil Humo,
ce site couvre dix hectares et apparait d'emblée comme l'un des sites archéologiques majeurs
de la Corne, sans qu'il soit pour l'instant possible de le dater précisément. Le matériel observé
sur place (céramique, verre, cauris, une monnaie arabe) indique en tout cas que Ferdussa (tel
serait le nom ancien de la ville) a connu son heure de gloire 2 quelque période comprise entre

le x111¢ et le xv1II® siecle ™

. Mentionnons enfin Ruqayi, 4 environ 150 km au sud-est de Djidjiga,
qui livre une grande mosquée ainsi quun matériel contemporain des autres sites .

Cette identification d'un ou plusieurs itinéraires a partir de la localisation de sites
archéologiques nous invite A tenter une reconstruction rétrospective de I'évolution des routes
musulmanes médiévales, en partant de la situation la plus ancienne.

Il est indéniable que, dés le vire siécle, l'archipel des Dahlak fut occasionnellement fréquenté
par les navigateurs musulmans et qu'il servit aux marchands, au plus tard 4 partir de la fin
du 1x° siécle, de point d'entrée régulier dans le territoire éthiopien. Les sources arabes en

témoignent, 3 commencer par al-Ya‘qubi, a la fin du 1x° si¢cle™. Ce point est corroboré par

107. Aux articles de Curle (1937), déja cité, et de
Chittick, « An Archaeological Reconnaissance in

que la ville de Zeyla n'ait pas disposé de murailles
avant la fin du xvre siécle; voir Doresse, Histoire

the Horn », qui a revisité le site d’Abasa, sajoutent
nos prospections (février et avril 2001) sur plusieurs
sites de la zone (Zeyla, Berbera, Sheikh, Abasa et
‘Amuud), en territoire somalilandais. Ces recherches
feront l'objet d’'une prochaine publication.

108. Curle, « The Ruined Towns of Somaliland ».
109. Curle (« The Ruined Towns of Somaliland »)
que l'on peut rapprocher de l'observation d'al-‘Umari
selon lequel «les villes [du pays de Zeyla] n'ont point
de murailles » ; Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-
absar fi mamalik al-amsar, p. 4. Il semble également

sommaire de la Corne orientale de I’Afrique, p. 236.
Nos prospections 3 ‘Amuud nous ont révélé lextréme
dégradation des sites mentionnés par Curle depuis
sa visite. Mais nous avons cependant pu repérer, sans
certitude, ce qui pourrait étre les restes d'un mur
d’enceinte de la ville.

110. Curle, « The Ruined Towns of Somaliland ».
111. Nos prospections au Somaliland (avril 2001).
112, Curle, « The Ruined Towns of Somaliland ».
113. Basset, « Les inscriptions de lile de Dahlak »,

p- 19.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

360 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

I'épigraphie funéraire arabe qui, comme on I'a vu, atteste la présence A cet endroit d'une
communauté fixe de colons arabes dés le début du x¢ siécle. A la fin du x® siécle, nous savons
que cette communauté paye un important tribut d’'esclaves et d'ambre au souverain du Yémen,
ce qui, en ce qui concerne les esclaves, est sans doute un indice fiable de la nature des échanges
commerciaux avec le continent ", Cest vraisemblablement la position stratégique quoccupe
la population musulmane de I'ile qui lui confére progressivement la puissance économique et
politique lui permettant de gagner son indépendance, du x11¢ au x111° siécle, face aux souve-
rains de la péninsule arabique. Il est méme possible, selon une hypothése de René Basset, que
dans le contexte de l'expansion chrétienne du début du x1ve siécle, le sultanat de Dahlak soit
passé dans l'orbite du royaume chrétien, Aba-1-Fidi' indiquant, dans son ouvrage de 1321-1322,
que le souverain de Dahlak est alors un « Abyssinien musulman™» (mais il est vrai que cette
expression n'est pas discriminante, l'ethnonyme « Abyssinien », trés flottant chez les auteurs
arabes, ne désignant pas nécessairement un sujet du royaume chrétien).

Il n'empéche que, a I'époque d’al-“Umari, vers le milieu du x1ve siécle, les iles Dahlak, ou

®, constituent toujours (ou A nouveau)

peut-étre plus directement le port voisin de Massawa ™
le principal point d'entrée des marchands en Ethiopie. C'est du moins ce qu'il est possible
d'inférer A partir d’al-“Umari, qui écrit que «le chemin, qui de Misr [I'Egypte] conduit dans
ce pays [le « pays de Zeyla», qui comprend tous les royaumes musulmans d’Abyssinie], est
une branche du grand chemin qui va vers Amhara [=le cceur du royaume chrétien] et vers les
autres pays abyssins ». Et d’ajouter que « ce pays est voisin de Nas'i [Massawa "], de Sawakin
et de Dahlak™®», Le nom d’Amhara (nom d’une région et auto-ethnonyme des populations
du haut plateau central) désignant le royaume chrétien d’Ethiopie, il est clair que, pour I'his-
torien égyptien, la route maritime rejoignant le « pays de Zeyla» n'est quune dérivation de
la route principale qui méne d’Egypte au royaume chrétien par la mer Rouge et les ports de
la cote érythréenne. Faut-il pour autant en conclure que cette « branche » dérivée est animée
d’un trafic moins important que le « grand chemin », ou bien simplement qu'elle est une voie
commerciale plus récente (et possiblement plus importante) qui est venue se greffer sur un
itinéraire depuis longtemps attesté ? Faute de conclure sur ce point, il nous faut admettre tout
de méme que la voie marchande entrant en Abyssinie par le port de Massawa disposait encore,

114. Ibid., d’aprés Ibn Hawqal et Ibn Sa‘id; Conti
Rossini, Storia d’Etiopia, p. 296, d’aprés 'historien
‘Omara. Cette derniére source parle d'un tribut (an-
nuel ?) de mille esclaves.

115, Basset, « Les inscriptions de l'ille de Dahlak »,
p- 25.

116, Ilsemble, bien que les sources soient peu nom-
breuses, que les iles Dahlak aient progressivement
perdu, 4 partir de cette date, leur influence au profit
de Massawa. Au xvi° siécle en tout cas, l'archipel
est repassé sous domination du souverain d’Aden,

et est surtout connu pour le revenu que rapportait a
ce dernier la péche des perles. Il nest plus guére fait
mention d'un commerce direct avec la terre ferme.
Voir 4 ce propos Basset, « Les inscriptions de l'ile de
Dahlak », p. 27.

117. Selonlidentification d’Ibn Fadl Allah al-‘Umari
(Masalik al-absar, p. 19, note 2) rappelée dans René
Basset.

118. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar fi
mamadlik al-amsar, p.19-20.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 361

a I'époque d’al-“Umari (ou, disons, a I'époque de sa source d'information), d’'une vitalité qui
pouvait encore la faire passer aux yeux des observateurs comme la voie de pénétration normale
dans le pays.

Mais quelle route intérieure (segment terrestre du « grand chemin » évoqué par al-Umari)
fréquentaient donc les marchands musulmans, depuis plusieurs siécles, pour savancer en
direction du royaume chrétien ? Ici, la situation des stéles de 'dndirta peut fournir quelque
éclairage. Il serait tentant, 3 premiére vue, d’aflirmer que ces stéles témoignent de la présence
d’un établissement musulman situé en bout de course d'une piste traversant la dépression des
Danakil. Cette hypothése conforterait I'opinion la plus commune en la matiére, qui voit 'ap-
parition de communautés musulmanes sur les plateaux comme la résultante de l'islamisation
des plaines cotieres (cotes des Danakil et des Somalis) consécutivement au commerce des
esclaves™, Le fait que l'empereur Iyasu ait supprimé, en 1688, le poste de douane musulman
de Woger Hariba, impliqué dans le commerce du sel*° (traditionnellement contrdlé par les
nomades de la région), plaide encore en ce sens. Mais l'existence d'un axe reliant  travers le
désert 'dndirta 4 un quelconque port méridional de la mer Rouge, qui n'est pas attestée, a
notre connaissance, dans les sources médiévales, n'est probablement quun phénomeéne tardif.
Dans le contexte des x1¢ et x11° siécles, en tout cas, les musulmans de l'escarpement du haut
plateau central, peut-étre en partie autochtones (comme on I'a vu dans le cas de 'Hndirta), ont
fort bien pu s'instituer comme relais entre le port de Massawa et un royaume chrétien privé de
tout accés a la mer Rouge. Il est 4 noter, pour conforter cette hypothése, que les villes ruinées
du nord-est du Choa forment grossiérement un chapelet nord-sud parallele a I'escarpement,
et qui pouvait, A travers le Willo, se raccorder 4 la route Massawa-dndirta.

Le x1ve siécle offre un tout autre contexte : ayant reconquis un accés plus ou moins direct
4 Massawa, le royaume chrétien peut désormais se passer, sur la route nord, du relais musul-
man; en outre, le cceur politique du royaume chrétien ayant, depuis le x111° siécle, glissé vers
une position beaucoup plus méridionale (dans le Choa), il se trouve désormais connecté aux
voies marchandes menant au golfe d’Aden, certes tenues par des musulmans mais permettant
de diversifier les routes d'acces. Clest donc sans doute vers cette époque que les communautés
musulmanes du nord auraient connu un déclin relatif.

La probable localisation du sultanat du Choa dans le nord-est de la province actuelle du
méme nom, 3 une époque trés haute (x1°-x111° siécles) n'est pas sans poser également un pro-
bléme. I serait |4 aussi tentant, & premiére vue, de mettre en rapport l'existence de cet Etat
musulman avec quelque port musulman de la cote méridionale de la mer Rouge, voire du
golfe d’Aden. Un axe «naturel », celui que forme le fleuve Awas, aurait pu en effet guider les
marchands, A travers le désert afar, depuis les contreforts des plateaux jusqu'a une portion de
cote située approximativement entre le port d’Assab et le golfe de Tadjoura. Mais nous n'en
avons pas de mention dans les textes. Quelque autre route plus directe aurait-elle pu conduire

119. Voir par exemple, EI2 II1, p. 3-11 (article « Ha-  120. Schneider, « Stéles funéraires arabes de Quiha »,
bash »), spécialement p. 3 (E. Ullendorff). p.107.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

362 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

jusqu'a Zeyla? A nouveau, il faut prendre garde de ne pas augmenter la profondeur chrono-
logique de faits plus tardivement attestés. D'aprés de maigres indices documentaires, Zeyla
ne semble étre, au début du x° siécle, quun petit port seulement connu des auteurs arabes

21 Quelques décennies plus tard, cest « un
q

pour fournir de 'ambre et des carapaces de tortue
port d'embarquement pour le Hejaz et le Yémen », qui exporte de l'encens, des peaux ainsi
que des cuirs qui seront tannés au Yémen: signes d'un commerce organisé avec l'autre rive
du golfe, peut-étre tenu par quelques marchands musulmans, puisque les habitants sont dits
«amicaux avec l'islam™*», Al-Idrisi, vers le milieu du x11° siécle, indique que les marchands
de Zeyla fréquentent également d'autres points de la cote de la mer Rouge ™. Vers la méme
époque, un autre auteur signale que les Zeyla' (ethnonyme) sont musulmans et qu'ils sont
«les plus civilisés de tous les Noirs#», Mais il faut attendre le x111° siécle pour que Zeyla
soit décrite comme une cité vraiment florissante 5. Un essor qui est sans doute a corréler
avec les premiéres mentions de ses liens commerciaux avec I'intérieur. Ce qui est certain, cest
quau milieu du x1ve siécle, Zeyla était la « capitale » du royaume de I'Ifat, auquel al-“Umari

26 sur la foi d’informateurs venus en ambassade de la ville

consacre de nombreuses pages
portuaire jusquau Caire au milieu des années 1330. Nous savons, par la chronique de Harar
(en arabe) mentionnée plus haut, que le royaume de I'Tfat avait fait du Choa musulman, en 1285,
sa province occidentale. Nous savons également, grice 4 la chronique du roi chrétien ‘Amdi
Sayon, que le royaume chrétien et le royaume de I'Ifat étaient en guerre depuis le début du
x1ve siecle, et que Sabraddin, souverain de I'Ifat et chef d'une coalition musulmane, fut défait
en 1332. Clest alors son frere qui fut adoubé par le roi chrétien, toute la coalition se trouvant
par l1a-méme sous l'autorité au moins nominale de ce dernier™’. A cette date, la connexion
caravaniére entre le haut plateau central chrétien et le golfe d’Aden, dont l'existence ressort
clairement de I'importance politique de Zeyla et de la mention d'un important trafic d’esclaves
avec les régions de l'intérieur, seffectue, selon nous, en suivant l'axe que forme le massif du
Cerer. A en juger par les sources, malheureusement lacunaires, relatives 3 Zeyla, cette voie
orientale a dii pleinement entrer en fonction vers le x111® siécle.

Si nous suivons ces hypothéses fondées sur la géographie des restes archéologiques mu-
sulmans d'Ethiopie, nous sommes donc conduits a envisager l'existence de deux voies de
pénétration de I'islam dans la Corne, qui ont été en méme deux axes commerciaux et ont
contribué A former deux aires de fortes présences musulmanes (voir carte 3). La premiére voie
(septentrionale), reliant Massawa au Choa oriental le long de l'escarpement du haut plateau

121. Al-Sayrafi (vers 916), dans Vantini, Oriental
Sources Concerning Nubia, p. 94.

122, Al-Istabri(ca. 932-950), dans Vantini, Oriental
Sources Concerning Nubia, p. 113.

123, Al-Idrisi (avant 1170), dans Vantini, Oriental
Sources Concerning Nubia, p. 278.

124. Abi Hamid al-Andalusi (avant 1169), dans
Vantini, Oriental Sources Concerning Nubia, p. 289.
125. Al-Harrani (ca. 1295), dans Vantini, Oriental

Sources Concerning Nubia, p. 448.La « terre de Zeyla »
décrite par l'auteur (p. 449) semble se rapporter 4
une mince frange cotiére le long de la mer Rouge, ol
Zeyla contrdle peut-étre quelques aiguades. Mais la
mention d’Aydhab comme appartenant i cette « terre
de Zeyla » est sans doute une erreur.

126. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar,
p: 5-14.

127. Marrassini, Lo scettro e la croce, passim.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 363

central de I'Ethiopie, a pu se mettre en place 2 date haute 4 partir de I'établissement musulman
des Dahlak; il connecte 4 la cote de la mer Rouge la communauté musulmane de 'dndirta,
des le x1° siécle, date prudente, et peut-étre déja le royaume musulman du Choa. A partir du
x11° siécle au plus tot, un autre axe commence a se mettre en place: l'axe oriental passant par
le haut plateau du Cercer. Celui-ci est en tout cas pleinement actif dans la seconde moitié
du xr11¢ siécle, période du rayonnement de Zeyla et de la prise de contréle du Choa musul-
man par |'Ifat, et reste dominant jusquau xvr1e siecle. Le basculement survenu au x11re siécle
témoigne de la situation de concurrence dans laquelle se sont trouvés ces axes commerciaux.
Les chrétiens des hautes terres centrales tenant les « ressources » et les musulmans tenant les
«routes », cette situation a pu engendrer une symbiose entre pouvoirs concurrents, tout en
créant du coté chrétien une incitation i contrdler les routes d'accés i la mer, du c6té musulman
le désir de rechercher un accés direct au haut-plateau 8, La mise en place de la voie du Ceréer
débouchant sur les lacs de la vallée du Rift a pu permettre un tel accés a des zones alors non
contrdlées par le pouvoir chrétien, tandis que la conquéte des provinces nord de I'Ethiopie par
le royaume chrétien a partir du x1v® siécle a pu permettre de revivifier une route septentrionale.
Dans un tel schéma historique, les guerres opposant pouvoirs chrétiens et musulmans aux
XIV® et xv® siécles peuvent se lire, pour une large part, comme un phénomeéne motivé par la
volonté d’'accéder aux ressources ou aux routes controdlées par l'adversaire ou d'empécher leur
prise de controle par l'adversaire, dans un contexte cependant dominé des deux cdtés (avant
les guerres saintes du xv1e siécle) par un certain pragmatisme économique; les indices sont
en effet nombreux qui témoignent de la vitalité des relations commerciales entre le Choa
chrétien et Zeyla.

Le basculement, au x111° siécle, du principal axe commercial éthiopien de sa position sep-
tentrionale A sa position orientale, a abouti 4 un déplacement du débouché cotier de Massawa
(en mer Rouge) A Zeyla (dans le golfe d’Aden); mais il n'a pas nécessairement eu d'impact
sur les points de rupture de charge situés en bout de route a I'intérieur du pays, a l'interface
avec le royaume chrétien. S'il faut accorder crédit aux informations orales faisant état de la
migration vers le Cer¢er de communautés citadines argobba de I'Tfat occidental 9, cest sans
doute 2 une période beaucoup plus tardive, postérieure au xvie siécle, qu'il faut attribuer cet
événement. On peut ici supposer, en effet, que le Choa oriental, terminaison sud de I'ancienne
route septentrionale, a pu continuer apres le x111¢siécle A ceuvrer comme terminaison occi-
dentale de la route du Cer¢er. Mais seule ici la fouille des sites musulmans de la région pourra
confirmer ou infirmer ce point.

Cette évolution historique, on le voit, ne fait aucune place aux voies caravaniéres connues
pour le x1x°© si¢cle (débouchant d'abord 2 Ankobir puis & Hntotto), et sur lesquelles on sest
longtemps appuyé pour reconstruire la situation commerciale et politique antérieure 3°. Force

128, Cetteidéeaétédéveloppée dans Fauvelle-Aymar  dispose de nombreux témoignages; voir par exemple

et Hirsch, « Glissement des voies commerciales ». d’Abbadie, Géographie de I'Ethiopie, p. 314-319 (itiné-
129. Stitz, « The Western Argobba of Yifat», raire Ankobir-Raheita détaillé point d'eau par point
p.192. deau) ; Chailley, Notes sur les ‘Afar, p. 123 (itinéraire

130. Sur ces itinéraires des x1x® et xx°©siécles, on  Tadjura-Baté].

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

364 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

est d'admettre que les données archéologiques ne plaident pas en faveur d'une trés grande
ancienneté des voies empruntant les pistes de la plaine afar, ce qui devrait étre une invitation
a ne pas leur préter d'existence au Moyen Age BI, Cette question de la mise en place des routes
du désert, corrélative de celle de l'essor des Afars comme acteurs politiques et économiques
de la région, sans doute postérieur au xvi1° siécle, excéde cependant le cadre de cet article.

L itinéraire oriental et les royaumes musulmans du Moyen Age

A ce stade de nos réflexions, on peut se demander si la route empruntant I'arc sud du Rift
(le long du massif du Cercf:er), a la fois axe commercial et voie de pénétration de l'islam, ne
serait pas l'artére centrale de la zone ot fleurissent, & partir du x111° siecle, plusieurs royaumes
musulmans connus par les sources écrites mais objets de débats chez les spécialistes quant a
leur localisation géographique. Ces Etats auraient eu, pour raison d’étre, non seulement de
protéger les voies commerciales mais aussi de contréler des populations locales progressive-
ment acquises a I'islam. Il parait clair, en tout cas, que le royaume de I'Ifat fonde sa puissance,
au x1ve siécle, sur le controle des routes reliant Zeyla et les régions situées 4 I'ouest de I'’Awas.
Ces routes, pratiquées semble-t-il sans le recours au chameau, alors inexistant dans la région,

nous dit al-“Umari, traversaient en outre des pays enti¢rement cultivés’*

, données qui sac-
cordent mal, on le concédera, avec I'hypothése d'une voie par le désert. Nous avancons donc,
a titre d’hypothese de travail considérablement plus économique et efficace que celle d'une
route caravaniére afar, que les sept « royaumes musulmans» décrits par al-“Umari devaient
former un chapelet de puissances politiques situé le long de 1'axe du Cerger et reliant, 4 l'ouest,
tant les lacs nord de la vallée du Rift, que le Choa musulman. Le royaume de I'Ifat (‘Awfat),
premier de ces royaumes dans I'énumération d’al-“Umari et puissance politique contrdlant
le débouché de Zeyla, & l'extréme est de la chaine, a pu exercer, en continu ou par épisode,
une suzeraineté plus ou moins étroite sur les autres formations politiques musulmanes de
la région, expliquant la polysémie du nom d’Ifat et son apparition en plusieurs points de la

carte. Mais ici, seules la relecture du texte d’al-‘Umari et I'étude de quelques itinéraires qui

131. Un argument précieux nous est donné ici par

d’Abbadie, Géographie de I’Ethiopie, p. 19, qui évoque

précisément cette route provisoirement remise en
circulation: «Je suis allé au Caire [en partant du
haut plateau central] la premiére fois par Alyu Amba
(Aleyyu Amba], Harar, Sahil, Moka et la mer Rouge.

un événement survenu dans les années 1840 : « Der-
niérement les gens [= les marchands] de Harar ont

Anlsl 42 (2008), p. 339-375

querellé, en caravane, avec les ‘Afar. Il sensuit qu'ils ne
viendront plus en Yfat [Ifat] par la route d'ici [Harar,
via la plaine afar] au Xiwa [Choa]. Ils ont leur ancien
chemin & travers la tribu Oromo des Arusi» ; Cest nous
qui soulignons. Ce témoignage indique qu’a cette
date l'ancien chemin (par le Cercer et 'Arsi) avait
été abandonné suffisamment récemment pour quele
souvenir en reste vivace. Quelques années plus tard,
le méme d’Abbadie recueille le témoignage d'un chré-
tien d’Ethiopie sétant rendu au Caire en empruntant

Nous mimes 26 jours d’Alyu Amba a Harar [...].La
téte etla queue de la caravane se composaient de gens
armés seulement, tous les bagages étant au centre.
Les Oromo rendentfort dangereuse cette route qui est
presque tout entiére en qualla [en zone de plateau d’al-
titude inférieure, ne dépassant pas 1 800 métres]»;
clest nous qui soulignons ; d’Abbadie, Géographie de
UEthiopie, p. 235-236.

132. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar fi
mamadlik al-amsar.

Frangois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 365

nous sont parvenus, tel celui transmis par un moine éthiopien a I'érudit vénitien Zorzi en
1523 faisant état des étapes entre Zeyla et la « grande cité marchande » (gran cita mercantesca)
de Gendevelu, puis Dibri Borhan '3, pourront permettre d’aller plus loin dans la localisation
précise et la connaissance des sociétés musulmanes de la région.

Problémes : économies, langues, cultures

S'il faut retenir, comme le suggérent la géographie des sites musulmans et le croisement
des données archéologiques et des sources écrites, |'hypothése de deux voies de pénétration
de I'islam en Ethiopie, dont I'une serait la route du Cercer correspondant au chapelet de
royaumes décrits par al-‘Umari, cela nous conduit 4 repenser en profondeur certains aspects
du peuplement de I’Ethiopie, ayant trait 3 'économie, aux langues et plus généralement a la
culture des sociétés islamisées et des communautés musulmanes du Moyen Age.

Notons en premier lieu que les deux arcs de peuplement musulman dont nous avons retracé
I'existence au Moyen Age (celui de I'escarpement du haut plateau central et celui du massif du
Cercer étendu jusqu'aux lacs A I'ouest et jusquau Somaliland 4 I'est) correspondent 4 un méme
environnement topographique: les replats élevés de l'escarpement ou le plateau lui-méme,
soit un gradient altitudinal compris entre 1 300 m (dans le Choa oriental) 2 2 0oo m (dans le
Cercer). Il peut y avoir 1a 'expression d'un choix d’implantation territoriale correspondant aux
besoins de populations agricultrices et sédentaires soucieuses de profiter des cours d'eau plus
ou moins pérennes des versants de plateau surplombant la plaine afar aride. L information
livrée par al-“Umari au x1ve siécle, pour qui les pays musulmans d’Ethiopie sont entiérement
cultivés, trouve ici confirmation dans les conditions écologiques similaires qui prévalent dans
les deux régions ot I'on trouve des restes archéologiques musulmans. Ajoutons que la route
du Ceréer est effectivement terrassée de bout en bout, comme on peut en juger aujourd hui,
et que la courbe de niveau des 1300m correspond presque exactement, dans le Choa oriental,
ala zone au-dessus de laquelle se rencontrent des terrassements fossiles, ainsi queen témoigne
I'étude des cartes topographiques®+. Ce constat ne fait que rendre plus urgent I'établissement
d’une cartographie et d'une typologie de ces terrassements agricoles quappelait déja de ses
veeux John Sutton ™, La prospection, sur le terrain, révele également l'existence, A proximité
des villes ruinées du Choa, de travaux hydrauliques (aménagements de bassins collecteurs,
creusement de rigoles) *°, sans doute seuls 3 méme d’assurer a1'époque l'irrigation de zones
aujourd hui largement reconquises par les épineux.

La civilisation citadine et musulmane d'Ethiopie a-t-elle pénétré sur ces hautes terres
en apportant avec elle les paysans qui formaient indéniablement la masse de la population ?

133. Crawford, Ethiopian Itineraries, p.172-175. 135, Sutton, « The Place of Ethiopia in African
Cette source mentionne la présence de chameauxle  Agricultural History ».

long de la premiére section de l'itinéraire. 136. Prospections par les auteurs, résultats a
134. Série des cartes au 250 000°® de 'Ethiopian  paraitre.
Mapping Authority.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

366 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

L hypothese la plus économique est sans doute que ce substrat de population agricultrice
existait de longue date lorsqu'il commenca, au début du second millénaire de notre ére, 2 étre
soumis a 'influence de 'islam et & voir en son sein l'apparition d’élites urbaines (commercantes,
artisanales, musulmanes, exposées A une certaine pratique de la langue arabe) dont Harar serait
aujourd hui la seule relique vivante. Les modalités de ces mutations médiévales devront étre
étudiées par l'archéologie ; mais on peut tout de méme mettre en exergue ici quelques aspects.

Une phrase peu souvent relevée d’al-“Umari indique que «leur langue [la langue des
musulmans d'Ethiopie] est l'abyssin et l'arabe 7 ». Ala prendre au pied de la lettre, cette
mention tend 3 indiquer que la langue du pays musulman serait la méme que celle des chrétiens
du haut plateau central, ou a tout le moins une langue proche de I'amharique médiéval. Cette
hypothése conduit & poser l'existence, dés avant 'aube de l'islamisation, cest-a-dire peut-étre
dés le milieu du I¢* millénaire apr. ].-C., d'un continuum de populations relativement homogenes
sur le plan linguistique depuis le haut plateau central jusquau massif du Ceréer. A notre
connaissance, cette hypothése n'a jamais été émise, sans doute parce que les historiens préférent
expliquer la présence de langues sémitiques au sud du pays par des migrations datant de la
période post-aksumite ou médiévale A partir d'un unique foyer dans le Tigre ou dans ’Amhara
chrétien™®, Cette derniére idée est cependant difficilement défendable d’'un strict point de
vue linguistique, les langues sémitiques du sud de I'Ethiopie formant un rameau distinct
(« éthio-sémitique sud ») 4 l'intérieur du groupe sémitique d'Ethiopie («éthio-sémitique »),
rameau qui n'est apparenté 3 aucune des langues « éthio-sémitiques nord *® ». La question de
l'origine du foyer éthio-sémitique sud n'est pas en discussion ici, mais nous pouvons cependant
poser l'existence, au haut Moyen Age, d'un continuum de langues « éthio-sémitiques sud » se
déployant sans rupture depuis le sud du Goggam jusqu'a I'extrémité orientale du massif du
Cercer. Sur le haut plateau central, le gafat, 'amharique et les langues du groupe gurage sont
les représentants actuels de langues sans doute moins différenciées il y a un millénaire qu'elles
ne le sont aujourd’hui; le gafat et le groupe nord-gurage (soddo ou aymellel) présentent du reste

certaines affinités '4°

. Et, ainsi que le suggére Harold Fleming, il est permis de supposer que
la chaine dialectale gurage, qui continue de défier toute tentative de classification en raison
de I'absence de frontiéres linguistiques, pourrait bien constituer le segment central d'un vieux
continuum « sud-éthiopique » sans césure'#'. Sur le massif du Cercer, le harari est 'unique lan-

gue « éthio-sémitique sud » survivante dans la zone'#*, Mais quelques arguments peuvent étre

137. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar, = Demeke, « The Ethio-Semitic Languages», qui

p. 7 offre par ailleurs un survol de la littérature sur cette
138. Parexemple Taddesse Tamrat, Church and State  question.

in Ethiopia, p. 41. 140. Leslau, «Is There a Proto-Gurage ? ».

139. A lexception d’Ullendorf, 'accord des linguistes 141. Fleming, «Ethiopic Language History »,
esta peu prés unanime sur ce point; voir inter alia Co-  p. 359.

hen, Etudes d’éthiopien méridional; Leslau, « Sketches 142, Sur le harari, voir en particulier Leslau, « An
in Ethiopic Classification » ; Leslau, « Classification ~ Analysis of the Harari Vocabulary »; Etymological
of the Semitic Languages of Ethiopia»; Hetzron et  Dictionary of Harari.

Bender, « The Ethio-Semitic Languages »; Girma

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 367

avancés en faveur de l'existence de langues « éthio-sémitiques sud » aujourd’hui disparues entre
l'espace amharophone et I'isolat harari, cest-a-dire précisément le long de 'arc que forment
les restes archéologiques musulmans du Choa oriental 4 Harar. Les données linguistiques sur
la langue argobba'# plaident en faveur d'une zone d'extension de cette langue anciennement
plus vaste quaujourd’hui, occupant la frange orientale du plateau central et l'escarpement.
Aujourd’hui 4 I'état résiduel, 'argobba est encore patlé par quelques milliers de musulmans
de la région'#*, Les données, certes sujettes a caution, de la glottochronologie, font état d'une
différenciation entre l'argobba et 'amharique voisin (parlée par les chrétiens des hauts pla-
teaux) survenue il y a environ un millénaire’#, La divergence entre ces deux langues proches
aurait pu seffectuer in sity, a partir d'un fonds commun, a la faveur de la cristallisation de
deux entités politiques voisines, l'une chrétienne et l'autre musulmane.

Plus au sud, le zway, ensemble de dialectes parlés dans les iles du lac Zway, apparait comme
I'un des membres du sous-groupe est-gurage, mais certains linguistes en font une langue a
part formant un groupe classificatoire avec l'est-gurage et le harari'#®, Le harari et les langues
du groupe est-gurage présentent du reste des emprunts communs a l'arabe, non partagés par
les autres langues « éthio-sémitiques’#” ». Le zway, qui occupe une position remarquable en
ce qu'il est parlé dans la région ol subsistent les restes archéologiques musulmans 4 la fois les
plus méridionaux et les plus occidentaux, présente des traits, en particulier phonologiques
(I'absence de gémination du verbe) qui le rapprochent du harari*#®, Un document italien
du xve siécle, enfin, nous livre un témoignage sur une langue «indienne » parlée 4 4 jours
apres le Choa (probablement en direction de l'est ou du sud-est), donc sans doute au sud ou
a l'est de 'Awas; cette langue, dont a survécu un court lexique, présente également quelques
ressemblances avec 'amharique . Des enquétes plus poussées, notamment dans la topony-
mie, pourront éventuellement confirmer l'assertion citée plus haut d’al-“Umari. Il faudrait
alors admettre que les grands phénomeénes migratoires post-xvie siecle, puis 'amharisation
consécutive A l'extension du royaume du Choa entre le xv11® et le xx° siécle, ont pu remodeler
en profondeur la carte linguistique de I'Ethiopie.

De nombreux autres aspects du récit d'al-‘Umari plaident également en faveur d'un continuum
culturel entre les royaumes musulmans et I’Ethiopie chrétienne. Notons simplement ici, a titre
d’illustration, un fait qui n'a pas été relevé ou compris : al-‘Umari nous dit: « Le roi [du royaume
musulman de I'Ifat], chez eux, est appelé Qit. Il porte un bandeau de soie qui fait le tour de
sa téte; le milieu en reste découvert. Les émirs et les soldats sentourent la téte d'un bandeau
de coton, de la méme maniére; le roi seul porte un bandeau de soie®°. » Quoique les éditeurs

143. Sur l'argobba, voir en particulier Leslau, «A
Preliminary Description of Argobba »; id., Ethiopic
Documents — Argobba.

144. Observations personnelles des auteurs.

145. Alexander Militarev, communication person-
nelle, o1/11/2000.

146. Girma « The

Demeke, Ethio-Semitic

Languages ».

147. Leslau, « The Arabic Loanwords in Gurage ».
148. Leslau, « Sketches in Ethiopic Classification »,
p- 98. )

149. Cohen, Etudes d’éthiopien méridional, p. 369-
375.

150. Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masalik al-absar,

p- 6.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

368 ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

du texte aient noté la proximité des attributs de la royauté en pays musulman médiéval et en
Ethiopie chrétienne moderne, ils n'ont pas relevé que le terme gdt n'est sans doute autre que
I'équivalent du terme hati attesté en milieu chrétien dés le Moyen Age. De la méme fagon, les
pratiques vestimentaires ou alimentaires notées par al-“Umariillustrent une grande proximité
culturelle entre I'aire musulmane médiévale et l'aire chrétienne.

Un autre élément de continuité culturelle nous vient peut-étre de 'archéologie : tant dans
le Ceréer que dans le Minz, dans le nord du Choa, existent de trés nombreux tumulus s,
Quoique peu étudiés, ces monuments mégalithiques peuvent étre attribués, sur la foi d'un
petit nombre de datations,  la période allant du virre siécle au x11° siécle. Ils présentent en
outre, tant sur le plan de leur morphologie extérieure que sur celui du mobilier céramique
et des parures, une évidente homogénéité. Il n'est pas trop risqué, a ce stade, d'avancer I'idée
que cet «étage A tumulus » correspond 2 la strate culturelle immédiatement antérieure aux
processus de christianisation et d'islamisation, et qui aurait été pénétrée par ces dynamiques
religieuses. Force est dadmettre, au vu de la mobilisation de main-d'ceuvre qu’a dii nécessiter
la construction de certains de ces monuments et de la richesse des parures accompagnant
les défunts (témoignant déja de contacts commerciaux avec la mer Rouge), quun processus
de renforcement des élites et de concentration du pouvoir est A 'ceuvre antérieurement aux
premiéres manifestations d'appartenance a l'islam ou au christianisme. Quel rdle ont joué
ces élites dans l'islamisation et la christianisation de ces zones respectives, dans la mise en
place en place de véritables routes commerciales ? Quels facteurs ont favorisé 1'émergence
d’une culture urbaine dans la partie musulmane de ces routes? Ces questions ne pourront
étre résolues quavec I'apport de 'archéologie, la relecture des sources écrites externes (arabes)
et une meilleure prise en compte des sources locales en arabe, disponibles’* mais qui n'ont
suscité que peu de lectures critiques.

Références bibliographiques

Instruments de travail

Encyclopaedia Aethiopica, Siegbert Uhlig (éd.), Répertoire chronologique d'épigraphie arabe, Ifao,
Harrassowitz, Wiesbaden, 2003-2007. Le Caire.

Encyclopédie de I'Islam, nouvelle édition, Brill, Leiden,
Maisonneuve et Larose, Paris, 1960.

151. Joussaume, Le mégalithisme en Ethiopie; Fau-  152. En particulier: Cerulli, « Documenti arabi per

velle-Aymar et al., « Les monuments mégalithiques  la storia dell'Etiopia»; « Il sultanato delle Scioa»;

du Minz (nord-Shoa) ». « L' Etiopia medievale » ; Wagner, « Genealogien aus
Harar »; Legende und Geschichte.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH

Sources

(Ibn Hawqal], Ibn Haugqal. Configuration de la terre,
Kitab Surat al-ard, ].H. Kramers et G. Wiet
(éd.), Maisonneuve et Larose, Beyrouth, Paris,
1964-1965.

Cerulli, Enrico, « Il sultanato delle Scioa nel secolo
XIII secondo un nuovo documento storico »,
Rassegna di Studi Etiopici, I, 1941, p. 5-42.

—, « Documenti arabi per la storia dell'Etiopia »,
Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, IV,
1931, p. 39-99.

Cuogq, Joseph, Recueil des sources arabes concernant
IAfrique occidentale du viir® au xvie siécle (Bilad
al-Sadan), Cnrs, Paris, 1975.

Guébré Selassié, Chronique du régne de Ménélik 11,
Maisonneuve fréres, Paris, 1930-1932, 2 vol.

Huntingford, G.W.B., Magrizi: The Book of the True
Knowledge of the History of the Muslims Kings in
Abyssinia, multigr., 1955.

Etudes

Abbink, Jon, « An Historical-Anthropological
Approach to Islam in Ethiopia: Issues of
Identity and Politics », Journal of African
Cultural Studies, 11/2, 1998, p. 109-124.

Aklilu Asfaw, « A Short History of the Argobba»,
Annales d’Ethiopie, XV1, 2000, p. 173-183.

Anfray, Francis, « Notes archéologiques », Annales
d’Ethiopie, VIIL, 1970, p. 31-56.

Azais, Révérend-pére et Chambard, Roger, Cing années
de recherches archéologiques en Ethiopie, Paul
Geuthner, Paris, 1931.

Basset, René, « Les inscriptions de l'ile de Dahlak », JA,
1893, p. 77-111.

Braukimper, Ulrich, « Vestiges médiévaux et renouveau
musulman sur les hauts-plateaux éthiopiens »,
dans Frangois Constantin (éd.), Les voies de
lislam en Afrique orientale, Karthala, Paris, 1987,
p- 19-33.

Braukimper, Ulrich, Islamic History and Culture in
Southern Ethiopia, Lit Verlag, Hambourg, 2002.

Brenner, L., Muslim Identity and Social Change in
Sub-Sabaran Africa, Indiana University Press,
Bloomington, 1994.

Cerulli, Enrico, L'islam di ieri a oggi, Istituto per
I'Oriente, Rome, 1971.

—, « L Etiopia medievale in alcuni brani di scrittori
arabi», Rassegna di Studi Etiopici 111/3, 1943,

Ibn Fadl Allah al-‘Umari, Masdlik al-absar fi
mamalik al-amsar (I. LAfrique moins
Z’Egypte), traduction de Maurice Gaudefroy-
Demombynes, Paul Geuthner, Paris, 1927.

Idrisi, La premiére géographie de I'Occident, traduction
du chevalier Jaubert revue par Annliese Nef,
Flammarion, Paris, 1999.

Marrassini, Paolo (éd. et trad.), Lo scettro e la croce. La
campagna di Amda Seyon I contro I'lfat (1332),
Istituto Universitario Orientale, Naples, 1993.

Rinck, ET., Macrizi Historia Regum Islamiticorum in
Abyssinia, Leyde, 1720.

Rosenthal, Franz, « A Fourteenth-Century Report
on Ethiopia», Ethiopian Studies Dedicated to
Wolf Leslau, O. Harrassowitz, Wiesbaden, 1983,
p. 495-506.

Vantini, Giovanni, Oriental Sources Concerning Nubia,
Heidelberg et Varsovie, multigr., 1975.

p- 272-294 [repris dans Enrico Cerulli, Lislam
di ieri a oggi, op. cit. p. 257-280].

—, Studi etiopici. I. La lingua e la storia di Harar,
Istituto per I'Oriente, Rome, 1936.

Chailley, Marcel, Notes sur les Afar de la région de
Tadjoura, Académie des sciences doutre-mer,
Paris, 1980.

Chernet Tilahun, « Traces of Islamic Material Culture
in North-Eastern Shoa », Proceedings of the First
National Conference of Ethiopian Studies, Addis
Abeba, 1990, p. 303-320.

Chittick, Neville, « An Archaeological Reconnaissance
in the Horn: the British-Somali Expedition,
1975 », Azania X1, 1976, p. 117-133.

Cohen, Marcel, Etudes déthiopien méridional, Paul
Geuthner, Paris, 1931.

Conti Rossini, Catlo, Catalogo dei nomi propri di luogo
dell’Etiopia, contenuti lei testi gi'iz ed ambarina
finora pubblicati, tipografia del R. Istituto
sordo-muti, Genova, 1894.

—, « Necropoli musulmane ed antica chiesa cristiana
presso Uogri Hariba nell'Enderta », Rivista
degli Studi Orientali XV1II, 1938, p. 339-408.
—, Storia d’Etiopia, A. Lucini, Milan, 1928.

Crawford, O.G.S. (ed.), Ethiopian Itineraries, ca
1400-1524, Hakluyt Society, Cambridge, 1958,
p. 172-175.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375 Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

369


http://www.tcpdf.org

370

Anlsl 42 (2008), p. 339-375

ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

Cuogq, Joseph, L'islam en Ethiopie des origines au
xvre siecle, Nouvelles éditions latines,
Paris, 1981.

Curle, A.T., « The Ruined Towns of Somaliland »,
Antiquity. A Quarterly Review of Archaeology XI,
1937, p. 315-327. )

D’Abbadie, Antoine, Géographie de 'Ethiopie: Ce que
jai entendu, faisant suite & ce que jai vu, Gustave
Mesnil, Paris, 1890.

Dombrowski, Amadeus, « The Growth and
Consolidation of Muslim Power in the Horn of
Africa: Some Observations », Archiv Orientdli,
51/1, 1983, p. 55-67.

Doresse, Jean, Histoire sommaire de la Corne orientale de
IAfrique, Paul Geuthner, Paris, 1971.

El-Chennafi Mohammed, « Mention nouvelle d'une
‘reine éthiopienne’ au 1ve siécle de I'Hégire/
x¢ siecle apr. J.-C.», Annales d’Etkiopie X, 1976,
p. 119-121.

Fauvelle-Aymar, Francois-Xavier et Hirsch, Bertrand,
« Glissement des voies commerciales et
adaptation territoriale des royaumes chrétiens
et musulmans d'Ethiopie (vie-xve sitcles) »,
Travaux de I'Institut de géographie de Reims
107-108, 2001, p. 95-110.

Fauvelle-Aymar, Francois-Xavier, Hirsch, Bertrand,
Bruxelles, Laurent, Chalachew Mesfin,
Chekroun, Amélie, Deresse Ayenatchew,

« Reconnaissance de trois villes musulmanes
de I'époque médiévale dans I'Ifat », Annales
d’Etkiopie, XXII, 2006, p. 133-175.

Fauvelle-Aymar, Francois-Xavier, Derese Ayenachew,
Hirsch, Bertrand et Bernard, Régis, « Les
monuments mégalithiques du Minz
(nord-Shoa) : un inventaire provisoire »,
Annales d’Etbiopie, XXIII, 2007-2008,

p- 329-398.

Ferry, Robert, « Quelques hypothéses sur les origines
des conquétes musulmanes en Abyssinie au
xv1® siecle », Cahiers d'études africaines, 11, 1961,
p. 24-36.

Fleischer, H.L., « Arabische Inschriften », Zeitschrift der
Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, 1859,
p. 268-272.

Fleming, Harold C., « Ethiopic Language History:
Testing Linguistic Hypotheses in an
Archaeological and Documentary Context »,
Ethnobistory 15/ 4, 1968, p. 353-388.

Girma Demeke, « The Ethio-Semitic Languages
(Re-Examining the Classification) », Journal of
Ethiopian Studies, XXXIV/2, 2001, p. §7-93.

Godet, Eric, « Tableaux chronologiques relatifs 4 la
fin de la période axoumite et 4 la période des
Zagwé », Proceedings of the Ninth International
Conference of Ethiopian Studies, vol. 6, Nauka
Publishers, Moscou, 1988, p. 22-57.

Gori, Alessandro, Studi sulla letteratura agiografica
islamica somala in lingua araba, Quaderni di
semistica 24, université de Florence, Florence,
2003.

—, Contatti culturali nell Oceano Indiano e nel Mar Rosso

e processi di islamizzazione in Etiopia e Somalia,
Libreria editrice Cafoscarina, Venise, 2006.

Guérinot, A, « Lislam et 'Abyssinie », Revue du monde
musulman, XXXIV, 1917-1918, p. 1-66.

Hetzron, Robert et Bender, Marvin, « The Ethio-
Semitic Languages », dans Marvin Bender,
J.D. Bowen, R.L. Cooper et C.A. Ferguson
(éd.), Language in Ethiopia, Oxford University
Press, Londres, 1976, p. 23-33.

Hirsch, Bertrand et Fauvelle-Aymar, Francois-Xavier,
« L Ethiopie médiévale. Etat des lieux et
nouveaux éclairages », Cabiers détudes
africaines 166, XLII-2, 2002, p. 315-335.

Hirsch, Bertrand, « New Elements for Some
Reflections on Medieval Ethiopia. Research in
Progress in Minz and Yefat », communication
faite lors de la 14th International Conference
on Ethiopian Studies (Addis Abeba, octobre
2000).

Huntingford, G.W.B., « Arabic Inscriptions in
Southern Ethiopia », Antiquity. A Quarterly
Review of Archaeology XXIX, 1955, p. 230-233.

Huntingford, G.W.B., « Lost Provinces of Ethiopia»,
Proceedings of the Third International Conference
of Ethiopian Studies (Addis Abeba 1966), Addis
Abeba, 1969, p. 113-115.

—, The Historical Geography of Ethiopia, Oxford

University Press, Oxford, 1989, p. 86-92.

Hussein Ahmed, « The Historiography of Islam in
Ethiopia », Journal of Islamic Studies 3/1, 1992,
p- 15-46.

—, Islam in Nineteenth-Century Wallo, Ethiopia. Revival,

Reform and Reaction, Brill, Leiden, 2001.

Joussaume, Roger, Le mégalithisme en Etkiopie.
Monuments funéraires proto-historiques du
Harar, Muséum national d’histoire naturelle,
Paris, 1974.

Frangois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH

Joussaume, Huguette et Joussaume, Roger, « Anciennes
villes dans le Tchercher (Harrar) », Annales
d’Etkiopie IX, 1972, p. 21-44.

Kebedde Geleta, « A Survey on Argobba Sites in
Northern Shoa », Annales d’Etkiopie XVI, 2000,
p- 185-194.

Kropp, Manfred, « La Corne orientale de 'Afrique
chez les géographes arabes », Bulletin des études
africaines de 'Inalco IX/17-18, 1992, p. 161-197.

Lange, Dierk, « La région du lac Tchad d'apres la
géographie d'Ibn Sa‘id. Textes et cartes »,
Anlsl 16, 1980, p. 149-181.

Leslau, Wolf, « Classification of the Semitic Languages
of Ethiopia», Proceedings of the Third
International Conference of Ethiopian Studies
(Addis Ababa 1966), Institute of Ethiopian
Studies, Addis Abeba, 1970, vol. IL, p. 5-22.

—, «Is There a Proto-Gurage ? », Proceedings of the
International Conference on Semitic Studies,
Jerusalem, 1965, p. 152-171 [repris dans W,
Leslau, Gurage Studies, Otto Harrassowitz,
Wiesbaden, 1992, p. 226-245].

—, « The Arabic Loanwords in Gurage (Southern
Ethiopia) », Arabica 3, 1956, p. 266-284 [repris
dans W. Leslau, Gurage Studies, Harrassowitz,
Wiesbaden, 1992, p. 298-316].

—, « A Preliminary Description of Argobba», Annales
dEthiopie 111, 1959, p. 251-273.

—, « An Analysis of the Harari Vocabulary », Annales
d’Ethiopie 111, 1959, p. 275-298.

—, Etymological Dictionary of Harari, University of
California Press, Los Angeles, 1963.

—, « Sketches in Ethiopic Classification », Atti del
convegno internazionale di studi etiopici (Roma,
2-4 aprile 1959), Accademia nazionale dei Lincei,
Rome, 1960, p. 89-107.

—, Ethiopic Documents — Argobba: Grammar and
Dictionary, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag,
1997.

Levtzion, N. et Hopkins, J.EP. (eds.), Corpus of Early
Arabic Sources for West African History, Markus
Wiener, Princeton, 2000.

Littmann, Enno, « Arabische Inschriften aus
Abessinien », Zeitschrift fiir Semitistik und
Verwandte Gebiete I11, 1924-1925, p. 236-246.

Longrigg, S.H., « Dahlak », EI? I1, p. 92-93.

Lusini, Gianfranco, « Christians and Moslems in
Eastern Tigray up to the XIV C.», Studi
Maghrebini, XXV, 1993-1997, p. 245-252.

Malmusi, Benedetto , « Lapidi della necropoli
musulmana di Dahlak », Memorie della Reale

Accademia di Modena X1 sér. 2, 1895, p.1-57;
IT sér. 3, 1898, p. 53-100.

Moraes Farias, PF. de, Arabic Medieval Inscriptions
from the Republic of Mali. Epigraphy, Chronicles
and Songhay-Tuareg History, Oxford University
Press, Oxford, 2003.

Munro-Hay, Stuart, Ethiopia and Alexandria. The
Metropolitan Episcopacy of Ethiopia, Bibliotheca
nubica et aethiopica 5, Polnischen Akademie
der Wissenschaften, Varsovie, Wiesbaden, 1997.

Muth, Franz-Christoph, article « Diwaro », dans
Encyclopaedia Aethiopica, 2, 2005, p. 109-111.

Oman, Giovanni, La necropoli islamica di Dablak Kebir,
Istituto Universitario Orientale, Naples, vol. 1
(1976), vol. 2 (1976), vol. 3 (1987).

Pansera, Costantino, « Quattro stele musulmane presso
Uogher Hariba nell' Enderta », dans Carolo
Conti Rossini (éd.), Studi etiopici, Istituto per
I'Oriente, Rome, 1945.

Poissonnier, Bertrand, Fiqi Débbis. Rapport préliminaire
de la mission de mars 2000, miméo, 2000.

Prémare, Alfred-Louis de, Les fondations de lislam.
Entre écriture et histoire, Le Seuil, Paris, 2002.

Puglisi, Giuseppe, « Alcuni vestigi dellisola di Dahlac
Chebir et la leggenda dei Furs », Proceedings of
the Third International Conference of Ethiopian
Studies (1966), Addis Abeba, 1969, vol. 1,

p. 25-33.

Ravaisse, Paul, « Steles et inscriptions arabes du
Harar », dans Révérend-pére Azais et
Roger Chambard, Cing années de recherches
archéologiques en Etkiopie, Paul Geuthner, Paris,
p- 283-309.

Robinson, David, Muslim Societies in African History,
Cambridge University Press, Cambridge, 2004.

Rossi, Ettore, « Liscrizione sepolcrale di Zain ul-Mulk
figlia di un Sultano di Dahlak (sec. XII) nel
Musei di Treviso », Rassegna di Studi Etiopici
IIL 1943, p. 46-49.

Schneider, Madeleine, « Stéles funéraires arabes de
Quiha », Annales d’Etkiopie VII, 1967, p. 107-117.

—, « Steles funéraires de la région de Harar et Dahlak
(Ethiopie) », Revue des études islamiques, 1969/2,
p- 339-343.

—, « Steles funéraires musulmanes de la province du
Choa», Annales d’Etkiopie VIII, 1970, p. 73-78.

—, « Notes au sujet de Iépitaphe du premier sultan de
Dahlak », Journal of Ethiopian Studies X1/2,
1973, p. 167-168.

—, Stéles funéraires musulmanes des Iles Dablak (mer
Rouge), Ifao, Le Caire, 1983, 2 vols.

—, « Notes au sujet de deux steles funéraires en arabe
de Baté (Harar) », Le Muséon, 118/3-4, 2005,
p. 333-354.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375 Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

371


http://www.tcpdf.org

372

Anlsl 42 (2008), p. 339-375

ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D'ETHIOPIE...

Smidt, Wolbert G.C., « Eine Arabische Inschrift aus
Kwiha, Tigray », dans Verena Béll et al., Studia
Aethiopica. In Honour of Siegbert Ublig on the
Occasion of His 65th Birthday, Harrassowitz
Verlag, Wiesbaden, 2004, p. 259-268.

Stitz, Volker, « The Western Argobba of Yifat, Central
Ethiopia », Proceedings of the First United States
Conference on Ethiopian Studies, African Studies
Center (Michigan State University), East
Lansing, 1973, p. 185-192.

Sutton, John E.G., “The Place of Ethiopia in African
Agricultural History’, Proceedings of the 11th
International Conference of Ethiopian Studies
(Bahru Zewde et al. éd.), Institute of Ethiopian
Studies, Addis Abeba, 1994, vol. I, p. 131-133.

Taddesse Tamrat, Church and State in Ethiopia,
1270-1527, Clarendon Press, Oxford, 1972.

Tedeschi, Salvatore, « Note storiche sulle isole
Dahlak », Proceedings of the Third International
Conference of Ethiopian Studies (1966), Institute

of Ethiopian Studies, Addis Abeba, 1969, vol. 1,
p. 49-74.

Frangois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Tesfaye Hailu, « History and Culture of the Argobba:

Recent Investigations », Annales d’Ethiopie XV,
2000, p. 195-206.

Traversi, Leopoldo, « Le antichiti di Uorcamba nello

Scioa», Bolletino della societa geografica italiana,
1893, p. 681-684.

Trimingham, J. Spencer, Islam in Ethiopia, Oxford
University Press, Londres, 1952.

—, Islam in East Africa, Oxford University Press,
Londpres, 1961.

Wagner, Ewald, « Genealogien aus Harar », Der Islam
51,1974, p. 97-117.
—, Legende und Geschichte. Der Fath Madinat Harar

von Yabya Nasrallah, Harrassowitz, Wiesbaden,
1978.

Wiet, Gaston, « Roitelets de Dahlak », Bulletin de

IInstitut d'Egypte, XXXIV, session 1951-1952,
Ifao, Le Caire, 1953, p. 89-95.

Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH

<12°-13%s>:
F<13F-15% s.>

Inscriptions funéraires arabes anciennes
d’Ethiopie et de la Corne
Ba Baté Tc Tchelenko Dh Dahlak Ha Harla

He Heissa La Lafto Mu Munessa Kw Kwiha
eC Est Choa sC Sud Choa

<fourchette de dates pour la zone>

Nom de la localité
Nombre de stéles connues (donnée pouvant faire défaut)
Nombre de stéles fournissant une date

Yo s ~i

Carte 1. Inscriptions funéraires arabes anciennes d’Ethiopie et de la Corne.

Anlsl 42 (2008), p. 339-375 Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch

Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

373


http://www.tcpdf.org

374 © ETABLISSEMENTS ET FORMATIONS POLITIQUES MUSULMANS D ETHIOPIE...

Villes musulmanes anciennes
d’Ethiopie et de la Corne

A Amareyti Ag Ali-Ghemb As Asbiri B Bio
Be Berbera D Derbiga De Derbi

Do Dobba/Molé Eh Eil Humo Ek Eik

Go Gozé H Hedjersa ) Djidjiga

K Khorfa-Kamoma N Nur-Abdoche

Q Qomboro Sh Sheikh T Tchenassen Z Zeyla

L
F

Carte 2. Villes musulmanes anciennes d’Ethiopie et de la Corne.

i

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Frangois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch .
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

FRANCOIS-XAVIER FAUVELLE-AYMAR, BERTRAND HIRSCH 375

W Phase 3: route du désert
_ | Assayta/Djibouti-Est Choa
| Phase 1: route septentrionale : M 16°-20¢ siecle
Dahlak-Massawa-Est Choa
2-10°-13¢ siecle

Berbera
L L,
=

Phase 2: route orientale
Zeyla/Berbera-Harar-Lacs
2-13¢2-16¢ siécle

dans la Corne et en Ethiopie

Q Villes musulmanes anciennes

|:| Inscriptions funéraires arabes

Anlsl 42 (2008), p. 339-375 Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 42 (2008), p. 339-375  Francois-Xavier Fauvelle-Aymar, Bertrand Hirsch A
Etablissements et formations politiques musulmans d’Ethiopie et de la corne de I’Afrique au Moyen Age : vers une reconstruction.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

