MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 42 (2008), p. 275-295
Mathieu Eychenne

Le bayt a I'’épogque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE

Le bayt a I'époque mamlouke

Une entité sociale a revisiter

A Ma1soN militaire (bayt pl. buyit), « institution centrale et essentielle de la société mamlike
tant sous les Ottomans que sous le sultanat’ », est, en tant qu'« unité de base du groupe
mamlik 2 », un élément fondamental de la structuration de I'élite militaire et de 'armée.

Une définition classique de la maison militaire désigne en premier lieu « les Mamlaks acquis,
formés et affranchis par un maitre (ustad) 2 qui ils restaient attachés par loyauté et, plus
officiellement, par un lien juridique de clientéle (wald’) 3 » Comme I'a montré M. Chapoutot,
l'appartenance 4 la maison militaire et le rattachement 4 un maitre permettaient  ses membres
de se reconstruire une identité+. Vendus ou capturés dés 'enfance, coupés de leurs racines et
islamisés, les Mamlouks recréaient des liens de parenté élective, une famille d’adoption, et
cultivaient, autant qu'il leur était possible, leurs différences. Introduits dans la maison — celle
du sultan ou celle d'un émir — comme esclaves militaires, ils étaient, pendant comme apres leur
formation, élevés avec les enfants du maitre (mabdim), et bénéficiaient parfois auprés de lui
d’une plus grande sollicitude que ses propres enfants. Le maitre était leur pére de substitution
(aprés le marchand qui les avait achetés), il les mariait souvent avec ses propres filles sinon avec
ses esclaves femmes de méme origine. Ils recréaient ainsi dans la maison un microcosme, en-
tierement dévoué 2 la cause du maitre de maison®. Les liens de camaraderie (husdasiyya) tissés
avec ceux qui avaient été capturés et éduqués en méme temps queux, étaient aussi des éléments
essentiels a leur équilibre, leur permettant de se reconstruire une identité. Les eunuques du

1. Holt, « Mamluks », p. 310. 4. Chapoutot-Remadi, « Liens propres et identités
2. Chapoutot-Remadi, « Liens propres et identités  séparées», p. 175-185.
séparées », p. 176. 5. Ibid., p.176.

3. Holt, « Mamluks », p. 310.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 — 2008
Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne

Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

276 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

harem pour ceux qui avaient été élevés dans les maisons ou de la chambrée pour ceux qui étaient
encasernés, constituaient un autre point d’ancrage. Enfin, ’homosexualité qui liait souvent, en
dépit des interdits, le maitre 4 son favori, ou les mamlouks entre eux, générait 4 son tour des
proximités et des solidarités particuliéres. L émancipation qui couronnait l'existence des plus
chanceux ou des plus braves d’entre eux, leur permettait d'accéder a leur tour A I'émirat et au
statut de maitre d'une maison militaire contribuant i reproduire le systéme. A l'intérieur de
la maison, ou de l'ensemble méme de I'élite militaire mamlouke (du simple mamlouk toujours
esclave au grand émir affranchi et méme au sultan), une hiérarchie subtile faite de références a
l'ethnie,  l'ancienneté, au grade, 4 la faveur plus ou moins grande du maitre, structure le groupe.
La force de ces liens recréés dans la servitude et idéalisés garantissait la cohésion du groupe
tout entier en dépit des rivalités, du factionalisme et des affrontements inévitables suscités par
la nécessité de conquérir une place enviable sinon la premiére place®.

La maison (bayt) en tant quentité sociale était visible dans l'espace urbain par la construction
d’une demeure (dar) ou d’'un palais (qasr) par I'émir. Cette inscription dans la ville lui conférait
une dimension sociale plus large que celle d'une simple entité militaire dans la mesure ot ces
demeures rassemblaient des individus de conditions sociales et de statuts juridiques extréme-
ment divers. Les grandes demeures des émirs étaient non seulement des lieux de résidence mais
également des lieux de vie et de sociabilité qui permettaient a I'émir de rendre visible toute
sa puissance sociale et politique. La maison peut étre décrite comme une manifestation et un
symbole d’incarnation de soi”, la demeure mamlouke doit se concevoir comme la matérialisa-
tion de la makana et de la wagaha de son fondateur autrement dit de son capital symbolique,
comme l'espace domestique o1 s'agence le service (hidma) rendu 2 1'émir par ses serviteurs, ses
clients, ses compagnons (h#3das) et ses partisans. Clest le lieu ot sorganise la subba et les autres
formes quotidiennes ou occasionnelles de sociabilité que I'émir entretient avec ses amis, ses
clients et ses dépendants. Toute la munificence du maitre se manifeste et les gens se massent
a sa porte lorsqu'il y tient conseil (maglis) afin de solliciter son intercession, sa médiation, ou
simplement sa générosité. La maison apparait donc comme la concrétisation des liens tissés
par son fondateur avec les plus grands, 'expression d'une position d’éminence et d'influence
acquise aupres du sultan et le moyen lui permettant de constituer sa propre clientéle et d'asseoir
son prestige social. Ces liens multiples (électifs et affectifs, matrimoniaux, de dépendance et
de clientele, de compagnonnage, etc.) fédérent autour de I'émir une multiplicité d'individus
aux statuts juridiques et aux fonctions différentes, tous ceux qui, de prés ou de loin, vivent par
et pour la maison. Tous n’habitent pas, bien entendu, la demeure du maitre, mais tous font,
d’une maniére ou d'une autre, partie de sa maison au sens social du terme.

Le bayt, centré et hiérarchisé autour de I'émir mamlouk qui I'a fondé, correspond donc a
une entité militaire, politique, sociale et économique construite par et pour I'émir lui-méme
dont la cohésion et la cohérence reposent sur la base des liens personnels que celui-ci, en tant

6. Ibid., p.175-185. 7. Luz, « Urban Residential Houses in Mamluk
Syria», p. 339.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE

que maitre, entretient avec chacun des membres de la maison. Par conséquent, le bayt a éga-
lement une incidence sur la structuration des autres groupes sociaux. Les liens de clientéle et
d’interdépendance qui se créent en son sein, gages de la solidité de son tissu social, entrainent
I'émergence d'intéréts et de solidarités permettant de fagonner le sentiment d’'une apparte-
nance commune.

Le vocabulaire des relations sociales

Dans la maison de Uémir, sociabilité et solidarité

Une étude détaillée du vocabulaire employé pour désigner les parents plus ou moins pro-
ches, les dépendants, les clients et toutes les personnes gravitant autour de I'émir et formant
son entourage, permet de montrer 1'étendue des liens et des solidarités contractés dans le
cadre des maisons des émirs, mais ne permet toutefois pas 2 elle seule d'en saisir toutes les
nuances®. Certains des termes se placent au niveau des liens familiaux ou affectifs et relévent
de la sociabilité comme ashab (amis, camarades, compagnons); abbab (amis, proches, parents);
aqarib (proches, siens, famille); atrab (amis d'enfance, pareils, congénéres); ‘usard’ (amis, as-
sociés, compagnons, camarades, familiers) ; bulatd’ (ici dans le sens de compagnons, associés).
D’autres termes font plutdt référence 4 un lien fondé sur la dépendance comme tabi€ pl. atba
(partisan, homme de paille, subalterne, disciple) ; alzam® (compagnons inséparables) ; mudafan
(ceux qui se joignent, qui sajoutent); isbab (clients, ceux qui sont liés, attachés)'®; ta‘allag
(sous-ordres, dépendants, ceux qui sont attachés & quelquun). L expression « ceux qui trouvent
refuge chez lui (man yalidu bihi) » est encore plus indéfinie, lada, yaliadu bi signifiant « sabriter
dans, chercher refuge, recourir 3, se retrancher ».

Ces termes définissent différents cercles d'appartenance des individus qui cotoient la mai-
son d'un émir. Ils évoquent en premier lieu ce qui est de 'ordre du « privé » ou « particulier »
(al-bawass™) d'un émir ou d’'un sultan. En d’autres termes, les individus affectés a son usage
exclusif et dont il est le propriétaire (mamlouks, gariyya-s, etc.). Puis, ces termes font égale-
ment référence 2 la parenté (ahl) plus ou moins proche et plus ou moins naturelle, ablihi, (« ses
gens ») peut signifier la parenté mais aussi dans un sens plus large, tous ceux sur lesquels I'émir

8. Eychenne, Une société clientéliste dans le Proche-
Orient médiéval, p. 55.

9. La signification de ce terme collectif reste vague.
Pour une tentative de définition du terme alzam,
voir Richards, « Mamluk Amirs and Their Families
and Households », p. 35-36. Les alzam (sing. lazim)
sont a distinguer des Mamlouks d’un émir. Peut-étre,
s'agissait-il d'individus, qui, se retrouvant sans emploi
aprés le décés de I'émir qui les employait, entraient de
maniére volontaire et libre au service d'un nouveau
maitre, Pour D.S. Richards « this word may or may
not have had any technical sense. However, [I] do not

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

rule out the possibility that it referred to individuals
who had bound themselves to a master under some
(perbaps lengthy) contract of service, as opposed to their
having been purchased ». Plusieurs exemples donnés
par Richards montrent que les alzam résidaient vrai-
semblablement dans la maison de Iémir.

10. Le terme vient de sabab (pl. asbab) qui signifie
«lien, attache, lien de parenté ».

11. Orhonlu, «Khass», p.1125. Le mot hdss
(pl. bawadss) apparait dans la littérature turque du
x111° siécle pour désigner une personne proche du
souverain ou une chose lui appartenant.

https://www.ifao.egnet.net

277


http://www.tcpdf.org

278

LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

exerce une autorité « paternelle », Il convient cependant de noter que l'on retrouve des termes
identiques lorsqu'il s'agit de décrire les personnes qui composent l'entourage d'un notable civil >,
Enfin, ils caractérisent les relations construites et acquises par 1'émir (clientéles, réseaux).

Dans la maison d’un émir, se cotoyaient: la famille (parents, épouses, enfants), les esclaves
militaires (mamlouks), les eunuques (tawasi®, huddam'), les serviteurs domestiques de condi-
tion servile ou libre (‘abid et gawari), les administrateurs civils (wukald’, kuttab, mubasiran), les
clients, les dépendants, les courtisans, les amis, ou les compagnons (husdasiyya) del'émir. Clest
ainsi que « [la maison] réunit un certain nombre d’hommes et de femmes dont le premier souci
est d’étre nombreux, solidaires et tous embarqués dans la grande aventure qui peut mener 2
la richesse et au pouvoir supréme’™ »,

Il existe donc, au sein de la maison, le sentiment de défendre des intéréts communs, un
destin collectif, A travers lequel chacun peut espérer se construire un destin individuel. La
notion d’intérét ne renvoie pas 4 une catégorisation sociale ou a I'appartenance a un groupe
social, puisque, nous l'avons vu, la maison est une entité qui transcende les groupes sociaux,
réunissant dans une méme structure des individus issus de toutes les catégories, et qui, par
cette appartenance, se constituent chacun a son échelle un capital symbolique.

Une des caractéristiques du capital symbolique tel qu'il se manifeste dans la société mamlouke
réside en effet dans I'établissement d'un lien personnel avec une personne jouissant d'un cer-
tain pouvoir et d'une certaine autorité. Le sultan, les grands émirs ou les hauts fonctionnaires
étant les principaux détenteurs de capital symbolique, aussi bien que de capital économique,
attiraient tout naturellement les offres de service. Il convient donc de tenter d’étudier plus en
détail le vocabulaire utilisé pour décrire la nature de la relation personnelle qui s'établit entre
deux individus dont la position sociale est inégale. Pour ce faire, nous nous concentrerons
sur les liens unissant les civils aux militaires. Le vocabulaire utilisé dans les textes n'est pas
spécifiquement — ou plutdt pas uniquement appliqué aux relations de ce type et fait référence
A des pratiques communes 2 'ensemble des membres de la société mamlouke.

12. Voir A titre d'exemple al-Gazari, Tarib 1L, p. 534.
En 732/1333, lorsque les fils (awlad) du qadi l-qudat
3afi7 ‘Alam al-Din al-Ihna’1 quittent Damas pour
se rendre en Egypte, ils sont accompagnés de prés
de 70 personnes appartenant a l'entourage de leur
pére. L'auteur décrit 'hétérogénéité du groupe de
la facon suivante: « (...) safard awladu qadi l-qudat
“Alam al-Din al-Thna’i al-Safii wa ablubu wa ‘abidubu
wa gilmanubu wa gama‘atubu wa bum nabi sab‘in
nafar min Dimaiq ila Misr ba‘d salat al-zubr (...).»
On distingue ainsi deux termes caractérisant des
membres de la parenté ou de la famille (awlad, ahl)
et deux termes mentionnant des individus au service
du cadi (“abid, gilman). En ce qui concerne le terme
gama‘a, sa signification précise est difficile 4 établir.
S’agit-il d’'un groupe d’amis ou de disciples ou bien

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

de soldats composant sa garde personnelle ?

13. Pellat, « Khasi», p. 1118, Selon al-Maqrizi, le terme

tawasivient du turc tabasi et de l'ottoman tapugéi, qui

signifie « serviteur » et désigne également en Egypte

une position militaire dans la garde rapprochée.

14. Weinsick, « Khadim », p. 931. Le terme hadim

(pl. buddam), quivient de l'arabe hadama, qui signifie

« servir (un maitre) », et désigne un serviteur, un

domestique. Selon Weinsick, « il a acquis par euphé-
misme, d’abord en arabe, le sens d'eunuque, de sorte

qu'il demeure souvent ambigu. A coté des esclaves,
abd, il y a toujours eu dans lislam des serviteurs

libres ».

15. Chapoutot-Remadi, « Liens propres etidentités

c

séparées », p. 176.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE

Les échelons de lascension sociale

Si faire partie d'une maison facilite l'ascension sociale, il est intéressant de s'interroger
sur le processus qui permettait A des civils de s'introduire dans la maison d'un émir jusqu'a
faire partie de son entourage le plus proche. Un recours au vocabulaire utilisé dans les sources
s'impose donc. La premiére étape consistait A offrir son service afin de cdtoyer un personnage
important (ou plus important que soi-méme) dans le but de tirer bénéfice de sa position de
faveur. Cette étape est fondamentale dans le processus car elle met en jeu une gradation sub-
tile qui permet 4 un individu de se faire remarquer puis engager. Elle consiste a fréquenter,
accompagner puis servir, cest-3-dire  entrer progressivement dans l'entourage de quelquun.
Cette étape donnait accés 4 un emploi au service d'un émir. De simple client, on devenait
serviteur. Il restait alors A acquérir une parcelle d'influence;; pour cela, il fallait satisfaire son
patron dans la fonction A laquelle on était affecté de fagon A gagner sa confiance et 3 obtenir
progressivement des prérogatives plus importantes. Enfin, il devenait possible de consolider
sa position en obtenant l'amitié de son employeur et en devenant un de ses intimes.

La premiere étape du processus, qui consiste a entrer dans l'entourage du sultan ou des émirs
mamlouks, est exprimée par l'utilisation du verbe iltasaqa bi dont le sens est « sagglutiner 3, se
coller 3, s'incruster, adhérer 4 ». Le terme iltisaq désigne par conséquent 'adhérent, ou plutdt
dans ce contexte, le client™. Le lien (sila) qui s'instaure entre deux individus est exprimé par
le terme ittasala bi (se lier 3, sattacher ) souvent employé dans des expressions comme ittasala
bi-subbat al-amir (se lier A la suite d'un émir) ou ittasala bi-hidmat al-amir (se lier au service
de I'émir). Le lien, alors évoqué, introduit I'établissement d'une relation hiérarchique entre
deux individus de rang inégaux. Dubyin Nasir al-Din dit Ibn al-Sayhi, selon Ibn al-Suqaf,
gagna les faveurs de I'émir Baybars al-Gagankir qui alla jusqu’a le nommer gouverneur du
Caire (wali). Il sattacha a lui et, aprés avoir été son auxiliaire et son bras droit, il accéda a la
fonction de vizir".

L'emploi du terme ibtassa bi (étre / devenir particulier / privé / propre / spécifique) semble
quant 2 lui faire référence 4 l'entrée d'un individu dans un cercle de plus grande proximité,
celui o1 s'établissent des liens d'intimité et ol se développe l'afinité permettant de bénéficier
de maniére directe des retombées du prestige de celui que 'on sert™.

16. Le terme est employé par Ibn al-Dawadari pour
évoquer les différentes étapes de la carriére d'un des
clients de I'émir “Ali Ibn Hilal al-Dawla, inspecteur
des bureaux de l'administration sultanienne (3add
al-dawawin) en Egypte: ‘Abd Allah al-Baridi, juif
samaritain connu avant sa conversion a l'islam sous le
nom d’Ibn Sadid al-Samiri, fut le client de différents
émirs et administrateurs civils de 'Btat mamlouk
comme 'émir Arslan al-Dawadar al-Nasiri, le nazir
al-hass Karim al-Din al-Kabir, le katib al-sirr ‘Al
‘Al al-Din Ibn al-Atir, le nazir al-bass al-Tag Ishaq
‘Abd al-Wahhab et avant d’entrer au service du sadd
al-dawawin Ibn Hilal al-Dawla. Cf. Ibn al-Dawadari,
Kanz, IX, p. 376.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

17. Ibn al-Suqa‘, Tali, n° 110, p. 95 (trad.) & p. 73
(texte arabe). Selon la traduction de Jacqueline Su-
blet, «(...) il gagna les faveurs de I'émir avec I'émir
Rukn al-Din Baybars al-Gasankir qui alla jusqu’ le
nommer gouverneur au Caire; il sattacha a lui e,
aprés avoir été son auxiliaire et son bras droit, accéda
A la fonction de vizir» (tawassala ila l-amir Rukn
al-Din Baybars al-Gasankir ila an tawalla l-wilayat
bi-1-Qabira wa iltazama bi-mustazahir wa ‘adadabu
ila an tawalla l-wizara).

18. Al-Safadi, A‘yan I1I, p. 1516-1517. Safadi donne
lexemple du médecin Muhammad b. Ibrihim
Salah al-Din Aba ‘Abd Allah dit Ibn al-Burhan
(m. 743 H./1342) qui était intime du na’ib al-saltana

https://www.ifao.egnet.net

279


http://www.tcpdf.org

280 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

Pour les auteurs d’époque mamlouke, un administrateur entrait au service (dabala I-hidma),
se mettait / se placait / se liait au service (ittasala bi-hidma), sattachait au service (ta‘allaga
bi-hidma) d’un sultan, d'un émir ou d'un haut commis de I'Etat. Ces termes nous suggerent
une action libre et consentie de sa part, a I'inverse d'un mamlouk, qui lui, se trouve au service
du sultan ou d'un émir par la contrainte. Les émirs comme les civils concevaient leurs liens
de loyauté, de dépendance et leurs obligations réciproques comme un service volontaire ou
bidma™. Les devoirs relevant de la hidma n'étaient pas définis dans un sens légal et contrac-
tuel, mais sexprimaient a travers un cérémonial d’hommage et des pratiques qui leur étaient
associés. La bidma se référait en premier lieu aux liens domestiques de la maison (bayt). Ce
type de gouvernement domestique était le fondement du pouvoir sultanien. La hidma, rendue
quotidiennement au souverain par 'ensemble des grands émirs et des hauts fonctionnaires de
I'administration et les principaux dignitaires religieux, telle quelle se déroulait au Caire dans
l'enceinte de la Citadelle, servait de modeéle a des pratiques similaires dans le cadre des maisons
des émirs. La plupart des liens de subordination, de dépendance et de clientélisme développés
dans le cadre des maisons des émirs étaient, a I'image de la cour du sultan, congus comme
relevant de la hidma. Le dépendant ou le partisan d'un émir, qu'il soit civil ou militaire, était
considéré comme son serviteur. L'émir ou le sultan, au service duquel ils se placaient, était le
maitre (mahdam) de ses secrétaires et ses administrateurs2° tout comme il était le maitre de
ses mamlouks.

Les termes garraba (approcher, rapprocher), garaba (étre proche, approcher, sapparenter 3,
cotoyer) et danna / adna li (approcher, rapprocher, se rapprocher de) sont utilisés pour décrire
l'entrée d’'une personne dans l'entourage intime d'un sultan ou d'un émir et introduire la
fréquentation assidue: «il avait fait de lui son intime et son familier (kana qadd adnahu wa
garrababu) ». La fréquentation des intimes et des familiers, quant 3 elle, était exprimée par les
verbes lazima bi ou lazama qui signifient «sattacher au pas de, accompagner partout / tou-
jours, poursuivre quelquun ». A un degré moindre, le verbe taraddada, qui signifie « fréquenter
quelquun souvent », servait 3 définir une pratique sociale dont la visite (ziydra), et partant, la
fréquentation du maglis d'un émir ou d'un notable, était 'expression la plus courante. Cette
fréquentation, bien que réguliére, n'était pourtant ni constante ni permanente. Fréquenter la
porte de quelquun (lazama bab fulan) était le moyen habituellement employé pour approcher
ceux qui possédaient richesse et pouvoir ; ce faisant, on affirmait publiquement sa dépendance
vis-a-vis d’eux. Selon Ibn al-Suqaf, le secrétaire au bureau 2 la correspondance (katib diwan
al-darg), ‘Abd Allah b. Muhammad Fath al-Din al-Halabi dit Ibn al-Qaysarani, fréquenta

ceux qui composaient le gouvernement (lazama al-dawla al-sabibiyya al-Baha’iyya) du sahib ‘Ali

Argan al-Nasiri puis, aprés lui, il devint l'intime de
I'émir Tuquztimur (kana basisan bi-I-nd’ib al-amir
Sayf al-Din Argan tumma innaby ibtassa ba‘dabu
bi-l-amir Sayf al-Din Tuquztimur).

19. Le terme hidma appartient aussi bien au voca-
bulaire du gouvernement politique qu’a celui de la

mystique. Sur ce point, voir Garcin, « Les soufis dans
la ville mamelouke d’Egypte », p. 29.

20, Les secrétaires désignaient eux-mémes 'émir
qu'ils servaient par le terme «mabdiam » (maitre)
comme le mentionnent les sources rapportant des
dialogues.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE

Baha’ al-Din Ibn Hinna grice auxquels il fit carriére (taqaddama bibim). Ils lui confiérent le
réglement de leurs affaires (qada l-asgal ‘indabum) et, parce qu'il était proche d'eux, les gens le
servirent (hadamihu al-nas li-qurbibi minhum). Ces appuis lui permirent de devenir vizir de
Damas (taraqa ila an wala l-wizara) sous le régne du fils du sultan Baybars, al-Sa‘id Barakat
Han, au début de I'année 678/1279. Dés lors, note Ibn al-Suqa‘, «il se comporta d'une fagon
tout 4 fait contraire a ce que les gens pouvaient espérer de lui et fut détesté de tout le monde »
au point d’étre destitué et renvoyé en Egypte cette méme année pour y retrouver son poste
de secrétaire au bureau de la correspondance au Caire ',

On remarque également l'emploi du verbe halata qui signifie « vivre en compagnie de, fré-
quenter, se méler 3» et du substantif mubalata désignant la compagnie, la fréquentation de
quelquun. Le verbe tabalata, quant a lui, signifie « se fréquenter, se voir » et semble indiquer
des pratiques de sociabilité dont l'objet premier n'est pas la recherche du bénéfice social mais
plutée le résultat d'une afhinité *. Le terme iSra signifie « communauté, compagnie, intimité,
fréquentation, relations amicales et sociales », et 4 'instar du terme précédent, semble accor-
der 2 la relation qu'il cherche 2 décrire le méme aspect de sociabilité. Le ‘asir (pl. ‘usara’) et le
muasir sont donc «le compagnon, I'ami, l'associé, le familier ». Cette racine est utilisée sous
la forme ‘Giara qui signifie « vivre avec quelquun, cultiver la société de, fréquenter, avoir des
contacts / des relations / des accointances avec, étre en contact avec, frayer avec quelquun »
et sous la forme ta‘asara, « se connaitre, se fréquenter, se voir ». « Mu‘asara » est donc le terme
qui désigne «l'accointance, le contact, la pratique des individus, les relations, la fréquentation,
la compagnie, I'intimité > »,

Pour parachever son ascension, il était primordial d’accroitre son influence auprés de celui
quon avait choisi de servir, le moyen d'y parvenir était de gagner non seulement sa confiance
mais aussi son cceur. D'ot l'importance que prennent dans les textes, les termes traduisant
I'amitié, l'affection, et en général le sentiment de gratitude et de fidélité réciproque qui lie
deux personnes. Cette conception « utilitaire » de 'amitié (sadaqa, subba) qui suppose 2 la fois
confiance, réciprocité, et échange de services, n'excluait pas bien évidemment l'affection qui
peut naitre entre des personnages de méme rang ou de rangs inégaux, et ne préjuge en rien
de la sincérité des sentiments. Elle nous concerne cependant davantage dans la mesure ot elle

21. Ibn al-Suqa‘i, Tali, n° 32, p. 32-33 (trad.) et
p. 22-23 (texte arabe).

22. Al-Safadi, A‘yan II, p. 328. Ainsi, selon Safadi,
le $ayb ‘Abd al-Salam b. ‘Abd al-Qadir Rukn al-Din
al-Kilani, grande figure spirituelle de I'4poque, mort
en 730/1330 4 Damas, s¥était rendu plusieurs fois au
Caire ot il fréquentait les émirs (balata l-umara’).
Pour un administrateur civil comme le secrétaire
Abu Bakr b, ‘Abd al-‘Adim al-Misri dit Ibn al-Raqaqi
(m.710/1310),le fait doccuper de nombreuses charges
en Egypte et en Syrie comme celles d’administrateur
du Trésor (nazir bayt al-mal), d'administrateur des

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

maisons du sultan (nazir al-buyit) et d'administra-
teur des bureaux (ndzir al-dawawin), lui permit de
forger des alliances et de nouer des contacts avec les
« Grands » (kana labu mubasirat wa balata bi-l-akabir
wa mu‘asirat). Cf. Al-Safadi, Ayan I, p. 449.

23. Al-Magqrizi, Mugqaffa I1, n° 810, p. 245. Certains
émirs aimaient la fréquentation des ulémas, comme
par exemple, Iémir Aqqas al-Afram, nd’ib al-saltana
de Damas, qui « fréquentait les gens de savoir et de
lettre » (kana yu‘asiru gama‘a min abl al-ilm wa
l-adab) ce qui en retour lui valut d’étre fortement
aimé des gens de Damas.

https://www.ifao.egnet.net

281


http://www.tcpdf.org

282 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

joue un rdle fondamental dans les relations sociales et politiques comme le souligne A juste
titre M. Chamberlain « ces liens sexprimaient dans le langage de I'intimité des maisons [...).
On peut le voir particuliérement en examinant comment socialement et politiquement les
liens utiles étaient congus en termes damour [affection]. Il y avait des termes plus ou moins
interchangeables pour I'amour incluant: hubb, mababba et mawadda, tawaddud [...]. Les puis-
sants affichaient publiquement leur amour pour les autres 2 travers cadeaux, prébendes et
honneurs. [...] Etant donné la constante formation et réformation des factions militaires
autour des maisons des émirs et des sultans, I'amour était davantage un instrument politique
quune émotion **».

Ainsi, les auteurs puisent constamment dans le registre des émotions et des sentiments pour
décrire le lien qui se crée entre deux individus. « Il eut des égards pour lui / il lui montra de
la déférence (akramahu) » est une expression fréquemment utilisée pour dire quune personne
entrée dans l'entourage d'un émir ou du sultan se mit a bénéficier de sa protection et de sa
sollicitude. Il en est de méme pour l'expression ‘azzamabu qui signifie: «il lui fit honneur, il
'admira, il chanta ses louanges » ou pour une expression comme « il avait de I'inclination pour
untel » (mdla ila fulan). On note également l'emploi des expressions hana ‘ala (éprouver de la

tel la ila ful O te égal tl ;

sympathie, de la tendresse, avoir un penchant pour) et atna ‘ala (faire I’éloge de, rendre hommage a).
Ces termes rendent compte de la facon dont I'émir, ou le sultan, exprime ses sentiments a
'égard d'une personne d'un rang inférieur avec laquelle il noue une relation personnelle. Ils
expriment la « générosité nécessaire » qui vient sanctionner le statut social d'un individu et
e bénéfice social que chacun pouvait tirer des relations entretenues avec des personnes plus
le bénéfr 1 que ch t tirer des relat tret des p 1
puissantes. En contrepartie, les personnes qui entraient dans I'entourage du sultan ou de I'émir
contribuaient 4 son capital symbolique.

Les références A I'amitié qui lie I'émir 4 son protégé sont relativement nombreuses. Ainsi,
le terme sadaga, relativement peu fréquent, semble sappliquer 3 des relations entre égaux (tels
les émirs Salar al-Tatari et Lagin al-Mansari, devenu sultan sous le nom d’al-Mansar Lagin)
ou, sagissant d'un émir et d'un civil, entre personnages occupant des fonctions d'importance
comparables (Ibn Sa‘id al-Dawla, homme de confiance de I'émir Baybars al-Gasankir, et
'émir Ibn al-Sayhi qu'il contribua 2 faire nommer vizir d’Egypte) 5. Lexemple de 'amitié
entre I'émir Barakat et Mahmad Gamal al-Din al-Qaysari est, i bien des égards, révélateur

tre | : ys g
des implications clientélistes que pouvait revétir I'amitié entre un émir et un civil >°. En revan-
che, les rétérences a la subba introduisant des notions d’allégeance ou d'alliance dans I'amitié
sutilisent plus fréquemment pour caractériser 'amitié entre des personnages dont l'un jouit
d’une position nettement supérieure.

Au-deld du compagnonnage, la subba traduit I'afhiliation 4 un groupe ou la subordination
a un détenteur de pouvoir?”. Dans le cadre de pratiques soufies ou de la transmission du

24. Chamberlain, Knowledge and Social Practice, 26, Ibn Hagar al-‘Asqalani, Durar IV, n° 4897,

p-114. p- 206.
25. Eychenne, « Le sultan al-Asraf Halil et sonvizir»,  27. Eychenne, « Le sultan al-A$raf Halil et son vizir »,
p- 257 p- 258.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE 283

savoir, elle caractérise aussi le lien entre un Sayb et ses disciples. En effet, dans le contexte des
pratiques soufles, la subba est le terme le plus général pour désigner la relation de maitre a
disciple, le compagnonnage spirituel. Le verbe sahaba fait par conséquent référence a des liens
mettant en jeu des pratiques trés diverses. Comme le remarque E. Geoffroy, «il peut signifier
la fréquentation d'un maitre (par un disciple) comme impliquer 'obédience absolue d'un novice
a son cheikh ». Le sens différe si le terme est appliqué 4 un soufi confirmé. Nous navons plus
alors affaire 3 un lien de maitre A disciple mais 4 «une fraternité dans la Voie?®». Le terme
subba impliquait concrétement la fréquentation physique, A différents degrés d'intimité, d'une
personne par une autre.

Le vocabulaire par lequel sexprime le lien social met en avant la notion de rapport de clien-
tele ou de patronage que l'on pourrait définir comme un rapport de dépendance personnelle,
nonliéala parenté, qui repose sur un échange réciproque de faveurs entre deux personnes, le
patron et le client, qui contrélent des ressources inégales. Christian Windler le définit ainsi
pour les sociétés d’Ancien Régime en Europe: « Le lien entre patron et client peut se définir
comme une relation informelle entre des personnes ou des groupes de personnes inégales,
fondée sur I'échange de services, plus ou moins inégaux selon le pouvoir respectif des patrons
et des clients. Il sagit d’'une relation de caractére personnel, qui laisse pourtant aux clients
la possibilité, au moins théorique, de changer de patron. Cette liberté de choix, I'absence
d’hommage et de sanctions légales distinguent le lien clientélaire du rapport féodal. Les liens
clientélaires sont en général moins durables que les liens lignagiers. La recomposition des ré-
seaux clientélaires refléte la dynamique sociale du pouvoir politique. L'analyse micro-historique
met en évidence la variété et les transformations de ces réseaux de relations, contredisant une
image de groupes sociaux impersonnels et compacts, qui obéiraient passivement a certaines
normes et intéréts collectifs 29, »

Cette notion de clientélisme, débarrassée de toute connotation péjorative, que l'on retrouve
fréquemment pour exprimer les relations entre les émirs et les élites civiles, est le principal
générateur de la cohésion sociale de la société mamlouke. Ce clientélisme, qui sous-tend tous
les rapports aussi bien privés que publics, crée en effet du lien social indépendamment des
clivages structurels et quelles que soient les disparités des origines, des statuts, des cultures,
des ressources, etc. Dans le contexte de la société mamlouke, cest dans le cadre des maisons
des émirs que ce rapport de clientéle trouve sa plus parfaite expression.

La formation des liens de clientéle et de service

Dans lintimité de émir. Formation et pérennité des liens personnels

L'administrateur civil appartenant au bureau (diwan) d'un émir n'est pas un simple fonc-
tionnaire au service de son maitre. L insertion dans la maison entraine une relation d’intimité
qui débouche souvent sur la mise en place de liens personnels et d'une solidarité dépassant

28. Geoffroy, Le soufisme en Egypte et en Syrie, 29. Médard, « Le rapport de clientéle », p. 103-131;
p. 191 Windler, « Clienteles royales », p. 298-299.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

284 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

l'appartenance A des groupes sociaux inégaux. Le secrétaire (katib) ou 'administrateur du bu-
reau (nazir al-diwan) étaient chargés de gérer au quotidien la maison de I'émir, de pourvoir &
son approvisionnement en veillant A ce que les repas de I'émir, de sa famille, de ses mamlouks,
de ses intimes et de son entourage soient servis.

Le secrétaire se rendait tous les jours ou tous les mois auprés des services administratifs
(diwan al-buyat, Sarabbanah, bawd’ighanah, etc.), qui, au Caire se trouvaient a la Citadelle et
étaient chargés de délivrer les gratifications, la nourriture, les biens de consommation courante,
le fourrage pour les chevaux, qui étaient attribués A son maitre par le bureau du vizir (diwan
al-wazir).

La quotidienneté du service rendu A un émir par ses administrateurs civils ainsi que les
pratiques qui lui étaient associées transparaissent peu dans les différentes sources. Néanmoins,
il semble que ce soit un élément fondamental pour comprendre les liens personnels qui pouvaient
unir un émir  ses administrateurs. Une grande partie des relations sociales des administrateurs
civils attachés au service d'un émir, tout comme celles des mamlouks avec leur maitre avaient
pour cadre la vie communautaire des maisons. En entrant au service d'un émir, un civil entrait
par conséquent dans son intimité, influencant le comportement de son maitre, prenant part
a ses joies comme a ses peines,  ses SOUCIS et a ses ambitions, tempérant ses emportements
ou provoquant sa colére.

Les exemples dont nous disposons, nous montrent, que, dans le cadre de la vie quotidienne
des maisons, l'on ne peut se contenter d’envisager les relations entre les émirs et les civils sim-
plement comme des rapports de subordination, produits de normes sociales figées. Dans ce
cadre qui favorise 'intimité, les représentations collectives, bien que faconnant une partie de
I'identité des acteurs, sestompent ou seffacent au profit des relations interpersonnelles, donc
complexes, qui lient les individus concernés. En fait, il convient d’envisager une plus grande
liberté de comportement : les émirs gardent moins de retenue vis-a-vis de leurs administrateurs
et eux-mémes éprouvent moins de crainte envers leurs maitres, que celle que la distance sociale
bien réelle, entre les protagonistes pourrait le laisser penser. Il s'établit entre eux, en effet, des
relations souvent ambigués faites 2 la fois de rapports hiérarchiques et de rapports d’amitié,
de relations de clientele et de relations sociales, de distance et de connivence.

L historien al-Yusufi rapporte une conversation qu'il eut avec le secrétaire de I'émir Baktimur
al-Saqi, un dénommé al-Muhaddab 3°. Au cours de cette conversation, le secrétaire raconte au
chroniqueur un entretien qu'il eut avec son maitre a propos des intentions du sultan al-Nasir
Muhammad de le nommer 4 un poste de responsabilité dans I'administration sultanienne. Le
sultan al-Nasir Muhammad sentretint avec son favori, I'émir Baktimur al-Saqi sur l'oppor-
tunité de nommer al-Muhaddab 4 la fonction d'intendant du domaine privé du sultan (nazir
al-bass). Une fois, l'entrevue terminée, 'émir fit appeler al-Muhaddab pour lui rapporter la
teneur de la conversation et lui faire part de la proposition du sultan?®. Le secrétaire entra
auprés de I'émir et s'installa en face de lui. Lémir dit alors: « O al-Muhaddab, je veux te

30. Sur ce secrétaire, cf. Ibn Abi 1-Fada’il, Nahg, 31. Al-Yasufi, Nuzhat, p 151-152.
p- 60.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE 285

confier une affaire. Donne-moi sincérement ton avis. » Puis, il continua: « Le sultan veut que
tu sois son secrétaire et son administrateur et que tu remplaces al-Nasa car le sultan déteste
son comportement injuste.» Le secrétaire fut dans un premier temps, séduit par I'idée de
s'élever dans la hiérarchie administrative. Il demanda néanmoins 4 son maitre un temps de
réflexion avant d’arréter sa décision. Il dit alors A I'émir: « O hawand, jétais un secrétaire
chrétien travaillant pour le nazir du sultan et j'étais heureux; grice a toi, j'ai vu le bienfait de
l'islam et je m'en suis rapproché en entrant a ton service, et dans la religion de I'islam, jai vu
le conseil avisé de la foi; ainsi, si 'émir veut cela [ma nomination] et s'il me veut du bien, alors
je suis A tes ordres; et si, il n'est pas d’accord, le mamlouk ** ne fera rien si ce n'est comme il
lui sera ordonné de faire. »

L émir mit alors en garde son secrétaire et il lui dit : « Si tu me demandes de te conseiller, par
Dieu, tous les gens qui travaillent pour le sultan sont obligés d’étre injustes. O al-Muhaddab,
si tu es chez moi et si tu es satisfait de ton travail aupreés de nous, le sultan ne tobligera pas a
entrer A son service. O al-Muhaddab, le sultan n'est pas comme les gens pensent et il ne veut
de bien 4 personne. Il voudra prendre les richesses, [commettre] I'injustice et la tyrannie, alors,
que Dieu le Trés-Haut nous préserve de lui. » Alors que le secrétaire sapprétait a partir, I'émir
souleva l'extrémité de sa banquette et lui offrit une bourse qui contenait 300 dinars pour qu'il
prépare son départ au pélerinage.

De cet échange, nous pouvons tirer plusieurs enseignements : d'une part, le secrétaire fait
preuve envers 1'émir i la fois d'une grande humilité, comme il sied 4 une personne de rang
inférieur, et d'une grande loyauté. Mais, en méme temps, il laisse entendre qu'il pourrait étre
tenté par la proposition qui lui est faite, tout en la déclinant. Il montre ainsi a I'émir, qui en
est A l'origine, que sa conversion a I'islam lui a ouvert les yeux sur ce qui et bon et juste, alors
que nous savons par ailleurs qu'il n'a jamais rompu ses liens avec la communauté copte. 11 ca-
moufle son ambition et son intérét pour le pouvoir et la richesse sous les dehors de I'obéissance
et du respect de l'autorité, alors qu'il avait participé au pillage du trésor du sultan organisé
par 'émir Ibn Hilal al-Dawla et qu'il ne se priva pas de se servir abondamment dans celui de
'émir Baktimur al-Saqi tant du vivant de celui-ci quapreés sa mort. Il serait donc naturel de
voir de la duplicité dans son comportement. Or, l'attitude d’al-Muhaddab se révele surtout
typique de celle d'un client envers son patron: chacun a conscience de la place qu'il occupe
dans la hiérarchie sociale. Quelle que soit la « complicité » qui s'établit entre eux, elle ne peut
faire oublier la distance sociale qui les sépare.

La retenue dont fait preuve le secrétaire contraste avec la confiance apparente que lui mani-
feste I'émir lorsqu'il tient sur le sultan des propos, qui, s'ils étaient divulgués, risqueraient de
lui cotiter la position privilégiée qu'il occupe alors aupres de lui. Mais I'émir peut se permettre
une telle liberté de parole, sachant que, quoi qu'il dise, son secrétaire ne pourra sen servir
contre lui. D'autre part, sous le prétexte d’épargner a son secrétaire I'obligation de commet-
tre des exactions s'il entrait au service du sultan, il lui déconseille ce qu'il fait lui-méme sans
apparemment en éprouver de géne. Nous savons en effet qu'il ne sest pas privé d'abuser de la

32. Ibid.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

286 " LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

position de faveur qu'il occupait auprés du sultan pour promouvoir ses intéréts *. Son secré-
taire, qui par ailleurs tient les comptes détaillés des nombreux cadeaux que recoit son patron
et des avantages matériels et financiers dont il jouit, ne peut étre dupe de la posture de son
maitre. Ce dernier ne souhaite évidemment pas que celui qui recoit ses confidences et partage
ses secrets entre au service du sultan, surtout a un poste impliquant une si grande proximité,
I1'y a donc dans cette anecdote tous les ingrédients de la relation clientéliste telle que nous
entreprenons de la définir dans le cadre de la société mamlouke: allégeance et soumission
d’un coté, paternalisme de l'autre, et, de part et d'autre, des arriére-pensées, chacun tentant
d’évaluer les avantages et les inconvénients de la situation et de défendre au mieux ses intéréts.
La fin de l'entrevue est tout aussi révélatrice: pour épargner 2 son secrétaire le risque d’avoir
q
a refuser une proposition du sultan (en fait pour le mettre a l'abri de la tentation d’accepter
cette proposition), Baktimur al-Saqi lui offre un cadeau princier et l'envoie en pélerinage au

Higaz.

Des émirs mamlouks sous influence ?

Dans son pamphlet anti-chrétien 4, rédigé a la fin du x111° siécle, le fonctionnaire musul-
man Gazi Ibn al-Wasiti, mort en 712/1312, dénonce avec virulence la complicité des émirs et
des fonctionnaires chrétiens et la duplicité de ces derniers. Selon lui, I'avénement du pouvoir
mamlouk engendra, dés I'époque du sultan al-Mu‘izz Aybak, 'accroissement de l'influence
des chrétiens dans 'administration, renouant ainsi avec une situation, i son sens, caractéris-
tique de I'époque fatimide, et ce en dépit des réglementations mises en place sous le pouvoir
ayyubide visant a restreindre I'emploi des dimmi-s. Sa critique, bien que fortement subjective,
nous fournit toutefois des informations précieuses sur la maniére dont les intéréts particuliers
des émirs étaient administrés A cette époque et vient éclairer une tendance qui ne cessera de
saffirmer tout au long du x1ve siécle. Selon lui, chaque émir se devait d'employer a son service
un secrétaire chrétien qui l'accompagnait dans ses déplacements et administrait ses affaires.
L'influence de ces secrétaires chrétiens était telle qu'ils guidaient I'émir jusque dans le choix
de ses serviteurs, civils ou militaires. L'auteur semble sous-entendre qu'ils lui imposaient leurs
choix. Le secrétaire avait, entre autres choses, son mot a dire concernant les meeurs (consom‘
mation de vin par exemple) de son patron, la sociabilité de I'émir (choix des invités de I'émir)
et son exercice de la charité personnelle. Le secrétaire poussait |'émir a accroitre sa fortune, lui
prodiguant des conseils quant a I'entretien des roues 4 eau et des propriétés, I'administration
des recettes et l'augmentation des dépenses, pour finalement utiliser I'influence qu'il avait
acquise aupres de '"émir pour mieux le circonvenir 3.

33. Sur al-Muhaddab, voir Ibn Abi 1-Fadail, Nahg,  34. Gazilbn al-Wasiti, Radd ‘ala abl al-dimma, texte
p- 60. Sur l'implication d’al-Muhaddab dans les dé-  présenté, édité et traduit en anglais dans Gottheil,
tournements du trésor dusultan al-Nasir Muhammad,  «An Answer to the Dimmis », p. 383-457.

voir Eychenne, Une société clientéliste dans le Proche- 35, Gottheil, « An Answer to the Dimmis », p. 440.
Orient médiéval, p. 397-431.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE 287

De cette description se dégage avant toute chose l'existence d'une relation personnelle
entre I'émir et son secrétaire. Les accusations faites aux secrétaires chrétiens de profiter de
leur position de faveur auprés des émirs pour avantager les leurs et brimer les musulmans sont
récurrentes, tout comme le reproche fait aux émirs de se servir d'eux pour exercer leur tyrannie
et pressurer la population musulmane: « Il suffit d’entendre leurs propos [ceux des secrétaires
chrétiens] et de voir leurs actes, leurs vétements, leurs habitations et tous leurs comportements
extérieurs. [...] Ils fréquentent les émirs, les militaires et les grands propriétaires pour mieux
répandre la corruption et porter ainsi préjudice aux musulmans en toute occasion. Ils feignent
la sincérité dans les informations qu'ils fournissent aux émirs, enjolivent leurs renseignements
et fardent leurs propos, cependant qu'ils mangent leurs biens, se conduisent 4 leur service de
fagon malhonnéte et leur font prendre le mensonge pour la vérité, afin de nuire aux musulmans,
a leurs personnes, leurs femmes et leurs biens3°. »

La littérature pamphlétaire dresse en toute logique une image négative des secrétaires des
émirs, sous-entendu des secrétaires coptes, enclins A tromper et A voler leur maitre. L3, encore,
il convient de lire entre les lignes. La description par Ibn al-Wasiti des méthodes employées
par un secrétaire pour entrer au service d'un émir i une portée plus générale et met en avant
le caractére personnel des liens qui sont tissés A l'intérieur de la maison 3. Un secrétaire tente
tout d'abord de prendre de l'ascendant sur un des serviteurs (hadim) de la maison en lui offrant
des présents puis il lui suggére de faire sa promotion: « Informe la maison du service que j'ai
rendu et que mon affection pour I'émir est si grande que je souhaiterais faire beaucoup plus
pour lui; lui donner des conseils, prendre soin de ses propriétés et de ses récoltes (ta‘arraf al-dar
min bidmati wa mahabbati li-l-amir wa inni awfara alayhi wa ansababu wa abfaza malabu wa
gilalabu). » Il poursuit ensuite sa stratégie en apportant d‘autres présents comme par exemple
des vétements en tissus d’Alexandrie d'un prix excessivement élevé. Il dit alors au serviteur:
«Dis 4 la maison que ces nouvelles marchandises viennent juste d’arriver et que je voudrais
les offrir aux membres de la maison. Si aucune de ces piéces ne leur plait ou s'ils désirent quoi
que ce soit d‘autre, qu'ils me le fassent savoir. Ainsi, je pourrais conseiller 3 1'émir d’envoyer les
céréales de ses terres (iqta‘at) et de ses entrepdts (hawdsil) 3 Alexandrie. » Le serviteur de 1'émir
se charge ainsi de faire naitre chez les gens de la maison l'envie de posséder ces marchandises
en suggérant que «la maison de tel émir posséde une grande quantité de ces marchandises et
[que] cela conviendrait magnifiquement pour la robe de telle ou telle dame [de la maison] ». Le
secrétaire en est remercié et les gens de la maison lui demandent de conseiller 4 1'émir d’envoyer
ses récoltes a4 Alexandrie afin qu'ils puissent acquérir les marchandises qui leur font envie.

Dans l'exemple donné par Ibn al-Wasiti3®, le deuxiéme intermédiaire du secrétaire est un
mamlouk de I'émir occupant une fonction plus élevée dans la maison. Ainsi, le secrétaire sen-
tretient avec l'ustadar de I'émir et lui vante les choses magnifiques que l'on trouve 4 Alexandrie

36. Gril, « Une émeute anti-chrétienne », p. 263. 38. Gottheil, « An Answer to the Dimmis », p. 441-
37. Gottheil, « An Answer to the Dimmis», p. 441-  443.
443.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

288 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

et la vie agréable que I'on y mene. Il excite sa curiosité et ses sens en lui laissant entrevoir un
échantillon des différentes distractions qu'il pourrait y trouver : la détente, les beaux vétements,
les relations amicales (‘i5ra). Le secrétaire parvient ainsi & convaincre l'ustadar de l'introduire
aupres de I'émir.

Une fois auprés de 'émir, l'ustadar et le secrétaire lui promettent d’'importants bénéfices
si celui-ci acceptait de vendre ses récoltes & Alexandrie et d’acheter des étoffes (qumas) avec
une partie de la somme. Séduit par la perspective d'accroitre sa fortune, I'émir accepte et se
procure une lettre du sultan 3 l'attention du gouverneur (wali) d’Alexandrie. Il donne ensuite
l'ordre au secrétaire et 2 l'ustadar de s’y rendre. Le secrétaire part le premier apres s'étre assuré
du soutien et de l'affection des gens de l'entourage de 'émir (ahlihi). Aux différents stades de
la transaction, il en profite pour escroquer I'émir : lorsque les marchandises sont chargées sur
les bateaux au Caire, lors de la location des bateaux, lors de I'achat et de la vente du blé. De la
méme maniére, il profite de l'achat des étoffes pour prendre une commission. S’étant assuré
les services du page (¢ilman) de 'émir en lui faisant des cadeaux, il améliore ainsi sa propre
condition grice aux tissus qu'il rapporte dans la maison. Il couvre ses exactions en donnant des
étoffes au Sayh al-katib comme s'il s'agissait de sa propre fortune et sollicite I'aide de la maison
(dar) de I'émir et de ses gilman afin de prévenir les éventuels probléemes dont il pourrait étre
victime. Enfin, il fait fermer la porte de la maison devant ceux qui, connaissant sa supercherie,
pourraient étre 3 méme de le dénoncer A son maitre.

Le role que joue le secrétaire auprés de I'émir, et d'une maniére générale auprés des autres
membres de la maison, est ainsi mis en évidence. En dépit des escroqueries dont un secrétaire
peut se rendre victime, la solidité du lien personnel qui 'unit 4 son maitre n'est que trés ra-
rement altérée comme le montre I'exemple suivant rapporté par al-Magqrizi au sujet de I'émir
Baktimur al-Silahdar 3.

Selon le chroniqueur, I'émir était un homme léger et toujours souriant qui aimait le chant
et la danse, faisait preuve d'un certain goQit vestimentaire et il avait pour habitude de faire
dresser des repas somptueux, faisant ainsi montre de générosité et de prodigalité. Un jour, son
secrétaire fut accusé de corrompre ses mamlouks en leur faisant boire de I'alcool et en leur pro-
diguant des cadeaux. Le secrétaire fut également accusé d'avoir pris possession du chargement
de 600 irdabb-s de céréales d'un bateau en provenance de Haute Egypte au moment ot1 il allait
étre déposé dans les entrepdts, d’avoir vendu la cargaison et d’en avoir détourné le produit de
la vente pour son compte personnel. L'émir convoqua son secrétaire et I'interrogea a ce sujet
en présence de son accusateur. Le secrétaire ne fit rien d'autre que de le regarder longuement
en souriant, puis il dit (4 son accusateur) : « O misérable, par Dieu, tu contestes quelquun de
puissant, fais attention. Quelquun qui vole 600 irdabb-s et salit sa réputation. Tu aurais mieux
fait de patler de 1 000 ou 2 000 irdabb-s. » Il lui tourna le dos et partit en riant. L' émir se mit
également a rire. On lui demanda ce que le secrétaire avait fait pour qu'il le laisse aller. L émir
dit: «J'ai été informé que cest un homme généreux qui ne garde rien pour lui. Si ce qu'on lui

39. Al-Magqrizi, Muqaffa, II, n° 936, p. 464.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE 289

reproche est vrai, 4 savoir le détournement de la cargaison, il a déja dépensé I'argent quil en a
retiré en mangeant et en buvant. [Cet argent] est parti et il ne lui reste rien pour lui. Nous ne
pourrons rien obtenir de lui excepté une mauvaise réputation qui retombera sur nous. »

Lorsque Baktimur al-Silahdir avait été envoyé 3 Damas, le secrétaire [restant au Caire] ne
s'était mis au service d'aucun autre émir jusqu'a son retour. De cela, I'émir lui fut reconnaissant.
L' émir resta un an 3 Damas et, au cours de cette période, le secrétaire toucha la rétribution que
son maitre recevait du hawd’ighanah du sultan, 3 savoir de la viande, du pain blanc, du sucre
et des épices, et ce, sans en informer 1'émir. Il consomma cette rétribution a l'envi jusqu'a ce
quun jour son maitre se rende 4 un banquet organisé par I'émir Salar auquel assistait I'émir
Baybars, l'ustadar et les grands émirs.

Devant la profusion d’aliments Baktimur se mit en colére et s'écria: « Oui par Dieu, 6 émirs!
vous vous rassasiez de viande tandis que nous, nous l'achetons et n'en mangeons pas a notre
faim!» Ses propos mirent les émirs mal 4 l'aise et I'émir Baybars lui dit: « Si ta rétribution
(ratib) ne te suffit pas, alors nous l'augmentons. »

Baktimur répondit: « Depuis le jour de mon retour, je n'ai vu aucune rétribution. » Baybars
pensa que la rétribution de I'émir ne lui était pas parvenue et en congut de la honte. Lorsque
les émirs partirent de chez le nd’ib al-saltana Salar, Baybars convoqua le diwan al-buyit et ceux
qui étaient chargés des rétributions et se mit 4 les blimer. Les fonctionnaires lui dirent que la
rétribution — viande, épices, fourrage (‘aliq) — de I'émir Baktimur al-Silahdar avait été retirée
jusqu'au jour précédent par son secrétaire. Ils rédigérent tout cela sur une liste de compte qui
fut envoyée a I'émir Baktimur.

Apres étre parti de chez Salar, I'émir Baktimur rentra chez lui, il convoqua son secrétaire
et lui rapporta ce qui s’était passé. Le secrétaire sourit et dit: « Par Dieu, 6 hawand, vous les
avez rendus honteux. » Il resta debout en face de lui un instant et sortit. Une fois sorti, le
secrétaire tomba sur le naqib envoyé par Baybars et prit possession de la liste. Il rentra aupres
de I'émir et dit: « O bawand, votre parole a été efficace auprés de I'émir, et Baybars me fait
demander. »

Baktimur lui dit: « Rends-toi aupreés de lui et s'il te mentionne quelque chose, présente-lui
mes excuses et dit lui que mes paroles n'étaient que des plaisanteries. »

Le secrétaire fit croire 3 I'émir qu'il se rendait auprés de Baybars, il sabsenta un moment
avant de revenir et de dire 3 Baktimur: « O hawand ! ne me demande pas ce qui sest passé,
a cause de cela ils ont fait appeler les fonctionnaires du diwan al-hawa’ighanah, ils ont voulu
les frapper et les spolier pour ne pas avoir mentionné a I'émir cette affaire. Alors je suis resté
pour obtenir leur libération et les émirs m'ont dit: “ O Saraf al-Din, nous ne pouvons obtenir
le secret de cette question que de toi. Nous sommes honteux envers I'émir [Baktimur]  cause
de cette affaire. Je fus obligé de leur dire que j'avais informé I'émir que cette rétribution m’'était
bien parvenue et que je l'avais touchée. De ce fait, je délivrais les émirs de leur remords. »

L' émir Baktimur crut le récit de son secrétaire et en fut heureux. Mais il ne se passa pas
longtemps avant que des personnes de son entourage ne lui révelent les choses telles qulelles
s'étaient produites, cherchant & monter 'émir contre son secrétaire. L émir ne se fAcha pas
et leur dit: «[...] je ne savais pas qu'il prenait la rétribution pour lui! Je m'étais demandé

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2900 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

comment le pauvre avait pu subvenir i ses besoins pendant notre absence du pays. Il devait
étre couvert de dettes et ainsi il a pris ma rétribution. »

On mesure mieux alors les rapports ambigus que le secrétaire d'un émir pouvait entretenir
avec son maitre. Mis devant I'évidence des détournements opérés par son secrétaire, I'émir
fait preuve d'une indulgence amusée qui témoigne de la complicité qui les unit. Il est connu
pour étre lui-méme aussi dépensier que généreux, et le comportement de son secrétaire si
semblable au sien ne provoque chez lui nulle indignation. De plus sa réputation est en jeu,
une condamnation aurait rejailli sur lui le faisant passer au mieux pour un naif au pire pour
un imbécile. La fidélité dont le secrétaire a fait preuve a son égard pendant sa longue absence,
justifie A ses yeux les libertés qu'il se permet 4 son détriment. La relation de service suppose
en effet que le maitre fournisse 4 ses clients et serviteurs, les moyens matériels d'existence en
échange de leur loyauté, I'émir aurait donc di se préoccuper du sort de son secrétaire pendant
son absence, ce qu'il avait omis de faire. Nous sommes loin de la caricature que tracent les
pamphlets montrant les émirs complétement dominés et grugés par leurs secrétaires au point
d’en perdre tout sens commun.

D’autres exemples montrent, A travers des incidents ordinaires de la vie, ou d'autres évé-
nements plus dramatiques, que le secrétaire partageait la vie de son maitre et entretenait
avec I'émir un degré d'intimité tel qu'il pouvait lui faire des remarques impertinentes autant
qu’humoristiques propres a apaiser sa coleére, l’interroger sans détours, et prendre part a ses
chagrins les plus intimes. Autant que gestionnaire, il se révéle confident.

Al-Magqrizi raconte I'anecdote suivante au sujet de 'émir Bilik Badr al-Din al-Aydamuri
(m. 687/1288) *°: « Un jour, on lui lut ses [registres] de compte et il trouva mentionné, au nom
de son fils Bilgik, la [dépense d'une] somme de 1 ooo dirhams. Il en fut extrémement agacé et
dit 4 son ustadar: « Par Dieu! Tu es fou ? Tu as versé 1 ooo dirhams tirés de ma fortune ? » et
il voulut le punir. Son secrétaire avait connaissance de la situation et dit: « Ne soit pas cruel,
0 bawand, il ne sagit pas de 1 ooo dirhams mais de 999 dirhams, pas un de plus.» Alors la
colére de I'émir sapaisa. »

Au sujet du méme émir, il rapporte une seconde anecdote illustrant le rapport d'intimité qui
pouvait se créer entre un émir et son secrétaire. Le fils de 'émir décéda alors qu'il se trouvait
en campagne a Sis. Le sultan ordonna que personne ne lui révéle son décés. Quiconque le lui
dirait serait pendu. Personne ne prit donc le risque de le lui dire jusqu'a ce qu'il revienne de
son expédition. Une fois rentré, il s'informa de son fils et on lui répondit qu'il était parti a la
chasse. Il chevaucha en direction du sultan, quil'accueillit & la Qubbat al-Nast, le fit descendre
de cheval, le prit dans ses bras et le renvoya 4 sa maison, puis lui envoya sur le champ le na’ib
al-saltana Turuntay al-Mansari. Celui-ci lui baisa la main, se mit 4 genoux et baisa le sol, puis
lui fit part des condoléances du sultan. Turuntiy al-Mansuri lui dit: « Le sultan te fait dire: ta
téte survit 4 [celle de] ton fils. » L'émir Bilik lui demanda: « Bilgik est mort?» « Oui» répon-
dit Turuntay. Alors il sourit et dit: « Bilgik est mort. Le sultan est en vie et mille personnes
comme Bilgik sont mortes » et il ne laissa transparaitre aucune tristesse. Lorsque Turuntay

40. Al-Magqrizi, Mugqaffa II, n° 1019, p. 582-583.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE 2901

al-Mansuri eut pris congé de lui, son secrétaire, étonné de sa réaction, lui demanda la raison
de son attitude et lui dit: « Tu n'as pas exprimé de tristesse lorsque le sultan ta présenté ses
condoléances ? » Alors I'émir lui répondit: « Par Dieu, je te faisais crédit d'étre intelligent, par
Dieu, lorsque Turuntay a dit: Ton fils est mort, j'ai ressenti une fleche dans mon coeur mais
les rois ne veulent de personne qu'il leur laisse voir de la tristesse #'. »

Pérennité des liens personnels, amitié et solidarité

Les liens personnels tissés dans l'enfance ou la jeunesse, ou bien établis au hasard des
affectations des uns et des autres, suivent les individus tout au long de leur vie. Les exemples
sont nombreux de personnages activant 4 'occasion d'un revers de fortune une amitié ancienne
qui leur permettra de rétablir leur situation compromise. Généralement cest un civil qui,
pris dans la rivalité et les luttes d’influence, sollicite la protection d'un émir avec lequel il a
autrefois entretenu des relations plus ou moins étroites >, Lexemple suivant est intéressant
a plus d’un titre car il met en scéne un mamlouk devenu émir, tentant de faire appel & I'ami-
tié d'un notable civil et enchainant sur la situation inverse illustrant ainsi I'indispensable
réciprocité des échanges de services. Il montre enfin, queen dépit de l'aspect indéniablement
clientéliste pris par le lien d'amitié entre un émir et un notable civil, les sentiments n'en sont
pas complétement exclus.

L émir Aqtay Faris al-Din al-Atabak al-Salihi al-Nagmi dit al- Musta‘rab (m. 672 H./1273) 43
était 4 l'origine un mamlouk du notable damascéne Muhammad Gamal al-Din Ibn Yaman.
I1 fut par la suite transféré dans la maison du sultan al-Salih Nagm al-Din Ayyub qui l'éleva
au rang d'émir et I'éduqua pour en faire un des plus importants émirs.

Alors qu'il servait chez Ibn Yaman 4 Damas, il avait 'habitude de fréquenter un des Bani
Barduwayl — il sagissait de trois fréres — qui étaient ses voisins dans le Darb al-Qassa‘in.
Lorsque al-Salih Isma‘il prit le pouvoir et se rendit maitre de Damas, il donna ordre de faire
emprisonner tous les mamlouks de Nagm al-Din Ayyiib ainsi que 'émir Aqtay. L émir tomba
malade en prison et fut transféré au Maristan al-Nari. Une fois guéri, il fut libéré mais on
lui intima l'ordre de partir en Egypte sous peine d’étre i nouveau arrété. Il envoya alors son
§ilman ** muni d'une lettre (waraqa) auprés de son ami Ibn Barduwayl pour lui demander de

41. Al-Magqrizi, Mugqaffa II, n° 1019, p. 582-583.
42. Cf. Eychenne, Une société clientéliste dans le

ou un jeune garcon [...] puis par extension, soit
un serviteur parfois 4gé et trés souvent, mais non

Proche-Orient médiéval, p.267-268. Notamment,
l'exemple des liens entretenus avec émir Balaban,
datant de I'époque ol ils exercaient tous deux leurs
activités a Safad, réactivés par Hasan Nagm al-Din
al-Safadi dans ses démélés avec Ibn Halawat.

43. Ibn Sikir al-Kutubi, ‘Uyan, 111, p. 37-38. Voir
également al-Yanini, Dayl, ITL, p. 45; Al-Safadi, Wafi,
IX, p. 318.

44. Sourdel, «ghulim », p. 1104. Le terme gulam
(pl. gilman) désigne en arabe «un jeune homme

nécessairement, un serviteur esclave, soit un garde,
esclave ou affranchi, que relient A son maitre des
liens personnels [...] ». Sur la possession de gilman,
Dominique Sourdel note que « tout personnage d'un
certain rang, dans la société arabo-musulmane des
premiers siécles, avait 4 son service outre d'éventuels
gilman de condition libre, des gilman de condition
servile dontlorigine exacte ne nous est généralement
pasindiquée et qui sont généralement distingués des
eunuques padam ».

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

292 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

lui accorder un prét pour son voyage. Ibn Barduwayl lut la lettre, puis répondit au gilman : « Je
ne le connais pas.» Le gilman insista lui rappelant son amitié passée: « C'est ton ami et ton
compagnon » (huwwa sabibak wa ‘asirak). Ibn Barduwayl répéta: «Je ne le connais pas». Le
gilman retourna auprés de I'émir et lui raconta ce qui s’était passé. Finalement, I'émir parvint
par la ruse A senfuir en Egypte sans l'aide de son ami.

Plusieurs années plus tard, en 658/1260, les habitants de Damas furent contraints de fuir
pour échapper a l'invasion mongole. Comme de nombreux notables de la ville, les Awlad
Barduwayl senfuirent en Egypte. Arrivés au Caire, ils se rendirent 4 la porte de I'émir et se
firent annoncer. Le serviteur alla trouver son maitre et lui dit: « Un tel, un tel et un tel sont a
la porte.» L'émir dit alors: « Fais entrer un tel et un tel », et il poursuivit: « Quant 4 un tel, je
ne le connais pas. » Les deux fréres Ibn Barduwayl entrérent et I'émir les salua et les accueillit
A bras ouverts. Alors, ils dirent : « O hawand, un tel est ton mamlouk » (Ya hawand mamlakak
fulan). L émir répondit: « Je ne le connais pas » et ils insistérent : « O hawand, c'est ton mamlouk
quin’a pas cessé d'étre A ton service et A tes ordres » (Ya hawand mamlikak alladi kana la yazal
fi bidmatika wa bayn yadika). L émir dit A nouveau: «Je ne le connais pas et je ne connais pas
d‘autres fils de Barduwayl a part vous deux.» Puis, apreés plusieurs interventions pressantes
de la part des deux fréres, I'émir autorisa enfin le troisiéme frére A entrer. L émir se mit alors
a leur raconter I'histoire qui les avait opposés quelques années auparavant, les trois fréres se
sentirent des plus honteux et sexcusérent. L'émir se montra alors des plus aimables avec eux
et les couvrit de marques daffection.

L interrelation entre élites militaire et civile débute souvent dés I'enfance, et ces liens, méme
s'ils ne générent pas automatiquement des sentiments trés profonds, restent suffisamment
forts pour quion puisse plus tard y faire appel. Dans la maison, les mamlouks favoris de I'émir
ne sont pas les seuls 2 recevoir une éducation en méme temps que ses fils. Il semblerait que
la sollicitude du maitre puisse s'étendre aux enfants (ou du moins a certains d’entre eux) des
secrétaires et autres civils y occupant des fonctions administratives. On sait que le métier de
secrétaire se transmet au sein de la famille par un apprentissage et une formation dispensée par
le pére oul'oncle, on doit ajouter que I'éducation dispensée dans la maison de 'émir génére elle
aussi de précieuses relations que le secrétaire en herbe pourra un jour utiliser a son profit.

La rencontre entre le secrétaire Taqyial-Din Ibn al-Gawgari et le sultan al-Mansir Qalawin
remonte A |'époque ot le sultan n'était encore quun émir. Le pére du secrétaire servait chez
Qalawin et Ibn al‘Gawgari fut élevé dans cette maison. Devenu adulte, il occupa des charges
dans l'administration sultanienne sans faire jouer, semble-t-il, ses appuis acquis dés I'enfance.
En 687/1288, le sultan al-Mansar Qalawin, préparant une expédition militaire donna ordre de
convoquer administrateurs damascénes et les livra 3 I'émir Sangar al-Sugi, le vizir d'Egypte.
Celui-ci leur extorqua l'ensemble de leur fortune, et, pendant toute la durée de son vizirat,
laissa Ibn al—Gawgari sans emploi et destitua tous ceux qui dans I'administration faisaient
partie de son entourage. Le comportement injuste et tyrannique de Sanjar al-Suga‘i, ainsi que
les spoliations qu'il opéra a I'encontre des notables d’Egypte et de Syrie dépasseérent toutes les
limites. A cette époque, Ibn al-Gawgari se rendit alors auprés de I'émir Turuntiy al-Mansiri,
le na’ib al-saltana d'Egypre, et discuta avec lui de l'acquittement de son traitement quotidien.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

MATHIEU EYCHENNE 293

L'émir lui demanda alors: « Peux-tu témoigner contre al—Sugi(i ?». Le secrétaire lui révéla
de nombreuses injustices que le vizir avait commises. Il I'informa notamment depuis que le
sultan était au pouvoir, le nombre des personnes destituées et spoliées navait cessé de croitre.
L'émir Turuntay le prit avec lui et le fit entrer auprés du sultan. Il le lui présenta et le sultan
le questionna sur son état et sur 'endroit ou il servait. Pris de pitié pour lui car il avait été
élevé dans sa propre maison et qu'il aimait son pére, le sultan blima Sangar al-Suga‘ pour
ne l'avoir pourvu d’aucun emploi. Ibn al—Gawgari témoigna contre le vizir et fit connaitre au
sultan les plaintes et les actions déloyales et les vexations dont il était I'objet. Ainsi, le sultan
Qalawiin I'écouta et fit arréter le vizir 5.

Conclusion

La maison de 'émir est le lieu ot les civils et les militaires se cotoient, apprennent 2 se
connaitre, et oti, finalement, ils nouent des relations de travail et d’amitié (ou au contraire dé-
veloppent des inimitiés) qui vont les suivre pendant une grande partie de leurs carriéres. Entré
au service de |'émir, tant pour le servir que pour sen servir et se constituer carriére et profit,
chacun d’eux en effet a, dans I'exercice de ses fonctions, besoin de l'appui voire de la complicité
des autres. Civils et militaires ont ainsi des prérogatives qui parfois se recoupent, parfois se
complétent et leur laissent souvent une grande liberté d’action. En particulier le secrétaire et
l'ustadar travaillent ensemble et partagent des responsabilités complémentaires: l'un gére les
biens, l'autre dirige la maison, l'un fait rentrer 'argent, I'autre le dépense. Ils partagent souvent
les informations « sensibles » du maitre, et sont tentés de profiter ensemble de cette connivence
obligée. Le lien personnel, qui se forge dans le cadre des maisons, peut lier indifféremment
I'émir A son nazir al-diwan, celui-ci  'ustadar, ou A un autre administrateur civil ou militaire,
etc., la somme de ces liens bilatéraux finit par constituer un réseau de relations dans lequel
les individus évoluent et qu'ils vont, chacun pour sa part, sefforcer d'instrumentaliser A leur
profit. La maison de I'émir fonctionne alors comme le creuset dans lequel s'élabore le clien-
télisme social: cest-3-dire un mode de relations dans lequel chacun, & quelque niveau que ce
soit, doit faire bénéficier autour de lui de son influence et distribuer dans la mesure de ses
moyens cadeaux et soutiens, un mode de relations fait de services rendus, o1 'on est tour 4 tour
demandeur ou dispensateur. Les plus influents se constituent déja des embryons de réseaux
personnels qu'ils développeront et renforceront au fur et 3 mesure de leur avancement. Il est
alors naturel que ce clientélisme social débouche sur un clientélisme politique dans la mesure
oty, simples mamlouks ou secrétaires, les uns et les autres vont sefforcer de gravir les échelons
qui les méneront 4 I"émirat ou aux plus hautes fonctions dans I'administration sultanienne.
Clest ce processus qui explique les relations étroites que certains émirs entretiennent avec
des administrateurs civils, relations qui saccompagnent tres souvent, comme on l'a vu, d'une
grande amitié.

45. Haarmann, Quellenstudien zur friilhen Mamlukenzeit, p. 102.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

204 © LE BAYT A L'EPOQUE MAMLOUKE

Références bibliographiques

Outils de travail

Encyclopédie de I'Islam, nouvelle édition,
Brill-Maisonneuve et Larose,
Leyde-Paris, 1960-2005, 11 vols.

Holt, PM., « Mamlaks », VI, p. 305-315.

Sources

Al-Gazari, Tarih bawadit al zaman wa anbd’ibi wa
wafayat al-akabir wa-l-a“yan min abna’ihi,
‘Umar ‘Abd al-Salam Tadmuri (éd.), 3 vols,
Al-Maktabat al-“Asriyya, Sayda et Beyrouth,
1998.

Al-Magqrizi, al-Mugaffa al-kabir, Muhammad al-Ya‘lawi
(éd.), 8 vols, Dar garb al-islam, Beyrouth, 1991.

Al-Safadi, Wafi bi-l-wafayat, IX, Josef Van Ess (éd.),
Franz Steiner Verlag, Wiesbaden, 1974.

Al-Safadi, Ayan al-‘asr wa a‘wan al-nasr, 4 vols,
Dar al-fikr, Beyrouth, 1998.

Al-Yunini, Dayl mirat al-zaman, 3 vols, Dar al-kutub
al-islamiyya, Le Caire, 1992.

Al-Yasafi, Nubzat al-nazir fi sirat al-Malik al-Nasir,
Ahmad Hutayt (éd.), Beyrouth, 1986.

Etudes

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social Practice
in Medieval Damascus, 1190-1350, Cambridge
University Press, Cambridge, 1994.

Chapoutot-Remadi, Mounira, « Liens propres
et identités séparées chez les Mamelouks
bahrides », Christian Décobert (éd.), Valeur
et distance: identités et sociétés en Egypte,
Maisonneuve et Larose, Paris, 2000, p. 175-188.

Eychenne, Mathieu, « Le vizir al-Asraf Halil et son
vizir, Liens personnels et pratiques du pouvoir
dans le sultanat mamlouk », AnIsl 39, 2005,
P-249-273.

—, Une société clientéliste dans le Proche-Orient médiéval.
Liens personnels et réseaux de pouvoir entre les
élites civile et militaire sous les Mamlouks babrides
(Egypte — Syrie, 1250-1382), Thése soutenue a
l'université de Provence Aix-Marseille I, 2007.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne

Orhonlu, C., « Khiss », IV, p. 1125-1127.

Pellat, Charles, « Khasi », IV, p. 1m118-1124.
Sourdel, Dominique, « Ghulam », II, p. 1104-1117.
Weinsick, A.J., « Khadim », IV, p. 931-932.

Ibn Abi 1-Faddil, Kitab al-nahg al-sadid wa-l-durr
al-farid ba‘d Tarih Ibn ‘Amid. Voir édition
et traduction allemande dans Kortantamer,
Samira, Agypten und Syrien zwischen 1317 und
1341 in der Chronik des Mufaddal b. Abi [-Fadda’il,
Freiburg im Breisgau, 1973.

Ibn al-Suqa‘, Tali kitab wafayat al-a“yan, Jacqueline
Sublet (éd. et trad.), IFD, Damas, 1974.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Al-Durar al-kamina fi a‘yan
al-mia al-tamina, Farid al-Mazidi (éd.), 4 vols,
Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1996.

Ibn Sikir al-Kutubi, ‘Uyan al-tawarip, I11, Nabila
‘Abd al-Mun‘im Diwud et Faysal al-Samir
(éd.), Wazarat al-ilim et Dar al-radid li-l-nasr,

Bagdad, 1984.

Garcin, Jean-Claude, « Les soufis dans la ville
mamelouke d'Egypte. Histoire du soufisme et
histoire globale », dans Richard McGregor et
Adam Sabra (éd.), Le développement du soufisme
en Egypte a lépoque mamelouke, Ifao, Le Caire,
2006.

Geoftroy, Eric, Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les
derniers Mamelouks et les premiers Ottomans.
Orientations spirituelles et enjeux culturels, Ifead,
Damas, 1995.

Gottheil, Richard, « An Answer to the Dimmis »,

JAOS XLI, 1921, p. 383-457.

Gril, Denis, « Une émeute anti-chrétienne a Qis au
début du viire/xve siécle », Anlsl 16, 1980,

p. 241-274.

Haarmann, Ulrich, Quellenstudien zur friihen
Mamlukenzeit, Robischon, Freiburg, 1969.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Luz, Nimrod, « Urban Residential Houses in Mamluk

Syria: Forms, Characteristics and the Impact

of Sociocultural Forces », dans Michael Winter

et Amalia Levanoni (éd.), The Mamluks in
Egyptian and Syrian Politics and Society, Brill,
Leiden-Boston, 2004.

Médard, Jean-Frangois, « Le rapport de clientéle.
Du phénomeéne social 4 I'analyse politique »,
Revue frangaise de science politique 26/1, 1976,
p. 103-131.

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I'’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

MATHIEU EYCHENNE

Richards, D.S., « Mamluk Amirs and Their Families
and Households », dans Thomas Philipp
et Ulrich Haarmann (éd.), The Mamluks
in Egyptian Politics and Society, Cambridge
University Press, Cambridge, 1998, p. 32-54.
Windler, Christian, « Clientéles royales et clientéles
seigneuriales vers la fin de 'Ancien Régime »,
Annales HSS 52/2,1997, p. 293-320.

https://www.ifao.egnet.net

295


http://www.tcpdf.org

Anlsl 42 (2008), p. 275-295 Mathieu Eychenne
Le bayt a I'’époque mamlouke. Une entité sociale a revisiter.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

