
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 275-295

Mathieu Eychenne

Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter. 

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Mathieu Eychenne

Le bayt à l’époque mamlouke

une entité sociale à revisiter

La maison militaire (bayt pl. buyūt), « institution centrale et essentielle de la société mamlūke 
	 tant sous les Ottomans que sous le sultanat 1 », est, en tant qu’« unité de base du groupe 
	 mamlūk 2 », un élément fondamental de la structuration de l’élite militaire et de l’armée. 

Une définition classique de la maison militaire désigne en premier lieu « les mamlūks acquis, 
formés et affranchis par un maître (ustāḏ) à qui ils restaient attachés par loyauté et, plus 
officiellement, par un lien juridique de clientèle (walā’) 3 ». Comme l’a montré M. Chapoutot, 
l’appartenance à la maison militaire et le rattachement à un maître permettaient à ses membres 
de se reconstruire une identité 4. Vendus ou capturés dès l’enfance, coupés de leurs racines et 
islamisés, les Mamlouks recréaient des liens de parenté élective, une famille d’adoption, et 
cultivaient, autant qu’il leur était possible, leurs différences. Introduits dans la maison – celle 
du sultan ou celle d’un émir – comme esclaves militaires, ils étaient, pendant comme après leur 
formation, élevés avec les enfants du maître (maḫdūm), et bénéficiaient parfois auprès de lui 
d’une plus grande sollicitude que ses propres enfants. Le maître était leur père de substitution 
(après le marchand qui les avait achetés), il les mariait souvent avec ses propres filles sinon avec 
ses esclaves femmes de même origine. Ils recréaient ainsi dans la maison un microcosme, en-
tièrement dévoué à la cause du maître de maison 5. Les liens de camaraderie (ḫušdāšiyya) tissés 
avec ceux qui avaient été capturés et éduqués en même temps qu’eux, étaient aussi des éléments 
essentiels à leur équilibre, leur permettant de se reconstruire une identité. Les eunuques du 

1.  Holt, « Mamlūks », p. 310.
2.  Chapoutot-Remadi, « Liens propres et identités 
séparées », p. 176.
3.  Holt, « Mamlūks », p. 310.

4.  Chapoutot-Remadi, « Liens propres et identités 
séparées », p. 175-185.
5.  Ibid., p. 176.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke276

6.  Ibid., p. 175-185. 7.  Luz, « Urban residential houses in Mamluk 
Syria », p. 339.

harem pour ceux qui avaient été élevés dans les maisons ou de la chambrée pour ceux qui étaient 
encasernés, constituaient un autre point d’ancrage. Enfin, l’homosexualité qui liait souvent, en 
dépit des interdits, le maître à son favori, ou les mamlouks entre eux, générait à son tour des 
proximités et des solidarités particulières. L’ émancipation qui couronnait l’existence des plus 
chanceux ou des plus braves d’entre eux, leur permettait d’accéder à leur tour à l’émirat et au 
statut de maître d’une maison militaire contribuant à reproduire le système. À l’intérieur de 
la maison, ou de l’ensemble même de l’élite militaire mamlouke (du simple mamlouk toujours 
esclave au grand émir affranchi et même au sultan), une hiérarchie subtile faite de références à 
l’ethnie, à l’ancienneté, au grade, à la faveur plus ou moins grande du maître, structure le groupe. 
La force de ces liens recréés dans la servitude et idéalisés garantissait la cohésion du groupe 
tout entier en dépit des rivalités, du factionalisme et des affrontements inévitables suscités par 
la nécessité de conquérir une place enviable sinon la première place 6.

La maison (bayt) en tant qu’entité sociale était visible dans l’espace urbain par la construction 
d’une demeure (dār) ou d’un palais (qaṣr) par l’émir. Cette inscription dans la ville lui conférait 
une dimension sociale plus large que celle d’une simple entité militaire dans la mesure où ces 
demeures rassemblaient des individus de conditions sociales et de statuts juridiques extrême-
ment divers. Les grandes demeures des émirs étaient non seulement des lieux de résidence mais 
également des lieux de vie et de sociabilité qui permettaient à l’émir de rendre visible toute 
sa puissance sociale et politique. La maison peut être décrite comme une manifestation et un 
symbole d’incarnation de soi 7, la demeure mamlouke doit se concevoir comme la matérialisa-
tion de la makāna et de la waǧāha de son fondateur autrement dit de son capital symbolique, 
comme l’espace domestique où s’agence le service (ḫidma) rendu à l’émir par ses serviteurs, ses 
clients, ses compagnons (ḫūšdāš) et ses partisans. C’est le lieu où s’organise la ṣuḥba et les autres 
formes quotidiennes ou occasionnelles de sociabilité que l’émir entretient avec ses amis, ses 
clients et ses dépendants. Toute la munificence du maître se manifeste et les gens se massent 
à sa porte lorsqu’il y tient conseil (maǧlis) afin de solliciter son intercession, sa médiation, ou 
simplement sa générosité. La maison apparaît donc comme la concrétisation des liens tissés 
par son fondateur avec les plus grands, l’expression d’une position d’éminence et d’influence 
acquise auprès du sultan et le moyen lui permettant de constituer sa propre clientèle et d’asseoir 
son prestige social. Ces liens multiples (électifs et affectifs, matrimoniaux, de dépendance et 
de clientèle, de compagnonnage, etc.) fédèrent autour de l’émir une multiplicité d’individus 
aux statuts juridiques et aux fonctions différentes, tous ceux qui, de près ou de loin, vivent par 
et pour la maison. Tous n’habitent pas, bien entendu, la demeure du maître, mais tous font, 
d’une manière ou d’une autre, partie de sa maison au sens social du terme.

Le bayt, centré et hiérarchisé autour de l’émir mamlouk qui l’a fondé, correspond donc à 
une entité militaire, politique, sociale et économique construite par et pour l’émir lui-même 
dont la cohésion et la cohérence reposent sur la base des liens personnels que celui-ci, en tant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 277

8.  Eychenne, Une société clientéliste dans le Proche-
Orient médiéval, p. 55.
9.  La signification de ce terme collectif reste vague. 
Pour une tentative de définition du terme alzām, 
voir Richards, « Mamluk Amirs and Their Families 
and Households », p. 35-36. Les alzām (sing. lāzim) 
sont à distinguer des mamlouks d’un émir. Peut-être, 
s’agissait-il d’individus, qui, se retrouvant sans emploi 
après le décès de l’émir qui les employait, entraient de 
manière volontaire et libre au service d’un nouveau 
maître. Pour D.S. Richards « this word may or may 
not have had any technical sense. However, [I] do not 

rule out the possibility that it referred to individuals 
who had bound themselves to a master under some 
(perhaps lengthy) contract of service, as opposed to their 
having been purchased ». Plusieurs exemples donnés 
par Richards montrent que les alzām résidaient vrai-
semblablement dans la maison de l’émir.
10.  Le terme vient de sabab (pl. asbāb) qui signifie 
« lien, attache, lien de parenté ».
11.  Orhonlu, « Khāṣṣ », p. 1125. Le mot ḫāṣṣ 
(pl. ḫawāṣṣ) apparaît dans la littérature turque du 
xiiie siècle pour désigner une personne proche du 
souverain ou une chose lui appartenant.

que maître, entretient avec chacun des membres de la maison. Par conséquent, le bayt a éga-
lement une incidence sur la structuration des autres groupes sociaux. Les liens de clientèle et 
d’interdépendance qui se créent en son sein, gages de la solidité de son tissu social, entraînent 
l’émergence d’intérêts et de solidarités permettant de façonner le sentiment d’une apparte-
nance commune.

	 Le vocabulaire des relations sociales

	 Dans la maison de l’émir, sociabilité et solidarité
Une étude détaillée du vocabulaire employé pour désigner les parents plus ou moins pro-

ches, les dépendants, les clients et toutes les personnes gravitant autour de l’émir et formant 
son entourage, permet de montrer l’étendue des liens et des solidarités contractés dans le 
cadre des maisons des émirs, mais ne permet toutefois pas à elle seule d’en saisir toutes les 
nuances 8. Certains des termes se placent au niveau des liens familiaux ou affectifs et relèvent 
de la sociabilité comme aṣḥāb (amis, camarades, compagnons); aḥbāb (amis, proches, parents) ; 
aqārib (proches, siens, famille) ; atrāb (amis d’enfance, pareils, congénères) ; ʿušarā’ (amis, as-
sociés, compagnons, camarades, familiers) ; ḫulaṭā’ (ici dans le sens de compagnons, associés). 
D’autres termes font plutôt référence à un lien fondé sur la dépendance comme tābiʿ pl. atbāʿ 
(partisan, homme de paille, subalterne, disciple) ; alzām 9 (compagnons inséparables) ; muḍāfūn 
(ceux qui se joignent, qui s’ajoutent) ; isbāb (clients, ceux qui sont liés, attachés) 10 ; taʿallāq 
(sous-ordres, dépendants, ceux qui sont attachés à quelqu’un). L’expression « ceux qui trouvent 
refuge chez lui (man yalūḏu bihi) » est encore plus indéfinie, lāḏa, yalūḏu bi signifiant « s’abriter 
dans, chercher refuge, recourir à, se retrancher ».

Ces termes définissent différents cercles d’appartenance des individus qui côtoient la mai-
son d’un émir. Ils évoquent en premier lieu ce qui est de l’ordre du « privé » ou « particulier » 
(al-ḫawāṣṣ 11) d’un émir ou d’un sultan. En d’autres termes, les individus affectés à son usage 
exclusif et dont il est le propriétaire (mamlouks, ǧāriyya-s, etc.). Puis, ces termes font égale-
ment référence à la parenté (ahl) plus ou moins proche et plus ou moins naturelle, ahlihi, (« ses 
gens ») peut signifier la parenté mais aussi dans un sens plus large, tous ceux sur lesquels l’émir 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke278

exerce une autorité « paternelle ». Il convient cependant de noter que l’on retrouve des termes 
identiques lorsqu’il s’agit de décrire les personnes qui composent l’entourage d’un notable civil 12. 
Enfin, ils caractérisent les relations construites et acquises par l’émir (clientèles, réseaux).

Dans la maison d’un émir, se côtoyaient : la famille (parents, épouses, enfants), les esclaves 
militaires (mamlouks), les eunuques (ṭawāšī 13, ḫuddām 14), les serviteurs domestiques de condi-
tion servile ou libre (ʿ abīd et ǧawārī), les administrateurs civils (wukalā’, kuttāb, mubāširūn), les 
clients, les dépendants, les courtisans, les amis, ou les compagnons (ḫušdāšiyya) de l’émir. C’est 
ainsi que « [la maison] réunit un certain nombre d’hommes et de femmes dont le premier souci 
est d’être nombreux, solidaires et tous embarqués dans la grande aventure qui peut mener à 
la richesse et au pouvoir suprême 15 ».

Il existe donc, au sein de la maison, le sentiment de défendre des intérêts communs, un 
destin collectif, à travers lequel chacun peut espérer se construire un destin individuel. La 
notion d’intérêt ne renvoie pas à une catégorisation sociale ou à l’appartenance à un groupe 
social, puisque, nous l’avons vu, la maison est une entité qui transcende les groupes sociaux, 
réunissant dans une même structure des individus issus de toutes les catégories, et qui, par 
cette appartenance, se constituent chacun à son échelle un capital symbolique.

Une des caractéristiques du capital symbolique tel qu’il se manifeste dans la société mamlouke 
réside en effet dans l’établissement d’un lien personnel avec une personne jouissant d’un cer-
tain pouvoir et d’une certaine autorité. Le sultan, les grands émirs ou les hauts fonctionnaires 
étant les principaux détenteurs de capital symbolique, aussi bien que de capital économique, 
attiraient tout naturellement les offres de service. Il convient donc de tenter d’étudier plus en 
détail le vocabulaire utilisé pour décrire la nature de la relation personnelle qui s’établit entre 
deux individus dont la position sociale est inégale. Pour ce faire, nous nous concentrerons 
sur les liens unissant les civils aux militaires. Le vocabulaire utilisé dans les textes n’est pas 
spécifiquement – ou plutôt pas uniquement appliqué aux relations de ce type et fait référence 
à des pratiques communes à l’ensemble des membres de la société mamlouke.

12.  Voir à titre d’exemple al-Ǧazarī, Tārīḫ II, p. 534. 
En 732/1333, lorsque les fils (awlād) du qāḍī l-quḍāt 
šāfiʿī ʿAlam al-Dīn al-Iḫnā’ī quittent Damas pour 
se rendre en Égypte, ils sont accompagnés de près 
de 70 personnes appartenant à l’entourage de leur 
père. L’auteur décrit l’hétérogénéité du groupe de 
la façon suivante : « (…) sāfarū awlādu qāḍī l-qudāt 

ʿAlam al-Dīn al-Iḫnā’ī al-Šāfiʿī wa ahluhu wa ʿ abīduhu 
wa ġilmānuhu wa ǧamāʿatuhu wa hum naḥū sabʿīn 
nafar min Dimašq ilā Miṣr baʿd ṣalāt al-ẓuhr (…). » 
On distingue ainsi deux termes caractérisant des 
membres de la parenté ou de la famille (awlād, ahl) 
et deux termes mentionnant des individus au service 
du cadi (ʿabīd, ġilmān). En ce qui concerne le terme 
ǧamāʿa, sa signification précise est difficile à établir. 
S’agit-il d’un groupe d’amis ou de disciples ou bien 

de soldats composant sa garde personnelle ?
13.  Pellat, « Khaṣī », p. 1118. Selon al-Maqrīzī, le terme 
ṭawāšī vient du turc ṭābūšī et de l’ottoman tapuġči, qui 
signifie « serviteur » et désigne également en Égypte 
une position militaire dans la garde rapprochée.
14.  Weinsick, « Khādim », p. 931. Le terme ḫādim 
(pl. ḫuddām), qui vient de l’arabe ḫadama, qui signifie 
« servir (un maître) », et désigne un serviteur, un 
domestique. Selon Weinsick, « il a acquis par euphé-
misme, d’abord en arabe, le sens d’eunuque, de sorte 
qu’il demeure souvent ambigu. À côté des esclaves, 

ʿabd, il y a toujours eu dans l’islam des serviteurs 
libres ».
15.  Chapoutot-Remadi, « Liens propres et identités 
séparées », p. 176.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 279

16.  Le terme est employé par Ibn al-Dawādārī pour 
évoquer les différentes étapes de la carrière d’un des 
clients de l’émir ʿAlī Ibn Hilāl al-Dawla, inspecteur 
des bureaux de l’administration sultanienne (šādd 
al-dawāwīn) en Égypte : ʿAbd Allāh al-Barīdī, juif 
samaritain connu avant sa conversion à l’islam sous le 
nom d’Ibn Sadīd al-Sāmirī, fut le client de différents 
émirs et administrateurs civils de l’État mamlouk 
comme l’émir Arslān al-Dawādār al-Nāṣirī, le nāẓir 
al-ḫāṣṣ Karīm al-Dīn al-Kabīr, le kātib al-sirr ʿAlī 
ʿAlā’ al-Dīn Ibn al-Aṯīr, le nāẓir al-ḫāṣṣ al-Tāǧ Isḥāq 
ʿAbd al-Wahhāb et avant d’entrer au service du šādd 
al-dawāwīn Ibn Hilāl al-Dawla. Cf. Ibn al-Dawādārī, 
Kanz, IX, p. 376.

17.  Ibn al-Ṣuqāʿī, Tālī, no 110, p. 95 (trad.) & p. 73 
(texte arabe). Selon la traduction de Jacqueline Su-
blet, « (…) il gagna les faveurs de l’émir avec l’émir 
Rukn al-Dīn Baybars al-Ǧāšankīr qui alla jusqu’à le 
nommer gouverneur au Caire ; il s’attacha à lui et, 
après avoir été son auxiliaire et son bras droit, accéda 
à la fonction de vizir » (tawaṣṣala ilā l-amīr Rukn 
al-Dīn Baybars al-Ǧāšankīr ilā an tawallā l-wilāyat 
bi-l-Qāhira wa iltazama bi-mustaẓahir wa ʿaḍadahu 
ilā an tawallā l-wizāra).
18.  Al-Ṣafadī, Aʿyān III, p. 1516-1517. Ṣafadī donne 
l’exemple du médecin Muḥammad b. Ibrāhīm 
Ṣālaḥ al-Dīn Abū ʿAbd Allāh dit Ibn al-Burhān 
(m. 743 H./1342) qui était intime du nā’ib al-salṭana 

	 Les échelons de l’ascension sociale
Si faire partie d’une maison facilite l’ascension sociale, il est intéressant de s’interroger 

sur le processus qui permettait à des civils de s’introduire dans la maison d’un émir jusqu’à 
faire partie de son entourage le plus proche. Un recours au vocabulaire utilisé dans les sources 
s’impose donc. La première étape consistait à offrir son service afin de côtoyer un personnage 
important (ou plus important que soi-même) dans le but de tirer bénéfice de sa position de 
faveur. Cette étape est fondamentale dans le processus car elle met en jeu une gradation sub-
tile qui permet à un individu de se faire remarquer puis engager. Elle consiste à fréquenter, 
accompagner puis servir, c’est-à-dire à entrer progressivement dans l’entourage de quelqu’un. 
Cette étape donnait accès à un emploi au service d’un émir. De simple client, on devenait 
serviteur. Il restait alors à acquérir une parcelle d’influence ; pour cela, il fallait satisfaire son 
patron dans la fonction à laquelle on était affecté de façon à gagner sa confiance et à obtenir 
progressivement des prérogatives plus importantes. Enfin, il devenait possible de consolider 
sa position en obtenant l’amitié de son employeur et en devenant un de ses intimes.

La première étape du processus, qui consiste à entrer dans l’entourage du sultan ou des émirs 
mamlouks, est exprimée par l’utilisation du verbe iltaṣaqa bi dont le sens est « s’agglutiner à, se 
coller à, s’incruster, adhérer à ». Le terme iltiṣāq désigne par conséquent l’adhérent, ou plutôt 
dans ce contexte, le client 16. Le lien (ṣila) qui s’instaure entre deux individus est exprimé par 
le terme ittaṣala bi (se lier à, s’attacher à) souvent employé dans des expressions comme ittaṣala 
bi-ṣuḥbat al-amīr (se lier à la suite d’un émir) ou ittaṣala bi-ḫidmat al-amīr (se lier au service 
de l’émir). Le lien, alors évoqué, introduit l’établissement d’une relation hiérarchique entre 
deux individus de rang inégaux. Ḏubyān Nāṣir al-Dīn dit Ibn al-Šayḫī, selon Ibn al-Ṣuqāʿī, 
gagna les faveurs de l’émir Baybars al-Ǧāšankīr qui alla jusqu’à le nommer gouverneur du 
Caire (wālī). Il s’attacha à lui et, après avoir été son auxiliaire et son bras droit, il accéda à la 
fonction de vizir 17.

L’emploi du terme iḫtaṣṣa bi (être / devenir particulier / privé / propre / spécifique) semble 
quant à lui faire référence à l’entrée d’un individu dans un cercle de plus grande proximité, 
celui où s’établissent des liens d’intimité et où se développe l’affinité permettant de bénéficier 
de manière directe des retombées du prestige de celui que l’on sert 18.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke280

Arġūn al-Nāṣirī puis, après lui, il devint l’intime de 
l’émir Tuquztimur (kāna ḫaṣīṣan bi-l-nā’ib al-amīr 
Sayf al-Dīn Arġūn ṯumma innahu iḫtaṣṣa baʿdahu 
bi-l-amīr Sayf al-Dīn Tuquztimur).
19.  Le terme ḫidma appartient aussi bien au voca-
bulaire du gouvernement politique qu’à celui de la 

mystique. Sur ce point, voir Garcin, « Les soufis dans 
la ville mamelouke d’Égypte », p. 29.
20.  Les secrétaires désignaient eux-mêmes l’émir 
qu’ils servaient par le terme « maḫdūm » (maître) 
comme le mentionnent les sources rapportant des 
dialogues.

Pour les auteurs d’époque mamlouke, un administrateur entrait au service (daḫala l-ḫidma), 
se mettait / se plaçait / se liait au service (ittaṣala bi-ḫidma), s’attachait au service (taʿallaqa 
bi-ḫidma) d’un sultan, d’un émir ou d’un haut commis de l’État. Ces termes nous suggèrent 
une action libre et consentie de sa part, à l’inverse d’un mamlouk, qui lui, se trouve au service 
du sultan ou d’un émir par la contrainte. Les émirs comme les civils concevaient leurs liens 
de loyauté, de dépendance et leurs obligations réciproques comme un service volontaire ou 
ḫidma 19. Les devoirs relevant de la ḫidma n’étaient pas définis dans un sens légal et contrac-
tuel, mais s’exprimaient à travers un cérémonial d’hommage et des pratiques qui leur étaient 
associés. La ḫidma se référait en premier lieu aux liens domestiques de la maison (bayt). Ce 
type de gouvernement domestique était le fondement du pouvoir sultanien. La ḫidma, rendue 
quotidiennement au souverain par l’ensemble des grands émirs et des hauts fonctionnaires de 
l’administration et les principaux dignitaires religieux, telle qu’elle se déroulait au Caire dans 
l’enceinte de la Citadelle, servait de modèle à des pratiques similaires dans le cadre des maisons 
des émirs. La plupart des liens de subordination, de dépendance et de clientélisme développés 
dans le cadre des maisons des émirs étaient, à l’image de la cour du sultan, conçus comme 
relevant de la ḫidma. Le dépendant ou le partisan d’un émir, qu’il soit civil ou militaire, était 
considéré comme son serviteur. L’ émir ou le sultan, au service duquel ils se plaçaient, était le 
maître (maḫdūm) de ses secrétaires et ses administrateurs 20 tout comme il était le maître de 
ses mamlouks.

Les termes qarraba (approcher, rapprocher), qāraba (être proche, approcher, s’apparenter à, 
côtoyer) et dannā / adnā lī (approcher, rapprocher, se rapprocher de) sont utilisés pour décrire 
l’entrée d’une personne dans l’entourage intime d’un sultan ou d’un émir et introduire la 
fréquentation assidue : « il avait fait de lui son intime et son familier (kāna qadd adnāhu wa 
qarrabahu) ». La fréquentation des intimes et des familiers, quant à elle, était exprimée par les 
verbes lazima bi ou lāzama qui signifient « s’attacher au pas de, accompagner partout / tou-
jours, poursuivre quelqu’un ». À un degré moindre, le verbe taraddada, qui signifie « fréquenter 
quelqu’un souvent », servait à définir une pratique sociale dont la visite (ziyāra), et partant, la 
fréquentation du maǧlis d’un émir ou d’un notable, était l’expression la plus courante. Cette 
fréquentation, bien que régulière, n’était pourtant ni constante ni permanente. Fréquenter la 
porte de quelqu’un (lāzama bāb fulān) était le moyen habituellement employé pour approcher 
ceux qui possédaient richesse et pouvoir ; ce faisant, on affirmait publiquement sa dépendance 
vis-à-vis d’eux. Selon Ibn al-Ṣuqāʿī, le secrétaire au bureau à la correspondance (kātib dīwān 
al-darǧ), ʿAbd Allāh b. Muḥammad Fatḥ al-Dīn al-Ḥalabī dit Ibn al-Qayṣarānī, fréquenta 
ceux qui composaient le gouvernement (lāzama al-dawla al-ṣāḥibiyya al-Bahā’iyya) du ṣāḥib ʿ Alī 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 281

Bahā’ al-Dīn Ibn Ḥinnā grâce auxquels il fit carrière (taqaddama bihim). Ils lui confièrent le 
règlement de leurs affaires (qaḍā l-ašġāl iʿndahum) et, parce qu’il était proche d’eux, les gens le 
servirent (ḫadamūhu al-nās li-qurbihi minhum). Ces appuis lui permirent de devenir vizir de 
Damas (taraqā ilā an walā l-wizāra) sous le règne du fils du sultan Baybars, al-Saʿ īd Barakat 
Ḫān, au début de l’année 678/1279. Dès lors, note Ibn al-Ṣuqāʿī, « il se comporta d’une façon 
tout à fait contraire à ce que les gens pouvaient espérer de lui et fut détesté de tout le monde » 
au point d’être destitué et renvoyé en Égypte cette même année pour y retrouver son poste 
de secrétaire au bureau de la correspondance au Caire 21.

On remarque également l’emploi du verbe ḫālaṭa qui signifie « vivre en compagnie de, fré-
quenter, se mêler à » et du substantif muḫālaṭa désignant la compagnie, la fréquentation de 
quelqu’un. Le verbe taḫālaṭa, quant à lui, signifie « se fréquenter, se voir » et semble indiquer 
des pratiques de sociabilité dont l’objet premier n’est pas la recherche du bénéfice social mais 
plutôt le résultat d’une affinité 22. Le terme iʿšra signifie « communauté, compagnie, intimité, 
fréquentation, relations amicales et sociales », et à l’instar du terme précédent, semble accor-
der à la relation qu’il cherche à décrire le même aspect de sociabilité. Le ʿašīr (pl. ʿušarā’) et le 
mu āʿšir sont donc « le compagnon, l’ami, l’associé, le familier ». Cette racine est utilisée sous 
la forme āʿšara qui signifie « vivre avec quelqu’un, cultiver la société de, fréquenter, avoir des 
contacts / des relations / des accointances avec, être en contact avec, frayer avec quelqu’un » 
et sous la forme ta āʿšara, « se connaître, se fréquenter, se voir ». « Mu āʿšara » est donc le terme 
qui désigne « l’accointance, le contact, la pratique des individus, les relations, la fréquentation, 
la compagnie, l’intimité 23 ».

Pour parachever son ascension, il était primordial d’accroître son influence auprès de celui 
qu’on avait choisi de servir, le moyen d’y parvenir était de gagner non seulement sa confiance 
mais aussi son cœur. D’où l’importance que prennent dans les textes, les termes traduisant 
l’amitié, l’affection, et en général le sentiment de gratitude et de fidélité réciproque qui lie 
deux personnes. Cette conception « utilitaire » de l’amitié (ṣadāqa, ṣuḥba) qui suppose à la fois 
confiance, réciprocité, et échange de services, n’excluait pas bien évidemment l’affection qui 
peut naître entre des personnages de même rang ou de rangs inégaux, et ne préjuge en rien 
de la sincérité des sentiments. Elle nous concerne cependant davantage dans la mesure où elle 

21.  Ibn al-Ṣuqāʿī, Tālī, no 32, p. 32-33 (trad.) et 
p. 22-23 (texte arabe).
22.  Al-Ṣafadī, Aʿyān II, p. 328. Ainsi, selon Ṣafadī, 
le šayḫ ʿ Abd al-Salām b. ʿ Abd al-Qādir Rukn al-Dīn 
al-Kilānī, grande figure spirituelle de l’époque, mort 
en 730/1330 à Damas, s’était rendu plusieurs fois au 
Caire où il fréquentait les émirs (ḫālaṭa l-umarā’). 
Pour un administrateur civil comme le secrétaire 
Abū Bakr b. ʿ Abd al-ʿAḍīm al-Miṣrī dit Ibn al-Raqāqī 
(m. 710/1310), le fait d’occuper de nombreuses charges 
en Égypte et en Syrie comme celles d’administrateur 
du Trésor (nāẓir bayt al-māl), d’administrateur des 

maisons du sultan (nāẓir al-buyūt) et d’administra-
teur des bureaux (nāẓir al-dawāwīn), lui permit de 
forger des alliances et de nouer des contacts avec les 
« Grands » (kāna lahu mubāširāt wa ḫalaṭa bi-l-akābir 
wa muʿāširāt). Cf. Al-Ṣafadī, Aʿyān I, p. 449.
23.  Al-Maqrīzī, Muqaffā II, no 810, p. 245. Certains 
émirs aimaient la fréquentation des ulémas, comme 
par exemple, l’émir Āqqūš al-Afram, nā’ib al-salṭana 
de Damas, qui « fréquentait les gens de savoir et de 
lettre » (kāna yuʿāširu ǧamāʿa min ahl al-ʿilm wa 
l-adab) ce qui en retour lui valut d’être fortement 
aimé des gens de Damas.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke282

joue un rôle fondamental dans les relations sociales et politiques comme le souligne à juste 
titre M. Chamberlain « ces liens s’exprimaient dans le langage de l’intimité des maisons […]. 
On peut le voir particulièrement en examinant comment socialement et politiquement les 
liens utiles étaient conçus en termes d’amour [affection]. Il y avait des termes plus ou moins 
interchangeables pour l’amour incluant : ḥubb, maḥabba et mawadda, tawaddud […]. Les puis-
sants affichaient publiquement leur amour pour les autres à travers cadeaux, prébendes et 
honneurs. […] Étant donné la constante formation et réformation des factions militaires 
autour des maisons des émirs et des sultans, l’amour était davantage un instrument politique 
qu’une émotion 24».

Ainsi, les auteurs puisent constamment dans le registre des émotions et des sentiments pour 
décrire le lien qui se crée entre deux individus. « Il eut des égards pour lui / il lui montra de 
la déférence (akramahu) » est une expression fréquemment utilisée pour dire qu’une personne 
entrée dans l’entourage d’un émir ou du sultan se mit à bénéficier de sa protection et de sa 
sollicitude. Il en est de même pour l’expression ʿaẓẓamahu qui signifie : « il lui fit honneur, il 
l’admira, il chanta ses louanges » ou pour une expression comme « il avait de l’inclination pour 
untel » (māla ilā fulān). On note également l’emploi des expressions ḥanā ʿalā (éprouver de la 
sympathie, de la tendresse, avoir un penchant pour) et aṯnā ʿalā (faire l’éloge de, rendre hommage à). 
Ces termes rendent compte de la façon dont l’émir, ou le sultan, exprime ses sentiments à 
l’égard d’une personne d’un rang inférieur avec laquelle il noue une relation personnelle. Ils 
expriment la « générosité nécessaire » qui vient sanctionner le statut social d’un individu et 
le bénéfice social que chacun pouvait tirer des relations entretenues avec des personnes plus 
puissantes. En contrepartie, les personnes qui entraient dans l’entourage du sultan ou de l’émir 
contribuaient à son capital symbolique.

Les références à l’amitié qui lie l’émir à son protégé sont relativement nombreuses. Ainsi, 
le terme ṣadāqa, relativement peu fréquent, semble s’appliquer à des relations entre égaux (tels 
les émirs Salār al-Tatarī et Lāǧīn al-Manṣūrī, devenu sultan sous le nom d’al-Manṣūr Lāǧīn) 
ou, s’agissant d’un émir et d’un civil, entre personnages occupant des fonctions d’importance 
comparables (Ibn Saʿ īd al-Dawla, homme de confiance de l’émir Baybars al-Ǧāšankīr, et 
l’émir Ibn al-Šayḫī qu’il contribua à faire nommer vizir d’Égypte) 25. L’exemple de l’amitié 
entre l’émir Barakat et Maḥmūd Ǧamāl al-Dīn al-Qayṣarī est, à bien des égards, révélateur 
des implications clientélistes que pouvait revêtir l’amitié entre un émir et un civil 26. En revan-
che, les références à la ṣuḥba introduisant des notions d’allégeance ou d’alliance dans l’amitié 
s’utilisent plus fréquemment pour caractériser l’amitié entre des personnages dont l’un jouit 
d’une position nettement supérieure.

Au-delà du compagnonnage, la ṣuḥba traduit l’affiliation à un groupe ou la subordination 
à un détenteur de pouvoir 27. Dans le cadre de pratiques soufies ou de la transmission du 

24.  Chamberlain, Knowledge and social practice, 
p. 114.
25.  Eychenne, « Le sultan al-Ašraf Ḫalīl et son vizir », 
p. 257.

26.  Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Durar IV, no 4897, 
p. 206.
27.  Eychenne, « Le sultan al-Ašraf Ḫalīl et son vizir », 
p. 258.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 283

savoir, elle caractérise aussi le lien entre un šayḫ et ses disciples. En effet, dans le contexte des 
pratiques soufies, la ṣuḥba est le terme le plus général pour désigner la relation de maître à 
disciple, le compagnonnage spirituel. Le verbe ṣāḥaba fait par conséquent référence à des liens 
mettant en jeu des pratiques très diverses. Comme le remarque E. Geoffroy, « il peut signifier 
la fréquentation d’un maître (par un disciple) comme impliquer l’obédience absolue d’un novice 
à son cheikh ». Le sens diffère si le terme est appliqué à un soufi confirmé. Nous n’avons plus 
alors affaire à un lien de maître à disciple mais à « une fraternité dans la Voie 28 ». Le terme 
ṣuḥba impliquait concrètement la fréquentation physique, à différents degrés d’intimité, d’une 
personne par une autre.

Le vocabulaire par lequel s’exprime le lien social met en avant la notion de rapport de clien-
tèle ou de patronage que l’on pourrait définir comme un rapport de dépendance personnelle, 
non lié à la parenté, qui repose sur un échange réciproque de faveurs entre deux personnes, le 
patron et le client, qui contrôlent des ressources inégales. Christian Windler le définit ainsi 
pour les sociétés d’Ancien Régime en Europe : « le lien entre patron et client peut se définir 
comme une relation informelle entre des personnes ou des groupes de personnes inégales, 
fondée sur l’échange de services, plus ou moins inégaux selon le pouvoir respectif des patrons 
et des clients. Il s’agit d’une relation de caractère personnel, qui laisse pourtant aux clients 
la possibilité, au moins théorique, de changer de patron. Cette liberté de choix, l’absence 
d’hommage et de sanctions légales distinguent le lien clientélaire du rapport féodal. Les liens 
clientélaires sont en général moins durables que les liens lignagiers. La recomposition des ré-
seaux clientélaires reflète la dynamique sociale du pouvoir politique. L’analyse micro-historique 
met en évidence la variété et les transformations de ces réseaux de relations, contredisant une 
image de groupes sociaux impersonnels et compacts, qui obéiraient passivement à certaines 
normes et intérêts collectifs 29. »

Cette notion de clientélisme, débarrassée de toute connotation péjorative, que l’on retrouve 
fréquemment pour exprimer les relations entre les émirs et les élites civiles, est le principal 
générateur de la cohésion sociale de la société mamlouke. Ce clientélisme, qui sous-tend tous 
les rapports aussi bien privés que publics, crée en effet du lien social indépendamment des 
clivages structurels et quelles que soient les disparités des origines, des statuts, des cultures, 
des ressources, etc. Dans le contexte de la société mamlouke, c’est dans le cadre des maisons 
des émirs que ce rapport de clientèle trouve sa plus parfaite expression.

	 La formation des liens de clientèle et de service

	 Dans l’intimité de l’émir. Formation et pérennité des liens personnels
L’administrateur civil appartenant au bureau (dīwān) d’un émir n’est pas un simple fonc-

tionnaire au service de son maître. L’ insertion dans la maison entraîne une relation d’intimité 
qui débouche souvent sur la mise en place de liens personnels et d’une solidarité dépassant 

28.  Geoffroy, Le soufisme en Égypte et en Syrie, 
p. 191.

29.  Médard, « Le rapport de clientèle », p. 103-131 ; 
Windler, « Clientèles royales », p. 298-299.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke284

l’appartenance à des groupes sociaux inégaux. Le secrétaire (kātib) ou l’administrateur du bu-
reau (nāẓir al-dīwān) étaient chargés de gérer au quotidien la maison de l’émir, de pourvoir à 
son approvisionnement en veillant à ce que les repas de l’émir, de sa famille, de ses mamlouks, 
de ses intimes et de son entourage soient servis.

Le secrétaire se rendait tous les jours ou tous les mois auprès des services administratifs 
(dīwān al-buyūt, šarabḫānāh, ḥawā’iǧḫānāh, etc.), qui, au Caire se trouvaient à la Citadelle et 
étaient chargés de délivrer les gratifications, la nourriture, les biens de consommation courante, 
le fourrage pour les chevaux, qui étaient attribués à son maître par le bureau du vizir (dīwān 
al-wazīr).

La quotidienneté du service rendu à un émir par ses administrateurs civils ainsi que les 
pratiques qui lui étaient associées transparaissent peu dans les différentes sources. Néanmoins, 
il semble que ce soit un élément fondamental pour comprendre les liens personnels qui pouvaient 
unir un émir à ses administrateurs. Une grande partie des relations sociales des administrateurs 
civils attachés au service d’un émir, tout comme celles des mamlouks avec leur maître avaient 
pour cadre la vie communautaire des maisons. En entrant au service d’un émir, un civil entrait 
par conséquent dans son intimité, influençant le comportement de son maître, prenant part 
à ses joies comme à ses peines, à ses soucis et à ses ambitions, tempérant ses emportements 
ou provoquant sa colère.

Les exemples dont nous disposons, nous montrent, que, dans le cadre de la vie quotidienne 
des maisons, l’on ne peut se contenter d’envisager les relations entre les émirs et les civils sim-
plement comme des rapports de subordination, produits de normes sociales figées. Dans ce 
cadre qui favorise l’intimité, les représentations collectives, bien que façonnant une partie de 
l’identité des acteurs, s’estompent ou s’effacent au profit des relations interpersonnelles, donc 
complexes, qui lient les individus concernés. En fait, il convient d’envisager une plus grande 
liberté de comportement : les émirs gardent moins de retenue vis-à-vis de leurs administrateurs 
et eux-mêmes éprouvent moins de crainte envers leurs maîtres, que celle que la distance sociale 
bien réelle, entre les protagonistes pourrait le laisser penser. Il s’établit entre eux, en effet, des 
relations souvent ambiguës faites à la fois de rapports hiérarchiques et de rapports d’amitié, 
de relations de clientèle et de relations sociales, de distance et de connivence.

L’ historien al-Yūsufī rapporte une conversation qu’il eut avec le secrétaire de l’émir Baktimur 
al-Sāqī, un dénommé al-Muhaḏḏab 30. Au cours de cette conversation, le secrétaire raconte au 
chroniqueur un entretien qu’il eut avec son maître à propos des intentions du sultan al-Nāṣir 
Muḥammad de le nommer à un poste de responsabilité dans l’administration sultanienne. Le 
sultan al-Nāṣir Muḥammad s’entretint avec son favori, l’émir Baktimur al-Sāqī sur l’oppor-
tunité de nommer al-Muhaḏḏab à la fonction d’intendant du domaine privé du sultan (nāẓir 
al-ḫāṣṣ). Une fois, l’entrevue terminée, l’émir fit appeler al-Muhaḏḏab pour lui rapporter la 
teneur de la conversation et lui faire part de la proposition du sultan 31. Le secrétaire entra 
auprès de l’émir et s’installa en face de lui. L’ émir dit alors : « Ô al-Muhaḏḏab, je veux te 

30.  Sur ce secrétaire, cf. Ibn Abī l-Faḍā’il, Nahǧ, 
p. 60.

31.  Al-Yūsufī, Nuzhat, p 151-152.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 285

confier une affaire. Donne-moi sincèrement ton avis. » Puis, il continua : « Le sultan veut que 
tu sois son secrétaire et son administrateur et que tu remplaces al-Našū car le sultan déteste 
son comportement injuste. » Le secrétaire fut dans un premier temps, séduit par l’idée de 
s’élever dans la hiérarchie administrative. Il demanda néanmoins à son maître un temps de 
réflexion avant d’arrêter sa décision. Il dit alors à l’émir : « Ô ḫawand, j’étais un secrétaire 
chrétien travaillant pour le nāẓir du sultan et j’étais heureux ; grâce à toi, j’ai vu le bienfait de 
l’islam et je m’en suis rapproché en entrant à ton service, et dans la religion de l’islam, j’ai vu 
le conseil avisé de la foi ; ainsi, si l’émir veut cela [ma nomination] et s’il me veut du bien, alors 
je suis à tes ordres ; et si, il n’est pas d’accord, le mamlouk 32 ne fera rien si ce n’est comme il 
lui sera ordonné de faire. »

L’émir mit alors en garde son secrétaire et il lui dit : « Si tu me demandes de te conseiller, par 
Dieu, tous les gens qui travaillent pour le sultan sont obligés d’être injustes. Ô al-Muhaḏḏab, 
si tu es chez moi et si tu es satisfait de ton travail auprès de nous, le sultan ne t’obligera pas à 
entrer à son service. Ô al-Muhaḏḏab, le sultan n’est pas comme les gens pensent et il ne veut 
de bien à personne. Il voudra prendre les richesses, [commettre] l’injustice et la tyrannie, alors, 
que Dieu le Très-Haut nous préserve de lui. » Alors que le secrétaire s’apprêtait à partir, l’émir 
souleva l’extrémité de sa banquette et lui offrit une bourse qui contenait 300 dinars pour qu’il 
prépare son départ au pèlerinage.

De cet échange, nous pouvons tirer plusieurs enseignements : d’une part, le secrétaire fait 
preuve envers l’émir à la fois d’une grande humilité, comme il sied à une personne de rang 
inférieur, et d’une grande loyauté. Mais, en même temps, il laisse entendre qu’il pourrait être 
tenté par la proposition qui lui est faite, tout en la déclinant. Il montre ainsi à l’émir, qui en 
est à l’origine, que sa conversion à l’islam lui a ouvert les yeux sur ce qui et bon et juste, alors 
que nous savons par ailleurs qu’il n’a jamais rompu ses liens avec la communauté copte. Il ca-
moufle son ambition et son intérêt pour le pouvoir et la richesse sous les dehors de l’obéissance 
et du respect de l’autorité, alors qu’il avait participé au pillage du trésor du sultan organisé 
par l’émir Ibn Hilāl al-Dawla et qu’il ne se priva pas de se servir abondamment dans celui de 
l’émir Baktimur al-Sāqī tant du vivant de celui-ci qu’après sa mort. Il serait donc naturel de 
voir de la duplicité dans son comportement. Or, l’attitude d’al-Muhaḏḏab se révèle surtout 
typique de celle d’un client envers son patron : chacun a conscience de la place qu’il occupe 
dans la hiérarchie sociale. Quelle que soit la « complicité » qui s’établit entre eux, elle ne peut 
faire oublier la distance sociale qui les sépare.

La retenue dont fait preuve le secrétaire contraste avec la confiance apparente que lui mani-
feste l’émir lorsqu’il tient sur le sultan des propos, qui, s’ils étaient divulgués, risqueraient de 
lui coûter la position privilégiée qu’il occupe alors auprès de lui. Mais l’émir peut se permettre 
une telle liberté de parole, sachant que, quoi qu’il dise, son secrétaire ne pourra s’en servir 
contre lui. D’autre part, sous le prétexte d’épargner à son secrétaire l’obligation de commet-
tre des exactions s’il entrait au service du sultan, il lui déconseille ce qu’il fait lui-même sans 
apparemment en éprouver de gêne. Nous savons en effet qu’il ne s’est pas privé d’abuser de la 

32.  Ibid.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke286

position de faveur qu’il occupait auprès du sultan pour promouvoir ses intérêts 33. Son secré-
taire, qui par ailleurs tient les comptes détaillés des nombreux cadeaux que reçoit son patron 
et des avantages matériels et financiers dont il jouit, ne peut être dupe de la posture de son 
maître. Ce dernier ne souhaite évidemment pas que celui qui reçoit ses confidences et partage 
ses secrets entre au service du sultan, surtout à un poste impliquant une si grande proximité. 
Il y a donc dans cette anecdote tous les ingrédients de la relation clientéliste telle que nous 
entreprenons de la définir dans le cadre de la société mamlouke : allégeance et soumission 
d’un côté, paternalisme de l’autre, et, de part et d’autre, des arrière-pensées, chacun tentant 
d’évaluer les avantages et les inconvénients de la situation et de défendre au mieux ses intérêts. 
La fin de l’entrevue est tout aussi révélatrice : pour épargner à son secrétaire le risque d’avoir 
à refuser une proposition du sultan (en fait pour le mettre à l’abri de la tentation d’accepter 
cette proposition), Baktimur al-Sāqī lui offre un cadeau princier et l’envoie en pèlerinage au 
Ḥiǧāz.

	 Des émirs mamlouks sous influence ?
Dans son pamphlet anti-chrétien 34, rédigé à la fin du xiiie siècle, le fonctionnaire musul-

man Ġazī Ibn al-Wāsiṭī, mort en 712/1312, dénonce avec virulence la complicité des émirs et 
des fonctionnaires chrétiens et la duplicité de ces derniers. Selon lui, l’avènement du pouvoir 
mamlouk engendra, dès l’époque du sultan al-Muʿizz Aybak, l’accroissement de l’influence 
des chrétiens dans l’administration, renouant ainsi avec une situation, à son sens, caractéris-
tique de l’époque fatimide, et ce en dépit des réglementations mises en place sous le pouvoir 
ayyūbide visant à restreindre l’emploi des ḏimmī-s. Sa critique, bien que fortement subjective, 
nous fournit toutefois des informations précieuses sur la manière dont les intérêts particuliers 
des émirs étaient administrés à cette époque et vient éclairer une tendance qui ne cessera de 
s’affirmer tout au long du xive siècle. Selon lui, chaque émir se devait d’employer à son service 
un secrétaire chrétien qui l’accompagnait dans ses déplacements et administrait ses affaires. 
L’ influence de ces secrétaires chrétiens était telle qu’ils guidaient l’émir jusque dans le choix 
de ses serviteurs, civils ou militaires. L’auteur semble sous-entendre qu’ils lui imposaient leurs 
choix. Le secrétaire avait, entre autres choses, son mot à dire concernant les mœurs (consom-
mation de vin par exemple) de son patron, la sociabilité de l’émir (choix des invités de l’émir) 
et son exercice de la charité personnelle. Le secrétaire poussait l’émir à accroître sa fortune, lui 
prodiguant des conseils quant à l’entretien des roues à eau et des propriétés, l’administration 
des recettes et l’augmentation des dépenses, pour finalement utiliser l’influence qu’il avait 
acquise auprès de l’émir pour mieux le circonvenir 35.

33.  Sur al-Muhaḏḏab, voir Ibn Abī l-Faḍā’il, Nahǧ, 
p. 60. Sur l’implication d’al-Muhaḏḏab dans les dé-
tournements du trésor du sultan al-Nāṣir Muḥammad, 
voir Eychenne, Une société clientéliste dans le Proche-
Orient médiéval, p. 397-431.

34.  Ġazī Ibn al-Wāsiṭī, Radd ʿ alā ahl al-ḏimma, texte 
présenté, édité et traduit en anglais dans Gottheil, 
« An answer to the Ḏimmis », p. 383-457.
35.  Gottheil, « An answer to the Ḏimmis », p. 440.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 287

36.  Gril, « Une émeute anti-chrétienne », p. 263.
37.  Gottheil, « An answer to the Ḏimmis », p. 441-
443.

38.  Gottheil, « An answer to the Ḏimmis », p. 441-
443.

De cette description se dégage avant toute chose l’existence d’une relation personnelle 
entre l’émir et son secrétaire. Les accusations faites aux secrétaires chrétiens de profiter de 
leur position de faveur auprès des émirs pour avantager les leurs et brimer les musulmans sont 
récurrentes, tout comme le reproche fait aux émirs de se servir d’eux pour exercer leur tyrannie 
et pressurer la population musulmane : « Il suffit d’entendre leurs propos [ceux des secrétaires 
chrétiens] et de voir leurs actes, leurs vêtements, leurs habitations et tous leurs comportements 
extérieurs. […] Ils fréquentent les émirs, les militaires et les grands propriétaires pour mieux 
répandre la corruption et porter ainsi préjudice aux musulmans en toute occasion. Ils feignent 
la sincérité dans les informations qu’ils fournissent aux émirs, enjolivent leurs renseignements 
et fardent leurs propos, cependant qu’ils mangent leurs biens, se conduisent à leur service de 
façon malhonnête et leur font prendre le mensonge pour la vérité, afin de nuire aux musulmans, 
à leurs personnes, leurs femmes et leurs biens 36. »

La littérature pamphlétaire dresse en toute logique une image négative des secrétaires des 
émirs, sous-entendu des secrétaires coptes, enclins à tromper et à voler leur maître. Là, encore, 
il convient de lire entre les lignes. La description par Ibn al-Wāsiṭī des méthodes employées 
par un secrétaire pour entrer au service d’un émir à une portée plus générale et met en avant 
le caractère personnel des liens qui sont tissés à l’intérieur de la maison 37. Un secrétaire tente 
tout d’abord de prendre de l’ascendant sur un des serviteurs (ḫādim) de la maison en lui offrant 
des présents puis il lui suggère de faire sa promotion : « Informe la maison du service que j’ai 
rendu et que mon affection pour l’émir est si grande que je souhaiterais faire beaucoup plus 
pour lui ; lui donner des conseils, prendre soin de ses propriétés et de ses récoltes (taʿarraf al-dār 
min ḫidmatī wa maḥabbati li-l-amīr wa innī awfara ʿalayhi wa anṣaḥahu wa aḥfaẓa mālahu wa 
ǧilālahu). » Il poursuit ensuite sa stratégie en apportant d’autres présents comme par exemple 
des vêtements en tissus d’Alexandrie d’un prix excessivement élevé. Il dit alors au serviteur : 
« Dis à la maison que ces nouvelles marchandises viennent juste d’arriver et que je voudrais 
les offrir aux membres de la maison. Si aucune de ces pièces ne leur plaît ou s’ils désirent quoi 
que ce soit d’autre, qu’ils me le fassent savoir. Ainsi, je pourrais conseiller à l’émir d’envoyer les 
céréales de ses terres (iqṭā āʿt) et de ses entrepôts (ḥawāṣil) à Alexandrie. » Le serviteur de l’émir 
se charge ainsi de faire naître chez les gens de la maison l’envie de posséder ces marchandises 
en suggérant que « la maison de tel émir possède une grande quantité de ces marchandises et 
[que] cela conviendrait magnifiquement pour la robe de telle ou telle dame [de la maison] ». Le 
secrétaire en est remercié et les gens de la maison lui demandent de conseiller à l’émir d’envoyer 
ses récoltes à Alexandrie afin qu’ils puissent acquérir les marchandises qui leur font envie.

Dans l’exemple donné par Ibn al-Wāsiṭī 38, le deuxième intermédiaire du secrétaire est un 
mamlouk de l’émir occupant une fonction plus élevée dans la maison. Ainsi, le secrétaire s’en-
tretient avec l’ustādār de l’émir et lui vante les choses magnifiques que l’on trouve à Alexandrie 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke288

39.  Al-Maqrīzī, Muqaffā, II, no 936, p. 464.

et la vie agréable que l’on y mène. Il excite sa curiosité et ses sens en lui laissant entrevoir un 
échantillon des différentes distractions qu’il pourrait y trouver : la détente, les beaux vêtements, 
les relations amicales (ʿ išra). Le secrétaire parvient ainsi à convaincre l’ustādār de l’introduire 
auprès de l’émir.

Une fois auprès de l’émir, l’ustādār et le secrétaire lui promettent d’importants bénéfices 
si celui-ci acceptait de vendre ses récoltes à Alexandrie et d’acheter des étoffes (qumāš) avec 
une partie de la somme. Séduit par la perspective d’accroître sa fortune, l’émir accepte et se 
procure une lettre du sultan à l’attention du gouverneur (wālī) d’Alexandrie. Il donne ensuite 
l’ordre au secrétaire et à l’ustādār de s’y rendre. Le secrétaire part le premier après s’être assuré 
du soutien et de l’affection des gens de l’entourage de l’émir (ahlihi). Aux différents stades de 
la transaction, il en profite pour escroquer l’émir : lorsque les marchandises sont chargées sur 
les bateaux au Caire, lors de la location des bateaux, lors de l’achat et de la vente du blé. De la 
même manière, il profite de l’achat des étoffes pour prendre une commission. S’étant assuré 
les services du page (ġilmān) de l’émir en lui faisant des cadeaux, il améliore ainsi sa propre 
condition grâce aux tissus qu’il rapporte dans la maison. Il couvre ses exactions en donnant des 
étoffes au šayḫ al-kātib comme s’il s’agissait de sa propre fortune et sollicite l’aide de la maison 
(dār) de l’émir et de ses ġilmān afin de prévenir les éventuels problèmes dont il pourrait être 
victime. Enfin, il fait fermer la porte de la maison devant ceux qui, connaissant sa supercherie, 
pourraient être à même de le dénoncer à son maître.

Le rôle que joue le secrétaire auprès de l’émir, et d’une manière générale auprès des autres 
membres de la maison, est ainsi mis en évidence. En dépit des escroqueries dont un secrétaire 
peut se rendre victime, la solidité du lien personnel qui l’unit à son maître n’est que très ra-
rement altérée comme le montre l’exemple suivant rapporté par al-Maqrīzī au sujet de l’émir 
Baktimur al-Silaḥdār 39.

Selon le chroniqueur, l’émir était un homme léger et toujours souriant qui aimait le chant 
et la danse, faisait preuve d’un certain goût vestimentaire et il avait pour habitude de faire 
dresser des repas somptueux, faisant ainsi montre de générosité et de prodigalité. Un jour, son 
secrétaire fut accusé de corrompre ses mamlouks en leur faisant boire de l’alcool et en leur pro-
diguant des cadeaux. Le secrétaire fut également accusé d’avoir pris possession du chargement 
de 600 irdabb-s de céréales d’un bateau en provenance de Haute Égypte au moment où il allait 
être déposé dans les entrepôts, d’avoir vendu la cargaison et d’en avoir détourné le produit de 
la vente pour son compte personnel. L’ émir convoqua son secrétaire et l’interrogea à ce sujet 
en présence de son accusateur. Le secrétaire ne fit rien d’autre que de le regarder longuement 
en souriant, puis il dit (à son accusateur) : « Ô misérable, par Dieu, tu contestes quelqu’un de 
puissant, fais attention. Quelqu’un qui vole 600 irdabb-s et salit sa réputation. Tu aurais mieux 
fait de parler de 1 000 ou 2 000 irdabb-s. » Il lui tourna le dos et partit en riant. L’ émir se mit 
également à rire. On lui demanda ce que le secrétaire avait fait pour qu’il le laisse aller. L’ émir 
dit : « J’ai été informé que c’est un homme généreux qui ne garde rien pour lui. Si ce qu’on lui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 289

reproche est vrai, à savoir le détournement de la cargaison, il a déjà dépensé l’argent qu’il en a 
retiré en mangeant et en buvant. [Cet argent] est parti et il ne lui reste rien pour lui. Nous ne 
pourrons rien obtenir de lui excepté une mauvaise réputation qui retombera sur nous. »

Lorsque Baktimur al-Silaḥdār avait été envoyé à Damas, le secrétaire [restant au Caire] ne 
s’était mis au service d’aucun autre émir jusqu’à son retour. De cela, l’émir lui fut reconnaissant. 
L’ émir resta un an à Damas et, au cours de cette période, le secrétaire toucha la rétribution que 
son maître recevait du ḥawā’iǧḫānāh du sultan, à savoir de la viande, du pain blanc, du sucre 
et des épices, et ce, sans en informer l’émir. Il consomma cette rétribution à l’envi jusqu’à ce 
qu’un jour son maître se rende à un banquet organisé par l’émir Salār auquel assistait l’émir 
Baybars, l’ustādār et les grands émirs.

Devant la profusion d’aliments Baktimur se mit en colère et s’écria : « Oui par Dieu, ô émirs ! 
vous vous rassasiez de viande tandis que nous, nous l’achetons et n’en mangeons pas à notre 
faim ! » Ses propos mirent les émirs mal à l’aise et l’émir Baybars lui dit : « Si ta rétribution 
(ratīb) ne te suffit pas, alors nous l’augmentons. »

Baktimur répondit : « Depuis le jour de mon retour, je n’ai vu aucune rétribution. » Baybars 
pensa que la rétribution de l’émir ne lui était pas parvenue et en conçut de la honte. Lorsque 
les émirs partirent de chez le nā’ib al-salṭana Salār, Baybars convoqua le dīwān al-buyūt et ceux 
qui étaient chargés des rétributions et se mit à les blâmer. Les fonctionnaires lui dirent que la 
rétribution – viande, épices, fourrage (ʿ alīq) – de l’émir Baktimur al-Silāḥdār avait été retirée 
jusqu’au jour précédent par son secrétaire. Ils rédigèrent tout cela sur une liste de compte qui 
fut envoyée à l’émir Baktimur.

Après être parti de chez Salār, l’émir Baktimur rentra chez lui, il convoqua son secrétaire 
et lui rapporta ce qui s’était passé. Le secrétaire sourit et dit : « Par Dieu, ô ḫawand, vous les 
avez rendus honteux. » Il resta debout en face de lui un instant et sortit. Une fois sorti, le 
secrétaire tomba sur le naqīb envoyé par Baybars et prit possession de la liste. Il rentra auprès 
de l’émir et dit : « Ô ḫawand, votre parole a été efficace auprès de l’émir, et Baybars me fait 
demander. »

Baktimur lui dit : « Rends-toi auprès de lui et s’il te mentionne quelque chose, présente-lui 
mes excuses et dit lui que mes paroles n’étaient que des plaisanteries. »

Le secrétaire fit croire à l’émir qu’il se rendait auprès de Baybars, il s’absenta un moment 
avant de revenir et de dire à Baktimur : « Ô ḫawand ! ne me demande pas ce qui s’est passé, 
à cause de cela ils ont fait appeler les fonctionnaires du dīwān al-ḥawā’iǧḫānāh, ils ont voulu 
les frapper et les spolier pour ne pas avoir mentionné à l’émir cette affaire. Alors je suis resté 
pour obtenir leur libération et les émirs m’ont dit : “ Ô Šaraf al-Dīn, nous ne pouvons obtenir 
le secret de cette question que de toi. Nous sommes honteux envers l’émir [Baktimur] à cause 
de cette affaire. Je fus obligé de leur dire que j’avais informé l’émir que cette rétribution m’était 
bien parvenue et que je l’avais touchée. De ce fait, je délivrais les émirs de leur remords. »

L’émir Baktimur crut le récit de son secrétaire et en fut heureux. Mais il ne se passa pas 
longtemps avant que des personnes de son entourage ne lui révèlent les choses telles qu’elles 
s’étaient produites, cherchant à monter l’émir contre son secrétaire. L’ émir ne se fâcha pas 
et leur dit : « […] je ne savais pas qu’il prenait la rétribution pour lui ! Je m’étais demandé 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke290

40.  Al-Maqrīzī, Muqaffā II, no 1019, p. 582-583.

comment le pauvre avait pu subvenir à ses besoins pendant notre absence du pays. Il devait 
être couvert de dettes et ainsi il a pris ma rétribution. »

On mesure mieux alors les rapports ambigus que le secrétaire d’un émir pouvait entretenir 
avec son maître. Mis devant l’évidence des détournements opérés par son secrétaire, l’émir 
fait preuve d’une indulgence amusée qui témoigne de la complicité qui les unit. Il est connu 
pour être lui-même aussi dépensier que généreux, et le comportement de son secrétaire si 
semblable au sien ne provoque chez lui nulle indignation. De plus sa réputation est en jeu, 
une condamnation aurait rejailli sur lui le faisant passer au mieux pour un naïf au pire pour 
un imbécile. La fidélité dont le secrétaire a fait preuve à son égard pendant sa longue absence, 
justifie à ses yeux les libertés qu’il se permet à son détriment. La relation de service suppose 
en effet que le maître fournisse à ses clients et serviteurs, les moyens matériels d’existence en 
échange de leur loyauté, l’émir aurait donc dû se préoccuper du sort de son secrétaire pendant 
son absence, ce qu’il avait omis de faire. Nous sommes loin de la caricature que tracent les 
pamphlets montrant les émirs complètement dominés et grugés par leurs secrétaires au point 
d’en perdre tout sens commun.

D’autres exemples montrent, à travers des incidents ordinaires de la vie, ou d’autres évé-
nements plus dramatiques, que le secrétaire partageait la vie de son maître et entretenait 
avec l’émir un degré d’intimité tel qu’il pouvait lui faire des remarques impertinentes autant 
qu’humoristiques propres à apaiser sa colère, l’interroger sans détours, et prendre part à ses 
chagrins les plus intimes. Autant que gestionnaire, il se révèle confident.

Al-Maqrīzī raconte l’anecdote suivante au sujet de l’émir Bīlīk Badr al-Dīn al-Aydamurī 
(m. 687/1288) 40 : « Un jour, on lui lut ses [registres] de compte et il trouva mentionné, au nom 
de son fils Bilǧik, la [dépense d’une] somme de 1 000 dirhams. Il en fut extrêmement agacé et 
dit à son ustādār : « Par Dieu ! Tu es fou ? Tu as versé 1 000 dirhams tirés de ma fortune ? » et 
il voulut le punir. Son secrétaire avait connaissance de la situation et dit : « Ne soit pas cruel, 
ô ḫawand, il ne s’agit pas de 1 000 dirhams mais de 999 dirhams, pas un de plus. » Alors la 
colère de l’émir s’apaisa. »

Au sujet du même émir, il rapporte une seconde anecdote illustrant le rapport d’intimité qui 
pouvait se créer entre un émir et son secrétaire. Le fils de l’émir décéda alors qu’il se trouvait 
en campagne à Sīs. Le sultan ordonna que personne ne lui révèle son décès. Quiconque le lui 
dirait serait pendu. Personne ne prit donc le risque de le lui dire jusqu’à ce qu’il revienne de 
son expédition. Une fois rentré, il s’informa de son fils et on lui répondit qu’il était parti à la 
chasse. Il chevaucha en direction du sultan, qui l’accueillit à la Qubbat al-Naṣr, le fit descendre 
de cheval, le prit dans ses bras et le renvoya à sa maison, puis lui envoya sur le champ le nā’ib 
al-salṭana Ṭurunṭāy al-Manṣūrī. Celui-ci lui baisa la main, se mit à genoux et baisa le sol, puis 
lui fit part des condoléances du sultan. Ṭurunṭāy al-Manṣūrī lui dit : « Le sultan te fait dire : ta 
tête survit à [celle de] ton fils. » L’ émir Bīlīk lui demanda : « Bilǧik est mort ? » « Oui » répon-
dit Ṭurunṭāy. Alors il sourit et dit : « Bilǧik est mort. Le sultan est en vie et mille personnes 
comme Bilǧik sont mortes » et il ne laissa transparaître aucune tristesse. Lorsque Ṭurunṭāy 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 291

41.  Al-Maqrīzī, Muqaffā II, no 1019, p. 582-583.
42.  Cf. Eychenne, Une société clientéliste dans le 
Proche-Orient médiéval, p. 267-268. Notamment, 
l’exemple des liens entretenus avec l’émir Balabān, 
datant de l’époque où ils exerçaient tous deux leurs 
activités à Ṣafad, réactivés par Ḥasan Naǧm al-Dīn 
al-Ṣafadī dans ses démêlés avec Ibn Ḥalawāt.
43.  Ibn Šākir al-Kutubī, ʿUyūn, III, p. 37-38. Voir 
également al-Yūnīnī, Ḏayl, III, p. 45 ; Al-Ṣafadī, Wāfī, 
IX, p. 318.
44.  Sourdel, « ghulām », p. 1104. Le terme ġulām 
(pl. ġilmān) désigne en arabe « un jeune homme 

ou un jeune garçon […] puis par extension, soit 
un serviteur parfois âgé et très souvent, mais non 
nécessairement, un serviteur esclave, soit un garde, 
esclave ou affranchi, que relient à son maître des 
liens personnels […] ». Sur la possession de ġilmān, 
Dominique Sourdel note que « tout personnage d’un 
certain rang, dans la société arabo-musulmane des 
premiers siècles, avait à son service outre d’éventuels 
ġilmān de condition libre, des ġilmān de condition 
servile dont l’origine exacte ne nous est généralement 
pas indiquée et qui sont généralement distingués des 
eunuques ḫadam ».

al-Manṣūrī eut pris congé de lui, son secrétaire, étonné de sa réaction, lui demanda la raison 
de son attitude et lui dit : « Tu n’as pas exprimé de tristesse lorsque le sultan t’a présenté ses 
condoléances ? » Alors l’émir lui répondit : « Par Dieu, je te faisais crédit d’être intelligent, par 
Dieu, lorsque Ṭurunṭāy a dit : Ton fils est mort, j’ai ressenti une flèche dans mon cœur mais 
les rois ne veulent de personne qu’il leur laisse voir de la tristesse 41. »

	 Pérennité des liens personnels, amitié et solidarité
Les liens personnels tissés dans l’enfance ou la jeunesse, ou bien établis au hasard des 

affectations des uns et des autres, suivent les individus tout au long de leur vie. Les exemples 
sont nombreux de personnages activant à l’occasion d’un revers de fortune une amitié ancienne 
qui leur permettra de rétablir leur situation compromise. Généralement c’est un civil qui, 
pris dans la rivalité et les luttes d’influence, sollicite la protection d’un émir avec lequel il a 
autrefois entretenu des relations plus ou moins étroites 42. L’exemple suivant est intéressant 
à plus d’un titre car il met en scène un mamlouk devenu émir, tentant de faire appel à l’ami-
tié d’un notable civil et enchaînant sur la situation inverse illustrant ainsi l’indispensable 
réciprocité des échanges de services. Il montre enfin, qu’en dépit de l’aspect indéniablement 
clientéliste pris par le lien d’amitié entre un émir et un notable civil, les sentiments n’en sont 
pas complètement exclus.

L’émir Āqṭāy Fāris al-Dīn al-Atābak al-Ṣāliḥī al-Naǧmī dit al-Mustaʿ rab (m. 672 H./1273) 43 
était à l’origine un mamlouk du notable damascène Muḥammad Ǧamāl al-Dīn Ibn Yaman. 
Il fut par la suite transféré dans la maison du sultan al-Ṣālīḥ Naǧm al-Dīn Ayyūb qui l’éleva 
au rang d’émir et l’éduqua pour en faire un des plus importants émirs.

Alors qu’il servait chez Ibn Yaman à Damas, il avait l’habitude de fréquenter un des Banī 
Barduwayl – il s’agissait de trois frères – qui étaient ses voisins dans le Darb al-Qaṣṣāʿīn. 
Lorsque al-Ṣāliḥ Ismāʿīl prit le pouvoir et se rendit maître de Damas, il donna ordre de faire 
emprisonner tous les mamlouks de Naǧm al-Dīn Ayyūb ainsi que l’émir Āqṭāy. L’ émir tomba 
malade en prison et fut transféré au Māristān al-Nūrī. Une fois guéri, il fut libéré mais on 
lui intima l’ordre de partir en Égypte sous peine d’être à nouveau arrêté. Il envoya alors son 
ġilmān 44 muni d’une lettre (waraqa) auprès de son ami Ibn Barduwayl pour lui demander de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke292

lui accorder un prêt pour son voyage. Ibn Barduwayl lut la lettre, puis répondit au ġilmān : « Je 
ne le connais pas. » Le ġilmān insista lui rappelant son amitié passée : « C’est ton ami et ton 
compagnon » (huwwa ṣāḥibak wa ʿašīrak). Ibn Barduwayl répéta : « Je ne le connais pas ». Le 
ġilmān retourna auprès de l’émir et lui raconta ce qui s’était passé. Finalement, l’émir parvint 
par la ruse à s’enfuir en Égypte sans l’aide de son ami.

Plusieurs années plus tard, en 658/1260, les habitants de Damas furent contraints de fuir 
pour échapper à l’invasion mongole. Comme de nombreux notables de la ville, les Awlād 
Barduwayl s’enfuirent en Égypte. Arrivés au Caire, ils se rendirent à la porte de l’émir et se 
firent annoncer. Le serviteur alla trouver son maître et lui dit : « Un tel, un tel et un tel sont à 
la porte. » L’ émir dit alors : « fais entrer un tel et un tel », et il poursuivit : « Quant à un tel, je 
ne le connais pas. » Les deux frères Ibn Barduwayl entrèrent et l’émir les salua et les accueillit 
à bras ouverts. Alors, ils dirent : « Ô ḫawand, un tel est ton mamlouk » (Yā ḫawand mamlūkak 
fulān). L’ émir répondit : « Je ne le connais pas » et ils insistèrent : « Ô ḫawand, c’est ton mamlouk 
qui n’a pas cessé d’être à ton service et à tes ordres » (Yā ḫawand mamlūkak allāḏi kāna lā yazāl 
fī ḫidmatika wa bayn yadīka). L’ émir dit à nouveau : « Je ne le connais pas et je ne connais pas 
d’autres fils de Barduwayl à part vous deux. » Puis, après plusieurs interventions pressantes 
de la part des deux frères, l’émir autorisa enfin le troisième frère à entrer. L’ émir se mit alors 
à leur raconter l’histoire qui les avait opposés quelques années auparavant, les trois frères se 
sentirent des plus honteux et s’excusèrent. L’ émir se montra alors des plus aimables avec eux 
et les couvrit de marques d’affection.

L’ interrelation entre élites militaire et civile débute souvent dès l’enfance, et ces liens, même 
s’ils ne génèrent pas automatiquement des sentiments très profonds, restent suffisamment 
forts pour qu’on puisse plus tard y faire appel. Dans la maison, les mamlouks favoris de l’émir 
ne sont pas les seuls à recevoir une éducation en même temps que ses fils. Il semblerait que 
la sollicitude du maître puisse s’étendre aux enfants (ou du moins à certains d’entre eux) des 
secrétaires et autres civils y occupant des fonctions administratives. On sait que le métier de 
secrétaire se transmet au sein de la famille par un apprentissage et une formation dispensée par 
le père ou l’oncle, on doit ajouter que l’éducation dispensée dans la maison de l’émir génère elle 
aussi de précieuses relations que le secrétaire en herbe pourra un jour utiliser à son profit.

La rencontre entre le secrétaire Taqyī al-Dīn Ibn al-Ǧawǧarī et le sultan al-Manṣūr Qalāwūn 
remonte à l’époque où le sultan n’était encore qu’un émir. Le père du secrétaire servait chez 
Qalāwūn et Ibn al-Ǧawǧarī fut élevé dans cette maison. Devenu adulte, il occupa des charges 
dans l’administration sultanienne sans faire jouer, semble-t-il, ses appuis acquis dès l’enfance. 
En 687/1288, le sultan al-Manṣūr Qalāwūn, préparant une expédition militaire donna ordre de 
convoquer administrateurs damascènes et les livra à l’émir Sanǧar al-Šuǧāʿī, le vizir d’Égypte. 
Celui-ci leur extorqua l’ensemble de leur fortune, et, pendant toute la durée de son vizirat, 
laissa Ibn al-Ǧawǧarī sans emploi et destitua tous ceux qui dans l’administration faisaient 
partie de son entourage. Le comportement injuste et tyrannique de Sanjar al-Šuǧāʿi, ainsi que 
les spoliations qu’il opéra à l’encontre des notables d’Égypte et de Syrie dépassèrent toutes les 
limites. À cette époque, Ibn al-Ǧawǧarī se rendit alors auprès de l’émir Ṭurunṭāy al-Manṣūrī, 
le nā’ib al-salṭana d’Égypte, et discuta avec lui de l’acquittement de son traitement quotidien. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 293

45.  Haarmann, Quellenstudien zur frühen Mamlukenzeit, p. 102.

L’émir lui demanda alors : « Peux-tu témoigner contre al-Šuǧāʿī ? ». Le secrétaire lui révéla 
de nombreuses injustices que le vizir avait commises. Il l’informa notamment depuis que le 
sultan était au pouvoir, le nombre des personnes destituées et spoliées n’avait cessé de croître. 
L’ émir Ṭurunṭāy le prit avec lui et le fit entrer auprès du sultan. Il le lui présenta et le sultan 
le questionna sur son état et sur l’endroit où il servait. Pris de pitié pour lui car il avait été 
élevé dans sa propre maison et qu’il aimait son père, le sultan blâma Sanǧar al-Šuǧāʿī pour 
ne l’avoir pourvu d’aucun emploi. Ibn al-Ǧawǧarī témoigna contre le vizir et fit connaître au 
sultan les plaintes et les actions déloyales et les vexations dont il était l’objet. Ainsi, le sultan 
Qalāwūn l’écouta et fit arrêter le vizir 45.

	 Conclusion

La maison de l’émir est le lieu où les civils et les militaires se côtoient, apprennent à se 
connaître, et où, finalement, ils nouent des relations de travail et d’amitié (ou au contraire dé-
veloppent des inimitiés) qui vont les suivre pendant une grande partie de leurs carrières. Entré 
au service de l’émir, tant pour le servir que pour s’en servir et se constituer carrière et profit, 
chacun d’eux en effet a, dans l’exercice de ses fonctions, besoin de l’appui voire de la complicité 
des autres. Civils et militaires ont ainsi des prérogatives qui parfois se recoupent, parfois se 
complètent et leur laissent souvent une grande liberté d’action. En particulier le secrétaire et 
l’ustādār travaillent ensemble et partagent des responsabilités complémentaires : l’un gère les 
biens, l’autre dirige la maison, l’un fait rentrer l’argent, l’autre le dépense. Ils partagent souvent 
les informations « sensibles » du maître, et sont tentés de profiter ensemble de cette connivence 
obligée. Le lien personnel, qui se forge dans le cadre des maisons, peut lier indifféremment 
l’émir à son nāẓir al-dīwān, celui-ci à l’ustādār, ou à un autre administrateur civil ou militaire, 
etc., la somme de ces liens bilatéraux finit par constituer un réseau de relations dans lequel 
les individus évoluent et qu’ils vont, chacun pour sa part, s’efforcer d’instrumentaliser à leur 
profit. La maison de l’émir fonctionne alors comme le creuset dans lequel s’élabore le clien-
télisme social : c’est-à-dire un mode de relations dans lequel chacun, à quelque niveau que ce 
soit, doit faire bénéficier autour de lui de son influence et distribuer dans la mesure de ses 
moyens cadeaux et soutiens, un mode de relations fait de services rendus, où l’on est tour à tour 
demandeur ou dispensateur. Les plus influents se constituent déjà des embryons de réseaux 
personnels qu’ils développeront et renforceront au fur et à mesure de leur avancement. Il est 
alors naturel que ce clientélisme social débouche sur un clientélisme politique dans la mesure 
où, simples mamlouks ou secrétaires, les uns et les autres vont s’efforcer de gravir les échelons 
qui les mèneront à l’émirat ou aux plus hautes fonctions dans l’administration sultanienne. 
C’est ce processus qui explique les relations étroites que certains émirs entretiennent avec 
des administrateurs civils, relations qui s’accompagnent très souvent, comme on l’a vu, d’une 
grande amitié.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  bayt  à  l’époque  mamlouke294

	 Sources

Encyclopédie de l’Islam, nouvelle édition, 
Brill-Maisonneuve et Larose, 
Leyde-Paris, 1960-2005, 11 vols.

Holt, P.M., « Mamlūks », VI, p. 305-315.

Orhonlu, C., « Khāṣṣ », IV, p. 1125-1127.
Pellat, Charles, « Khaṣī », IV, p. 1118-1124.
Sourdel, Dominique, « Ghulām », II, p. 1104-1117.
Weinsick, A.J., « Khādim », IV, p. 931-932.

Al-Ǧazarī, Tārīḫ ḥawādiṯ al zamān wa anbā’ihi wa 
wafayāt al-akābir wa-l-aʿyān min abnā’ihi, 

ʿumar ʿAbd al-Salām Tadmurī (éd.), 3 vols, 
Al-Maktabat al-ʿAṣriyya, Sayda et Beyrouth, 
1998.

Al-Maqrīzī, al-Muqaffā al-kabīr, Muḥammad al-Yaʿlāwī 
(éd.), 8 vols, Dār ġarb al-islām, Beyrouth, 1991.

Al-Ṣafadī, Wāfī bi-l-wafayāt, IX, Josef Van Ess (éd.), 
Franz Steiner Verlag, Wiesbaden, 1974.

Al-Ṣafadī, Aʿyān al-ʿaṣr wa aʿwān al-naṣr, 4 vols, 
Dār al-fikr, Beyrouth, 1998.

Al-Yūnīnī, Ḏayl mir’at al-zamān, 3 vols, Dār al-kutub 
al-islāmiyya, Le Caire, 1992.

Al-Yūsūfī, Nuhzat al-nāẓir fī sirāt al-Malik al-Nāṣir, 
Aḥmad Ḥuṭayṭ (éd.), Beyrouth, 1986.

Ibn Abī l-Faḍā’il, Kitāb al-nahǧ al-sadīd wa-l-durr 
al-farīd baʿd Tārīḫ Ibn ʿAmīd. Voir édition 
et traduction allemande dans Kortantamer, 
Samira, Ägypten und Syrien zwischen 1317 und 
1341 in der Chronik des Mufaḍḍal b. Abī l-Faḍā’il, 
Freiburg im Breisgau, 1973.

Ibn al-Ṣuqāʿī, Tālī kitāb wafayāt al-aʿyān, Jacqueline 
Sublet (éd. et trad.), IFD, Damas, 1974.

Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Al-Durar al-kāmina fī aʿyān 
al-mi’a al-ṯāmina, Farīd al-Mazīdī (éd.), 4 vols, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1996.

Ibn Šākir al-Kutubī, ʿUyūn al-tawārīḫ, III, Nabīla 
ʿAbd al-Munʿim Dāwud et Fayṣal al-Sāmir 
(éd.), Wazārat al-iʿlām et dār al-rašīd li-l-našr, 
Bagdad, 1984.

Chamberlain, Michael, Knowledge and Social Practice 
in Medieval Damascus, 1190-1350, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1994.

Chapoutot-Remadi, Mounira, « Liens propres 
et identités séparées chez les Mamelouks 
bahrides », Christian Décobert (éd.), Valeur 
et distance : identités et sociétés en Égypte, 
Maisonneuve et Larose, Paris, 2000, p. 175-188.

Eychenne, Mathieu, « Le vizir al-Ašraf Ḫalīl et son 
vizir. Liens personnels et pratiques du pouvoir 
dans le sultanat mamlouk », AnIsl 39, 2005, 
p. 249-273.

—, Une société clientéliste dans le Proche-Orient médiéval. 
Liens personnels et réseaux de pouvoir entre les 
élites civile et militaire sous les Mamlouks baḥrides 
(Égypte – Syrie, 1250-1382), Thèse soutenue à 
l’université de Provence Aix-Marseille I, 2007.

Garcin, Jean-Claude, « Les soufis dans la ville 
mamelouke d’Égypte. Histoire du soufisme et 
histoire globale », dans Richard McGregor et 
Adam Sabra (éd.), Le développement du soufisme 
en Égypte à l’époque mamelouke, Ifao, Le Caire, 
2006.

Geoffroy, Éric, Le soufisme en Égypte et en Syrie sous les 
derniers Mamelouks et les premiers Ottomans. 
Orientations spirituelles et enjeux culturels, Ifead, 
Damas, 1995.

Gottheil, Richard, « An answer to the Ḏimmis », 
JAOS XLI, 1921, p. 383-457.

Gril, Denis, « Une émeute anti-chrétienne à Qūṣ au 
début du viiie/xve siècle », AnIsl 16, 1980, 
p. 241-274.

Haarmann, Ulrich, Quellenstudien zur frühen 
Mamlukenzeit, Robischon, Freiburg, 1969.

	 Références bibliographiques

	 Outils de travail

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


mathieu  eychenne 295

Luz, Nimrod, « Urban Residential houses in Mamluk 
Syria : forms, characteristics and the impact 
of sociocultural forces », dans Michael Winter 
et Amalia Levanoni (éd.), The Mamluks in 
Egyptian and Syrian Politics and Society, Brill, 
Leiden-Boston, 2004.

Médard, Jean-François, « Le rapport de clientèle. 
Du phénomène social à l’analyse politique », 
Revue française de science politique 26/1, 1976, 
p. 103-131.

Richards, D.S., « Mamluk Amirs and Their Families 
and Households », dans Thomas Philipp 
et Ulrich Haarmann (éd.), The Mamluks 
in Egyptian Politics and Society, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1998, p. 32-54.

Windler, Christian, « Clientèles royales et clientèles 
seigneuriales vers la fin de l’Ancien Régime », 
Annales HSS 52/2, 1997, p. 293-320.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 275-295    Mathieu Eychenne
Le bayt à l’époque mamlouke. Une entité sociale à revisiter.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

