
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 259-273

Allaoua Amara

La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle). 

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Allaoua Amara

La structuration des ibadites-wahbites 
au Maghreb (xie-xve siècle)

1.  « La conquête arabe fut d’abord une reconnais-
sance de souvernaineté. Elle signifie ni islamisation 
ni arabisation qui se forent au cours d’un lent pro-
cessus historique. » Mohamed Ghalem, « Histoire 
de l’Algérie », p. 17.
2.  Une lettre attribuée à ʿAbd Allāh b. Ibād, l’un 
des premiers fondateurs de ce courant, explique les 

principes politiques de l’ibadisme. Cf. le texte intégral, 
Laṭīfa Bakkāy, Qirā’a fī risālat Ibn Ibād, p. 61-93 ; 
Michael Cook, « The Letters of Ibn Ibad », p. 51-67. 
Sur les thèmes doctrinaux ibadites, cf. Pierre Cu-
perly, Introduction à l’étude, p. 47-326 ; ʿ Amrū Ḫalīfa 
al-Nāmī, Dirāsāt, p. 43-275.

Après l’annexion des provinces byzantines d’Afrique au califat de Damas à la fin du  
	 viie siècle, une administration régionale fut mise en place pour gouverner la région  
	 appelée un peu plus tard Maghreb. L’ Ifrīqiya, ou bien l’Africa des textes latins, devint 

le centre de gravité de cette partie du futur Dār al-Islām des textes juridiques. Les tribus arabes 
se succédèrent aux familles terriennes byzantines et s’installèrent dans les cités de la province 
africaine tandis que les tribus autochtones gardaient leurs structures sur le territoire situé à 
l’ouest de l’Ifrīqiya et refusaient de se soumettre aux Arabes. Après quelques années de gouver-
nement omeyyade, un mécontentement des sociétés tribales, récemment islamisées 1, commença 
contre la politique fiscale des représentants du pouvoir califal. Des idées « révolutionnaires » 
venues d’Orient étaient à l’origine de ce soulèvement. Ainsi, le ṣufrisme et l’ibadisme furent 
les premiers courants qui exploitèrent ce mécontentement des tribus berbères, pour diffuser 
leurs idées sur le modèle de la bonne gouvernance en islam et l’égalité entre les groupes sociaux 
formant la communauté musulmane (la umma) 2. Comme en Orient, les tribus nomades 
installées à l’intérieur du Maghreb furent les premiers adeptes de ces deux courants politico-
religieux. Bien que le ṣufrisme ait connu une diffusion dans l’ouest du Maghreb central et une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  structuration  des  ibadites -wahbites  au  maghreb  (xi e -xve  s iècle)260

3.  Partisans de l’égalité absolue, les mouvements 
ḫariǧītes se révélèrent incapables de fonder une 
monarchie puissante. Cf. Abdallah Laroui, Esquisses, 
p. 28.
4.  Après leur retrait de l’Ifrīqiya, les Ṣufrītes fondè-
rent la dynastie des Banū Wāsūl à Siǧilmāsa.
5.  L’ibādisme et la dynastie rustumīde ont fait l’objet 

de plusieurs travaux tels Ulrich Rebstock, Die Ibāditen 
im Maġrib ; Brahim Zarouki, L’Imamat de Tahart ; 
Ibrāhīm Bakīr Baḥḥāz, al-Dawla al-rustumiyya.
6.  Nos connaissances sur ces divergences politiques 
doivent en particulier à Ibn al-Ṣaġīr, auteur d’une 
chronique consacrée aux imams rustumīdes, qui 
s’intitule Tārīḫ al-a’imma al-Rustumiyīn, éd. 1986.

partie du Maghreb extrême, l’ibadisme trouva un milieu favorable parmi les tribus pastorales 
de la Tripolitaine et du Djebel Nefoussa, grâce aux activités des missionnaires ibadites venus 
du sud de l’Irak 3.

Le Maghreb fut alors le théâtre de troubles et une révolte populaire ṣufrīte dans le Maghreb 
occidental déstabilisa la wilāya d’Ifrīqiya, provoqua une mobilité des tribus et aboutit à une 
réussite ṣufrīte dans le sud du Maghreb extrême 4. À l’est de l’Ifrīqiya, les ibadites désignèrent 
un imam, Abū-l-Ḫaṭṭāb pour gouverner une communauté de « musulmans justes » installée 
en Tripolitaine. Quelques années plus tard, son lieutenant, ʿAbd al-Raḥmān b. Rustum 
fonda une dynastie d’imams ibadites à Tāhart, au milieu des tribus pastorales et agricoles du 
Maghreb central 5.

Durant un siècle et demi, les imams rustumīdes, inspirés des fondements doctrinaux de 
l’ibadisme, dirigèrent une communauté constituée essentiellement de tribus campagnardes, 
mais ils durent subir une résistance interne refusant l’accaparement de l’imāma par une dynastie 
d’origine persane. Divisés puis renversés, les ibadites finirent par se retirer du nord du Maghreb 
central pour se reformer dans des zones géographiquement distinctes sur les marges du désert. 
Cette nouvelle situation, qui intervint juste après l’effondrement de l’imāma rustumīde, amena 
les ibadites à chercher une nouvelle organisation sociale, par la formation d’un cercle de sa-
vants (ḥalqa) qui marque une catégorisation socio-religieuse des ibadites-wahbites. Comment 
ce courant ibadite s’autorganisait-il dans un Maghreb gagné par le malikisme ? Quelles sont 
les structures sociales qui permettaient à l’ibadisme de résister face aux pouvoirs centraux 
hostiles ?

Pour répondre à ces questions, il convient d’abord de rapporter quelques éléments qui 
m’apparaissent nécessaires pour comprendre la structuration des ibadites-wahbites.

	 Ibadisme et wahbisme

Comme dans les autres groupes revendiquant l’appartenance à l’islam, l’ibadisme maghrébin 
connut des dissidences à la suite de « l’appropriation » de son pouvoir politique et religieux par 
la dynastie rustumīde. Ainsi, le règne du second imam fut agité par des troubles causées par 
l’opposition ibadite, représentée par les Berbères du Maghreb central, qui refusèrent la trans-
mission de l’imāma par héritage. ʿ Abd al-Wahhāb b. ʿ Abd al-Raḥmān b. Rustum, soutenu par 
les Mazāta et Nafūsa, tribus berbères du Djerid et de la Tripolitaine, refusa de léguer le pouvoir 
aux chefs de la communauté ibadite et déclara la guerre à ses opposants. Yazīd b. Fandīn, leur 
chef, fut tué dans des combats. L’ ibadisme connut alors sa première division 6.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


allaoua amara 261

7.  Tadeusz Lewicki, « Les subdivisions », p. 73-76.
8.  La šuʿbiyya, les nukkāt-s, la naǧawiyya et la 
yazīdiyya étaient des noms péjoratifs donnés par 
les ibadites-wahbites au muḥibbisme.
9.  Ibn al-Ṣaġīr, Tārīḫ, p. 43 ; al-Barrādī, al-Ğawāhir, 
p. 174.
10.  Les textes ismaʿilītes et sunnītes mentionnent 
ce retrait. Al-Qāḍī al-Nuʿmān, al-Maǧālis, p. 257 ; 

ʿImād al-Dīn Idrīs, ʿ Uyūn al-aḫbār, p. 424 ; al-Tiǧānī, 
Riḥla, p. 119-120/trad. p. 110-111. Cf. aussi Mohamed 
El-Fasi, « L’islamisation de l’Afrique », p. 92.
11.  Al-Šammāḫī, al-Siyar, p. 342.
12.  T. Lewicki, « La répartition géographique », 
p. 312-313.
13.  Ibid, p. 314.

Le wahbisme est le premier groupe connu pour ses idées fidèles à la dynastie rustumīde et 
dont l’appellation renvoie au second imam, ʿAbd al-Wahhāb. Il se démarquait du ḫariǧisme 
et des autres groupes ibadites. Ses fondements théologiques et juridiques se rapprochaient 
du malikisme, à l’exception de quelques questions comme la création du Coran au temps du 
Prophète 7.

Un traité de firaq-s écrit par Abū ʿAmrū b. Ḫalīfa al-Sūfī al-Māraġnī, un ibadite-wahbite 
de l’oasis de Oued Souf, à la fin du xiie siècle, énumère les principaux groupes dissidents de 
l’ibadisme. Ainsi, le muḥibbisme 8, connu aussi sous l’appellation du nukkarisme, formait le 
second groupe de l’ibadisme maghrébin qui refusait la désignation du second imam rustumīde 9. 
Grâce à l’adhésion massive de tribus berbères, ce groupe gagna du terrain au Maghreb central 
et s’imposa durant la période fatimide au détriment des wahbites. L’une des phases de cette 
supériorité fut la révolte conduite par Abū Yazīd al-Yafarnī (m. 336/947), connu sous le nom 
de l’Homme à l’Âne, contre le califat fatimide. Après la défaite finale de ce chef, les ibadites-
muḥibbītes se retirèrent du Maghreb central et se dispersèrent dans les oasis de Qasṭīliyya 
et de Ouargla 10.

Le troisième groupe ibadite du Maghreb médiéval était la ḫalīfiyya, au nom de Ḫalaf 
b. Samḥ, son fondateur en Tripolitaine à la fin du viiie siècle. Il tint sa légitimité du premier 
imam ibadite au Maghreb, Abū-l-Ḫaṭṭāb. De son côté, ʿĪsā b. ʿUmar forma le quatrième 
groupe ibadite au début du viiie siècle et Aḥmad b. al-Ḥasan al-Ṭarābulsī fut le fondateur du 
cinquième groupe connu sous le nom de ḥasaniyya, en Tripolitaine et à la Qalʿ a de Darǧīn 
dans le Djerid 11. Quant à la farṭiyya, le sixième groupe, elle doit sa fondation à Sulaymān 
b. Yaʿ qūb b. Aflaḥ, un descendant des imams rustumīdes, qui vécut dans la première moitié 
du xe siècle à Ouargla. Selon la tradition wahbite, les membres de ce groupe interdisaient la 
consommation du gros intestin du mouton ( farṭī) auquel la doctrine doit son nom 12. Enfin, 
al-Sakkāk, un personnage ibadite originaire de Qanṭarāra, donna naissance au groupe nommé 
al-sakkākiyya, qualifié par les ibadites-wahbites de polythéiste (mušrik), en raison du rejet 
d’une partie des fondements de l’ibadisme 13.

Le wahbisme était le groupe le plus nombreux à partir de la deuxième moitié du xe siè-
cle et qui demeure aujourd’hui dans plusieurs régions (La vallée du M’zab, Djerba, Djebel 
Nefoussa, Ouargla, Oman…). Ce succès de la doctrine officielle des imams rustumīdes est dû 
à la détermination des tribus berbères et aux efforts d’Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Bakr 
al-Fursuṭā’ī al-Nafūsī dans la première moitié du xie siècle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  structuration  des  ibadites -wahbites  au  maghreb  (xi e -xve  s iècle)262

La tradition ibadite-wahbite attribue au second imam rustumīde un témoignage sur le rôle 
joué par les Nafūsa et Mazāta, deux tribus berbères pastorales : « L’ ibadisme fut fondé par 
les épées (suyūf) des Nafūsa et l’argent (amwāl) des Mazāta 14. » L’auteur anonyme du traité 
intitulé Ḏikr asmā’ šuyūḫ al-wahbiyya 15 mentionne les éléments issus de ces deux tribus parmi 
les Berbères les plus fidèles au wahbisme. Un auteur tardif, al-Bārūnī, rend hommage aux élites 
des Nafūsa qui servaient l’ibadisme tout au long du Moyen Âge maghrébin 16.

La lecture des textes ibadites-wahbites montre un recul de l’ibadisme dans le nord du 
Maghreb central après la révolte manquée d’Abū Yazīd au milieu du xe siècle. L’auteur de 
Ḏikr asmā’ šuyūḫ al-wahbiyya fait remarquer que le territoire habité par les ibadites-wahbites 
(ahl al-daʿwa) s’étendait de la Tripolitaine aux villages des Zanāta dans le sud du Maghreb et 
de la mer à Wārǧilān 17. Les Miknāsa, les Ḍarīsa et les Mazāta des Aurès, tribus ibadites au 
xe siècle 18, ne figurent plus dans les textes ibadites du xiie siècle. Cette situation s’explique 
par le coup mortel porté par les Fatimides, puis leurs successeurs les Zirides aux groupements 
ibadites installés dans les Aurès et la Hodna 19. Sous la pression des juristes malikites, les 
émirs berbères adoptèrent la position malikite à l’égard des ibadites : la mort ou la conversion 
des adeptes du ḫariǧisme 20. Au milieu du xie siècle, al-Suyūrī 21, juriste malikite de Kairouan, 
permit aux ibadites-wahbites de prier dans leurs mosquées, mais il ordonna d’empêcher les 

ʿazzābī-s, jusque-là inconnus des milieux sunnites, d’accompagner les fidèles dans ces lieux de 
culte. Cette évolution dans le discours malikite proche du pouvoir marqua un rapprochement 
entre malikites et ibadites après l’émergence des ʿ azzābī-s, comme dirigeants d’une communauté 
ayant adopté une organisation socio-religieuse à la suite d’un échec politique.

	 Les Siyar : une mémoire collective 
des notables ibadites-wahbites

À l’exception de cette mention de ʿ azzābī dans la consultation juridique rendue par al-Suyūrī 
et celle d’Ibn Khaldoun sur les ibadites de Ouargla, les auteurs sunnites du Moyen Âge igno-
rent l’organisation socio-religieuse des ibadites-wahbites. Cette situation s’expliquerait par 
l’application par cette communauté de l’un des fondements (ḥālāt) décrits par la doctrine 22 : 

14.  Al-Šammāḫī, al-Siyar, 205.
15.  P. 590-598.
16.  P. 578-587.
17.  Ibid, p. 589.
18.  Al-Bakrī, al-Masālik, p. 144.
19.  Les auteurs rapportent les expéditions menées 
par les émirs des Ṣanhāǧa, bādisīdes ou ḥammadīdes, 
contre les villages ibadites. Ainsi Bāġāy, qui était à ma-
jorité ibadite, fut attaquée et détruite par Ḥammād 
b. Bulukīn. Les habitants de la Qalʿa de Darǧīn, dans 
le Djerid, furent aussi martyrisés par les troupes de 

l’émir de Kairouan al-Muʿizz b. Bādīs en 440/1048 
(al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 148, vol. II, p. 413 ; Siyar 
al-mašā’iḫ, p. 26 ; al-Šammāḫī, al-Siyar, p. 439, 475).
20.  L’avis de Saḥnūn a été repris par Ibn Abī Zayd 
al-Qayrawānī (m. 386/996) dans son ouvrage intitulé 
Kitāb al-ǧāmiʿ fi-l-sunan, p. 148.
21.  Ğāmiʿ masā’il al-aḥkām, vol. I, p. 334.
22.  Les autres cas sont :

–  Le ẓuhūr qui renvoie au cas où les ibadites sont en 
position de force face à leurs adversaires et consti-
tuent un pouvoir politique ;

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


allaoua amara 263

– Le difāʿ qui correspond à la situation dans laquelle 
les ibadites ne sont plus à même d’assurer un pouvoir 
politique alors qu’il faut assurer leur survie ;

–  Le širāʿ : dans ce cas les ibadites doivent se révolter 
contre le pouvoir en place pour arracher leurs droits. 
Cf. al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. II, p. 364 ; Brahim Fekhar, 
Les communautés ibadites, p. 50-53, ʿA.Ḫ. Al-Nāmī, 
Dirāsāt, p. 275-288.
23.  Sur les historiens, biographes et traditionnistes 
ibadites-wahbites, cf. T. Lewicki, « Les historiens, 
biographes », p. 1-134 ; Ulrich Rebstock, Die Ibāditen, 
p. VIII-XXV.
24.  Comme sa nisba l’indique, il fut originaire de 
Ouargla. Al-Darǧīnī le range, avec son frère Abū-
l-Rabīʿ b. Yaḫlaf al-Mazātī et Abū Sulaymān Yūsuf, 
dans la dixième classe ibadite (450-500/1058-1107). 
Il fit ses études dans sa ville natale, Ouargla, et à 
Wādī Arīġ. Dans cette dernière, il étudia auprès du 
fameux traditionniste ibadite Abū-l-Rabīʿ Sulaymān 
b. Yaḫlaf al-Mazātī. D’après les mêmes sources, il 
demeura en Tripolitaine et dans quelques oasis 
d’Arīġ. Abū Zakariyyā’ mourut au début du xiie siècle. 

Motylinski, « Abū Zakariyyā’ », p. 171-172 ; T. Lewicki, 
« Une croyance », p. 317-327 ; Ouahmi Ould-Braham, 
« Sur une chronique arabo-berbère », p. 5-28.
25.  Le troisième tome de ce recueil a été publié par 
Ismāʿīl al-ʿArabī, Alger, 1985, mais il l’a, à tort, attri-
bué à Abū-l-Rabīʿ al-Wisyānī. La même erreur a été 
commise par ʿAbd al-Raḥmān Ayyūb (Tunis, 1985) 
lorsqu’il l’a attribué à Abū Zakariyyā’ al-Wārǧilānī. 
Sulaymān Būʿaṣbāna, Maǧmūʿat Siyar al-Wisyānī.
26.  Il appartient, comme l’indique sa nisba, à une 
fraction des Zanāta nommée les Banū Wisyān ou les 
Banū Wāsīn. Celle-ci habitait la région de Qasṭīliyya. 
La date de naissance de ce personnage ibadite nous 
est inconnue, mais le biographe al-Darǧīnī le place 
parmi les membres de la quatrième classe ibadite 
ayant vécu entre 550/1155 et 600/1203. Il serait mort 
en 571/1175. Il fut l’une des grandes figures de la ḥalqa 
ibadite du xiie siècle.
27.  Pour sa biographie, voir Abū-l-Qāsim al-Barrādī, 
al-Ğawāhir, p. 11-13 ; T. Lewicki, « Al-Dardjīnī », 
p. 144-145 ; al-Ḥabīb al-Ğanḥānī, « Kitāb ṭabaqāt 
al-mašā’iḫ », p. 161-177.

il s’agit de l’état de kitmān (secret), qui renvoie au refus des ibadites de collaborer avec quelque 
pouvoir politique que ce soit. L’organisation de leur vie sociale revient dans ce cas à leurs élites, 
connues à partir du xie siècle sous le nom de ʿazzāba.

L’ histoire des ʿazzābī-s et leur organisation sociale ne sont connues que par des textes iba-
dites-wahbites qui s’inscrivent dans le cadre des siyar et des règles de la ḥalqa. Les siyar, comme 
un genre biographique, connurent un essor important dans le milieu ibadite, caractérisé par 
la pratique de l’oralité comme mode de transmission du savoir 23. Les plus anciens ouvrages 
de siyar remontent au xie siècle, période à laquelle Abū Zakariyyā’ al-Wārǧilānī 24 composa 
un ouvrage d’histoire et de biographie intitulé Sīrat al-’a’imma wa aḫbārihim. Cet ouvrage 
rapporte l’histoire des ibadites au Maghreb, depuis les révoltes anti-omeyyades jusqu’à la mort 
de l’auteur. Il mentionne certaines structures des ibadites-wahbites qui existaient au temps 
de l’auteur. Dans le même contexte, s’inscrit un recueil ibadite inédit 25 écrit par trois auteurs : 
Abū-l-ʿAbbās Aḥmad b. Muḥammad b. Bakr al-Fursuṭā’ī al-Nafūsī (m. 504/1110), Abū-l-Rabīʿ 
Sulaymān b. ʿAbd al-Salām b. Ḥassān b. ʿAbd Allāh al-Wisyānī (m. vers 571/1175) 26 et un ano-
nyme, qui fut l’un des disciples d’Abū ʿAmrū al-Māraġnī al-Sūfī et d’Abū-l-Rabīʿ al-Wisyānī. 
Comme l’indique son titre, ce recueil rapporte les mérites ( faḍā’il) des savants ibadites ayant 
vécu entre le début du xe siècle et la fin du xiie siècle.

Abū-l-ʿAbbās Aḥmad b. Saʿ īd al-Darǧīnī (m. 670/1272) 27 composa l’un des plus importants 
ouvrages biographiques des ibadites-wahbites. Jurisconsulte, poète et biographe, cet étudiant de 
la ḥalqa de Ouargla en 616/1220, écrivit les Ṭabaqāt al-mašā’iḫ bi-l-Maġrib, ouvrage à la fois d’his-
toire et de biographies. Grâce à un passage d’al-Barrādī, on sait qu’il fut composé à la demande 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  structuration  des  ibadites -wahbites  au  maghreb  (xi e -xve  s iècle)264

28.  Cf. notamment p. 171-188 du livre d’al-Darǧīnī.
29.  Abū Miṣwār et son fils Faṣīl furent à l’origine 
d’une renaissance ibadite-wahbite au xe siècle. Après 
avoir fondé la grande mosquée de Djerba, ils parti-
cipèrent activement à l’émergence du wahbisme au 
détriment du nukkarisme. Cf. Prévost, « La renais-
sance des ibāḍītes », p. 171-191.
30.  Sur l’origine de la ḥalqa chez les ibadites-wahbites, 
cf. Prévost, « Genèse et développement », p. 109-111.
31.  Cette révolte ibadite eut pour objectif la 

restauration de l’imāma. Abū Ḫazar fut ainsi désigné 
comme imām, mais les troupes fatimides parvinrent 
à écraser ce soulèvement. cf. Prévost, « La révolte de 
Bāġāya », p. 197-206.
32.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 167, affirme qu’Ibn 
Bakr était à l’origine de la mise en place de la ḥalqa 
(wa rattaba al-ḥalqa). Cf. aussi sur sa biographie, 
Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 167 ; Al-Barrādī, al-
ǧawāhir, p. 207 ; ʿAlī Yaḥyā Mʿammar, al-Ibāḍiyya, 
vol. I, p. 169, al-Nāmī, « Aperçu », p. 12.

des ibadites d’Oman. Ce livre rapporte l’histoire des ibadites des origines au temps de l’auteur, 
qui s’est servi du dictionnaire biographique d’Abū-l-Rabīʿ Sulaymān b. Yaḫlaf al-Mazātī et de 
programmes officiels de la ḥalqa. Il reproduit la règle de celle-ci d’après Ibn Bakr 28.

Ce genre des siyar tire sa légitimité de l’autorité morale du fondateur de la ḥalqa, Abū ʿAbd 
Allāh Muḥammad b. Bakr, pour construire un passé ibadite-wahbite dominé par la forte pré-
sence des Nafūsa et des Mazāta et leur relation fidèle avec les imams de Tāhart. L’ élaboration 
de cette vision du passé est due au traditionniste Abū-l-Rabīʿ al-Mazātī (m. 471/1078) qui 
marqua un tournant dans l’histoire des ibadites-wahbites. Les Nafūsa et les Mazāta, princi-
pales composantes tribales de la communauté, cédèrent par la suite leur place aux tribus de 
la région de Ouargla, Arīġ et M’zab. Ainsi, les traditionnistes issus des Banū Wāsīn et Banū 
Maṣʿ ab allaient se distinguer par l’écriture des siyar, ce qui marque le déplacement du centre 
de gravité des ibadites à Ouargla puis au M’zab.

Le texte d’Abū-l-Qāsim b. Ibrāhīm (xive s.), intitulé Kitāb al-ǧawāhir al-muntaqāt fīmā aḫalla 
bihi Kitāb al-ṭabaqāt, est moins important par rapport à ses prédécesseurs, mais il mentionne les 
ouvrages admis par les ʿazzābī-s dans la ḥalqa et reproduit les règles de celle-ci. Abū-l-ʿAbbās 
Aḥmad b. Saʿ īd al-Šammāḫī (m. 928/1521) conclut cette mise par écrit de la mémoire collective 
des élites ibadites-wahbites, dans un ouvrage intitulé al-Siyar. Il regroupe toutes les traditions 
biographiques de cette communauté des origines à la fin du Moyen Âge.

Les ouvrages intitulés Sīrat al-ḥalqa sont les textes originaux qui décrivent les règles de la 
ḥalqa durant deux siècles avant le passage de celle-ci à une organisation socio-religieuse. Deux 
d’entre elles sont à mentionner : la Sīrat al-ḥalqa d’Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Bakr et la 
Sīrat al-ḥalqa d’Abū ʿAmmār ʿAbd al-Kāfī.

	 Première étape d’accès à la notoriété : la ḥalqa

Si l’on croit un texte ibadite, Abū Zakariyyā’ Faṣīl b. Miṣwār 29 serait le premier savant 
ibadite à avoir pensé à la formation d’une ḥalqa au milieu du xe siècle à Djerba 30, après la dé-
faite des ibadites à Bāġāya en 358/969 31. Ce fut son élève de Djebel Nefoussa, Abū ʿAbd Allāh 
Muḥammad b. Bakr al-Farsuṭā’ī al-Nafūsī (m. 440/1048) qui composa la première règle de la 
ḥalqa dans la localité de Tīn Islī dans le pays d’Arīġ 32. Originaire de Farṣāṭa dans le Djebel 
Nefoussa, il naquit vers 345/957 et fit plusieurs voyages dans des régions ibadites, notamment 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


allaoua amara 265

dans les villages du Djebel Nefoussa. Après avoir étudié dans son village natal, il s’installa 
à Tīn Islī dans la région d’Arīġ où il s’initia sous la direction d’Abū Nūḥ Saʿ īd b. Zanġīl 
et d’Abū Zakariyyā’ Faṣīl b. Miṣwār. Il se rendit ensuite à Kairouan pour approfondir ses 
connaissances en langue arabe 33. Après une vie passée au service de l’ibadisme, il mourut à 
Ouargla en 440/1048 34.

Selon la tradition, Ibn Bakr organisa une ḥalqa (cercle de savants ou réunion de personnes 
placées en rond) et fixa les principes moraux de la société ibadite. Cette ḥalqa, qui avait des 
membres portant le nom de ʿazzābī, se transforma en une institution sociale pour les élites 
savantes et marchandes ibadites, nommé al-ʿ azzāba à laquelle Ibn Bakr donna une base afin 
d’assurer une autorité qui devint le premier facteur de l’existence des communautés ibadites. 
Cependant, des textes ibadites-wahbites tardifs évoquent la ḥalqa à propos de deux person-
nages originaires de la ville d’al-Ḥāmma, antérieurs à Ibn Bakr. Il s’agit d’Abū-l-Qāsim Yazīd 
b. Maḫlid et d’Abū Ḫazar Yaġlā b. Zaltāf, qui auraient formé une ḥalqa 35. Mais le terme 
employé semble avoir été générique.

L’origine étymologique du mot ʿazzābī ne fait pas l’unanimité parmi les auteurs ibadites-
wahbites. Pour la plupart d’entre eux, il signifie l’éloignement pour se consacrer au service des 
ibadites 36 et s’occuper le moins possible des femmes, des enfants et de l’argent 37. L’extension 
sémantique du mot ʿazzābī évoquerait la notion de célibat 38. Al-Darǧīnī tenta au xiiie siècle 
d’expliquer ce terme utilisé selon lui par les gens de la voie (ahl al-ṭarīq). Il dit que le mot ʿ azzāba 
a été employé pour la première fois au temps d’Ibn Bakr, pour désigner ceux qui étaient réputés 
pour leur science, et connus par les biographies et les récits sur les mérites des gens (al-siyar). 
Les bonnes paroles et la façon de manger et de s’habiller comptaient parmi les critères pour 
être classé parmi les ʿazzābī-s 39.

L’ institution de la ʿazzāba allait de pair avec « l’état du sirr (clandestinité) », décrété par 
les fondateurs de l’ibadisme 40. Al-Darǧīnī reconnut que cette communauté ne subsistait que 
grâce à cette institution, mise en place par Ibn Bakr 41. La communauté ibadite-wahbite fut 
donc dotée d’une organisation intérieure qui permettait une direction locale sans pour autant 
aller jusqu’à reconstituer une imāma, c’est-à-dire, un État à l’image de celui de Tāhart. Ibn 
Bakr rédigea les premières règles de sa ḥalqa à Arīġ, dans une caverne vers 409/1018 42.

33.  Ibid. Cf. aussi sur sa biographie, ʿAlī Yaḥyā 
Mʿammar, al-Ibadiyya, vol. I, p. 169 ; ʿ A.Ḫ. Al-Nāmī, 
« Aperçu », p. 12.
34.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 167 ; al-Barrādī, 
al-Ğawāhir, p. 207.
35.  T. Lewicki, « Ḥalka », p. 97.
36.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 4.
37.  Brahim Fakhar, Les communautés ibadites, 
p. 132.
38.  Claude Grossmann, Aperçu sur l’histoire, p. 38.

39.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 3-4.
40.  Ibrāhīm Ṭallāy, « al-ʿAlāqa bayn sukkān », p. 15. 
Pour ʿ Alī Yaḥyā Mʿammar, al-Ibādiyya, vol. I, p. 169, 
Abū ʿ Abd Allāh Muḥammad b. Bakr est le fondateur 
d’une institution qui remplace le rôle du chef des 
croyants (imām al-mu’minīn).
41.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 167.
42.  Ibid., p. 169. Le texte de ladite règle a été établi 
par Cl. Grossmann, Aperçu sur l’histoire.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  structuration  des  ibadites -wahbites  au  maghreb  (xi e -xve  s iècle)266

Les savants ibadites ajoutèrent ensuite au règlement de cette dernière ce qui leur paraissait 
utile. Parmi ces savants, figurent Abū Zakariyyā’ Yaḥyā b. Abī Bakr al-Warǧilānī 43, le célèbre 
biographe de Ouargla, Abū-l-Ḫaṭṭāb ʿAbd al-Salām b. Manẓūr b. Waznūǧa al-Mazātī 44, 
Abū-l-Rabīʿ Sulaymān b. Yaḫlaf al-Mazātī (m. vers 471/1078) 45 et surtout Abū ʿAmmār ʿAbd 
al-Kāfī al-Tināwutī al-Wārǧilānī (xiie siècle) 46. C’est à ce dernier que l’on doit l’élaboration 
de règlements spécifiques appliqués par la suite dans les ḥalqa-s. Berger dans sa jeunesse, 
Abū ʿAmmār avait fait ses études dans sa ville natale de Ouargla puis il avait effectué un 
voyage à Tunis pour se perfectionner en langue arabe. Il composa plusieurs ouvrages, dont le 
Mūǧiz fī taḥṣīl al-su’āl 47, le Talḫīṣ al-maqāl et le Radd ʿalā ahl al-ḫilāf 48. Inspiré du kalām et de 
la philosophie, il mit en place une charte destinée aux acteurs de la ḥalqa, en particulier les 

ʿazzābī-s. Le texte de cette charte est encore conservé sous forme de manuscrits dans plusieurs 
bibliothèques privées de M’zab.

Abū ʿ Abd Allāh Muḥammad b. Bakr et Abū ʿ Ammār ʿ Abd al-Kāfī fixèrent donc des condi-
tions pour devenir ʿ azzābī, c’est-à-dire membres de la ʿ azzāba : avoir reçu une bonne éducation, 
être doté d’une intelligence éveillée et être animé du vif désir de s’instruire. L’admission dans 
la ḥalqa 49 était soumise à un examen sévère et minutieux. Le cercle d’enseignement ibadite 
recevait également les hôtes de passage (ʿ ābir sabīl) en quête de savoir ou pratiquant le com-
merce. Au temps d’Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Bakr, le mot ʿazzābī s’imposa aussi bien 
pour désigner les étudiants d’un cercle que les élites ibadites-wahbites 50. Ainsi, la ḥalqa d’Adruǧ, 
une oasis située dans la région de Ouargla, comptait 300 élèves sous la direction d’un maître 
appartenant à la catégorie des ʿazzābī-s 51. Les femmes assistaient également à la ḥalqa comme 
l’atteste le récit d’Umm al-Baḫt et de sa sœur 52. Au xie siècle, plusieurs cavernes furent creusées 
pour abriter les activités de la ḥalqa et assurer le secret de l’institution mais, un peu plus tard, 
celle-ci se fit une place dans les mosquées. Les savants marchands ou artisans finançaient leur 
ḥalqa en nourrissant les étudiants et en leur fournissant des costumes 53. Les ḥalqa-s célèbres 
attiraient des élèves venus de différentes régions. Ainsi, celle que dirigea Abū Muḥammad 

ʿAbd Allāh al-Luntī à Tīn Zārtin, une oasis située près d’Ouargla, était fréquentée par des 
élèves venant du Sūf, de Ouargla, du Zāb et de Qasṭīliyya 54.

43.  Al-Šammāḫī, al-Siyar, p. 437.
44.  Ibid., p. 399.
45.  Abū Zakariyyā’ al-Wārǧilānī, Siyar al-a’imma, 
p. 281.
46.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. II, p. 485-486.
47.  Cet ouvrage a été publié par ʿAmmār Ṭalbī ; 
Arā’ al-ḫawāriǧ.
48.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. II, p. 485-487.
49.  Sur les détails de ces conditions, cf. Grossmann, 
Aperçu sur l’histoire, p. 36.
50.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 4.
51.  Ibid., vol. II, p. 373.

52.  Abū Zakariyyā’ al-Wārǧilānī, Siyar al-a’imma, 
p. 286.
53.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. II, p. 418. Un exem-
ple de ce financement du « cercle d’enseignement » 
est représenté par Abū ʿAbd Allāh b. Muḥammad 
b. Sulaymān.
54.  Al-Šammāḫī, al-Siyar, p. 440. Les textes citent 
les noms de plusieurs élèves de la ḥalqa, comme Abū 
Muḥammad ʿAbd Allāh b. Muḥammad b. Nāṣir 
qui fut l’élève du šayḫ Yazīd al-Zuwāġī en 450/1058. 
Abū-l-Rabīʿ al-Wisyānī cité par Saʿd Zaġlūl ʿAbd 
al-Ḥamīd, « Hāmiš », p. 61.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


allaoua amara 267

Dans les règles régissant la ḥalqa, apparaissent deux catégories de personnes désignées 
sous les noms de āmir et de ma’mūr, c’est-à-dire ceux qui détenaient l’autorité religieuse et 
intellectuelle (ʿ azzābī-s) et ceux qui étaient soumis au pouvoir de ces derniers. Le chef de la 
ḥalqa, un azzābī appelé souvent šayḫ, avait un pouvoir étendu, car il dirigeait non seulement la 
ḥalqa mais aussi il s’occupait de la juridiction de la ville. Il était aidé dans ses tâches d’ensei-
gnement et d’organisation par les ʿarīf-s, dont le rôle est bien défini dans la sīrat al-ḥalqa : ils 
étaient chargés notamment de la détermination des horaires d’enseignement, de la prépara-
tion des repas et du suivi des étudiants. Un mu’addin et un wakīl chargé de la gestion du waqf 
faisaient également partie de cette élite de la ḥalqa 55.

La deuxième catégorie de la ḥalqa était composée d’étudiants, répartis selon trois niveaux, 
en fonction de leurs degrés d’avancement et d’acquisition des connaissances 56 : ceux qui appre-
naient le Coran par cœur (ṭabaqat al-qur’ān), ceux qui s’initiaient au fondement de la religion 
( funūn al-ʿ ilm) et ceux qui rencontraient des difficultés dans l’apprentissages du Coran ou des 
autres disciplines 57. Cette catégorie de la ḥalqa donna naissance à partir de la fin du xie siècle 
d’une institution connue sous le nom d’irwān 58.

La ḥalqa se caractérisait par une répartition précise des tâches entre les membres de la 
ʿazzāba, dont l’autorité se limitait à la cité, même si certains ʿazzābī-s avaient une influence 
sur la vie des communautés ibadites installées dans d’autres villes. Les āʿzzābī-s exerçaient la 
plus haute autorité en matière d’organisation religieuse et sociale dans la ḥalqa ou en dehors. 
Au temps d’Ibn Bakr, le conseil local des ʿazzābī-s se composait, à côté de ce dernier, entre 
autres de Dāwud b. Yūsuf et Saʿ īd b. Ibrāhīm 59. Le fondateur de la ʿ azzāba nommait des ʿ arīf-s 
(délégués) qui représentaient chaque tribu ibadite 60. Il désigna les membres de la ʿ azzāba pour 
diriger les affaires sociales dans la région de Wādī Arīġ : al-Ḥasan b. Milyān dans l’est, Ǧābir 
dans l’ouest et Sulaymān b. ʿA’iša dans le nord 61. Ibn Bakr s’imposa comme une personnalité 
emblématique dans l’organisation des communautés ibadites-wahbites. Il recevait la visite des 

ʿazzābī-s venus du sud de l’Ifrīqiya, du Zāb, de la Tripolitaine et de Qasṭīliyya 62.

Pour assurer la formation théologique et juridique, les ʿazzābī-s composèrent des livres 
de référence parmi lesquels figure le Dīwān al-ʿ azzāba qui comptait vingt-six volumes. Cette 
œuvre fut rédigée par des ibadites-wahbites d’origines ethnique et géographique différentes. 
Le Djebel Nefoussa fut représenté par Imsnāt Yaḫlaftan b. Ayyūb al-Nafūsī et Muḥammad 
b. Ṣāliḥ al-Nafūsī al-Masnānī, le village de Tāǧdīt par Yūsuf b. ʿ Imrān al-Mazātī ; Yūsuf b. Mūsā 

55.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 172 ; al-Barrādī, 
al-Ğawāhir, p. 207.
56.  Sur l’organisation de la ḥalqa d’après la règle 
d’Ibn Bakr, cf. Cl. Grossmann, Aperçu sur l’histoire, 
p. 41.
57.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 172-180 ; al-Barrādī, 
al-Ğawāhir, p. 208-209.

58.  B. Fekhar, Les communautés ibadites, p. 221-241.
59.  Siyar al-mašā’iḫ, p. 37-38.
60.  Ibid., p. 39.
61.  Ibid., p. 43.
62.  Al-Šammāḫī, al-Siyar, p. 389.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  structuration  des  ibadites -wahbites  au  maghreb  (xi e -xve  s iècle)268

représenta le village de Qanṭarāra ; enfin c’est le Wādī Arīġ qui assura la plus grande part dans 
la composition de cette œuvre, encore que ʿAbd al-Salām b. Abī Sālim, Ǧābir b. Ḥammū et 
Ibrāhīm b. Ibrāhīm y contribuèrent activement 63. Bien que le Dīwān al-ʿ azzāba soit devenu la 
référence officielle de la ḥalqa, les ibadites-wahbites n’abandonnaient pas l’enseignement des 
livres composés par les ibadites aussi bien en Orient qu’au Maghreb. Pour le xive siècle, al-
Barrādī répartit ces livres en trois ensembles 64 :

–  Les ouvrages orientaux qui étaient essentiellement l’œuvre des ibadites d’Irak et d’Oman 
parmi lesquels figuraient le Musnid de Rabīʿ b. Ḥabīb et les livres composés par Abū Ṣafrā 

ʿAbd al-Malik b. Ṣafrā et Abū Sufyān Maḥbūb b. Raḥīl. À ces textes s’ajoutait un ouvrage 
fondamental de théologie, le Kitāb al-Da āʿ’im d’Aḥmad b. al-Naḏr ;

–  Les livres composés par les ibadites-wahbites du Djebel Nefoussa qui étaient moins 
nombreux que ceux d’Orient et des régions d’Arīġ, M’zab et Ouargla. Parmi ces ouvrages, on 
peut citer le Kitāb waḍʿ d’al-Ǧannāwī, al-Īdāḥ de ʿĀmir b. ʿAlī, al-Qawā iʿd d’Ismāʿīl b. Mūsā 
et un ouvrage composé par ʿAmrūs b. Fatḥ. Ces textes du Djebel Nefoussa concernaient di-
rectement les questions liées aux fondements théologiques de l’ibadisme-wahbite ;

–  Les ouvrages composés par les ibadites du Maghreb central, d’Ifrīqiya, d’Arīġ et de 
Ouargla, étaient les plus utilisés dans la ḥalqa. Le plus important est un commentaire du Coran 
de Hūd b. Muḥkim al-Hawwārī en deux volumes. Le second livre était un recueil de consulta-
tions juridiques des imams rustumīdes Aflaḥ b. ʿAbd al-Wahhāb et son fils Muḥammad. Un 
nombre important d’ouvrages de jurisprudence et de kalām est également cité, comme ceux 
d’Abū Sulaymān Dāwud b. Yūsuf, d’Abū Ḫazar et d’Abū ʿAmmār ʿAbd al-Kāfī. La ḥalqa ap-
puyait son enseignement sur les ouvrages composés par Abū-l-ʿAbbās Aḥmad b. Muḥammad 
b. Bakr, fils du fondateur de la ʿazzāba. Les Ǧawābāt (consultations juridiques) d’Abū Yaʿ qūb 
Yūsuf b. Ḫalfūn (xiie siècle) tenaient une place importante dans l’enseignement, tout comme les 
traités de kalām et les ouvrages biographiques d’Abū-l-Rabīʿ b. Sulaymān b. Yaḫlaf al-Mazātī 
et d’Abū Zakariyyā’ al-Wārǧilānī.

	 Deuxième étape : l’accès à l’assemblée générale des ʿAzzābī-s

Après la mise en place des différentes ḥalqa-s dans les régions d’Arīġ, de Ouargla et un peu 
plus tard des villages du M’zab, une assemblée générale des ʿazzābī-s, un maǧlis, fut instaurée 
dans les circonstances peu connues. Le plus ancien texte qui atteste de cet avènement est un 
procès-verbal de cette assemblée daté du 1er raǧab 807/13 juin 1405. Il est désigné sous le nom 
de maǧlis d’Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Karṯī. Après cette date, plusieurs procès-verbaux sont 
conservés comme témoignage de la continuité de cette institution jusqu’à nos jours 65. L’autorité 

63.  Al-Dārǧīnī, Ṭabaqāt, vol. II, p. 456 ; al-Šammāḫī, 
al-Siyar, p. 431.
64.  Al-Barrādī, al-Ğawāhir, p. 218-220.
65.  Quelques procès-verbaux ont été publiés par 

Baʿmāra ʿ Īsā, Ittifāqiyāt al-maǧālis al-ʿāmma bi Mīzāb, 
documents d’archives concernant les procès-verbaux 
de délibérations prises par l’assemblée générale des 
sept villes du M’zab (1405-1928), Batna, 1990.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


allaoua amara 269

de cette assemblée ne se limitait pas à une seule ville, mais elle s’étendait sur toutes les villes 
ibadites, notamment celles du M’zab. Après l’exode des ibadites de Ouargla et d’Arīġ vers le 
M’zab, menacés par la diffusion du malikisme, les ʿazzābī-s fondèrent une assemblée générale 
des sept villes du M’zab et de Ouargla, marquée par des traits propres : une organisation 
sociale tribale, une assimilation de la berbérité à l’arabité, et une place accordée à la coutume 
locale dans l’exercice de la juridiction.

L’enseignement dans la ḥalqa prenait une dimension locale du fait qu’ il se caractérisait par 
l’adoption des langues berbères à côté de l’arabe. Les ʿazzābī-s lisaient des livres rédigés en 
arabe, mais ils utilisaient le berbère pour expliquer leur contenu aux élèves qui connaissaient 
mal cette langue. Al-Šammāḫī 66 rapporte l’exemple de la mosquée d’Aǧlū où un ʿazzābī li-
sait une tradition ibadite attribuée à ʿAbd al-Malik b. Ṣafra en arabe puis la traduisait et la 
commentait en berbère de la région. Le berbère devint en effet la langue officielle de l’assem-
blée des ʿazzābī-s 67, mais pour la rédaction des procès-verbaux, l’arabe est la langue la plus 
représentée.

Les textes et les procès-verbaux des ʿ azzābī-s révèlent, comme dans le malikisme 68, le recours 
à la coutume courante (ʿurf, āʿda) des milieux ibadites. Le droit ibadite et le savoir juridique 
local entretenaient des rapports mouvementés, mais mesurés grâce à l’ardeur des juristes. Le 
fiqh ibadite pouvait légaliser une partie du ʿ urf local. À son tour, le savoir juridique local déploie 
son génie dans les nouvelles conditions de juridicité pour s’adapter ou résister 69.

L’assemblée générale des ʿazzābī-s (maǧlis al-ʿ azzāba), qui se tenait dans la grande mosquée 
dans un lieu appelé tāmnāyt en berbère, était secondée par plusieurs instances. La tribu, (al-ʿ ašīra) 
est la première dans cette hiérarchie, car les ibadites-wahbites conservèrent les structures tri-
bales de leur territoire en intégrant les représentants de chaque tribu dans la ʿ azzāba. Irwān est 
le nom berbère qui désigne la transformation de la deuxième catégorie de la ḥalqa, composée 
d’étudiants, en une véritable instance à partir de la fin du xie siècle. Elle avait une fonction 
d’enseignement et de consultation pour le conseil des ʿazzābī-s 70. Imaṣṣūrda est la troisième 
instance qui dépendait directement des ʿazzābī-s, bien que peu citée dans les textes 71. Elle se 
composait de jeunes et s’occupait du service public des ibadites-wahbites, comme l’entretien 
des mosquées et l’aide aux pauvres et aux orphelins. Enfin, le conseil local du M’zab, appelé 
maǧlis ʿammī Sa īʿd, du nom du savant de Djerba Sa ʿīd b. ʿAlī al-Ḫayrī al-Ǧarbī (m. 898/1492), 
est une instance locale qui regroupait les élites des ʿazzābi-s (aʿyān al-ʿ azzāba) du M’zab et de 
Ouargla 72, et sur laquelle on est mal renseigné pour la période médiévale.

66.  Al-Siyar, p. 405.
67.  B. Fekhar, Les communautés ibadites, p. 135.
68.  Cf. à titre d’exemple, Houari Touati, « La loi et 
l’écriture », p. 93-108.

69.  Abū-l-ʿAbbās al-Farsuṭā’ī al-Nafūsī, Kitāb al-qis-
ma wa uṣūl al-arḍīn, p. 29-44 ; Ittifāqiyyāt, p. 7-20.
70.  B. Fekhar, Les communautés ibadites, p. 223-227.
71.  Ibid., p. 283.
72.  Bakīr b. Saʿīd Awʿašt, Mīzāb yatakallam, p. 54.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  structuration  des  ibadites -wahbites  au  maghreb  (xi e -xve  s iècle)270

Ibn Bakr codifia des usages et unifia le système social des ibadites pour le rendre plus efficace. 
Avoir un statut de ʿazzābī est donc conditionné à un renoncement total au monde et à ses attraits 
pour entrer dans la société des gens de la voie (ahl al-ṭarīq) en empruntant le chemin des débutants 
(ṭarīq al-mubtadi’īn). Le jeûne est la première épreuve que doit passer le postulant pour se libérer 
l’esprit des préoccupations puis tendre à s’isoler sans aspirer à rechercher la compagnie des autres 
hommes 73. Al-Darǧīnī énumère les codes de sociabilité des ʿ azzābī-s : ils se distinguaient du reste 
de la société par des noms, de la nourriture, un habillement, des prières et des horaires de sommeil 
spécifiques ainsi qu’une pratique de jeûne non seulement en ramadan mais aussi hors ramadan 74. 
Al-Darǧīnī décrit aussi l’apparence des ʿazzābī-s qui se rasent les cheveux pour montrer un 
renoncement à la vie terrestre. Ils ne portaient que des vêtements blancs et un turban de la même 
couleur. Ils devaient se laisser pousser une barbe, comme l’avait fait le Prophète 75. Le ʿazzābī est 
présenté comme « un personnage qui s’est mis à l’écart du monde pour faire profession de vie re-
cluse en pratiquant l’ascèse et la contemplation dans un cadre communautaire (ḥalqa) régi par une 
règle pour recevoir une juste rétribution de ses actes dans l’au-delà 76 ».

	 Conclusion

Comme le soufisme, l’institution de la ʿazzāba s’est développée dans une région christia-
nisée et latinisée, Arīġ et Qasṭīliyya. Les textes arabes mentionnent l’existence d’éléments 
d’origine romaine dans cette région. Ils citent aussi des puissantes familles d’origine romaine 
ou byzantine converties à l’islam, comme les Banū Bahlūl à Tozeur ou les Banū Rummān à 
Biskra 77. Les quelques témoignages des auteurs arabes montrent la survivance du christianisme 
et du latin dans les régions limitrophes de Wādī Arīġ, berceau de la structuration sociale des 
ibadites-wahbites. Au milieu du xiie siècle, al-Idrīsī parle du latin-africain (al-lisān al-lātīnī al-
ifrīqī) de la population de Gafsa dans le sud de l’Ifrīqiya 78. Un peu plus tard, Yāqūt al-Ḥamawī 
(m. 626/1228) mentionne les Maǧǧāna, un groupe social qui serait chrétien, dans la région 
de Ouargla 79. De son côté, Ibn Ḫaldūn mentionne les éléments chrétiens de la région de 
Qaṣṭīliyya qui payaient encore la ǧizya au xive siècle 80. Cette présence chrétienne dans la 
région de Qasṭīliyya et de Ouargla a attiré l’attention de T. Lewicki 81 qui a tenté d’identifier 

73.  Grossmann, Aperçu sur l’histoire, p. 35.
74.  Al-Darǧīnī, Ṭabaqāt, vol. I, p. 4.
75.  Ibid, vol. I, p. 171.
76.  Grossmann, Aperçu sur l’histoire, p. 39.
77.  Al-Istibṣār, p. 156-157 ; al-Tiǧānī, Riḥla, p. 159/
trad., p. 145.
78.  Al-Idrīsī, Nuzhat, p. 278/trad., p. 222.
79.  Muʿǧam al-buldān, vol. V, p. 371.
80.  Ibn Ḫaldūn, al-ʿIbar, vol. VI, p. 116/trad. vol. I, 
p. 231, écrit : « On trouve à Qasṭīliyya maintenant 
des Francs qui vivent sous la protection d’un traité ; 
ils y sont restés, eux et leurs ancêtres, depuis la 

conquête musulmane jusqu’à nos jours, et comme 
ils professent une des croyances tolérées par l’islam, 
ils jouissent du libre exercice de leur religion et en 
paient la capitation. » Dans son étude portant sur 
la communauté chrétienne du sud de l’Ifrīqiya, Vir-
gine Prévost a montré la disparition identique des 
communautés ibadite et chrétienne de la région au 
xiiie siècle. Prévost, « Les dernières communautés », 
p. 461-483.
81.  « Une langue romaine », p. 415-480. Ces résul-
tats sont repris par Dufourq, « La coexistence des 
chrétiens », p. 210.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


allaoua amara 271

les Maǧǧāna et de reconstituer la langue romaine d’Afrique, mentionnée par al-Idrīsī. Est-il 
possible de retrouver un lien entre l’émergence des usages codés des ʿazzābī-s et la présence 
chrétienne dans la région ? L’ idée de s’éloigner, de s’occuper moins de la famille, du célibat et 
de se consacrer totalement au service du sacré, proviendrait-elle du christianisme ? Ce n’est là 
qu’une hypothèse qui manque d’arguments solides.

L’organisation des sociétés tribales traditionnelles du Maghreb, connue sous le nom de 
ǧāmāʿa, ou tāǧmāʿat en berbère, a fortement influencé les ʿazzābī-s qui transformèrent la 
ḥalqa et les conseils locaux en une assemblée générale, marquée par des influences tribales. 
Les fondements théologiques et politiques de l’ibadisme ont aussi marqué cette organisation 
des communautés ibadites-wahbites qui leur a permis de conserver une certaine autonomie 
sans pour autant aller jusqu’à constituer un pouvoir politique indépendant à l’image des 
Rustumides de Tāhart.

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

Encyclopédie de l’Islam, 2e édition, Brill, Leyde :
Lewicki (Tadeusz), « Al-Dardjīnī », EI, vol. II, 
p. 144-145.

—, « Ḥalḳa », EI, vol. III, p. 97-98.
Motylinski, « Abū Zakariyyā’ al-Wardjilānī », 
EI2, vol. I, p. 171-172.

Yāqūt al-Ḥamawī (m. 626/1228), Muʿǧam al-buldān, 
Beyrouth, Dār Ṣādir, 1977.

	 Sources

	 Fonds d’archives

Baʿmāra, ʿĪsā, Ittifāqiyāt al-maǧālis al-ʿāmma bi-Mīzāb, 
documents d’archives concernant les procès-
verbaux de délibérations prises par l’assemblée 
générale des sept villes du M’zab (1405-1928), 
Dār al-Šihāb, Batna, 1990.

	 Textes édités

Abū ʿAmmār ʿAbd al-Kāfī (xiie siècle), Kitāb al-mūǧiz 
fī taḥlīl al-su’āl wa talḫīṣ al-maqāl, éd. A. Talbi, 
Arā’ al-ḫawāriǧ al-kalāmiyya, SNED, Alger, 1987.

Abū Zakariyyā’ Yaḥyā b. Abī Bakr al-Wārǧilānī 
(xie siècle), Kitāb siyar al-a’imma wa aḫbārihim, 
éd. Ismāʿīl al-ʿArabī, rééd. Office des 
publications universitaires, Alger, 1984.

Asmā’ mašā’iḫ Nafūsa, annexé au Kitāb al-Siyar de 
Šammāḫī, Constantine, 1301 H., p. 578-587.

Al-Bakrī, Abū ʿUbayd (m. 487/1094 ), al-Masālik 
wa-l-mamālik, éd. de la section consacrée au 

Maghreb par de Slane, al-Muġrib fī ḏikr Bilād 
Ifrīqiyya wa-l-Maġrib, rééd. IHAIS, Francfort, 
1993. Trad. Mac Guckin de Slane, Description 
de l’Afrique septentrionale, Alger, Adolphe 
Jaurdan ; Paris, Paul Geuthner, 1913. (éd. revue 
et corrigée).

Al-Barrādī, Abū-l-Qāsim b. Ibrāhīm (xive siècle), 
Kitāb al-ǧawāhir al-muntaqāt fīmā aḫalla 
bihi Kitāb al-ṭabaqāt, Constantine, 1302/1884. 
(éd. lithographiée).

Al-Burzulī, Abū-l-Qāsim b. Aḥmad al-Balawī (m. 
744/1441), Ǧāmiʿ masā’il al-aḥkām mimmā 
nazala min al-qaḍāya bi-l-muftīn wa-l-ḥukkām, 
éd. M. al-Ḥabīb Hīla, Beyrouth, Dār al-ġarb 
al-islāmī, 2002.

Al-Darǧīnī, Abū-l-ʿAbbās Aḥmad b. Saʿīd 
(m. 670/1271), Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ bi-l-
Maġrib, éd. Ibrāhim Ṭallāy, Matbaʿat al-baʿt, 
Constantine, 1974.

Ḏikr asmā’ šuyūḫ al-wahbiyya, Annexé au Kitāb al-Siyar 
de Šammāḫī, Constantine, 1301 H., p. 590-598.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la  structuration  des  ibadites -wahbites  au  maghreb  (xi e -xve  s iècle)272

Al-Farsuṭā’ī, Abū-l-ʿAbbās Aḥmad b. Muḥammad 
b. Bakr al-Nafūsī (m. 504/1110), Kitāb al-qisma 
wa uṣūl al-arḍīn, éd. de la section relative 
à l’irrigation par al-Hādī Ban Wazdū et al., 
Qānūn al-miyyāh wa-l-tahyi’a al-mā’iyya bi-ǧanūb 
Ifrīqiyya fī-l-ʿaṣr al-waṣīṭ, Markaz al-našr 
al-ǧāmiʿī, Tunis, 1999.

Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī (m. 386/996), Kitāb 
al-ǧāmiʿ fī-l-sunan wa-l-ḥikam wa-l-maġāzī 
wa-l-tārīḫ, éd. A.M. Turki, Dār al-ġarb al-islāmī, 
Beyrouth, 1990.

Ibn al-Ṣaġīr al-Mālikī (iiie-ixe siècle), Tārīḫ al-a’imma 
al-Rustumiyīn, éd. Muḥammad Nāṣir et 
Ibrāhīm Bahhāz, Dār al-ġarb al-islāmī, 
Beyrouth, 1986.

Ibn Ḫaldūn, ʿAbd al-Raḥmān b. Muḥammad 
(m. 808/1405), Kitāb al-ʿibar wa dīwān 
al-mubtada’ wa-l-ḫabar fī ayyām al-ʿarab 
wa-l-ʿaǧam wa-l-barbar wa man ʿāṣarahum 
min ḏawī al-sulṭān al-akbar, Mu’asasat Ǧamāl 
li-l-ṭibāʿa wa-l-našr, Beyrouth, (s.d.). Trad. de 
la partie concernant le Maghreb par de Slane, 
Histoire des Berbères et des dynasties musulmanes 
de l’Afrique septentrionale, rééd. Paris, Librairie 
orientaliste Paul Geuthner, 1969.

Idrīs ʿImād al-Dīn al-Dāʿī (m. 872/1488), ʿUyūn 
al-aḫbār wa funūn al-āṯār, éd. des Ve et 
VIe parties M. Yalaoui, Dār al-ġarb al-islāmī, 
Beyrouth, 1985.

Kitāb al-istibṣār fī ʿaǧā’ib al-amṣār (VI/XII) éd. avec 
une traduction de la partie relative aux 
Lieux saints et à l’Égypte par Saad Zaghloul 
Abdel-Hamid, Alexandrie, faculté des lettres de 
l’université d’Alexandrie, 1958. Trad. de la partie 
concernant le Maghreb, E. Fagnan, l’Afrique 
septentrionale au xiie siècle, rééd., IMAIS, 
Francfort, 1993.

Al-Qāḍī al-Nuʿmān b. Muḥammad (m. 363/974), Kitāb 
al-maǧālis wa-l-musāyarāt, éd. M. al-Ḥabīb Hīla 
et al., université de Tunis, Tunis, 1978.

Al-Šammāḫī, Abū-l-ʿAbbās Aḥmad b. Saʿīd 
(m. 928/1521), Kitāb al-siyar, Constantine, 
1301/1883. (éd. lithographiée).

Siyar al-mašā’iḫ, éd. partielle par Ismāʿīl al-ʿArabī, 
Office des publications universitaires, Alger, 
1985.

Al-Tiǧānī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Aḥmad 
b. al-Qāsim (m. 810/1407), Riḥla, 
éd. H.H. Abd al-Wahab, al-Dār al-ʿarabiyya 
li-l-kitāb, Tunis, 1981. trad. A. Rousseau, 
Voyage du Scheikh Et-Tidjani dans la régence de 
Tunis pendant les années 706 et 708 de l’hégire 
(1306-1309), rééd. IMAIS, Francfort, 1994.

	 Études

Al-Nāmī, ʿAmrū Ḫalīfa, Dirāsāt ʿan al-ibāḍiyya, traduit 
de l’anglais par Mīḫā’īl Ḫūrī, Dār al-ġarb 
al-islāmī, Beyrouth, 2001.

—, « Aperçu du mouvement scientifique à Ouardjlane 
et dans ses environs depuis l’extinction de la 
dynastie rostomide jusqu’à la fin du vie siècle 
hégirien », al-Aṣāla 42-43, 1977, p. 7-19.

Baḥḥāz, Ibrāhīm Bakīr, al-Dawla al-rustumiyya 
(160-296/777-909), dirāsa fī-l-awḍāʿ al-iqtiṣādiyya 
wa-l-ḥayāt al-fikriyya, Lafoumik, Alger, 1985.

Bakīr b. Saʿīd Aʿwašt, Mīzāb yatakallam tārīḫiyyan, 
ʿaqā’idiyyan wa iǧtimāʿiyyan, al-Maṭbaʿa 
al-ʿarabiyya, Ghardaïa, 1993.

Bakkāy, Laṭīfa, Qirā’a fī risālat Ibn Ibāḍ, Dār al-ṭalīʿa, 
Beyrouth, 2002.

Būʿaṣbāna Sulaymān, Maǧmūʿat Siyar al-Wisyānī, 
thèse de doctorat, université Émir Abdelkader, 
Constatine, 2006.

Cook, Michael, « The Letters of Ibn Ibad to Abd 
al-Malik », Early Muslim Dogma, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1981, p. 51-67.

Cuperly, Pierre, Introduction à l’étude de l’ibāḍisme 
et de sa théologie, Office des publications 
universitaires, Alger, (s. d.).

Dufourq, Charles-Emmanuel, « La coexistence des 
chrétiens et des musulmans dans al-Andalus 
et dans le Maghreb au xe siècle », Actes 
du IXe congrès de la société des historiens 
médiévistes de l’enseignement public (Dijon, 2-4 
juin 1978), Paris, Belles lettres, 1979.

El-Fasi, Mohammed, « L’islamisation de l’Afrique du 
Nord », Histoire générale de l’Afrique, Unesco/
Nea, Paris, 1990, vol. III, p. 84-92.

Fekhar, Brahim Ben Moussa, Les communautés ibadites 
en Afrique du Nord (Lybie, Tunisie et Algérie) 
depuis les Fatimides, thèse de doctorat d’État, 
université Paris-Sorbonne, 1971.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


allaoua amara 273

Al-Ǧanḥānī al-Ḥabīb, « Kitāb ṭabaqāt al-mašā’iḫ 
bi-l-Maġrib li-Abī-l-ʿAbbās Aḥmad b. Sa’īd 
al-Darǧīnī », Annales de l’université de Tunis 15, 
1977, p. 161-177.

Ghalem, Mohamed, « Histoire de l’Algérie : des 
origines à 1830 – essai de synthèse », in 
Hassan Remaoun (dir.), L’Algérie, histoire, 
société et culture, Casbah, Alger, 2000, p. 11-36.

Grossmann, Claude, Aperçu sur l’histoire religieuse des 
Ibâḍites du Mzab en Algérie (la sīrat al-ḥalqa 
d’Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ben Bakr), thèse 
de doctorat 3e cycle, université Paris-Sorbonne, 
1976.

Laroui, Abdallah, Esquisses historiques, Centre culturel 
arabe, Casablanca, 1992.

Lewicki (Tadeusz), « La répartition géographique des 
groupements ibadites dans l’Afrique du Nord 
au Moyen Âge », Rocznik Orientaliostyczny, 
XXI (1957), p. 301-343.

—, « Les historiens, biographes et traditionnistes 
ibāḍites –wahbites de l’Afrique du Nord du 
viiie au xvie siècle », Folia Orientalia III, 1961, 
p. 1-134.

—, « Les subdivisions de l’Ibāḍiyya », Studia Islamica IX, 
1958, p. 71-82.

—, « Une croyance des Ibādites nord-africains sur la fin 
du monde : le pays de Ǧuġrāf », Correspondance 
d’Orient 11, 1970, p. 317-327.

—, « Une langue romaine oubliée dans l’Afrique du 
Nord. Observations d’un arabisant », Rocznik 
Orientaliostyczny XVII, 1951-1952, p. 415-480.

Mʿammar, ʿAlī Yaḥyā, al-Ibāḍiyya fī-l-Ǧazā’ir, 
rééd. al-Maṭbaʿa al-ʿarabiyya, Ghardaïa, 1985.

Ould-Brahim, Ouahmi, « Sur une chronique 
arabo-berbère des Ibādites médiévaux », 
Études et documents berbères IV, 1988, p. 5-28.

Prévost, Virginie, « Les dernières communautés 
chrétiennes autochtones d’Afrique du Nord », 
Revue de l’histoire des religions 224/4, 2007, 
p. 461-483.

—, « La révolte de Bāġāya (358/969) : Le dernier 
soulèvement des ibaḍītes maghrébins », Journal 
of Near Eastern Studies 65-3, 2006, p. 197-206.

—, « Genèse et développement de la halqa chez 
les ibadītes maghrébins », Acta Orientalia 
Belgica XIX, 2006, p. 109-124.

—, « La renaissance des ibaḍītes wahbītes à Djerba au 
xe siècle », Folia Orientalia 40, 2004, p. 171-191.

Rebstock, Ulrich, Die Ibāḍiten im Maġrib (2./8. – 
4./10. Jh.). Die Geschichte einer Berberbewegung 
im Gewand des Islam, Klaus Schwarz Verlag, 
Berlin, 1983.

Saʿd Zaġlūl ʿAbd al-Ḥamīd, « Hāmiš ʿalā maṣādir 
tārīḫ al-ibāḍiyya fi-l-Maġrib, dirāsa li-kitāb 
al-siyar », Actes du premier congrès d’histoire et de 
la civilisation du Maghreb, Tunis, 1979, p. 53-91.

Ṭallāy, Ibrāhīm, « al-ʿAlāqa bayn sukkān ǧarba wa 
Mīzāb », Actes du colloque sur l’histoire de Jerba, 
avril 1982, éd. Tunis, 1986, p. 13-17.

Touati, Houari, « La loi et l’écriture, fiqh, ʿurf et société 
au Maghreb d’après les Ajwiba d’Ibn Nāṣir 
(m. 1085/1674) », Annales islamologiques XXVII, 
1993, p. 93-108.

Zarouki, Brahim, L’ Imamat de Tahart, premier État 
musulman du Maghreb (144-296 de l’hégire), 
l’Harmattan, Paris, 1987.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 259-273    Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (XIe-XVe siècle).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

