MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 42 (2008), p. 259-273
Allaoua Amara

La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siecle).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

ALLAOUA AMARA

La structuration des ibadites-wahbites
au Maghreb (x1e-xve siécle)

PrES l'annexion des provinces byzantines d’Afrique au califat de Damas 4 la fin du
vire siécle, une administration régionale fut mise en place pour gouverner la région
appelée un peu plus tard Maghreb. L Ifriqiya, ou bien I'’Africa des textes latins, devint

le centre de gravité de cette partie du futur Dar al-Islam des textes juridiques. Les tribus arabes
se succédérent aux familles terriennes byzantines et s'installérent dans les cités de la province
africaine tandis que les tribus autochtones gardaient leurs structures sur le territoire situé a
I'ouest de I'Ifrigiya et refusaient de se soumettre aux Arabes. Aprés quelques années de gouver-
nement omeyyade, un mécontentement des sociétés tribales, récemment islamisées’, commenca
contre la politique fiscale des représentants du pouvoir califal. Des idées « révolutionnaires »
venues d'Orient étaient 4 l'origine de ce soulévement. Ainsi, le sufrisme et I'ibadisme furent
les premiers courants qui exploitérent ce mécontentement des tribus berbéres, pour diffuser
leurs idées sur le modéle de la bonne gouvernance en islam et 1'égalité entre les groupes sociaux
formant la communauté musulmane (la umma) 2 Comme en Orient, les tribus nomades
installées 4 I'intérieur du Maghreb furent les premiers adeptes de ces deux courants politico-
religieux. Bien que le sufrisme ait connu une diffusion dans I'ouest du Maghreb central et une

1. «La conquéte arabe fut d’abord une reconnais-
sance de souvernaineté, Elle signifie ni islamisation
ni arabisation qui se forent au cours d’un lent pro-
cessus historique.» Mohamed Ghalem, « Histoire
de I'Algérie », p. 17.

2. Une lettre attribuée a4 ‘Abd Allah b. Ibad, I'un
des premiers fondateurs de ce courant, explique les

principes politiques de I'ibadisme. Cf. le texte intégral,
Latifa Bakkay, Qira’a fi risalat Ibn Ibad, p. 61-93;
Michael Cook, « The Letters of Ibn Ibad », p. 51-67.
Sur les thémes doctrinaux ibadites, cf. Pierre Cu-

petly, Introduction a létude, p. 47-326 ; ‘Amra Halifa

al-Nami, Dirasat, p. 43-275.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 - 2008

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

260 © LA STRUCTURATION DES IBADITES-WAHBITES AU MAGHREB (XI°-XV® SIECLE)

partie du Maghreb extréme, I'ibadisme trouva un milieu favorable parmi les tribus pastorales
de la Tripolitaine et du Djebel Nefoussa, grice aux activités des missionnaires ibadites venus
du sud de I'Trak3.

Le Maghreb fut alors le théatre de troubles et une révolte populaire sufrite dans le Maghreb
occidental déstabilisa la wilaya d'Ifrigiya, provoqua une mobilité des tribus et aboutit 4 une
réussite sufrite dans le sud du Maghreb extréme*. A l'est de I'Ifrigiya, les ibadites désignérent
un imam, Abua-l-Hattab pour gouverner une communauté de « musulmans justes » installée
en Tripolitaine. Quelques années plus tard, son lieutenant, ‘Abd al-Rahman b. Rustum
fonda une dynastie d'imams ibadites 4 Tahart, au milieu des tribus pastorales et agricoles du
Maghreb central®.

Durant un siécle et demi, les imams rustumides, inspirés des fondements doctrinaux de
I'ibadisme, dirigérent une communauté constituée essentiellement de tribus campagnardes,
mais ils durent subir une résistance interne refusant 'accaparement de l'imama par une dynastie
dorigine persane. Divisés puis renversés, les ibadites finirent par se retirer du nord du Maghreb
central pour se reformer dans des zones géographiquement distinctes sur les marges du désert.
Cette nouvelle situation, qui intervint juste apreés l'effondrement de l'imama rustumide, amena
les ibadites 4 chercher une nouvelle organisation sociale, par la formation d'un cercle de sa-
vants (balga) qui marque une catégorisation socio-religieuse des ibadites-wahbites. Comment
ce courant ibadite sautorganisait-il dans un Maghreb gagné par le malikisme ? Quelles sont
les structures sociales qui permettaient a I'ibadisme de résister face aux pouvoirs centraux
hostiles ?

Pour répondre A ces questions, il convient dabord de rapporter quelques éléments qui
m'apparaissent nécessaires pour comprendre la structuration des ibadites-wahbites.

Ibadisme et wahbisme

Comme dans les autres groupes revendiquant I'appartenance 4 I'islam, I'ibadisme maghrébin
connut des dissidences 4 la suite de « 'appropriation » de son pouvoir politique et religieux par
la dynastie rustumide. Ainsi, le régne du second imam fut agité par des troubles causées par
I'opposition ibadite, représentée par les Berbéres du Maghreb central, qui refusérent la trans-
mission de l'imama par héritage. ‘Abd al-Wahhib b. ‘Abd al-Rahman b. Rustum, soutenu par
les Mazata et Nafusa, tribus berberes du Djerid et de la Tripolitaine, refusa de léguer le pouvoir
aux chefs de la communauté ibadite et déclara la guerre A ses opposants. Yazid b. Fandin, leur
chef, fut tué dans des combats. L'ibadisme connut alors sa premiére division °.

3. Partisans de l'égalité absolue, les mouvements
harigites se révélérent incapables de fonder une
monarchie puissante. Cf, Abdallah Laroui, Esquisses,
p- 28.

4. Aprés leur retrait de I'Ifrigiya, les Sufrites fondé-
rent la dynastie des Bana Wasal a Sigilmasa.

5. L'ibadisme etla dynastie rustumide ont fait I'objet

de plusieurs travaux tels Ulrich Rebstock, Die Ibaditen
im Magrib; Brahim Zarouki, L'Immamat de Tahart;
Ibrahim Bakir Bahhaz, al-Dawla al-rustumiyya.

6. Nos connaissances sur ces divergences politiques
doivent en particulier 4 Ibn al-Sagir, auteur d’une
chronique consacrée aux imams rustumides, qui
sintitule Tarih al-a’imma al-Rustumiyin, éd. 1986.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ALLAOUA AMARA 261

Le wahbisme est le premier groupe connu pour ses idées fidéles a la dynastie rustumide et
dont l'appellation renvoie au second imam, ‘Abd al-Wahhab. Il se démarquait du hariisme
et des autres groupes ibadites. Ses fondements théologiques et juridiques se rapprochaient
du malikisme, a I'exception de quelques questions comme la création du Coran au temps du
Propheéte”.

Un traité de firaq-s écrit par Aba ‘Amrua b. Halifa al-Safi al-Maragni, un ibadite-wahbite
de l'oasis de Oued Souf, 4 la fin du x11° siécle, énumére les principaux groupes dissidents de

I'ibadisme. Ainsi, le muhibbisme?®

, connu aussi sous l'appellation du nukkarisme, formait le
second groupe de I'ibadisme maghrébin qui refusait la désignation du second imam rustumide?®.
Grice 4 l'adhésion massive de tribus berberes, ce groupe gagna du terrain au Maghreb central
et s'imposa durant la période fatimide au détriment des wahbites. Lune des phases de cette
supériorité fut la révolte conduite par Aba Yazid al-Yafarni (m. 336/947), connu sous le nom
de 'Homme 3 I’Ane, contre le califat fatimide. Aprés la défaite finale de ce chef, les ibadites-
mubhibbites se retirérent du Maghreb central et se dispersérent dans les oasis de Qastiliyya
et de Ouargla™.

Le troisiéme groupe ibadite du Maghreb médiéval était la halifiyya, au nom de Halaf
b. Samh, son fondateur en Tripolitaine 4 la fin du vrrre siécle. Il tint sa légitimité du premier
imam ibadite au Maghreb, Abii-I-Hattab. De son cdté, ‘Isa b. ‘Umar forma le quatriéme
groupe ibadite au début du virr® siécle et Ahmad b. al-Hasan al-Tarabulsi fut le fondateur du
cinquiéme groupe connu sous le nom de hasaniyya, en Tripolitaine et 4 la Qal‘a de Dargin
dans le Djerid". Quant a la fartiyya, le sixiéme groupe, elle doit sa fondation & Sulayman
b. Ya‘qub b. Aflah, un descendant des imams rustumides, qui vécut dans la premiére moitié
du x¢ siécle 2 Ouargla. Selon la tradition wahbite, les membres de ce groupe interdisaient la
consommation du gros intestin du mouton (farti) auquel la doctrine doit son nom™. Enfin,
al-Sakkak, un personnage ibadite originaire de Qantarira, donna naissance au groupe nommé
al-sakkakiyya, qualifié par les ibadites-wahbites de polythéiste (musrik), en raison du rejet
d’une partie des fondements de I'ibadisme .

Le wahbisme était le groupe le plus nombreux a partir de la deuxiéme moitié du x© si¢-
cle et qui demeure aujourd’hui dans plusieurs régions (La vallée du M'zab, Djerba, Djebel
Nefoussa, Ouargla, Oman...). Ce succeés de la doctrine officielle des imams rustumides est dit
a la détermination des tribus berbéres et aux efforts d’Aba ‘Abd Allah Muhammad b. Bakr

al-Fursuta’ al-Nafusi dans la premiére moitié du x1e siécle.

7. Tadeusz Lewicki, « Les subdivisions », p. 73-76.
8. La $u‘biyya, les nukkait-s, la nagawiyya et la
yazidiyya étaient des noms péjoratifs donnés par
les ibadites-wahbites au muhibbisme.

9. Ibn al-Sagir, Tarih, p. 43; al-Barradi, al-Gawabhir,
p- 174

10. Les textes isma‘ilites et sunnites mentionnent
ce retrait. Al-Qadi al-Nu‘man, al-Magalis, p. 257;

‘Imad al-Din Idris, ‘Uyan al-abbar, p. 424 ; al-Tigani,
Ribla, p. 119-120/trad. p. 110-111. Cf. aussi Mohamed
El-Fasi, « Lislamisation de I'’Afrique », p. 92.

11. Al-Sammaihi, al-Siyar, p. 342.

12. T. Lewicki, «La répartition géographique »,
p- 312-313.

13. Ibid, p. 314.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

262 © LA STRUCTURATION DES IBADITES-WAHBITES AU MAGHREB (XI®-XV® SIECLE)

La tradition ibadite-wahbite attribue au second imam rustumide un témoignage sur le role
joué par les Nafusa et Mazita, deux tribus berbéres pastorales: « L'ibadisme fut fondé par
les épées (suyif) des Nafusa et l'argent (amwal) des Mazata'#,» Lauteur anonyme du traité
intitulé Dikr asma’ Suyab al-wabhbiyya'® mentionne les éléments issus de ces deux tribus parmi
les Berbéres les plus fidéles au wahbisme. Un auteur tardif, al-Barani, rend hommage aux élites
des Nafiisa qui servaient I'ibadisme tout au long du Moyen Age maghrébin ™.

La lecture des textes ibadites-wahbites montre un recul de I'ibadisme dans le nord du
Maghreb central aprés la révolte manquée d’Abt Yazid au milieu du x° siécle. Lauteur de
Dikr asma’ $uyab al-wahbiyya fait remarquer que le territoire habité par les ibadites-wahbites
(ahl al-da‘wa) s'étendait de la Tripolitaine aux villages des Zanita dans le sud du Maghreb et
de la mer 3 Wargilin". Les Miknasa, les Darisa et les Mazata des Aurés, tribus ibadites au
x¢ siécle™®, ne figurent plus dans les textes ibadites du x11¢ siécle. Cette situation sexplique
par le coup mortel porté par les Fatimides, puis leurs successeurs les Zirides aux groupements
ibadites installés dans les Aures et la Hodna'™. Sous la pression des juristes malikites, les
émirs berbeéres adoptérent la position malikite 4 I'égard des ibadites : Ia mort ou la conversion
des adeptes du harigisme *°. Au milieu du x1° siécle, al-Suyari®, juriste malikite de Kairouan,
permit aux ibadites-wahbites de prier dans leurs mosquées, mais il ordonna d'empécher les
‘azzabi-s, jusque-1a inconnus des milieux sunnites, d'accompagner les fidéles dans ces lieux de
culte. Cette évolution dans le discours malikite proche du pouvoir marqua un rapprochement
entre malikites et ibadites aprés |'émergence des ‘azzabi-s, comme dirigeants d'une communauté
ayant adopté une organisation socio-religieuse a la suite d'un échec politique.

Les Siyar: une mémoire collective
des notables ibadites-wahbites

A l'exception de cette mention de ‘azzabi dans la consultation juridique rendue par al-Suyari
et celle d'Ibn Khaldoun sur les ibadites de Ouargla, les auteurs sunnites du Moyen Age igno-
rent 'organisation socio-religieuse des ibadites-wahbites. Cette situation sexpliquerait par
l'application par cette communauté de I'un des fondements (halat) décrits par la doctrine**:

14. Al—Sammébi, al-Siyar, 205.

15. P.590-598.

16, P.578-587.

17. Ibid, p. 589.

18. Al-Bakri, al-Masalik, p. 144.

19. Les auteurs rapportent les expéditions menées
par les émirs des Sanhaga, badisides ou hammadides,
contre les villages ibadites. Ainsi Bagay, qui était 4 ma-
jorité ibadite, fut attaquée et détruite par Hammad
b. Bulukin. Les habitants de la Qal‘a de Dargin, dans
le Djerid, furent aussi martyrisés par les troupes de

I'émir de Kairouan al-Mu‘izz b. Badis en 440/1048
(al-Dargini, Tabaqat, vol. 1, p. 148, vol. 11, p. 413; Siyar
al-maid’ih, p. 26 ; al-Sammahi, al-Siyar, p. 439, 475).
20. L'avis de Sahniin a été repris par Ibn Abi Zayd
al-Qayrawani (m. 386/996) dans son ouvrage intitulé
Kitab al-gami‘ fi-l-sunan, p. 148.
21. Gami‘ masd’il al-abkam, vol. 1, p. 334.
22, Les autres cas sont:
— Le zubar qui renvoie au cas ou les ibadites sont en
position de force face A leurs adversaires et consti-
tuent un pouvoir politique;

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ALLAOUA AMARA 263

il s'agit de I'état de kitman (secret), qui renvoie au refus des ibadites de collaborer avec quelque
pouvoir politique que ce soit. L'organisation de leur vie sociale revient dans ce cas i leurs élites,
connues a partir du x1° siécle sous le nom de ‘azzaba.

L histoire des ‘azzabi-s et leur organisation sociale ne sont connues que par des textes iba-
dites-wahbites qui s'inscrivent dans le cadre des siyar et des regles de la halqa. Les siyar, comme
un genre biographique, connurent un essor important dans le milieu ibadite, caractérisé par
la pratique de l'oralité comme mode de transmission du savoir *, Les plus anciens ouvrages
de siyar remontent au x1° siécle, période a laquelle Aba Zakariyya” al- Wargilani*# composa
un ouvrage d’histoire et de biographie intitulé Sirat al-a’imma wa abbaribim. Cet ouvrage
rapporte ['histoire des ibadites au Maghreb, depuis les révoltes anti-omeyyades jusqu’a la mort
de l'auteur. Il mentionne certaines structures des ibadites-wahbites qui existaient au temps
de l'auteur. Dans le méme contexte, s'inscrit un recueil ibadite inédit > écrit par trois auteurs
Abi-1-“‘Abbas Ahmad b. Muhammad b. Bakr al-Fursuta'i al-Nafisi (m. 504/1110), Abti-I-Rabi®
Sulayman b. ‘Abd al-Salam b. Hassan b. ‘Abd Allah al-Wisyani (m. vers 571/1175) *° et un ano-
nyme, qui fut I'un des disciples d’Aba ‘Amra al-Maragni al-Safi et d’Aba-I-Rabi‘ al-Wisyani.
Comme l'indique son titre, ce recueil rapporte les mérites (fada’il) des savants ibadites ayant
vécu entre le début du x¢ siécle et la fin du x11° siécle.

Abu-l1-‘Abbas Ahmad b. Sa‘id al-Dargini (m. 670/1272) *” composa l'un des plus importants
ouvrages biographiques des ibadites-wahbites. Jurisconsulte, poéte et biographe, cet étudiant de
la halga de Ouargla en 616/1220, écrivit les Tabaqat al-masa’ib bi-l-Magrib, ouvrage i la fois d’his-
toire et de biographies. Grice A un passage d’al-Barradi, on sait qu'il fut composé 2 la demande

— Le difa“ qui correspond 4 la situation dans laquelle
les ibadites ne sont plus & méme d’assurer un pouvoir

Motylinski, « Aba Zakariyya'», p. 171-172; T. Lewicki,
« Une croyance », p. 317-327 ; Ouahmi Ould-Braham,
« Sur une chronique arabo-berbére », p. 5-28.

25. Le troisiéme tome de ce recueil a été publié par
Isma“il al-‘Arabi, Alger, 1985, mais il I'a, 4 tort, attri-

politique alors qu'il faut assurer leur survie;
— Lesira“: dans ce cas les ibadites doivent se révolter
contre le pouvoir en place pour arracher leurs droits.

Cf. al-Dargini, Tabagat, vol. IL, p. 364 ; Brahim Fekhar,
Les communautés ibadites, p. 50-53, ‘A.H. Al-Nami,
Dirasat, p. 275-288.

23. Sur les historiens, biographes et traditionnistes
ibadites-wahbites, cf. T. Lewicki, « Les historiens,
biographes », p. 1-134 ; Ulrich Rebstock, Die Ibaditen,
p. VIII-XXV.

24. Comme sa nisba l'indique, il fut originaire de
Ouargla. Al-Dar§ini le range, avec son frére Aba-
1-Rabi® b. Yahlaf al-Mazati et Aba Sulayman Yasuf,
dans la dixiéme classe ibadite (450-500/1058-1107).
Il fit ses études dans sa ville natale, Ouargla, et &
Wadi Arig. Dans cette derniére, il étudia auprés du
fameux traditionniste ibadite Abti-l-Rabi¢ Sulayman
b. Yahlaf al-Mazati. D'aprés les mémes sources, il
demeura en Tripolitaine et dans quelques oasis
d’Arig. Abu Zakariyya' mourut au début du x11° siécle.

bué a Aba-1-Rabi‘al-Wisyani. La méme erreur a été
commise par ‘Abd al-Rahman Ayyub (Tunis, 1985)
lorsqu’il I'a attribué & Aba Zakariyya' al-Wargilani.
Sulayman Ba‘asbana, Magma‘at Siyar al-Wisyani.
26, Il appartient, comme l'indique sa nisba, 3 une
fraction des Zanata nommée les Bana Wisyan ou les
Bana Wasin. Celle-ci habitait la région de Qastiliyya.
La date de naissance de ce personnage ibadite nous
est inconnue, mais le biographe al-Dar§ini le place
parmi les membres de la quatriéme classe ibadite
ayant vécu entre 550/1155 et 600/1203. Il serait mort
en 571/1175. 11 fut'une des grandes figures de la halqa
ibadite du x11° siécle.

27. Pour sabiographie, voir Abu-1-Qasim al-Barradi,
al-Gawabhir, p.11-13; T. Lewicki, « Al-Dardjini»,
p- 144-145; al-Habib aI‘Ganhini, «Kitab tabaqat
al-masa’ib », p. 161-177.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

264 © LA STRUCTURATION DES IBADITES-WAHBITES AU MAGHREB (XI°-XV® SIECLE)

des ibadites d'Oman. Ce livre rapporte I'histoire des ibadites des origines au temps de l'auteur,
qui sest servi du dictionnaire biographique d’Abu-l-Rabi Sulaymian b. Yahlaf al-Mazati et de
programmes officiels de la halga. Il reproduit la régle de celle-ci d'aprés Ibn Bakr 2%,

Ce genre des siyar tire sa légitimité de l'autorité morale du fondateur de la halga, Aba ‘Abd
Allah Muhammad b. Bakr, pour construire un passé ibadite-wahbite dominé par la forte pré-
sence des Nafusa et des Mazata et leur relation fidéle avec les imams de Tahart. L élaboration
de cette vision du passé est due au traditionniste Abu-l-Rabi‘ al-Mazati (m. 471/1078) qui
marqua un tournant dans ['histoire des ibadites-wahbites. Les Nafusa et les Mazata, princi-
pales composantes tribales de la communauté, cédérent par la suite leur place aux tribus de
la région de Ouargla, Arig et Mzab. Ainsi, les traditionnistes issus des Bana Wasin et Bana
Mas‘ab allaient se distinguer par I'écriture des siyar, ce qui marque le déplacement du centre
de gravité des ibadites 4 Ouargla puis au M’zab.

Le texte d’Aba-1-Qasim b. Ibrahim (x1ves.), intitulé Kitab al-gawahir al-muntaqat fima aballa
bibi Kitab al-tabaqat, est moins important par rapport a ses prédécesseurs, mais il mentionne les
ouvrages admis par les ‘azzabi-s dans la halga et reproduit les régles de celle-ci. Aba-1-‘Abbas
Ahmad b. Sa‘id al-Sammahi (m. 928/1521) conclut cette mise par écrit de la mémoire collective
des élites ibadites-wahbites, dans un ouvrage intitulé al-Siyar. Il regroupe toutes les traditions
biographiques de cette communauté des origines 2 la fin du Moyen Age.

Les ouvrages intitulés Sirat al-halqa sont les textes originaux qui décrivent les régles de la
halga durant deux siécles avant le passage de celle-ci 4 une organisation socio-religieuse. Deux
d’entre elles sont 3 mentionner : la Sirat al-balga d’Abu ‘Abd Allah Muhammad b. Bakr et la
Sirat al-halqga I’Aba ‘Ammar ‘Abd al-Kafi.

Premiére étape d’acces a la notoriété : la halqa

Si l'on croit un texte ibadite, Aba Zakariyya Fasil b. Miswar > serait le premier savant
ibadite a avoir pensé 4 la formation d'une halga au milieu du x¢ siécle & Djerba3°, aprés la dé-
faite des ibadites 3 Bagaya en 358/969 ', Ce fut son éléve de Djebel Nefoussa, Aba ‘Abd Allah
Muhammad b. Bakr al-Farsuta’i al-Naftsi (m. 440/1048) qui composa la premiére régle de la
halga dans la localité de Tin Isli dans le pays d’Arig?*. Originaire de Farsata dans le Djebel

Nefoussa, il naquit vers 345/957 et fit plusieurs voyages dans des régions ibadites, notamment

28. Cf. notamment p. 171-188 du livre d'al-Dargini.
29. Abu Miswir et son fils Fasil furent 4 l'origine
d’une renaissance ibadite-wahbite au x® siécle. Aprés
avoir fondé la grande mosquée de Djerba, ils parti-
cipérent activement a 'émergence du wahbisme au
détriment du nukkarisme. Cf. Prévost, « La renais-
sance des ibadites », p. 171-191.

30. Surlorigine dela halga chezles ibadites-wahbites,
cf. Prévost, « Genése et développement », p. 109-111.
31, Cette révolte ibadite eut pour objectif la

restauration de I'imama. Aba Hazar fut ainsi désigné
comme imam, mais les troupes fatimides parvinrent
3 écraser ce soulévement, Cf. Prévost, « La révolte de
Bagaya», p. 197-206.

32. Al-Dargini, Tabagat, vol.1, p. 167, affirme qu’Ibn
Bakr était 4 lorigine de la mise en place de la halqa
(wa rattaba al-balqa). Cf. aussi sur sa biographie,
Al-Dargini, Tabagat, vol. 1, p. 167; Al-Barradj, al-
Gawabhir, p.207; ‘Ali Yahya M‘ammar, al-Ibadiyya,
vol. I, p. 169, Al-Nami, « Apercu », p. 12.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ALLAOUA AMARA 265

dans les villages du Djebel Nefoussa. Apreés avoir étudié dans son village natal, il s'installa
3 Tin Isli dans la région d’Arig ou il s'initia sous la direction d’Aba Nah Sa‘id b. Zangil
et d’Abu Zakariyya’ Fasil b. Miswar. Il se rendit ensuite 3 Kairouan pour approfondir ses
connaissances en langue arabe . Apres une vie passée au service de I'ibadisme, il mourut a
Ouargla en 440/10483%.

Selon la tradition, Ibn Bakr organisa une halga (cercle de savants ou réunion de personnes
placées en rond) et fixa les principes moraux de la société ibadite. Cette halqa, qui avait des
membres portant le nom de ‘azzabi, se transforma en une institution sociale pour les élites
savantes et marchandes ibadites, nommé al-‘azzaba a laquelle Ibn Bakr donna une base afin
d’assurer une autorité qui devint le premier facteur de l'existence des communautés ibadites.
Cependant, des textes ibadites-wahbites tardifs évoquent la halga & propos de deux person-
nages originaires de la ville d'al-FHHaimma, antérieurs  Ibn Bakr. Il s'agit d’/Aba-1-Qasim Yazid
b. Mahlid et d’Aba Hazar Yagla b. Zaltaf, qui auraient formé une halga**. Mais le terme
employé semble avoir été générique.

Lorigine étymologique du mot ‘azzabi ne fait pas 'unanimité parmi les auteurs ibadites-
wahbites. Pour la plupart d’entre eux, il signifie 'éloignement pour se consacrer au service des
ibadites3° et soccuper le moins possible des femmes, des enfants et de 'argent?’. L'extension
sémantique du mot ‘azzabi évoquerait la notion de célibat**. Al-Dargini tenta au x111® siécle
d’expliquer ce terme utilisé selon lui par les gens de la voie (ahl al-tarig). Il dit que le mot ‘azzaba
a été employé pour la premiére fois au temps d'Ibn Bakr, pour désigner ceux qui étaient réputés
pour leur science, et connus par les biographies et les récits sur les mérites des gens (al-siyar).
Les bonnes paroles et la facon de manger et de s’habiller comptaient parmi les critéres pour
étre classé parmi les ‘azzabi-s*.

Linstitution de la ‘azzaba allait de pair avec «I'état du sirr (clandestinité) », décrété par
les fondateurs de l'ibadisme #°. Al-Dargini reconnut que cette communauté ne subsistait que
grice A cette institution, mise en place par Ibn Bakr#. La communauté ibadite-wahbite fut
donc dotée d'une organisation intérieure qui permettait une direction locale sans pour autant
aller jusqu'a reconstituer une imama, c'est-a-dire, un Etat 2 I'image de celui de Tahart. Ibn
Bakr rédigea les premiéres régles de sa balga 3 Arig, dans une caverne vers 409/1018 +*.

33. Ibid. Cf. aussi sur sa biographie, ‘Ali Yahya
M-‘ammar, al-Ibadiyya, vol. 1, p. 169; ‘A.H. Al-Namij,
«Apergu», p. 12.

34. Al-Dargini, Tabagqat, vol. I, p. 167; al-Barradi,
al-Gawabir, p. 207.

35. T. Lewicki, « Halka », p. 97.

36. Al-Dargini, Tabagadt, vol. I, p. 4.

37. Brahim Fakhar, Les communautés ibadites,
p- 132.

38. Claude Grossmann, Aper¢u sur Ubistoire, p. 38.

39. Al-Dar§ini, Tabagat, vol. I, p. 3-4.

40, Ibrahim Tallay, « al-‘Alaqa bayn sukkan », p. 15.
Pour ‘Ali Yahya M‘ammar, al-Ibadiyya, vol. I, p. 169,
Abu ‘Abd Allah Muhammad b. Bakr est le fondateur
d’une institution qui remplace le rdle du chef des
croyants (imam al-mu’minin).

41. Al-Dargini, Tabagat, vol. I, p. 167.

42. Ibid., p.169. Le texte de ladite régle a été établi
par CL. Grossmann, Apercu sur Ihistoire.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

266 ' LA STRUCTURATION DES IBADITES-WAHBITES AU MAGHREB (XI®-XV® SIECLE)

Les savants ibadites ajoutérent ensuite au réglement de cette derniére ce qui leur paraissait
utile, Parmi ces savants, figurent Aba Zakariyya Yahya b. Abi Bakr al-Wargilani#, le célebre
biographe de Ouargla, Aba-I-Hattab ‘Abd al-Salam b. Manzar b. Waznaga al-Mazati 44,
Abu-l-Rabi® Sulayman b. Yahlaf al-Mazati (m. vers 471/1078) 45 et surtout Aba ‘Ammar ‘Abd
al-Kafi al-Tinawuti al- Wargilani (x11© siécle) 4°, Cest A ce dernier que l'on doit I'élaboration
de réglements spécifiques appliqués par la suite dans les halga-s. Berger dans sa jeunesse,
Abu ‘Ammar avait fait ses études dans sa ville natale de Ouargla puis il avait effectué un
voyage 4 Tunis pour se perfectionner en langue arabe. Il composa plusieurs ouvrages, dont le
Magiz fi tabsil al-su’al ¥, le Talpis al-maqal et le Radd ‘ala abl al-hilaf *®. Inspiré du kalam et de
la philosophie, il mit en place une charte destinée aux acteurs de la halga, en particulier les
c

azzabi-s. Le texte de cette charte est encore conservé sous forme de manuscrits dans plusieurs

bibliothéques privées de M'zab.

Abi ‘Abd Allah Muhammad b. Bakr et Aba ‘Ammar ‘Abd al-Kafi fixérent donc des condi-
tions pour devenir ‘@zzabi, c'est-a-dire membres de la ‘azzaba : avoir recu une bonne éducation,
étre doté d'une intelligence éveillée et étre animé du vif désir de s'instruire. Ladmission dans
la halga#® était soumise A un examen sévére et minutieux. Le cercle d'enseignement ibadite
recevait également les hotes de passage (‘Gbir sabil) en quéte de savoir ou pratiquant le com-
merce. Au temps d’Aba ‘Abd Allah Muhammad b. Bakr, le mot ‘azzabi s'imposa aussi bien
pour désigner les étudiants d'un cercle que les élites ibadites-wahbites *°. Ainsi, la halga d’Adrug,
une oasis située dans la région de Ouargla, comptait 300 éléves sous la direction d'un maitre
appartenant a la catégorie des ‘azzabi-s*'. Les femmes assistaient également a la halga comme
l'atteste le récit d'Umm al-Baht et de sa sceur 52, Au x1° siécle, plusieurs cavernes furent creusées
pour abriter les activités de la halqa et assurer le secret de I'institution mais, un peu plus tard,
celle-ci se fit une place dans les mosquées. Les savants marchands ou artisans financaient leur
halga en nourrissant les étudiants et en leur fournissant des costumes %3, Les halga-s célebres
attiraient des éléves venus de différentes régions. Ainsi, celle que dirigea Aba Muhammad
‘Abd Allah al-Lunti & Tin Zartin, une oasis située prés d’'Ouargla, était fréquentée par des
éléves venant du Saf, de Ouargla, du Zab et de Qastiliyya 5+

43. AI—Sammibi, al-Siyar, p. 437.

44. Ibid., p.399.

45. Abu Zakariyya' al-Wargilani, Siyar al-a’imma,
p- 281

46, Al-Dargini, Tabagat, vol. II, p. 485-486.

47. Cet ouvrage a été publié par ‘Ammar Talbi;
Ard’ al-bawarig.

48. Al-Dargini, Tabagqat, vol. 11, p. 485-487.

49. Sur les détails de ces conditions, cf. Grossmann,
Apercu sur Ubistoire, p. 36.

50. Al-Dargini, Tabagat, vol. 1, p. 4.

51. Ibid., vol. 11, p. 373.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

52. Abua Zakariyya al-Wargilani, Siyar al-a’imma,
p- 286.

53. Al-Dargini, Tabagqat, vol. II, p. 418. Un exem-
ple de ce financement du «cercle denseignement »
est représenté par Aba ‘Abd Allih b. Muhammad
b. Sulayman.

54. AI-Sammibi, al-Siyar, p. 440. Les textes citent
les noms de plusieurs éléves de la halga, comme Aba
Muhammad ‘Abd Allah b. Muhammad b. Nasir
qui fut I'éléve du $ayh Yazid al-Zuwagi en 450/1058.
Abu-1-Rabi® al-Wisyani cité par Sa‘d Zaglal ‘Abd
al-Hamid, « Hami$ », p. 61.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ALLAOUA AMARA 267

Dans les regles régissant la halqa, apparaissent deux catégories de personnes désignées
sous les noms de amir et de ma'mir, c'est-a-dire ceux qui détenaient l'autorité religieuse et
intellectuelle (‘azzabi-s) et ceux qui étaient soumis au pouvoir de ces derniers. Le chef de la
halga, un azzabi appelé souvent ayh, avait un pouvoir étendu, car il dirigeait non seulement la
halga mais aussi il soccupait de la juridiction de la ville. Il était aidé dans ses tiches d’ensei-
gnement et d’'organisation par les ‘arif-s, dont le role est bien défini dans la sirat al-halga : ils
étaient chargés notamment de la détermination des horaires d'enseignement, de la prépara-
tion des repas et du suivi des étudiants. Un mu'addin et un wakil chargé de la gestion du waqf
faisaient également partie de cette élite de la halqa®.

La deuxiéme catégorie de la halga était composée d’étudiants, répartis selon trois niveaux,
en fonction de leurs degrés d'avancement et d'acquisition des connaissances *°: ceux qui appre-
naient le Coran par cceur (tabaqat al-Qur’an), ceux qui s'initiaient au fondement de la religion
(funim al“ilm) et ceux qui rencontraient des difficultés dans 'apprentissages du Coran ou des
autres disciplines 7. Cette catégorie de la halga donna naissance a partir de la fin du x1° siécle
d’une institution connue sous le nom d’irwan %8,

La halqa se caractérisait par une répartition précise des tiches entre les membres de la
‘azzaba, dont l'autorité se limitait A la cité, méme si certains ‘azzabi-s avaient une influence
sur la vie des communautés ibadites installées dans dautres villes. Les ‘Gzzabi-s exercaient la
plus haute autorité en matiére d’'organisation religieuse et sociale dans la halga ou en dehors.
Au temps d’Ibn Bakr, le conseil local des ‘azzabi-s se composait, 4 coté de ce dernier, entre
autres de Dawud b. Yasuf et Sa‘id b. Ibrahim *°. Le fondateur de la ‘azzaba nommait des ‘arif-s
(délégués) qui représentaient chaque tribu ibadite °°. Il désigna les membres de la ‘azzaba pour
diriger les affaires sociales dans la région de Wadi Arig: al-Hasan b. Milyan dans lest, Gabir
dans l'ouest et Sulayman b. ‘A’isa dans le nord ®. Ibn Bakr s'imposa comme une personnalité
emblématique dans l'organisation des communautés ibadites-wahbites. Il recevait la visite des

‘azzabi-s venus du sud de I'Ifriqiya, du Zab, de la Tripolitaine et de Qastiliyya ®*.

Pour assurer la formation théologique et juridique, les ‘@zzabi-s composérent des livres
de référence parmi lesquels figure le Diwan al“azzaba qui comptait vingt-six volumes. Cette
ceuvre fut rédigée par des ibadites-wahbites d'origines ethnique et géographique différentes.
Le Djebel Nefoussa fut représenté par Imsnat Yahlaftan b. Ayyab al-Nafasi et Muhammad
b. Salih al-Nafasi al-Masnani, le village de Tagdit par Yasufb. ‘Imran al-Mazati; Yasufb. Masa

55. Al-Dargini, Tabaqat, vol. I, p.172; al-Barradi,  58. B.Fekhar, Les communautés ibadites, p. 221-241.
al-Gawabir, p. 207. 59. Siyar al-ma3a’ib, p. 37-38.

56. Sur lorganisation de la halga d’aprés la régle  60. Ibid., p. 39.

d’Ibn Bakr, cf. Cl. Grossmann, Apercu sur Ubistoire, ~ 61. Ibid., p. 43.

p- 4L 62. Al-Sammibi, al-Siyar, p. 389.

57. Al-Dargini, Tabagat,vol. 1, p. 172-180; al-Barradi,

al-Gawabhir, p- 208-209.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

268 ' LA STRUCTURATION DES IBADITES-WAHBITES AU MAGHREB (XI®-XV® SIECLE)

représenta le village de Qantariara; enfin cest le Wadi Arig qui assura la plus grande part dans
la composition de cette ceuvre, encore que ‘Abd al-Salim b. Abi Silim, Gabir b. Hamma et
Ibrahim b. Ibrahim y contribuérent activement %, Bien que le Diwan al-‘azzaba soit devenu la
référence officielle de la halga, les ibadites-wahbites n'abandonnaient pas l'enseignement des
livres composés par les ibadites aussi bien en Orient quau Maghreb. Pour le x1ve siécle, al-
Barradi répartit ces livres en trois ensembles ®4:

— Les ouvrages orientaux qui étaient essentiellement l'ceuvre des ibadites d'Trak et d'Oman
parmi lesquels figuraient le Musnid de Rabi b. Habib et les livres composés par Abu Safra
‘Abd al-Malik b. Safri et Aba Sufyin Mahbab b. Rahil. A ces textes sajoutait un ouvrage
fondamental de théologie, le Kitab al-Da‘a’im d’Ahmad b. al-Nadr;

— Les livres composés par les ibadites-wahbites du Djebel Nefoussa qui étaient moins
nombreux que ceux d'Orient et des régions d’Arig, M'zab et Ouargla. Parmi ces ouvrages, on
peut citer le Kitab wad® d'al-Gannawi, al-Idah de ‘Amir b. ‘Ali, al-Qawa‘id d'Tsma‘il b. Masa
et un ouvrage composé par ‘Amris b. Fath. Ces textes du Djebel Nefoussa concernaient di-
rectement les questions liées aux fondements théologiques de l'ibadisme-wahbite ;

— Les ouvrages composés par les ibadites du Maghreb central, d'Ifrigiya, d’Arig et de
Ouargla, étaient les plus utilisés dans la halga. Le plus important est un commentaire du Coran
de Had b. Muhkim al-Hawwari en deux volumes. Le second livre était un recueil de consulta-
tions juridiques des imams rustumides Aflah b. ‘Abd al-Wahhab et son fils Muhammad. Un
nombre important d'ouvrages de jurisprudence et de kalam est également cité, comme ceux
d’Abu Sulayman Dawud b. Yasuf, d’Aba Hazar et I’Aba ‘Ammar ‘Abd al-Kafi. La halqa ap-
puyait son enseignement sur les ouvrages composés par Aba-I-‘Abbas Ahmad b. Muhammad
b. Bakr, fils du fondateur de la ‘azzaba. Les Gawabat (consultations juridiques) d’Aba Ya‘qib
Yuasufb. Halftin (x11¢ si¢cle) tenaient une place importante dans l'enseignement, tout comme les
traités de kalam et les ouvrages biographiques d’Aba-l-Rabi b. Sulayman b. Yahlaf al-Mazati
et d’Abua Zakariyya' al-Wargilani.

Deuxiéme étape: 'accés a 'assemblée générale des ‘Azzabi-s

Apres la mise en place des différentes halga-s dans les régions d’Arig, de Ouargla et un peu
plus tard des villages du M'zab, une assemblée générale des ‘azzabi-s, un maglis, fut instaurée
dans les circonstances peu connues. Le plus ancien texte qui atteste de cet avénement est un
proceés-verbal de cette assemblée daté du 1°* ragab 807/13 juin 1405. Il est désigné sous le nom
de maglis d’Aba ‘Abd al-Rahman al-Karti. Aprés cette date, plusieurs procés-verbaux sont
conservés comme témoignage de la continuité de cette institution jusqu’'a nos jours %, L'autorité

63. Al-Dargini, Tabagqat, vol.11, p. 456; aI‘Sammébi, Ba‘maira Isa, Ittifaqiyat al-magalis al-‘Gmma bi Mizab,
al-Siyar, p. 431. documents d’archives concernant les procés-verbaux
64. Al-Barradi, al-Gawabir, p. 218-220. de délibérations prises par l'assemblée générale des
65. Quelques procés-verbaux ont été publiés par sept villes du M’zab (1405-1928), Batna, 1990.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ALLAOUA AMARA 269

de cette assemblée ne se limitait pas 4 une seule ville, mais elle s'étendait sur toutes les villes
ibadites, notamment celles du M'zab. Aprés I'exode des ibadites de Ouargla et d’Arig vers le
M'zab, menacés par la diffusion du malikisme, les ‘azzabi-s fondeérent une assemblée générale
des sept villes du M'zab et de Ouargla, marquée par des traits propres: une organisation
sociale tribale, une assimilation de la berbérité a 'arabité, et une place accordée a la coutume
locale dans 'exercice de la juridiction.

L'enseignement dans la halga prenait une dimension locale du fait qu'il se caractérisait par
I'adoption des langues berbéres 4 coté de l'arabe. Les ‘azzabi-s lisaient des livres rédigés en
arabe, mais ils utilisaient le berbére pour expliquer leur contenu aux éléves qui connaissaient
mal cette langue. Al-Sammihi®® rapporte l'exemple de la mosquée d’Agli ot un ‘azzabi li-
sait une tradition ibadite attribuée A ‘Abd al-Malik b. Safra en arabe puis la traduisait et la
commentait en berbére de la région. Le berbére devint en effet la langue officielle de 'assem-
blée des ‘azzabi-s®7, mais pour la rédaction des procés-verbaux, l'arabe est la langue la plus
représentée.,

Les textes et les procés-verbaux des ‘azzabi-s révélent, comme dans le malikisme %, le recours
a la coutume courante (‘urf, ‘4da) des milieux ibadites. Le droit ibadite et le savoir juridique
local entretenaient des rapports mouvementés, mais mesurés grice a I'ardeur des juristes. Le
figh ibadite pouvait légaliser une partie du ‘urflocal. A son tour, le savoir juridique local déploie
son génie dans les nouvelles conditions de juridicité pour sadapter ou résister .

Lassemblée générale des ‘azzabi-s (maglis al-‘azzaba), qui se tenait dans la grande mosquée
dans un lieu appelé tamnayt en berbére, était secondée par plusieurs instances. La tribu, (al-asira)
est la premiére dans cette hiérarchie, car les ibadites-wahbites conserverent les structures tri-
bales de leur territoire en intégrant les représentants de chaque tribu dans la ‘azzaba. Irwan est
le nom berbére qui désigne la transformation de la deuxiéme catégorie de la halqa, composée
d’étudiants, en une véritable instance A partir de la fin du x1° siécle. Elle avait une fonction
d’enseignement et de consultation pour le conseil des ‘azzabi-s7°. Imassirda est la troisiéme
instance qui dépendait directement des ‘azzabi-s, bien que peu citée dans les textes 7. Elle se
composait de jeunes et soccupait du service public des ibadites-wahbites, comme l'entretien
des mosquées et l'aide aux pauvres et aux orphelins. Enfin, le conseil local du M'zab, appelé
maglis ‘ammi Sa‘id, du nom du savant de Djerba Sa Gid b. ‘Ali al-Hayri al-Garbi (m. 898/ 1492),
est une instance locale qui regroupait les élites des ‘azzabi-s (a‘yan al“azzaba) du M'zab et de
Ouargla?, et sur laquelle on est mal renseigné pour la période médiévale.

66. Al-Siyar, p. 405. 69. Abu-l-‘Abbas al-Farsuta’al-Nafasi, Kitab al-gis-
67. B.Fekhar, Les communautés ibadites, p. 135. ma wa usil al-ardin, p. 29-44; Ittifaqiyyat, p. 7-20.
68. Cf. a titre d'exemple, Houari Touati, « La loi et 70. B.Fekhar, Les communautés ibadites, p. 223-227.
Iécriture », p. 93-108. 71. Ibid., p. 283.

72. Bakir b. Sa‘idd Aw‘ast, Mizab yatakallam, p. 54.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

270 LA STRUCTURATION DES IBADITES-WAHBITES AU MAGHREB (XIe‘XVe SIiECLE)

Ibn Bakr codifia des usages et unifia le systéme social des ibadites pour le rendre plus efficace.
Avoir un statut de ‘azzabi est donc conditionné 2 un renoncement total au monde et A ses attraits
pour entrer dans la société des gens de la voie (ahl al-tarig) en empruntant le chemin des débutants
(tariq al-mubtadi’in). Le je(ine est la premiére épreuve que doit passer le postulant pour se libérer
l'esprit des préoccupations puis tendre a s'isoler sans aspirer 4 rechercher la compagnie des autres
hommes 7. Al-Dar§ini énumére les codes de sociabilité des ‘azzabi-s : ils se distinguaient du reste
delasociété par des noms, de la nourriture, un habillement, des priéres et des horaires de sommeil
spécifiques ainsi qu'une pratique de jeline non seulement en ramadan mais aussi hors ramadan 7+,
Al-Dargini décrit aussi l'apparence des ‘azzabi-s qui se rasent les cheveux pour montrer un
renoncement 2 la vie terrestre. Ils ne portaient que des vétements blancs et un turban de la méme
couleur. Ils devaient se laisser pousser une barbe, comme l'avait fait le Prophéte 7. Le ‘azzabi est
présenté comme « un personnage qui s'est mis a I'écart du monde pour faire profession de vie re-
cluse en pratiquant I'ascése et la contemplation dans un cadre communautaire (halqa) régi par une
régle pour recevoir une juste rétribution de ses actes dans 'au-dela 7 ».

Conclusion

Comme le soufisme, l'institution de la ‘azzaba s'est développée dans une région christia-
nisée et latinisée, Arig et Qastiliyya. Les textes arabes mentionnent l'existence d'éléments
d'origine romaine dans cette région. Ils citent aussi des puissantes familles d'origine romaine
ou byzantine converties 4 I'islam, comme les Bana Bahlal & Tozeur ou les Bant Rumman a
Biskra?’. Les quelques témoignages des auteurs arabes montrent la survivance du christianisme
et du latin dans les régions limitrophes de Wadi Arig, berceau de la structuration sociale des
ibadites-wahbites. Au milieu du x11° siécle, al-Idrisi parle du latin-africain (al-lisan al-latini al-
ifriqi) de la population de Gafsa dans le sud de I'Ifrigiya7®. Un peu plus tard, Yaquat al-FHamawi
(m. 626/1228) mentionne les Maggina, un groupe social qui serait chrétien, dans la région
de Ouargla”. De son c6té, Ibn Haldan mentionne les éléments chrétiens de la région de
Qastiliyya qui payaient encore la gizya au x1ve siecle *°, Cette présence chrétienne dans la
région de Qastiliyya et de Ouargla a attiré l'attention de T. Lewicki® qui a tenté d’identifier

73. Grossmann, Apercu sur Ubistoire, p. 35.
74. Al-Dargini, Tabagqat, vol. I, p. 4.
75. Ibid, vol. I, p. 171.

conquéte musulmane jusqua nos jours, et comme
ils professent une des croyances tolérées par l'islam,
ils jouissent du libre exercice de leur religion et en
76. Grossmann, Apercu sur Ubistoire, p. 39.

77. Al-Istibsar, p.156-157; al-Tigani, Ribla, p. 159/

paient la capitation.» Dans son étude portant sur
la communauté chrétienne du sud de I'Ifrigiya, Vir-

trad., p. 145.

78, Al-1drisi, Nuzhat, p. 278/trad., p. 222.

79. Mu‘gam al-buldan, vol. V, p. 371.

80. Ibn Haldan, al-Ibar, vol. VI, p. 116/trad. vol. I,
p. 231, écrit: « On trouve a Qastiliyya maintenant
des Francs qui vivent sous la protection d'un traité;
ils y sont restés, eux et leurs ancétres, depuis la

gine Prévost a montré la disparition identique des
communautés ibadite et chrétienne de la région au
x111¢ siecle, Prévost, « Les derniéres communautés »,
p- 461-483.

81. « Une langue romaine », p. 415-480. Ces résul-
tats sont repris par Dufourq, « La coexistence des
chrétiens », p. 210.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ALLAOUA AMARA

les Maggana et de reconstituer la langue romaine d’Afrique, mentionnée par al-Idrisi. Est-il
possible de retrouver un lien entre I'émergence des usages codés des ‘azzabi-s et la présence
chrétienne dans la région ? L'idée de s’éloigner, de soccuper moins de la famille, du célibat et
de se consacrer totalement au service du sacré, proviendrait-elle du christianisme ? Ce n'est 12
qu'une hypothése qui manque d’arguments solides.

Lorganisation des sociétés tribales traditionnelles du Maghreb, connue sous le nom de
gama‘a, ou tagma‘at en berbere, a fortement influencé les ‘azzabi-s qui transformerent la
halga et les conseils locaux en une assemblée générale, marquée par des influences tribales.
Les fondements théologiques et politiques de I'ibadisme ont aussi marqué cette organisation
des communautés ibadites-wahbites qui leur a permis de conserver une certaine autonomie
sans pour autant aller jusqu'a constituer un pouvoir politique indépendant a I'image des

Rustumides de Tahart.

Références bibliographiques

Instruments de travail

Encyclopédie de I'Islam, 2¢ édition, Brill, Leyde:
Lewicki (Tadeusz), « Al-Dardjini», EI, vol. II,
p.144-145.

—, «Halka », EI, vol. I, p. 97-98.
Motylinski, « Abt Zakariyya' al-Wardjilani »,
EI?, vol. 1, p. 171-172.

Sources

Fonds d’archives

Ba‘mara, ‘Isa, Ittifaqiyat al-magalis al-‘Gmma bi-Mizab,
documents d'archives concernant les proces-
verbaux de délibérations prises par lassemblée
générale des sept villes du M'zab (1405-1928),
Dair al-Sihab, Batna, 1990.

Textes édités

Abia ‘Ammar ‘Abd al-Kafi (x11¢ siécle), Kitab al-magiz
fi tablil al-su’al wa talbis al-magal, éd. A. Talbi,
Arg’ al-bawarig al-kalamiyya, SNED, Alger, 1987.

Abu Zakariyya' Yahya b. Abi Bakr al-Wargilani
(x1° siécle), Kitab siyar al-aimma wa abbaribim,
éd. Isma ‘il al-“Arabi, rééd. Office des
publications universitaires, Alger, 1984.

Asma’ masaih Nafasa, annexé au Kitab al-Siyar de
Sammihi, Constantine, 1301 H., p. 578-587.

Al-Bakri, Aba ‘Ubayd (m. 487/1094 ), al-Masalik

wa-l-mamalik, éd. de la section consacrée au

Yagqit al-Hamawi (m. 626/1228), Mu‘§am al-buldan,
Beyrouth, Dar Sadir, 1977.

Maghreb par de Slane, al-Mugrib fi dikr Bilad
Ifrigiyya wa-1-Magrib, rééd. IHAIS, Francfort,
1993. Trad. Mac Guckin de Slane, Description
de [Afrique septentrionale, Alger, Adolphe
Jaurdan; Paris, Paul Geuthner, 1913. (éd. revue
et corrigée).

Al-Barradi, Abii-1-Qasim b. Ibrahim (x1ve siécle),
Kitab al-gawahir al-muntaqat fima aballa
bibi Kitab al-tabagat, Constantine, 1302/1884.
(éd. lithographiée).

Al-Burzuli, Aba-1-Qasim b. Ahmad al-Balawi (m.
744/1441), Gami* masdil al-abkam mimma
nazala min al-qadaya bi-l-muftin wa-l-bukkam,
éd. M. al-Habib Hila, Beyrouth, Dar al-garb
al-islami, 2002.

Al-Dargini, Aba-1-‘Abbas Ahmad b. Sa‘id
(m. 670/1271), Kitab tabaqat al-masa’ih bi-l-
Magrib, éd. Ibrahim Tallay, Matba‘at al-ba‘,
Constantine, 1974.

Dikr asma’ suyab al-wabbiyya, Annexé au Kitab al-Siyar
de gammibi, Constantine, 1301 H., p. 590-598.

271

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

272

LA STRUCTURATION DES IBADITES-WAHBITES AU MAGHREB (XI®-XV® SIECLE)

Al-Farsutat, Abia-l-‘Abbas Ahmad b. Muhammad
b. Bakr al-Nafiisi (m. 504/1110), Kitab al-gisma
wa usitl al-ardin, éd. de la section relative
a lirrigation par al-Hadi Ban Wazdu et al.,
Qanin al-miyyah wa-l-tabyia al-ma’‘iyya bi-ganab
Ifrigiyya fi-l-asr al-wasit, Markaz al-nasr
al-¢ami‘T, Tunis, 1999.

Ibn Abi Zayd al-Qayrawani (m. 386/996), Kitab
al-gami® fi-l-sunan wa-l-hikam wa-l-magazi
wa-l-tarip, éd. A.M. Turki, Dar al-garb al-islami,
Beyrouth, 1990.

Ibn al-Sagir al-Maliki (111e-1x¢ siécle), Tarih al-aimma
al-Rustumiyin, éd. Muhammad Nasir et
Ibrahim Bahhiz, Dar al-garb al-islami,
Beyrouth, 1986.

Ibn Halddn, ‘Abd al-Rahman b. Muhammad
(m. 808/1405), Kitab al-“ibar wa diwan
al-mubtada’ wa-l-babar fi ayyam al-‘arab
wa-l-“agam wa-l-barbar wa man “asarabum
min dawi al-sultan al-akbar, Mu'asasat Gamal
li-I-tiba‘a wa-l-nasr, Beyrouth, (s.d.). Trad. de
la partie concernant le Maghreb par de Slane,
Histoire des Berbéres et des dynasties musulmanes
de IAfrique septentrionale, rééd. Paris, Librairie
orientaliste Paul Geuthner, 1969.

Idris ‘Tmad al-Din al-Da‘T (m. 872/1488), ‘Uyain
al-abbar wa funin al-gtar, éd. des Ve et
VIe parties M. Yalaoui, Dar al-garb al-islami,
Beyrouth, 198s.

Etudes

Al-Nami, ‘Amra Halifa, Dirasat ‘an al-ibadiyya, traduit
de I'anglais par Mihail Huari, Dar al-garb
al-islami, Beyrouth, 2001.

—, « Apercu du mouvement scientifique & Ouardjlane
et dans ses environs depuis lextinction de la
dynastie rostomide jusqu la fin du vie siécle
hégirien », al-Asala 42-43, 1977, p. 7-19.

Bahhaz, Ibrahim Bakir, al-Dawla al-rustumiyya
(160-296/777-909), dirasa fi-l-awda® al-igtisadiyya
wa-l-bayat al-fikriyya, Lafoumik, Alger, 1985.

Bakir b. Sa‘id A‘wast, Mizab yatakallam taribiyyan,
‘aqa’idiyyan wa igtima‘iyyan, al-Matba‘a
al-‘arabiyya, Ghardaia, 1993.

Bakkay, Latifa, Qiraa fi risalat Ibn Ibad, Dar al-tali‘a,
Beyrouth, 2002.

Bua‘asbana Sulayman, Magma‘at Siyar al-Wisyani,
theése de doctorat, université Emir Abdelkader,
Constatine, 2006.

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Kitab al-istibsar fi ‘aga’ib al-amsar (VI/XII) éd. avec
une traduction de la partie relative aux
Lieux saints et a I’Egypte par Saad Zaghloul
Abdel-Hamid, Alexandrie, faculté des lettres de
l'université d’Alexandrie, 1958. Trad. de la partie
concernant le Maghreb, E. Fagnan, lAfrique
septentrionale au x11° siécle, rééd., IMAIS,
Francfort, 1993.

Al-Qadi al-Nu‘man b. Muhammad (m. 363/974), Kitab
al-magalis wa-l-musayarat, éd. M. al-Habib Hila
et al., université de Tunis, Tunis, 1978.

Al‘Sammibi, Abi-1-‘Abbas Ahmad b. Sa‘id
(m. 928/1521), Kitab al-siyar, Constantine,
1301/1883. (éd. lithographiée).

Siyar al-masa’ib, éd. partielle par Isma‘il al-‘Arabi,
Office des publications universitaires, Alger,
1985.

Al-Tigani, Aba ‘Abd Allah Muhammad b. Ahmad
b. al-Qasim (m. 810/1407), Ribla,
éd. H.H. Abd al-Wahab, al-Dair al-‘arabiyya
li-1-kitab, Tunis, 1981. trad. A. Rousseau,
Voyage du Scheikh Et-Tidjani dans la régence de
Tunis pendant les années 706 et 708 de 'hégire
(1306-1309), rééd. IMAIS, Francfort, 1994.

Cook, Michael, « The Letters of Ibn Ibad to Abd
al-Malik », Early Muslim Dogma, Cambridge
University Press, Cambridge, 1981, p. 51-67.

Cuperly, Pierre, Introduction a létude de libadisme
et de sa théologie, Office des publications
universitaires, Alger, (s. d.).

Dufourq, Chatles-Emmanuel, « La coexistence des
chrétiens et des musulmans dans al-Andalus
et dans le Maghreb au x¢ si¢cle », Actes
du IX¢ congres de la société des bistoriens
médiévistes de lenseignement public (Dijon, 2-4
juin 1978), Paris, Belles lettres, 1979.

El-Fasi, Mohammed, « Lislamisation de 'Afrique du
Nord », Histoire générale de [Afrique, Unesco/
Nea, Paris, 1990, vol. III, p. 84-92.

Fekhar, Brahim Ben Moussa, Les communautés ibadites
en Afrique du Nord (Lybie, Tunisie et Algérie)
depuis les Fatimides, thése de doctorat d’Erat,
université Paris-Sorbonne, 1971.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Al-Ganhini al-Habib, « Kitab tabaqat al-masa’ib
bi-I-Magrib li-Abi-1-‘Abbas Ahmad b. Sa’
al-Dargini», Annales de luniversité de Tunis 15,
1977, p. 161-177.

Ghalem, Mohamed, « Histoire de 'Algérie: des
origines 4 1830 — essai de synthése », in
Hassan Remaoun (dir.), LAlgérie, histoire,
société et culture, Casbah, Alger, 2000, p. 11-36.

Grossmann, Claude, Apercu sur Ibistoire religieuse des
Ibadites du Mzab en Algérie (la sirat al-halqa
dAbi ‘Abd Allah Mubammad ben Bakr), these
de doctorat 3¢ cycle, université Paris-Sorbonne,
1976.

Laroui, Abdallah, Esquisses historiques, Centre culturel
arabe, Casablanca, 1992.

Lewicki (Tadeusz), « La répartition géographique des
groupements ibadites dans I'Afrique du Nord
au Moyen Age », Rocznik Orientaliostyczny,
XXI (1957), p- 301-343.

—, «Les historiens, biographes et traditionnistes
ibadites —wahbites de I'Afrique du Nord du
viie au xvie siécle », Folia Orientalia 111, 1961,
p. 1-134.

—, «Les subdivisions de I'Ibadiyya », Studia Islamica IX,
1958, p. 71-82.

—, «Une croyance des Ibadites nord-africains sur la fin
du monde: le pays de Gugrif », Correspondance
d’Orient 11, 1970, p. 317-327.

—, « Une langue romaine oubliée dans I'Afrique du
Nord. Observations d'un arabisant », Rocznik
Orientaliostyczny XVII, 1951-1952, p. 415-480.

M‘ammar, ‘Ali Yahya, al-Ibadiyya fi—l-Gazd’ir,
rééd. al-Matba‘a al-‘arabiyya, Ghardaia, 198s.

ALLAOUA AMARA

Ould-Brahim, Ouahmi, « Sur une chronique
arabo-berbére des Ibadites médiévaux »,
Etudes et documents berbéres IV, 1088, p.5-28.

Prévost, Virginie, « Les derniéres communautés
chrétiennes autochtones d’Afrique du Nord »,
Revue de U'bistoire des religions 224/ 4, 2007,

p. 461-483.

—, «La révolte de Bagaya (358/969) : Le dernier
soulévement des ibadites maghrébins », Journal
of Near Eastern Studies 65-3, 2006, p. 197-206.

—, « Genese et développement de la halga chez
les ibadites maghrébins », Acta Orientalia
Belgica XIX, 2006, p. 109-124.

—, «La renaissance des ibadites wahbites 4 Djerba au
x® siécle », Folia Orientalia 40, 2004, p. 171-191.

Rebstock, Ulrich, Die Ibaditen im Magrib (2./8. —
4./10. Jh.). Die Geschichte einer Berberbewegung
im Gewand des Islam, Klaus Schwarz Verlag,
Berlin, 1983.

Sa‘d Zaglal ‘Abd al-Hamid, « Himi$ ‘ala masadir
tarih al-ibadiyya fi-l-Magrib, dirasa li-kitab
al-siyar », Actes du premier congrés d bistoire et de
la civilisation du Maghreb, Tunis, 1979, p. 53-91.

Tallay, Ibrahim, «al-‘Aliqa bayn sukkan Garba wa
Mizab », Actes du colloque sur U'bistoire de Jerba,
avril 1982, éd. Tunis, 1986, p. 13-17.

Touati, Houari, « La loi et Iécriture, figh, ‘urf et société
au Maghreb d'aprés les Ajwiba d'Ibn Nasir
(m. 1085/1674) », Annales islamologiques XX VII,
1993, p. 93-108. )

Zarouki, Brahim, I Imamat de Tahart, premier Etat
musulman du Maghreb (144-296 de I'hégire),
I'Harmattan, Paris, 1987.

273

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 42 (2008), p. 259-273 Allaoua Amara
La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (Xle-XVe siécle).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

