
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 231-258

Vanessa Van Renterghem

Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-
VIe/XIe-XIIe siècles. 

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Vanessa Van Renterghem

Le sentiment d’appartenance collective 
chez les élites bagdadiennes des ve‑vie/xie‑xiie siècles

En raison des événements politiques dont le ve/xie siècle fut témoin, à commencer par 
le renversement de l’émirat bouyide et l’établissement du sultanat seldjoukide, nouvelle 
tutelle sur le califat abbasside, la société bagdadienne de cette période connut des boule-

versements notables. En effet, bien que les sultans seldjoukides n’aient qu’épisodiquement résidé 
à Bagdad, leur domination politique s’est traduite par des phénomènes induisant d’importantes 
recompositions sociales dans la ville. La seconde moitié du ve/xie et le vie/xiie siècle virent ainsi 
l’implantation à Bagdad d’un personnel militaire et politico‑administratif d’origine turque ou 
persane, l’arrivée permanente de lettrés et mystiques provenant eux aussi de l’Orient du dār 
al‑islām, et la fondation de nombreuses institutions, madrasas (essentiellement šāfiʿites et hana-
fites dans un premier temps) et ribāṭ‑s soufis. Ces phénomènes ont notamment favorisé à Bagdad 
la réussite de quelques grands lignages, souvent d’origine extérieure à la ville, qui parvinrent à 
monopoliser les plus importantes fonctions politiques et religieuses tout au long du vie/xiie siè-
cle 1. À cela, il faut ajouter les caractéristiques qui étaient déjà celles du milieu bagdadien : la 
division physique de la ville en plusieurs entités distinctes ; une importante composante shiʿite 
de la population, la cohabitation des habitants des quartiers sunnites et shiʿites entraînant de 
récurrents affrontements 2 ; et enfin une forte implantation locale du maḏhab hanbalite 3.

1.  Ces résultats s’appuient sur les analyses menées au 
cours de mon travail de doctorat : V. Van Renterghem, 
Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides, thèse 
de doctorat sous la direction de Françoise Micheau, 
soutenue à l’université Paris I-Sorbonne en décembre 
2004 ; parution prévue (Paris, Les Indes savantes, 
2009).

2.  Sur ces questions, voir Sabari, Mouvements 
populaires.
3.  Sur le hanbalisme bagdadien, voir Laoust, « Han-
balisme » et « Agitations populaires », ainsi que Cook, 
Commanding right, p. 114‑145, et Hurvitz, « From 
Scholarly Circles to Mass Movements ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …232

4.  On trouvera la liste complète des sources utilisées 
dans la bibliographie en fin d’article.
5.  Ce texte, ensemble de notes prises par Ibn al-Bannā’, 
muḥaddiṯ et faqīh de la rive orientale de Bagdad, 
recense au jour le jour les activités de son auteur. 

Édition du texte arabe et traduction anglaise par 
Makdisi, « Autograph diary ». Dans la suite de 
l’article, les références au texte d’Ibn al‑Bannā’ sont 
données à partir de la numérotation en paragraphes 
établie par cette édition.

La vie sociale de l’époque est accessible au chercheur grâce à des sources littéraires variées, 
produites en partie à Bagdad, en partie dans les autres grands centres urbains du Proche‑Orient, 
principalement entre le ve/xie et le viie/xiiie siècle 4. Ces textes, chroniques et dictionnaires 
biographiques au premier titre, mettent plus volontiers en scène des individus que des groupes. 
Plusieurs indices témoignent cependant de l’existence de sentiments d’appartenance collective 
développés par les principaux acteurs de l’histoire de cette époque. Sans pour autant leur 
supposer une homogénéité sociale a priori, le chercheur peut ainsi étudier les ensembles des-
sinés par de tels sentiments d’appartenance commune et en rechercher les fondements et les 
manifestations, tout particulièrement dans le domaine des pratiques sociales.

Plusieurs façons d’aborder les entités collectives dans la Bagdad des ve-vie/xie-xiie siècles 
seront envisagées ici. Tout d’abord, les Bagdadiens les plus influents de leur époque, mais aussi 
d’autres individus de statut social plus modeste bien que caractérisés par leur maîtrise du sa-
voir, se montraient soucieux de se distinguer de leurs semblables et de marquer concrètement 
cette différenciation – par le vêtement, le contrôle de leurs relations sociales, etc. L’étude de 
leurs pratiques de distinction met en évidence leur sentiment d’appartenir à une élite reconnue 
comme telle par leurs contemporains. Une source originale, le « Journal » rédigé par le lettré 
hanbalite Ibn al-Bannā’ (m. 471/1079) 5, permet d’étudier un ensemble particulier, caractérisé 
par un très fort sentiment d’appartenance collective malgré une hétérogénéité sociale patente : 
il s’agit du groupe des hanbalites de la rive orientale de Bagdad. Au‑delà de ce cas particulier, 
l’inclusion de l’individu dans un ou plusieurs ensembles et l’importance de la dimension 
collective de l’existence de chacun se lit dans les descriptions de cérémonies funéraires, qui 
offrent le spectacle du groupe réuni autour d’un membre décédé. La mort elle-même ne scel-
lait pas la disparition sociale définitive des plus importants membres du groupe, la société 
des défunts étant par ailleurs régie par des règles implicites tout à fait comparables à celles 
gouvernant la société des vivants.

	 Sentiment d’appartenance et pratiques de distinction 
chez les notables bagdadiens

Au sein de la « bonne société » bagdadienne, l’une de ces règles implicites concernait le 
contrôle des fréquentations, première expression d’un désir de distinction du commun des 
mortels bagdadiens. Les dictionnaires biographiques se font l’écho de ce besoin, que manifestè-
rent particulièrement les lettrés bagdadiens, d’éviter le contact avec les hommes du peuple dont 
ils étaient par ailleurs souvent proches par certains aspects (revenus modestes, exercice d’une 
activité artisanale ou commerciale, résidence dans des quartiers similaires…). Ce comportement 
était perçu comme naturel par les biographes, qui signalaient comme déviante toute conduite 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 233

6.  Le travail sur la formation progressive de l’identité 
collective des ulémas reste encore en grande partie 
à faire ; à Bagdad aux ve-vie/xie-xiie siècles, un tel 
processus était visiblement achevé. Le développe-
ment de la littérature biographique consacrée aux 
lettrés et hommes de religion est l’un des aspects 
de la construction de cette identité. À ce sujet, voir 
entre autres al‑Qāḍī, « Biographical dictionaries », 
et Mediano, « El género biográfico árabe ».
7.  (…) [Wa kāna] muḫāliṭan li ġayr abnā’ ǧinsihi 
(Ibn al‑Dimyāṭī (m. 749/1348), al‑Mustafād 21, p. 68, 
notice no 62).
8.  (…) Ḥattā taraka al‑iḥtiǧāb fa‑yukallimu al‑mar’a 
wa l‑ṭifl wa awṭa’a al‑ʿawāmm wa l‑ṣāliḥīn maǧlisahu 
(Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, p. 23, notice 
no 3652).

9.  Ibn al‑Dubayṯī rappelle que son camarade 
dans les cercles de ḥadīṯ bagdadiens, Abū l‑Futūḥ 
Muḥammad ibn Nuqayš (m. vers 576‑577/1180‑1182), 
« fréquentait les gens intègres » (kāna […] yuḫāliṭu 
al‑ṣāliḥīn ; Ḏayl 1, p. 181, notice no 88), tandis que le 
lettré Abū Manṣūr Muḥammad b. ʿAbd al‑Wahhāb 
ibn Sukayna (m. 591/1195) « grandit parmi les gens de 
bien » (naša’a bayna al‑ṣāliḥīn, id., t. 2, p. 60, notice 
no 269).
10.  « Journal », § 24.
11.  Voir le cas de l’ascète Muḥammad Aḫī Ḥamādī 
(m. 503/1109) qui, miraculeusement guéri après avoir 
vu en rêve le prophète Muḥammad, décida de se 
retirer du monde et de ses fréquentations (inqaṭaʿa 
min muḫālaṭat al‑nās ; Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, 
p. 118, notice no 3789). Sur le modèle du lettré-zāhid, 
voir Hurvitz, « Biographies and Mild Ascetism ».

ayant pour conséquence de rapprocher l’homme de savoir (ʿ ālim) de l’homme du peuple, au 
risque de confondre leurs façons d’agir et donc leurs identités sociales respectives 6.

	 Bonnes et mauvaises fréquentations
Un des thèmes centraux des notices biographiques est ainsi celui de la fréquentation sociale 

(muḫālaṭa). Exprimant les valeurs de leur groupe, les auteurs de dictionnaires biographiques 
condamnent unanimement l’habitude prise par certains ulémas de frayer avec le peuple. 
Ibn al‑Dimyāṭī reproche ainsi à son maître Abū Muḥammad Ǧaʿ far b. Muḥammad al‑ʿAbbāsī 
al‑Makkī (m. 598/1202) son habitude de fréquenter des gens « qui n’étaient pas de son espèce 
(ǧins) 7 ». Le contrôle des fréquentations sociales était encore plus marqué dans les milieux du 
pouvoir : Ibn al‑Ǧawzī mentionne comme une anomalie le comportement d’Abū Šuǧā ,ʿ vizir 
du calife al‑Muqtadī de 477/1084 à 484/1091, qui, précise-t-il, ne respectait pas le nécessaire 
retrait vis‑à‑vis des foules, au point de « parl[er] aux femmes et aux enfants ». Le biographe 
hanbalite signale également que « gens du commun et gens de bien assistaient [ensemble] à 
son maǧlis », fait social inhabituel et donc digne d’être noté 8.

Dans l’ensemble, ce n’est pas la sociabilité en soi qui est condamnée mais bien la fréquen-
tation déplacée de personnes n’appartenant pas au même monde : la foule des ʿawāmm, les 
gens peu instruits, les joueurs d’échecs et les parieurs, personnages peu recommandables aux 
yeux des auteurs musulmans de l’époque. La recherche de la compagnie des « gens de bien », 
al‑ṣāliḥūn, est au contraire valorisée 9, et Ibn al‑Bannā’, prenant pour prétexte la découverte du 
cadavre d’une vieille femme hashémite vivant seule, se décrie de l’isolement 10. L’ idéal sous-
jacent est loin d’être toujours celui du lettré‑ascète (zāhid), soucieux de limiter au maximum 
les contacts avec ses semblables 11. Au contraire de l’ascète retiré dans son masǧid ou sa zāwiya, 
la pratique sociale d’Ibn al-Bannā’ reposait sur de nombreuses visites de voisinage l’insérant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …234

dans un réseau de sociabilité aussi dense que restreint 12. Quant à Ibn al‑Ǧawzī, sa méfiance 
envers la fréquentation de ses contemporains – l’illustre hanbalite allant jusqu’à déclarer que 
« le contact des hommes est une souffrance pour l’âme à cause de leur haleine 13 » – n’a d’égal 
que l’orgueil avec lequel il expose l’ascendant qu’il avait pris sur le peuple et décrit la foule 
innombrable se pressant à ses séances de prédication populaire (waʿẓ) 14.

Le rapport d’Ibn al-Ǧawzī aux puissants était empreint du même type d’ambiguïté : comme 
nombre de ses contemporains, il condamnait volontiers la fréquentation des princes par les 
ulémas (car « quiconque s’introduit auprès de ces derniers [les princes] se trouve impliqué avec 
eux dans des actes illicites 15 »), ce qui ne l’empêchait pas de se féliciter de la haute estime dans 
laquelle le tenaient le calife et ses plus hauts fonctionnaires 16. Dans ses discours, Ibn al‑Ǧawzī, 
cas exceptionnel par le succès qu’il rencontra auprès de ses contemporains, manifeste un équi-
libre théorique parfait entre l’évitement des catégories de la population jugées dangereuses 
pour sa moralité (puissants) ou indignes de sa compagnie (vulgaires), et la fréquentation de 
quelques grands mécènes comme Banafša, la concubine du calife al‑Mustaḍī’ 17, et le vizir 
Ibn Hubayra 18, qui lui accordèrent leur protection et lui permirent d’accéder à la direction de 
plusieurs madrasas dans les années 570/1175 19. Comme le résume son biographe Ibn Raǧab, 
Ibn al‑Ǧawzī possédait à la fois inqiṭā ,ʿ retrait face aux foules, et ittiṣāl, entregent nécessaire 
au bon déroulement de sa carrière 20. La notion d’ittiṣāl vient ici contrebalancer de façon in-
téressante l’habituel topos interdisant aux ulémas de fréquenter les puissants 21.

Le besoin de se distinguer vis‑à‑vis de la masse des gens ordinaires, partagé par une bonne 
partie des ulémas, s’exprimait aussi sous la forme d’un jugement intellectuel et moral fondé 
sur le mépris envers l’ignorance (ǧahl) supposée de la āʿmma, par contraste avec l’intelligence 
éclairée des ahl al‑ʿ ilm 22. Il est à noter que cette ignorance était surtout vilipendée en raison 

12.  Voir Van Renterghem, « Structure et fonction-
nement du réseau hanbalite bagdadien ».
13.  Ṣayd al‑ḫāṭir (La pensée vigile), trad. D. Reig, 
p. 71.
14.  Voir les descriptions de ces dernières pour les 
années 567‑574/1172‑1179 (al‑Muntaẓam 18, p. 197 
à 250). La plus imagée est celle d’une séance de waʿẓ 
nocturne tenue en rabīʿ 1 569 / octobre 1173 sur la rive 
occidentale de Bagdad, pour laquelle le prédicateur 
hanbalite affirmait avoir réuni 300 000 personnes 
(ibid., p. 203).
15.  Ṣayd al‑ḫāṭir, trad. D. Reig, p. 114.
16.  Voir en particulier les passages qu’il consacre 
à sa propre carrière au cours de la dernière année 
de sa chronique, l’an 574/1178 (al‑Muntaẓam 18, 
p. 248‑253).
17.  Sur Banafša, qui mourut en 598/1201, voir 
Ibn al‑Aṯīr (m. 630/1232), al‑Kāmil 12, p. 178, et 
Ibn Kaṯīr (m. 774/1373), al‑Bidāya 13, p. 42.
18.  Mort en 560/1165. Sur ce dignitaire particuliè-
rement favorable au maḏhab hanbalite, voir Ibn 

al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 18, p. 166, notice no 4257 ; 
Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mir’āt, éd. Hyderabad, p. 255 ; 
Ibn Ḫallikān, Wafayāt 6, p. 230, notice no 807 ; 
Ibn al‑Dimyāṭī, al‑Mustafād 21, p. 197, notice no 202 ; 
Ibn Raǧab, Ḏayl 3, p. 211, notice no 131 ; Ibn Kaṯīr, 
al‑Bidāya 12, p. 270 ; Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 6, p. 319 ; 
Mason, Two statemen of medieval islam.
19.  Voir dans al‑Muntaẓam l’auto‑satisfecit 
d’Ibn al‑Ǧawzī rappelant qu’il avait obtenu, chose 
inouïe pour un hanbalite, la direction simultanée de 
cinq madrasas (année 574/1178, t. 18, p. 249‑250).
20.  Notice d’Ibn al‑Ǧawzī chez Ibn Raǧab 
(m. 795/1392), Ḏayl 3, p. 336 sq., notice no 205.
21.  Sur ce topos confronté à la réalité des pratiques 
des ulémas, voir par exemple Marin, « Inqibāḍ ʿan 
al-sulṭān ».
22.  Yāqūt (m. 626/1229) rapporte ainsi une anec-
dote à propos du kātib Abū l‑Ḥusayn ʿ Alī b. Ḥamza 
ibn Ṭalḥa : une fois devenu ḥāǧib de Bāb al‑Nūbī (l’un 
des fonctionnaires califaux chargés de l’ordre public 
à Bagdad), il interdit à la ʿāmma certains types de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 235

divertissement peu conformes à la morale islamique, 
tels que la fréquentation des cabarets et des prosti-
tuées et la consommation de boissons alcoolisées. 
Grâce à un intermédiaire, un riche membre de la 

ʿāmma vint lui demander l’autorisation de célébrer 
la circoncision de son fils. Le ḥāǧib accéda à sa de-
mande, puis, ayant appris que la fête avait accueilli 
des musiciens de ṭarab, convoqua l’individu et lui fit 
subir une longue diatribe sur l’ignorance (ǧahl) de la 

ʿāmma et le peu d’intelligence (ʿaql) des « vils gens du 
commun » (al‑ʿawāmm al‑ǧahala, al‑wuḍaʿā’ al‑safala ; 
Muʿǧam al‑udabā’ 4, p. 109, notice no 579).
23.  L’étude des dimensions sociales du vêtement 
dans le dār al-islām médiéval reste largement à entre-
prendre ; l’ouvrage récent de Stillman, Arab Dress: A 
Short History, pose quelques jalons historiques en la 
matière mais reste dans l’ensemble trop fragmentaire 
et descriptif.
24.  Voire l’anecdote rapportée par Sibṭ ibn al‑Ǧawzī 
dans la notice consacrée au wāʿiẓ ašʿarite Abū l‑Ḫayr 
al‑Qazwīnī (m. 589/1195) : ayant refusé de maudire 
Yazīd ibn Muʿāwiya le jour de ʿāšūrā’, il fut molesté 
à la madrasa Niẓāmiyya et un soufflet fit tomber son 

turban (Mir’āt, éd. Hyderabad, p. 443). Les promena-
des publiques infâmantes infligées aux contrevenants 
aux pratiques islamiques impliquaient d’ailleurs 
qu’on leur découvrît la tête ; voir l’exemple du wāʿiẓ 
al‑Maġribī, convaincu en 535/1140 de conserver chez 
lui jarres de vin et instruments de musique et pro-
mené tête nue (makšūf al‑ra’s) dans les rues de Bagdad 
(Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 18, p. 9).
25.  Lors de la mort du calife al‑Qā’im en 467/1075, 
le vizir Faḫr al‑dawla et son fils siégèrent pour les 
condoléances pieds nus, tête nue et vêtements déchi-
rés (Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, p. 163).
26.  Après une émeute ayant opposé certains des 
fuqahā’ de la madrasa Niẓāmiyya à des fonctionnai-
res califaux, le mudarris de la madrasa, le mystique 
Abū l‑Naǧīb al‑Suhrawardī, se rendit le lendemain 
au pied de l’un des palais abbassides, tête nue, afin 
d’implorer le pardon du calife, qui le lui accorda 
(iʿtaḏara wa kašafa ra’sahu ; ibid., t. 18, p. 83).
27.  Iḥfaẓ īmānaka ḥifẓ al‑ʿimāma ʿalā ra’sika, lā 
takun al‑ʿimāma aʿazz ʿalayka min īmānika ; anec-
dote rapportée par al‑Subkī (m. 771/1369), Ṭabaqāt 
al‑šāfiʿiyya 6, p. 87, notice no 612.

du fait qu’elle était perçue comme cause potentielle de pratiques non orthodoxes : si la āʿmma 
se comportait mal aux yeux des ulémas, c’était moins parce qu’elle était intrinsèquement 
corrompue que par manque de connaissance du licite et de l’illicite. Il n’en reste pas moins que 
les historiographes de l’époque témoignent d’une volonté des ulémas de se présenter comme 
différents de la majorité de leurs contemporains, volonté concrétisée dans des pratiques de 
distinctions épisodiquement évoquées par les sources.

	 Les pratiques de distinction : l’exemple du vêtement
Dans la société bagdadienne des ve‑vie/xie‑xiie siècles, comme dans la plupart des socié-

tés traditionnelles, tout signe extérieur (vêtement, coiffure, monture, …) était porteur d’une 
signification sociale, renseignant de façon immédiate les contemporains sur le statut social et 
la sphère d’activité de celui qui les arborait. Chaque élément du costume, en particulier, était 
signifiant 23. Le turban (ʿ imāma) était essentiel aux ulémas comme aux dignitaires politiques, 
au point de prendre une valeur symbolique forte : faire tomber le turban de la tête d’un āʿlim, 
lui laissant la tête nue, revenait à l’humilier gravement 24 ; ôter volontairement son turban était 
signe de deuil 25 ou de mortification 26. Le turban était à tel point le symbole d’un certain statut 
social que le wā iʿẓ Abū l‑Maʿ ālī Muḥammad b. Aḥmad ibn al‑Samʿānī (m. 582/1186) s’exclama 
un jour en chaire : « Prends autant de soin à conserver ta foi que tu en mets à garder ton turban 
sur ta tête, et que le turban ne te devienne pas plus précieux que ta foi 27. » Les officiels nommés 
par le calife (naqīb‑s, qāḍī‑s, ḥāǧib‑s, etc.), de même que les témoins légaux (šāhid, pl. šuhūd) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …236

28.  Lorsque le šahīd Abū l‑Faḍl Aḥmad b. Ṣāliḥ 
ibn Šāfiʿ (m. 565/1170) fut démis de sa fonction de 
témoin légal, il dut restituer son ṭaylasān (Ibn Raǧab, 
Ḏayl 3, p. 262, notice no 140) ; de même pour le 
qāḍī l‑quḍāt déchu Abū l‑Ḥasan Muḥammad b. Ǧaʿfar 
al‑ʿAbbāsī (m. 595/1199, voir Ibn al‑Dubayṯī, Ḏayl 1, 
p. 196, notice no 100), etc.
29.  En 522/1128, l’ustāḏ al‑dār du calife, ʿ Izz al‑dawla 
ibn al‑Muṭṭalib, reçut « un vêtement de laine et 
un turban sans traîne » (ʿimāma bi ġayr ḏu’āba ; 
Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, p. 250), tandis que 
la notice biographique d’Abū Muḥammad al‑Ḥasan 
b. ʿAlī al‑Ǧawharī (m. 454/1062) précise qu’on lui 
attribua le nom d’Ibn al‑Muqannaʿī, « le voilé », en 
raison de sa façon originale de porter le turban, qui 
devint par la suite la norme parmi les témoins légaux 
(šuhūd) bagdadiens (ibid., t. 16, p. 76, notice no 3376, 
et Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 5, p. 228).
30.  Pendant l’année (450/1058) au cours de laquelle 
le calife abbasside fut exilé de Bagdad et où la ḫuṭba se 
fit au nom du calife fatimide du Caire, al‑Mustanṣir, il 
fut de bon ton chez certains ulémas investis de fonc-
tions officielles (notamment la ḫiṭāba) de remplacer 
leurs habits noirs par des blancs, en l’honneur des 
Fatimides ; voir Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, p. 37, 
al‑Bundārī, Zubdat al‑nuṣra, p. 22, et ʿAlī b. Nāṣir 
(deuxième moitié du viie/xiiie siècle), Zubdat 
al‑tawārīḫ, p. 20.
31.  Par exemple, sept robes d’honneur noires furent 
remises par le calife al‑Qā’im au sultan Ṭuġril Beg 
lors de sa réception au Dār al‑Ḫilāfa en 449/1058 
(al‑Bundārī, Zubda, p. 17).

32.  Ibn Raǧab, Ḏayl 3, p. 336, notice no 205.
33.  Les robes d’honneur remises par le calife aux 
officiels abbassides et seldjoukides et aux souverains 
locaux étaient souvent en soie, comme le vêtement 
de brocart de soie (saqlāṭūn) offert par al‑Qā’im à 
son vizir Ibn Ǧahīr en 454/1062 (Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, 
Mir’āt, éd. Belgeler, p. 115).
34.  Pour un exemple de la condamnation du port 
d’étoffes de soie, voir les remontrances adressées 
par le hanbalite Ibn ʿAqīl au même Ibn Ǧahīr en 
488/1095 (cité par Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, 
p. 17). La critique des biographes envers les ulémas qui 
portaient des vêtements de soie est aussi récurrente ; 
voir par exemple la notice du wāʿiẓ ašʿarite originaire 
de Nishapur, Abū Bakr Aḥmad b. Muḥammad 
ibn al‑Fawrakī (m. 478/1085), par Ibn al‑Ǧawzī 
fustigeant le fait qu’il « n’éprouvait aucune honte 
à porter [des vêtements de] soie » (lā yataḥāšā min 
labs al‑ḥarīr, al‑Muntaẓam 16, p. 243). Les hanbalites 
n’étaient pas les seuls à réprouver le port de la soie : le 
qāḍī šāfiʿite Abū Bakr al‑Šāšī (m. 488/1095) passait 
pour avoir refusé le témoignage devant son tribunal 
d’un faqīh reconnu, sous le prétexte qu’il portait des 
vêtements de soie ainsi qu’une bague en or (l’anec-
dote est également rapportée par Ibn al‑Ǧawzī, ibid., 
t. 17, p. 27, notice no 3653). Les exemples de ce type 
sont particulièrement nombreux dans les sources 
de l’époque.
35.  L’ hostilité d’Ibn al‑Ǧawzī envers certains soufis 
le poussa d’ailleurs à critiquer fermement leur habi-
tude de porter de la laine, jusqu’à citer des ḥadīṯ‑s 
réprouvant le port de cette étoffe plus encore que celui 

accrédités par les juges portaient un voile de tête particulier, le ṭaylasān, qui leur était remis 
lors de leur entrée en fonction et qu’ils ne devaient plus revêtir en cas de destitution 28. Enfin, 
quelques indices montrent qu’il existait différentes façons de porter le turban, certains types 
de coiffure étant, soit réservés à des professions précises, soit signe d’une position sociale ou 
politique prééminente 29.

Les couleurs avaient aussi leur signification, le noir symbolisant le respect pour la dynastie 
abbasside 30 (les robes d’honneur, ḫilʿa‑s, délivrées par le calife abbasside étaient la plupart 
du temps noires 31) bien que beaucoup d’ulémas, et au premier titre Ibn al‑Ǧawzī, semblent 
avoir eu l’habitude de s’habiller de blanc 32. Enfin, le choix de l’étoffe des vêtements était so-
cialement et moralement signifiant : l’éthique des ulémas les portait à préférer les vêtements 
de simple coton, le port de la soie étant réservé aux hommes riches ou aux hauts dignitaires 
politiques 33, et décrié par les musulmans les plus rigoristes en raison de sa prohibition par 
certains ḥadīṯ‑s 34. Quant au fait de revêtir des vêtements de laine, il connotait de façon presque 
immédiate l’adoption du mode de vie soufi 35.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 237

Type d’étoffe, couleur, forme et composantes du vêtement, ainsi que d’autres détails de 
l’apparence physique (coiffure, longueur de la moustache, …) permettaient ainsi de situer 
immédiatement un individu dans un univers social particulier, au point de faire du costume 
un élément fort de l’identité sociale. Le vêtement exprimait en théorie le sexe de la personne, 
son appartenance religieuse 36, éventuellement son origine ethnique ou géographique 37 et 
son domaine d’activité. Il fournissait ainsi des signes manifestes (ʿ alāmāt) 38 permettant aux 
contemporains de porter une appréciation immédiate sur celui qui le portait, le rattachant 
à une catégorie identifiable, ethnique (les Turcs, les Arabes bédouins, les Daylamites, …) 
ou professionnelle (les militaires, les soufis, les ulémas, …) et permettant, par extension, un 
jugement anticipé sur sa moralité et son comportement potentiel 39.

Le vêtement et l’apparence permettaient donc de rattacher les individus à des entités 
collectives. La distinction sociale s’exprimait aussi par le choix d’un moyen de locomotion, 
seules les catégories modestes de la population se déplaçant à pied ou à dos d’âne ; les élites 
politiques et militaires, califes et vizirs en tête, montaient à cheval (ḫayl) 40, tandis qu’ulémas 
et qāḍī‑s circulaient à dos de mule (baġl, baġala) 41. Le lieu et le type de résidence, les espaces 
fréquentés, les pratiques alimentaires étaient également des marqueurs sociaux inscrivant tout 
individu au sein d’un ou de plusieurs groupes se définissant par une série complexe de critères, 
mais immédiatement identifiables par ses contemporains.

de la soie (Talbīs Iblīs, trad. angl. D.S. Margoliouth 
in Islamic Culture, 1945, p. 69‑73).
36.  Les ḏimmī‑s étant censés porter des signes dis-
tinctifs, ġiyār‑s, pour manifester à la vue de leurs 
contemporains leur statut de non‑musulmans. Ce-
pendant, la réitération régulière de l’injonction faite 
aux ḏimmī‑s de porter le ġiyār montre que cette obli-
gation n’était pas respectée de façon permanente.
37.  Le faqīh daylamite Muḥammad b. Wahbān, si 
l’on en croit son biographe al‑Qurašī (m. 775/1375), 
arriva à Bagdad « en habits du Daylam » avant de se 
raser la tête (ce qui laisse entendre que sa coiffure 
permettait également de l’identifier comme étranger) 
et de changer de vêtements (al‑Ǧawāhir al‑muḍiyya, 
éd. Hyderabad, t. 2, p. 141, notice no 131).
38.  Le terme ʿalāmāt est employé dans ce sens 
par al‑Ġazālī (m. 503/1111) dans son Kitāb al-ḥalāl 
wa l-ḥarām (Livre du licite et de l’illicite), où il énumère 
également les différents types d’habits indiquant que 
celui qui les porte est un « homme de bien » : « l’habit 
des soufis, des commerçants, des théologiens‑juristes, 

etc. » (ṯiyāb ahl al‑taṣawwuf wa l‑tiǧāra wa l‑ʿilm wa 
ġayruhā… ; Iḥyā’ ʿ ulūm al‑dīn 2, p. 185 ; trad. fr. Régis 
Morelon, Le livre du licite et de l'illicite, p. 126).
39.  D’après al‑Ġazālī en effet, il était possible de 
déceler l’immoralité potentielle d’une personne 
d’après son apparence : la longueur des moustaches, 
l’agencement de la chevelure et le type d’habits per-
mettaient notamment, selon lui, d’identifier Turcs, 
Arabes bédouins, militaires et autres catégories de 
la population susceptibles de se comporter de façon 
injuste (ẓulman) ou illicite (ibid.).
40.  La monture faisait d’ailleurs parfois partie des 
cadeaux remis par le calife abbasside à ses fonction-
naires nouvellement nommés ; un fonctionnaire 
destitué se trouvait privé de sa monture et devait 
regagner son domicile à pied. Voir la disgrâce du 
vizir Ibn Ǧahīr en 500/1106, relatée par Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam 17, p. 100.
41.  Voir par exemple la notice du faqīh Yūsuf 
al‑Dimašqī (m. 563/1168) par Sibṭ ibn al‑Ǧawzī 
(Mir’āt al‑zamān, éd. Hyderabad, p. 274).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …238

	 Une forte identité collective : 
le cas des hanbalites de Bāb al‑marātib

La plupart des textes de cette époque ne laissent entrevoir qu’un nombre restreint de ces 
entités sociales – elles‑mêmes hétérogènes et traversées de clivages et d’antagonismes –, car ils 
s’intéressent en priorité aux catégories élitaires de la population. Le « Journal » d’Ibn al‑Bannā’, 
en raison de son originalité, permet d’appréhender de l’intérieur le fonctionnement d’un groupe 
bien particulier auquel appartenait l’auteur : celui des résidents hanbalites du quartier de 
Bāb al‑marātib (situé sur la rive orientale sur Tigre, au sud des palais califaux). Le « Journal » 
se distingue en effet des ouvrages contemporains par trois caractéristiques : d’une part l’origi-
nalité des informations fournies, en grande partie issues du témoignage direct de l’auteur 42 ; 
ensuite la dimension locale de ces informations 43 ; enfin le caractère collectif de la plupart 
des activités qu’Ibn al‑Bannā’ relate pour y avoir participé, et qui impliquent presque toujours 
plusieurs membres du groupe hanbalite.

	 Le groupe hanbalite de Bāb al‑marātib et ses activités
Ce groupe (ǧamāʿa) se composait d’un nombre mouvant de « compagnons [hanbalites] » 

(aṣḥāb), certains nettement individués par Ibn al-Bannā’, d’autres anonymes et indénombrés. 
On rencontre parmi eux des jurisconsultes ( fuqahā’ 44) mais aussi de riches commerçants-mé-
cènes ou de simples voisins qui ne bénéficiaient visiblement d’aucune formation en fiqh. Tous 
ces personnages sont néanmoins désignés comme « compagnons » (aṣḥāb) par Ibn al-Bannā’, 
ce qui conduit à s’interroger sur la signification que revêtait, pour ces individus non formés 
en fiqh, leur affiliation (indubitable dans ce contexte) au maḏhab hanbalite 45. Il est probable, 

42.  Dans ses notes, Ibn al‑Bannā’ a consigné au jour 
le jour toutes les activités auxquelles il prenait part, 
ainsi que les principales nouvelles qu’il apprenait 
par des truchements variés. En conséquence, sur 
l’ensemble des faits notés par le lettré hanbalite au 
cours de ces quelques mois, seul un petit nombre 
d’événements politiques ou locaux majeurs est 
répercuté par les chroniques. Ibn al‑Ǧawzī rapporte 
uniquement les suivants : agitation des hanbalites 
bagdadiens réclamant que soient lues publiquement 
les « professions de foi » (ʿaqīda‑s) rédigées par les 
califes al‑Qādir et al‑Qā’im, conformes aux visions 
hanbalites ; destitution puis retour en poste du vizir 
abbasside Ibn Ǧahīr ; dissension interne au sein de 
la communauté hanbalite contre leur compagnon 
de maḏhab Ibn ʿAqīl ; crue du Tigre suivie d’une 
inondation, et enfin naissance d’un héritier mâle du 
calife en titre (al‑Muntaẓam 16, p. 105‑107 et 111‑115). 
Sibṭ ibn al‑Ǧawzī donne plus de détails sur le cas du 
vizir disgracié (Mir’āt, éd. Belgeler, p. 152‑161), et l’on 

trouve d’autres informations sur la situation politique 
abbasside et seldjoukide chez al‑Bundārī (Zubda, 
p. 36‑37) et Ibn al‑Aṯīr (al‑Kāmil 8, p. 381‑383). Enfin, 
Ibn Kaṯīr offre un résumé des principaux événements 
(al‑Bidāya 12, p. 104‑106).
43.  Sur les 185 paragraphes conservés, plus de la 
moitié (105) mettent en scène le groupe des hanba-
lites de Bāb al‑Marātib, une cinquantaine évoque des 
événements de la vie bagdadienne (situation politique 
et militaire, incidents, faits divers et variations clima-
tiques), 18 sont des relations de rêves interprétés par 
Ibn al‑Bannā’ et une douzaine seulement se rapporte 
à des nouvelles venues d’horizons plus lointains.
44.  Pluriel de faqīh, « spécialiste du droit musulman 
(fiqh) ».
45.  La lecture du « Journal » montre que sous la 
plume d’Ibn al‑Bannā’, les termes al‑ǧamāʿa et 
al-aṣḥāb désignent toujours le groupe hanbalite et 
ses membres.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 239

comme le souligne Daphna Ephrat, que, pour un grand nombre de hanbalites bagdadiens, 
le sentiment d’appartenance au maḏhab ait été fondé plus sur une communauté de valeurs 
morales et éthiques que sur l’étude du fiqh ou la référence à des normes juridiques précises 46. 
S’il est impossible de généraliser le cas particulier des hanbalites bagdadiens pour faire – dans 
la lignée des travaux d’Ira Lapidus – du maḏhab un cadre social majeur des villes du dār al-
islām médiéval 47, le groupe auquel appartenait Ibn al-Bannā’ se caractérisait malgré tout par 
la force des liens entretenus par ses membres et par des contacts réduits et conflictuels avec 
les individus et les ensembles sociaux extérieurs au groupe.

Le contenu du « Journal » reflète ce fort sentiment d’appartenance collective, à travers la 
description des activités, quotidiennes ou occasionnelles, de son rédacteur et de ses compagnons 
hanbalites (aṣḥāb). Certaines de ces activités sont celles d’autorités religieuses, de lettrés et de 
spécialistes du droit hanbalite : on observe ainsi Ibn al‑Bannā’ et ses compagnons de maḏhab 
enseigner auprès de publics variés 48, diriger la prière collective du vendredi dans certaines 
des mosquées‑ǧāmiʿ bagdadiennes 49, discuter de points de droits entre collègues fuqahā’ 50 . 
d’autres témoignent de la fonction de groupe de pression des aṣḥāb hanbalites, que l’on voit 
défendre publiquement les positions rigoristes de leur maḏhab 51, expulser du groupe tout 

46.  Voir Ephrat, A Learned Society in a Period of 
Transition, chapitre 4 en particulier.
47.  Voir en particulier in Lapidus, Muslim Cities in 
the Later Middle Ages, le chapitre intitulé « The ulama 
and the formation of an urban society » (p. 107-113). 
La théorie de Lapidus se fonde sur l’étude des grandes 
villes syriennes de la période mamlouke et accorde 
aux maḏāhib un rôle central dans la constitution 
de groupes d’ulémas servant d’intermédiaires entre 
population urbaine et pouvoirs étrangers. On trouve 
un écho direct de cette théorie, assorti d’une étude 
intéressante sur l’action des hanbalites bagdadiens 
au ive/xe siècle, dans l’article de Hurvitz, « From 
Scholarly Circle to Mass Movements ».
48.  Exemples : Ibn al‑Bannā’ enseigne la lecture 
coranique, le ḥadīṯ et le fiqh dans un oratoire (masǧid) 
dont il est en charge (« Journal », § 35) ; il donne des 
cours privés de Coran, ḥadīṯ et farā’id au fils de l’un 
de ses compagnons hanbalites (§ 113) ; séance d’ensei-
gnement (maǧlis) d’Abū Naṣr l’aveugle (§ 80) ; le šarīf 
Abū Ǧaʿfar ibn Abī Mūsā tient un maǧlis de questions 
juridiques (masā’il) dans la mosquée du calife (§ 85), 
puis réunit un cercle d’enseignement (ḥalqa) qui est 
l’occasion pour Ibn al‑Bannā’ de débattre de théologie 
dogmatique (kalām) avec un confrère (§ 98) ; décès 
d’Abū Ṭālib al‑ʿUkbarī, qui enseignait aux jeunes 
filles au domicile d’un riche commerçant hanbalite 
(§ 96) ; etc.

49.  § 83, 85, 94, 98, 106, 162, 181 ; la plupart de ces 
paragraphes concernent des cas où le déroulement 
normal de la prière du vendredi est perturbé par des 
événements extérieurs.
50. D iscussion de matières juridiques autour de 
quelques fatwas (§ 78) ; Ibn al‑Bannā’ propose de 
rédiger une fatwa contre un « innovateur hérétique » 
vu en rêve par l’un de ses compagnons (§ 79) ; vive 
polémique avec des fuqahā’ šāfiʿites pour déterminer 
s’il est ou non licite de briser les instruments de 
musique (§ 110‑111 et 115), etc.
51.  Par exemple § 17 : Ibn al‑Bannā’ et le šarīf 
Abū Ǧaʿfar rédigent une plainte (qiṣṣa) contre le 
naqīb des Hashémites ; § 83 et 85 : après une émeute 
ayant opposé des aṣḥāb hanbalites aux troupes ar-
mées du même naqīb, Ibn al‑Bannā’ rédige une plainte 
adressée au dīwān califal, à la suite de laquelle il est 
convoqué par le vizir, désireux d’apaiser la situation ; 
§ 126 : Ibn al‑Bannā’ se joint au šarīf Ibn Sukkara 
pour rédiger une note (ruqʿa) adressée à l’un des 
fonctionnaires chargés du maintien de l’ordre, le 
ḥāǧib ; § 130 : Ibn al‑Bannā’ rédige une lettre de 
conseil (munāṣaḥa) au calife, argumentant à partir 
de ḥadīṯ‑s sur la nécessité politique d’« ordonner le 
bien et interdire le mal » (al‑amr bi l‑maʿrūf wa l‑nahī 

ʿan al‑munkar).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …240

personnage considéré comme déviant 52 et se mobiliser autour d’un de leurs chefs, le šarīf 
Abū Ǧaʿ far ibn Abī Mūsā, personnage charismatique et controversé.

Ce dernier, āʿlim spécialiste de fiqh et de farā’iḍ, mais surtout énergique défenseur de la 
cause hanbalite sur la scène bagdadienne, occupe une place particulière dans le « Journal », qui 
consacre une quinzaine de paragraphes au récit de ses démêlés avec les autorités califales et à 
l’évocation du soutien que lui accordaient ses partisans 53. À plusieurs reprises, Ibn al‑Bannā’ 
décrit la façon dont l’opinion publique hanbalite s’était mobilisée en faveur du šarīf Abū Ǧaʿ far 
contre ses détracteurs, ou contre les personnes perçues comme ennemies de leur maḏhab, cette 
mobilisation dégénérant parfois en émeute (fitna) 54. Ces occasions de combat pour défendre 
les valeurs hanbalites mettent toujours en scène le groupe (ǧamāʿa) et les compagnons (aṣḥāb), 
individualisant tout au plus les personnalités centrales du conflit, comme le šarīf Abū Ǧaʿ far.

Comme signalé plus haut, parmi ces personnages, on constate la présence à première 
vue déroutante d’individus ne manifestant pas ou peu de rapports avec la connaissance du 
fiqh, en particulier de grands commerçants fortunés qui jouaient le rôle de mécènes de leur 
communauté. Ce paradoxe apparent s’explique par le fait que le sentiment d’appartenance au 
maḏhab hanbalite dépassait le simple cadre de l’étude et de la mise en pratique du fiqh. Ces 
commerçants-mécènes comptaient ainsi parmi les personnages les plus influents du groupe 
hanbalite de Bāb al‑marātib.

	 Le rôle des grands commerçants‑mécènes et le « milieu » hanbalite
Deux commerçants hanbalites sont particulièrement présents dans le « Journal » : 

Abū ʿAbdallāh ibn Ǧarada et Abū l‑Qāsim ibn Riḍwān. Le premier, né à la fin du ive/xe siè-
cle et originaire de la ville de ʿUkbarā (située sur le Tigre, à une quarantaine de kilomètres 
en amont de Bagdad), est évoqué par d’autres sources historiographiques et biographiques 55 
en raison de sa grande richesse, acquise grâce à ses activités commerciales. Ibn Ǧarada pos-
sédait à Bāb al‑Marātib une somptueuse résidence comportant une trentaine de bâtiments, 
ainsi qu’un jardin (bustān), un hammam et deux oratoires (masǧid) 56. Sa fortune était 
estimée à 300 000 dinars 57 ; les chroniques évoquent ses largesses répandues sous forme 

52.  L’exemple le plus présent dans le « Journal » est 
celui d’Ibn ʿAqīl, jeune lettré hanbalite accusé par 
la majorité de ses compagnons de maḏhab d’avoir 
des penchants muʿtazilites. La réaction violente des 
hanbalites de Bāb al‑Marātib contre Ibn ʿAqīl est 
évoquée par plusieurs passages du « Journal » (voir 
notamment les § 44, 79, 80, 82 et 89) ; « l’affaire » Ibn 
ʿAqīl a été étudiée en détail par Makdisi, Ibn ʿAqīl.
53.  Sur Abū Ǧaʿfar ibn Abī Mūsā, qui mourut en 
470/1077, voir aussi Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, 
p. 195, notice no 3482, ainsi que les notices détaillées 
que lui consacrent les auteurs de dictionnaires bio-
graphiques hanbalites : Ibn Abī Yaʿlā (m. 526/1132), 

Ṭabaqāt al‑ḥanābila 2, p. 203, notice no 674, et 
Ibn Raǧab, Ḏayl 3, p. 13, notice no 11.
54.  Émeute déclenchée par la rumeur selon laquelle 
Ibn ʿAqīl devait tenir séance à Ǧāmiʿ al‑Manṣūr 
(§ 16) ; fitna provoquée par l’arrivée d’Ibn ʿAqīl dans 
le quartier de Bāb al‑Marātib (§ 80).
55.  Notamment Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, 
p. 232, notice no 3531 ; Ibn al‑Dubayṯī, Ḏayl 1, p. 80, 
notice no 2 ; Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 12, p. 135. Ibn Ǧarada 
mourut en 476/1084.
56.  Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, p. 232, notice 
no 3531.
57.  Ibid.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 241

d’aumônes 58, tandis que le « Journal » détaille son activité de mécène envers ses confrères 
hanbalites 59. Il ne semble pas avoir exercé d’autre activité professionnelle que le commerce.

Le second, Abū l‑Qāsim ibn Riḍwān, est lui aussi présenté comme un « marchand » (al‑bayyiʿ) 
doté d’une grande fortune qui lui permettait d’aider ses compagnons de maḏhab en cas de 
difficultés financières 60. Tous deux portaient le même titre honorifique : al‑šayḫ al‑aǧall, « le 
très noble shaykh », laqab décerné par ailleurs, d’après les sources biographiques, à quelques 
personnages appartenant en général au monde des ulémas ou des hauts dignitaires. En plus de 
ses activités commerciales, Ibn Riḍwān exerçait des fonctions politiques et judiciaires : il devint 
témoin légal (šāhid) en ǧumādā I 461 / mars 1069 61, et fut également mandataire (wakīl) du calife 
et administrateur (nāẓir) de l’hôpital de Bagdad, le Māristān 62. Le « Journal » lui attribue un 
certain pouvoir politique, et le montre intervenant comme intermédiaire entre la population 
de Bagdad – plus particulièrement celle de son quartier – et les autorités califales 63.

Bien qu’il ait été habilité en tant que témoin légal – probablement grâce à son entregent 
politique –, les sources n’évoquent à propos d’Ibn Riḍwān aucune formation en fiqh ; tout 
comme Ibn Ǧarada, il ne fait l’objet d’aucune notice dans les dictionnaires de fuqahā’ hanba-
lites. Pourtant, tous deux faisaient visiblement partie de la ǧamāʿa évoquée par le « Journal ». 
Ibn al-Bannā’ fréquentait leur domicile 64, où se déroulaient de nombreuses activités impliquant 
les aṣḥāb 65 ; ils participaient aussi aux occasions de sociabilité entre membres du groupe 66. Leur 
mécénat s’adressait uniquement aux compagnons hanbalites, et ils jouaient un rôle central 
dans les querelles internes du groupe 67. Ils représentaient ainsi, en raison de leur fortune et de 

58.  Voir par exemple le récit des événements du mois 
de ramaḍān 456 / août 1064 chez Ibn al‑Ǧawzī (ibid., 
t. 16, p. 88) ainsi que dans le « Journal » (§ 81).
59.  À la suite de l’émeute s’étant déroulée aux 
environs de Ǧāmiʿ al‑Manṣūr, Ibn al‑Bannā’ rap-
porte qu’Ibn Ǧarada envoya de l’argent (une somme 
conséquente, car elle se chiffrait en dinars et non en 
dirhams) aux hanbalites qui avaient souffert de la 
fitna (§ 83). Peu de temps après, il mit l’une de ses 
maisons (dawr) à la disposition du šarīf Abū Ǧaʿfar 
(§ 85) ; etc.
60.  Sur Abū l‑Qāsim ibn Riḍwān, mort en 474/1082, 
voir Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, p. 20, notice 
no 3521, ainsi que Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil 8, p. 426, et 
Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 12, p. 132 ; les mentions qui lui 
sont consacrées sont cependant fort brèves. Sur ses 
activités charitables, voir « Journal », § 65 (aumônes 
en faveur des déshérités), § 66 (il finance, avec 
Ibn Ǧarada, le linceul d’un ascète hanbalite), § 67 
(il prend en charge les frais des funérailles d’un autre 
ascète), § 68 (aumônes en vue de sa guérison d’une 
maladie) et § 154 (il envoie dix dinars à un ġulām 
malade dans le besoin).
61.  § 116.

62.  Signalé par Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, p. 105 
(année 460/1067).
63.  § 8 : il joue un rôle dans la destitution du gar-
dien (bawwāb) de Bāb al‑Marātib ; § 147 : nouvel 
affrontement entre les hommes d’Ibn Riḍwān et le 
bawwāb du quartier ; Ibn Riḍwān écrit au calife sur 
la demande d’un commerçant de son entourage.
64.  Présence d’Ibn al‑Bannā’ au domicile 
d’Ibn Ǧarada ou contacts entre ces deux personna-
ges : § 9, 19, 76, 77, 152…
65.  § 114 et 134 : noces de deux marchands au domi-
cile d’Ibn Riḍwān, en présence du groupe hanbalite ; 
§ 175 : un mariage se déroulant chez Ibn Ǧarada est 
annulé pour vice de forme.
66.  Présence d’Ibn Ǧarada et de ses fils aux cérémo-
nies funéraires de personnalités hanbalites, aux côtés 
des aṣḥāb : § 25 et 121.
67.  § 76 et 80 : rôle des deux aǧall‑s dans « l’affaire 
Ibn ʿAqīl » ; § 85 : Ibn Ǧarada héberge le šarīf 
Abū Ǧaʿfar ; § 97‑98 : évolution des relations 
entre Ibn Riḍwān et le šarīf ; § 102 et 103 : le šarīf 
Abū Ǧaʿfar rend visite successivement à Ibn Riḍwān 
puis Ibn Ǧarada.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …242

leur capacité à entrer en contact avec les puissants, des personnalités-clés du groupe hanbalite 
dans ses rapports avec le reste de la société bagdadienne – d’où l’inquiétude manifestée par 
Ibn al‑Bannā’ devant la maladie d’Ibn Riḍwān 68. Sans être versés en fiqh et donc susceptibles 
d’apparaître dans les dictionnaires dédiés aux fuqahā’ hanbalites, ces grands commerçants doi-
vent être considérés comme faisant partie d’un milieu hanbalite, à savoir un groupe de solidarité 
et de sociabilité incluant des fuqahā’ appartenant à ce maḏhab, mais aussi plus largement un 
entourage constitué de personnes qui n’étaient pas des ulémas mais se montraient favorables 
aux idées et aux valeurs morales des hanbalites, et prêtes à défendre leurs intérêts collectifs 
sur la scène politique et sociale bagdadienne.

Le groupe hanbalite était donc socialement hétérogène. L’appartenance collective s’y 
construisait d’autant plus à travers l’exercice d’une sociabilité essentiellement tournée vers les 
autres aṣḥāb. Les principaux membres du groupe hanbalite de Bāb al‑Marātib étaient en effet 
impliqués dans une sociabilité de voisinage tissant autour d’eux toute une série d’obligations 
réciproques, et n’outrepassant qu’occasionnellement le cadre physique de leur quartier.

	 Une sociabilité restreinte aux compagnons de maḏhab
Dans le « Journal », les différentes formes de sociabilité (séances de condoléances, cérémonies 

funéraires, noces, visites à l’occasion d’un retour de voyage, d’une maladie, d’une convalescence, 
d’une naissance, etc.) occupent une place plus importante en volume que les péripéties de la 
vie politique bagdadienne. Or, cette sociabilité est exclusivement dirigée vers les compagnons 
de maḏhab d’Ibn al‑Bannā’ et leur entourage proche.

Le caractère central du groupe et du quartier frappe immédiatement à la lecture du 
« Journal » ; ainsi, les cinq personnages les plus cités par le « Journal » étaient tous hanbalites, 
et quatre d’entre eux habitaient à Bāb al‑Marātib 69. La prépondérance du quartier de résidence 
d’Ibn al‑Bannā’ est par ailleurs constante dans le texte 70.

68.  § 63 : l’auteur du « Journal » demande à l’un des 
membres du groupe hanbalite de prier pour le réta-
blissement du commerçant. La suite du paragraphe 
indique que le calife en personne se souciait de l’état 
de santé d’Ibn Riḍwān. Voir aussi les § 65 et 68.
69.  Ces cinq personnes sont : Ibn al‑Bannā’ lui‑même, 
présent comme acteur des événements dans 85 des 
185 paragraphes du « Journal » ; Ibn Riḍwān et 
Ibn Ǧarada, cités chacun dans 24 paragraphes ; le šarīf 
Abū Ǧaʿfar, le seul à ne pas résider à Bāb al‑Marātib 
(encore était‑ce en raison de ses démêlés avec le Dār 
al‑Ḫilāfa, soucieux de l’éloigner du quartier le plus 
hanbalite de la ville pour désamorcer le caractère 
potentiellement séditieux de ses activités), présent 
dans 20 paragraphes, et un šayḫ hanbalite décédé en 
460/1067, Abū Manṣūr b. Yūsuf, cité à 15 reprises (sur 
ce personnage, voir infra).

70.  Sur les 185 paragraphes du « Journal », 80 
évoquent des événements précisément localisés dans 
l’espace urbain : 45 sur la rive orientale du Tigre 
contre 35 sur la rive occidentale. Les quartiers les plus 
mentionnés pour la rive orientale sont Bāb al‑Marātib 
(19 mentions), le complexe palatial abbasside du 
Dār al‑Ḫilāfa ainsi que sa mosquée, Ǧāmiʿ al‑Qaṣr 
(respectivement 8 et 6 citations), le voisinage du 
Dār al‑Ḫilāfa (8 citations) et le quartier d’al‑Ruṣāfa, 
plus au nord (4 mentions). Quant aux quartiers de 
la rive occidentale, il s’agit de Bāb al‑Baṣra (4 men-
tions) et de sa mosquée principale, Ǧāmiʿ al‑Manṣūr 
(11 mentions), siège d’activités religieuses hanbalites, 
du grand cimetière à forte composante hanbalite 
de Bāb Ḥarb, où était enterré Aḥmad ibn Ḥanbal 
(14 mentions), et d’autres endroits (6 cas), essentiel-
lement évoqués parce que des membres du maḏhab 
y résidaient. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 243

71.  Ibn al‑Bannā’ rapporte à plusieurs reprises les 
difficultés qu’il rencontrait dans ses tentatives pour 
franchir le fleuve. Voir par exemple le § 74 (impossi-
bilité de traverser le Tigre en raison du vent).
72.  Voir les § 122 et 125.
73.  19 de ces 31 personnages sont explicitement iden-
tifiés par Ibn al‑Bannā’ comme étant des compagnons 
de maḏhab ou des membres de leur famille, et dans 
7 autres cas on peut induire leur appartenance han-
balite bien qu’elle ne soit pas exprimée par la source ; 
seuls 4 personnages sont explicitement désignés 
comme non hanbalites.

74.  On recense ainsi huit femmes sur les 26 défunts 
appartenant au milieu hanbalite.
75.  Ibn al-Bannā’ emploie d’ailleurs, pour désigner 
certains habitants de son quartier, le terme ǧārnā, 
« notre voisin » (voir par exemple § 122, 139, 158).
76.  Seule une trentaine de localités ou régions 
extérieures sont mentionnées, essentiellement en 
Irak, dans le Bilād al‑Šām et la Jézireh ainsi que dans 
les régions iraniennes.
77.  Trois mentions d’un tremblement de terre sur-
venu en Palestine en 460/1068, transmises par des 
lettres de commerçants : § 3, 11 et 28.

Il y a certes des causes matérielles au caractère local des événements rapportés par le 
« Journal » : Bagdad étant traversée par le Tigre, fleuve large et impétueux, les rives occiden-
tale et orientale de la ville formaient deux entités urbaines distinctes, la traversée devenant 
très difficile en cas d’intempéries, de crue ou même de désordre politique 71. Sur chaque rive, 
les différents quartiers fonctionnaient comme des entités isolées, séparées parfois par des 
terrains vagues ou des espaces en ruine (ḫarāba). En cas de crue du Tigre, les déplacements 
se faisaient difficiles y compris au sein d’un même quartier 72. Cependant, ces facteurs liés 
à la topographie bagdadienne semblent avoir été moins déterminants que la tendance des 
hanbalites de Bāb al‑Marātib à ne fréquenter que d’autres hanbalites, qu’ils fussent ou non 
résidents de leur quartier.

On peut illustrer ce fait en étudiant les informations nécrologiques livrées par le « Journal ». 
Ibn al-Bannā’ recense volontiers les personnages dont il a appris le décès : 31 défunts sont 
ainsi évoqués, et les quartiers de résidence de 15 d’entre eux peuvent être localisés. Or sur ces 
15 personnages, 11 habitaient la rive orientale de Bagdad (dont 9 à Bāb al‑Marātib) et 4 seule-
ment la rive occidentale. De plus, l’écrasante majorité de ces défunts étaient hanbalites 73.

On rencontre d’ailleurs parmi eux un nombre non négligeable de femmes et d’hommes 
peu susceptibles d’apparaître dans d’autres sources d’époque en raison de leur faible statut 
social : mères, sœurs, nièces, esclaves et ġilmān des compagnons hanbalites d’Ibn al-Bannā’ 74. 
La sphère de sociabilité du lettré bagdadien était donc bien celle du voisinage, géographique – 
dans les limites du quartier de Bāb al‑Marātib 75 – et symbolique – en raison de la proximité 
engendrée par l’adhésion aux valeurs communes de la moralité hanbalite.

L’ intérêt exclusif d’Ibn al-Bannā’ pour les hanbalites se retrouve lorsqu’il transmet des 
informations venues d’autres régions du dār al‑islām. Les mentions extra‑bagdadiennes sont 
rares dans le « Journal » 76. Elles relèvent pour certaines du domaine diplomatique et militaire 
(situation des troupes seldjoukides, combats contre les Byzantins, …), pour d’autres de l’infor-
mation générale à teneur commerciale 77. Mais il arrive également qu’Ibn al‑Bannā’ livre des 
renseignements sur des personnages résidant dans des centres urbains plus ou moins éloignés 
de Bagdad : ce sont alors presque exclusivement des membres de la communauté hanbalite, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …244

78.  § 2 : arrivée à Hamaḏān du muḥaddiṯ al‑Buḫārī (la 
lecture faite par G. Makdisi de la kunya de ce person-
nage en Abū Salam doit être rectifiée en Abū Muslim ; 
sur al‑Buḫārī, qui mourut vers 466‑468/1074‑1076, 
voir Ibn al‑Naǧǧār (m. 643/1245), Ḏayl 20, p. 78, 
notice no 1217 ; al‑Ḏahabī (m. 748/1347), Taḏkirat 
al‑ḥuffāẓ, ṭabaqa 15/18, t. 4, p. 1335, notice no 1050 ; 
Ibn al‑ʿImād (m. 1089/1678), Šaḏarāt 5, p. 298). 
§ 50 : Ibn al‑Bannā’ apprend la mort d’un gendre 
d’Ibn Riḍwān à Nishapur ; § 59 : à propos du ra’īs 
de Bandanīǧīn, décédé, de sa situation de famille, 
de l’état de santé de ses trois fils et de leurs sources 
de revenus ; § 104 : quiproquo autour du sort d’un 
commis d’Ibn Ǧarada à Baṣra ; etc.
79.  Sur ces questions, voir Van Renterghem, « L’ac-
cès à l’information ».

80.  Mort en 460/1068 ; voir les notices que lui consa-
crent Ibn al‑Naǧǧār, Ḏayl 18, p. 200, notice no 790 ; 
Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al‑ḥanābila 2, p. 198, notice 
no 667 ; et Ibn Raǧab, Ḏayl 3, p. 6, notice no 2.
81.  Informations livrées par Ibn al‑Ǧawzī dans la 
notice d’Ibn Yūsuf, al‑Muntaẓam 16, p. 107, notice 
no 3394, et dans celle d’Ibn Ǧarada, ibid., t. 16, p. 232, 
notice no 3531.
82.  Les noces de la fille d’Ibn Riḍwān avec Mu’ayyad 
al-mulk, fils de Niẓām al-mulk, eurent lieu quelques 
années après la période de rédaction du « Journal », en 
466/1073-1074 ; voir Ibn al-Ǧawzī, al-Muntaẓam 16, 
p. 154-157, et Sibṭ ibn al-Ǧawzī, Mir’āt, éd. Belgeler, 
p. 187‑190.

extensions hors de la capitale abbasside du groupe des aṣḥāb bagdadiens 78. Il n’est à cela rien 
d’étonnant, car les nouvelles étaient recueillies par Ibn al‑Bannā’ grâce à ses contacts avec les 
grands commerçants hanbalites (qui disposaient de réseaux d’information en raison de leur 
activité professionnelle), ou bien par le témoignage oral de voyageurs : tous ses informateurs 
sur les régions extra‑bagdadiennes appartenaient ainsi au milieu hanbalite 79.

Qu’ils soient géographiquement proches ou lointains, Ibn al‑Bannā’ s’intéressait donc en 
priorité aux personnages appartenant à un milieu hanbalite ou pro‑hanbalite composé de lettrés 
et juristes, mais aussi de commerçants, d’élites civiles et politiques et de leur entourage familial. 
Les rapports entretenus entre les membres de ce milieu hanbalite et leurs contemporains non 
hanbalites étaient certainement multiples, mais le « Journal » n’en décline que des exemples 
peu positifs, sous la forme, au mieux, de l’indifférence, de la coopération économique ou de 
la stratégie politique, au pire de l’affrontement intellectuel et même physique. Les hanbalites 
de Bāb al‑Marātib formaient donc, si l’on en croit le témoignage d’Ibn al‑Bannā’, un groupe 
lié par une solidarité particulièrement forte. Ce groupe était certes susceptible de se fissurer 
en cas de suspicion quant à la pureté ou l’orthodoxie du hanbalisme de l’un des membres – 
les démêlés d’Ibn ʿAqīl avec sa communauté en témoignent – et traversé de clivages et de 
hiérarchies, mais ses membres le percevaient comme distinct des ensembles eux aussi variés 
formés par les non‑hanbalites.

Le caractère fermé et exclusif du groupe se lit encore dans la forte tendance à l’endoga-
mie que l’on observe entre ses membres. On sait par exemple, par d’autres sources que le 
« Journal », qu’Ibn al‑Bannā’ lui‑même avait épousé la fille de l’un de ses maîtres de fiqh hanbalite, 
Abū Manṣūr al-Qarmīsīnī 80, lui‑même gendre et disciple du plus prestigieux faqīh hanbalite 
du ve/xie siècle, Abū Yaʿ lā ibn al‑Farrā’ (m. 458/1066). Quant à Ibn Ǧarada et Ibn Riḍwān, ils 
avaient chacun épousé une fille d’Abū Manṣūr ibn Yūsuf, autre personnalité hanbalite centrale 
du « Journal » 81. Cette endogamie n’était pas absolue : les hanbalites les plus puissants socia-
lement cherchaient aussi à s’allier avec les milieux du pouvoir, comme en témoigne le mariage 
de la fille d’Ibn Riḍwān avec le fils de l’influent vizir seldjoukide Niẓām al-mulk 82. Grâce à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 245

83.  Sur ces questions, voir Van Renterghem, « Struc-
ture et fonctionnement ».
84.  La fréquentation des textes d’époque laisse 
penser que cette dernière hypothèse est la plus vrai-
semblable. Il est difficile d’adhérer à l’affirmation de 
N. Hurvitz selon laquelle « from the tenth century 
on, every Muslim belonged to a madhhab, and as a 
consequence the madhahib became as important as 
ancient social alignments such as family, tribe, and 
ethnic group » (« From Scholarly Circles to Mass 
Movements », p. 987).
85.  À Bagdad, entre 447/1055 et 573/1177, 25 séances 
de condoléances suivies de funérailles sont évoquées 

par les chroniques (« Journal » d’Ibn al‑Bannā’ 
non compris) : 18 en l’honneur de personnages de 
l’entourage abbasside (7 califes, 4 autres membres 
de la famille abbasside, 3 vizirs ou membres de leur 
famille), 8 commémorant le décès de notables sel-
djoukides (3 sultans, 2 princesses, le vizir Niẓām 
al‑mulk et deux de ses fils), et deux seulement dédiées 
à des membres de l’élite civile.
86.  Le dépouillement d’une vingtaine de dictionnai-
res biographiques m’a permis, lors de mon travail de 
doctorat, de constituer une base de données recensant 
plus de 2 600 personnages décédés entre 447/1055 
et 600/1203, ayant vécu à Bagdad ou ayant visité la 

de telles alliances, ces personnages jouissaient d’un entregent politique non négligeable et se 
trouvaient en position d’intercesseurs, représentant leur groupe auprès des autorités politiques 83. 
Ces individus influents et en contact non conflictuel avec leurs contemporains non-hanbalites 
étaient cependant en nombre restreint, face à la majorité des aṣḥāb dont l’horizon ne dépassait 
guère les limites de leur quartier.

Le « Journal » d’Ibn al‑Bannā’ livre ainsi des informations originales sur le fonctionnement 
d’un groupe bien spécifique, celui des hanbalites de la rive orientale de Bagdad, caractérisé 
par de forts liens de solidarité (assortie, en contrepartie, d’un lourd contrôle de l’orthodoxie 
de ses membres), une sociabilité exclusive et un solide sentiment d’appartenance collective. 
Il est malaisé, faute de sources du même type, de juger si les membres des autres maḏhab‑s 
bagdadiens formaient des groupes présentant des caractéristiques proches ou si les hanbalites 
de Bāb al‑Marātib représentaient un cas particulier impossible à généraliser 84.

Dans d’autres circonstances et grâce à d’autres types de sources, on peut cependant observer 
chez les notables bagdadiens la manifestation d’un sentiment d’appartenance collective dépas-
sant les affiliations de maḏhab et de quartier. Événements récurrents de la vie bagdadienne, 
les cérémonies organisées à l’occasion du décès de l’un des leurs, volontiers décrites par les 
sources historiographiques, offrent le spectacle du groupe des notables réuni autour de l’un 
de ses membres et célébrant une inclusion collective qui, loin de prendre fin avec la mort du 
défunt, se poursuivait par la perpétuation de son souvenir et de sa présence post mortem.

	 Les funérailles ou le spectacle du groupe

Les obituaires, si nombreux dans les sources arabes médiévales, accordent une place de 
choix aux descriptions des funérailles et des rites collectifs qui leur étaient associés. Les chro-
niques relatent essentiellement les séances de condoléances suivant la mort d’un puissant 85, 
tandis que les dictionnaires biographiques donnent des détails sur les cérémonies occasionnées 
par le décès des autorités religieuses et des élites civiles 86 ; les deux types de sources mettent 
en scène le dernier hommage du groupe envers le membre défunt, expression ultime de son 
appartenance à une entité collective.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …246

	 Les funérailles, occasions sociales de premier plan
Le décès d’un personnage suffisamment important dans la société bagdadienne des ve‑vie/

xie‑xiie siècles pour faire, par la suite, l’objet d’une notice dans un dictionnaire biographique, 
était suivi d’un certain nombre de cérémonies collectives. Le corps du défunt était tout d’abord 
lavé par l’un de ses proches ou par un notable, puis enveloppé d’un linceul. Il était ensuite 
conduit dans l’une des mosquées‑ǧāmiʿ de la ville où se déroulait la prière funéraire, dirigée 
par un membre mâle de sa famille ou un notable ; après quoi un cortège accompagnait le dé-
funt jusqu’à sa sépulture – généralement dans l’un des cimetières de la ville, plus rarement à 
son domicile ou dans l’institution, ribāṭ ou madrasa, où il avait officié de son vivant. Toutes 
ces étapes étaient publiques et pouvaient s’accompagner de démonstrations de deuil collectif : 
lamentations, présence de pleureuses, proches déchirant leurs vêtements, etc. La présence d’une 
foule nombreuse est présentée comme un élément positif, témoignant du prestige du défunt 
et de son importance au sein de la communauté. Tout comme ils énumèrent les maîtres et 
disciples d’un lettré, les biographes livrent la liste des notables ayant participé à sa cérémonie 
funéraire car elle renseigne le lecteur sur la valeur sociale du personnage. La notice consacrée 
par Ibn al‑Ǧawzī à Ibn al‑Ḥuṣayn, l’un des plus grands transmetteurs de ḥadīṯ bagdadiens de 
la période (m. 525/1131), en offre un parfait témoignage 87 :

« Hibat allāh b. Muḥammad b. ʿAbd al‑Wāḥid b. Aḥmad b. al‑ʿ Abbās b. al‑Ḥuṣayn, Abū l‑Qāsim 
al‑Šaybānī le kātib : il naquit en 432 [1040] ; son père le mit très tôt [à l’étude du ḥadīṯ] en compagnie 
de son frère Abū Ġālib ʿAbd al‑Wāḥid, et il leur fit entendre [le ḥadīṯ de la bouche de] Abū ʿAlī 
ibn al‑Maḏhab, Abū Ṭālib b. Ġaylān, al‑Tanūḫī et d’autres 88. Il s’instruisit au point de devenir la 
figure dominante de son époque ; les étudiants venaient le voir de loin et se pressaient en foule autour 
de lui. C’était un transmetteur digne de confiance (ṯiqa) et fiable (ṣaḥīḥ al‑samāʿ). J’ai entendu de sa 
bouche tout le Musnad de l’imam Aḥmad [Ibn Ḥanbal], et toutes les Ġaylāniyyāt, et des volumes (aǧzā’) 
d’al‑Mazakī, qu’il fut le dernier à transmettre. J’entendis aussi de lui d’autres choses, lues par notre 
maître Ibn Nāṣir 89, et j’étais parmi ceux qui les écrivirent sous sa direction. Il mourut dans l’après‑midi 
du mercredi 14 šawwāl [de l’année 525/septembre 1131]. On laissa [son corps] jusqu’au vendredi, et notre 
maître Abū l‑Faḍl b. Nāṣir en supervisa la toilette mortuaire. Ce fut également lui qui accomplit sur 
lui la prière funéraire, selon la volonté exprimée par le défunt, à Ǧāmiʿ al‑Qaṣr 90. Puis il fut porté à 

ville. Des précisions sont données sur le déroulement 
des funérailles de 321 d’entre eux, soit dans un peu 
plus de 12 % des cas.
87.  Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, p. 268, notice 
no 3975. Sur Ibn al‑Ḥuṣayn, voir également Ibn 
al‑Dimyāṭī, al‑Mustafād 21, p. 191, notice no 194 ; 
Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil 9, p. 260 ; Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 
12, p. 218 ; Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 6, p. 127.
88.  Grands transmetteurs de ḥadīṯ de la première 
moitié du ve/xie siècle.

89.  Abū l‑Faḍl Muḥammad ibn Nāṣir, célèbre 
muḥaddiṯ bagdadien d’origine turque, principal 
maître de ḥadīṯ d’Ibn al‑Ǧawzī, mort en 550/1155. 
De nombreuses notices biographiques lui sont consa-
crées, en particulier al‑Muntaẓam 18, p. 103, notice 
no 4201 ; voir aussi Ibn al‑Dimyāṭī, al‑Mustafād 21, 
p. 27, notice no 30 ; Ibn Raǧab, Ḏayl 3, p. 189, notice 
no 113 ; al‑Ḏahabī, Taḏkirat al‑ḥuffāẓ, ṭabaqa 16/1, 
t. 4, p. 1289, notice no 1079 ; Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 6, 
p. 257 ; al‑Bundārī, Ta’rīḫ Baġdād, folio 84 recto.
90.  La mosquée‑ǧāmiʿ du Dār al‑Ḫilāfa, sur la rive 
orientale.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 247

Ǧāmiʿ al‑Manṣūr 91, où la prière fut dite par notre maître ʿ Abd al‑Wahhāb ibn al‑Mubārak al‑Anmāṭī 92. 
Il fut enterré le même jour [au cimetière de] Bāb Ḥarb 93, auprès de Bišr al‑Ḥāfī 94. »
Plus du tiers de la notice est ainsi consacré aux événements ayant suivi la mort d’Ibn al‑Ḥuṣayn. 

Ibn al‑Ǧawzī ne cite que trois de ses maîtres de ḥadīṯ (au moins trois noms supplémentaires sont four-
nis par d’autres biographes), mais nomme les personnalités ayant présidé la double prière mortuaire en 
son honneur : deux grands muḥaddiṯūn, parmi les plus importants de leur temps, et tous deux maîtres 
d’Ibn al‑Ǧawzī – ce qui permet au polygraphe hanbalite d’établir un double lien entre Ibn al‑Ḥuṣayn 
et lui‑même : celui de la transmission du ḥadīṯ, et celui de l’appartenance à un même univers social.

Les sources biographiques livrent volontiers le nom de la personne ayant présidé la prière en 
l’honneur du défunt 95. Dans près d’un cas sur trois 96, il s’agit d’un membre mâle de sa famille 
proche : un fils ou un petit‑fils, un frère, un cousin, plus rarement un oncle ou même le père 
dans le cas où ce dernier était encore en vie. Dans les cas restants, la prière était confiée aux 
autorités religieuses les plus en vue du moment. Certains personnages sont cités à plusieurs 
reprises pour avoir dirigé des prières funéraires : on rencontre parmi eux le muqrī’ et wā iʿẓ 
hanbalite Abū Muḥammad al‑Tamīmī (m. 488/1095) 97, le hanbalite Abū l‑Ḥusayn ibn Abī Yaʿ lā 
(m. 526/1131) 98, le qāḍī l‑quḍāt hanafite Abū l‑Qāsim ʿ Alī b. al‑Ḥusayn al‑Zaynabī (m. 543/1149) 99, 
mais aussi l’ascète ʿAbd al‑Qādir al‑Ǧīlānī (m. 561/1165) 100, tous des personnages de premier 
plan dans les milieux de la judicature et du mysticisme bagdadiens.

91.  Principale mosquée‑ǧāmiʿ de la rive occidentale 
de Bagdad.
92.  Abū l‑Barakāt ʿAbd al‑Wahhāb b. al‑Mubārak 
al‑Anmāṭī, ḥāfiẓ et muḥaddiṯ bagdadien, autre 
maître d’Ibn al‑Ǧawzī, décédé en 538/1143 ; voir 
al‑Muntaẓam 18, p. 33, notice no 4097 ; Ibn al‑Naǧǧār, 
Ḏayl 16, p. 224, notice no 228 ; Ibn Raǧab, Ḏayl 3, 
p. 168, notice no 91 ; al‑Ḏahabī, Taḏkirat al‑ḥuffāẓ, 
ṭabaqa 15/45, t. 4, p. 1282, notice no 1076 ; Ibn al‑ʿImād, 
Šaḏarāt 6, p. 191.
93.  Principal cimetière de la rive occidentale de 
Bagdad, où étaient enterrés un grand nombre de 
hanbalites, en raison du fait qu’il abritait la sépulture 
d’Aḥmad ibn Ḥanbal.
94.  Célèbre ascète bagdadien du iiie/ixe siècle (mort 
en 227/842).
95.  130 des 321 notices évoquant les circonstances de 
l’enterrement et de la cérémonie funéraire donnent 
ce renseignement.
96.  41 occurrences sur 130.
97.  L’un des personnages centraux du « Journal » 
d’Ibn al‑Bannā’. Voir les notices que lui consacrent 
Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, p. 19, notice no 3650 ; 
Ibn al‑Dimyāṭī, al‑Mustafād 21, p. 85, notice no 77 ; 
Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al‑ḥanābila 2, p. 214, no-
tice no 687 ; Ibn Raǧab, Ḏayl 3, p. 64, notice no 31 ; 
Yāqūt, Muʿǧam al‑udabā’ 3, p. 334, notice no 419 ; 

Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mir’āt, éd. al‑Ġāmirī, t. 1, p. 249. 
Abū Muḥammad al‑Tamīmī est mentionné à cinq 
reprises pour avoir dirigé des prières mortuaires 
entre 461/1068 et 472/1080.
98.  Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, p. 274, notice 
no 3980 ; Ibn Raǧab, Ḏayl 3, p. 147, notice no 76 ; 
Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil 9, p. 267 ; Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 
12, p. 220 ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mir’āt, éd. Hyderabad, 
p. 144 ; al‑Bundārī, Ta’rīḫ Baġdād, folio 62, recto et 
verso ; Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 6, p. 130. Ibn Abī Yaʿlā 
est mentionné à 8 reprises en de telles circonstances 
entre 487/1094 et 513/1119.
99.  Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 18, p. 58, notice 
no 4154 ; al‑Qurašī, al‑Ǧawāhir 2, p. 568, notice 
no 970 ; Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 12, p. 242 ; Ibn al‑ʿImād, 
Šaḏarāt 6, p. 220. Abū l‑Qāsim al‑Zaynabī est cité à 
cinq reprises pour avoir dirigé des prières funéraires 
entre 535/1140 et 542/1147.
100.  Les notices les plus développées sur ʿAbd 
al‑Qādir al‑Ǧīlānī se trouvent chez Ibn Raǧab, 
Ḏayl 3, p. 244, notice no 134 ; al‑Munāwī (m. 1031/1621), 
al‑Kawākib 1, p. 676, notice no 424 ; Ibn al‑ʿImād, 
Šaḏarāt 6, p. 330‑336. Voir aussi Chabbi, « ʿ Abd 
al‑Kādir ». Si l’on en croit les sources biographiques, 
ʿAbd al‑Qādir al‑Ǧīlānī aurait dirigé au moins 8 priè-
res mortuaires entre 528/1134 et 560/1165.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …248

101.  158 cas sur 321, soit près de 50 %.
102.  Ces deux mosquées sont citées à 110 reprises (42 
pour Ǧāmiʿ al‑Manṣūr et 68 pour Ǧāmiʿ al‑Qaṣr), 
soit dans près des deux tiers des cas où le lieu de 
prière est précisé.
103.  Plus du tiers des lieux de prière funéraire men-
tionnés pour cette période.

104.  Ce chiffre est supérieur à celui de la colonne 
précédente en raison du fait que pour certains per-
sonnages, il y avait deux ou trois cérémonies dans des 
lieux différents, dirigées par autant de personnalités. 
Il était particulièrement prisé, dans la première moi-
tié du vie/xiie siècle, de faire la prière successivement 
à Ǧāmiʿ al‑Qaṣr puis à Ǧāmiʿ al‑Manṣūr (6 cas 
mentionnés).

Les sources indiquent aussi fréquemment le lieu où se déroulait la prière en l’honneur du 
défunt 101. Au cours de la période, on note une nette évolution dans les lieux choisis par les 
élites bagdadiennes pour ce type de cérémonie, évolution qui reflète les recompositions sociales 
ayant affecté l’univers des notables bagdadiens en un peu plus d’un siècle. Traditionnellement, 
la prière funéraire s’effectuait dans un lieu public, de préférence dans l’une des deux plus im-
portantes mosquées‑ǧāmiʿ de Bagdad : Ǧāmiʿ al‑Manṣūr sur la rive occidentale, et la mosquée 
du Palais (Ǧāmiʿ al‑Qaṣr), au cœur du Dār al‑Ḫilāfa, sur la rive orientale 102. Or, si Ǧāmiʿ 
al‑Manṣūr est très régulièrement mentionnée comme lieu de la prière funéraire pour les 
personnages décédés dans la seconde moitié du ve/xie siècle, elle l’est plus rarement au cours 
du vie/xiie siècle ; Ǧāmiʿ al‑Qaṣr, elle, est au contraire plus fréquemment évoquée pour le 
vie/xiie siècle, où près de la moitié des cérémonies funéraires semblent s’y être déroulées, que 
pour le demi‑siècle précédent. Enfin, dans la seconde moitié du vie/xiie siècle, on voit appa-
raître une habitude nouvelle, celle de faire la prière funéraire dans les principales madrasas de 
Bagdad 103 : la madrasa Niẓāmiyya, fondée par le vizir seldjoukide Niẓām al‑mulk en 457/1065 
(mentionnée à 16 reprises) ; la madrasa Tāǧiyya, fondation du rival politique de Niẓām al‑mulk, 
Tāǧ al‑mulk al‑mustawfī, en 480/1087 (3 occurrences), et la madrasa dite de ʿAbd al‑Qādir 
al‑Ǧīlānī (5 occurrences), toutes trois situées sur la rive orientale de la ville.

Les résultats de l’enquête peuvent être synthétisés dans le tableau suivant :

Période de 
décès

Nombre de cas où 
le lieu de la prière 

funéraire est 
précisé

Nombre total 
de lieux mentionnés 
pour la période 104

Ǧāmiʿ 
al‑Manṣūr

Ǧāmiʿ 
al‑Qaṣr madrasas autre

448/1056 à 
500/1106 37 39 25 

(soit 64 %)
7 

(soit 18 %)
0 7 

(soit 18 %)

501/1107 à 
550/1155 62 71 14 

(soit 19 %)
36 

(soit 51 %)
5

(soit 7 %)
16 

(soit 23 %)

551/1156 à 
600/1203 59 60 3

(soit 5 %)
25 

(soit 42 %)
20 

(soit 33 %)
12 

(soit 20 %)

total 158 170 42 68 25 35

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 249

105.  Moins de 4 prières funéraires mentionnées 
par décennie avant cette période, puis 7 pour la dé-
cennie 511‑520/1117‑1126, 11 pour la suivante, 9 entre 
541/1146 et 550/1155, etc.
106.  Al-Mustaršid fut notamment le premier calife 
depuis la période bouyide à enrôler et diriger une ar-
mée, émirs bouyides puis sultans seldjoukides ayant 
privé le souverain abbasside de cette prérogative. 
Sous son règne eut également lieu un développement 
des services administratifs califaux, dont il nommait 

et destituait régulièrement les fonctionnaires. Sur ces 
aspects, voir Van Renterghem, Les élites bagdadiennes, 
chapitres 6 et 7.
107.  Al‑Muntaẓam 16, p. 107, notice no 3394.
108.  Ibn al‑Bannā’, « Journal », § 66.
109. D ’après le témoignage du lettré hanbalite 
Ibn Nāṣir (mort en 550/1155), cité par son disciple 
Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, p. 179, notice 
no 3882.

L’ évolution du lieu choisi pour effectuer la prière sur les défunts reflète assez fidèlement les 
bouleversements ayant affecté l’univers des élites bagdadiennes au cours de ces quinze décennies. 
L’endroit préféré aux autres dans la seconde moitié du ve/xie siècle, Ǧāmiʿ al‑Manṣūr, était la 
plus ancienne mosquée‑ǧāmiʿ de Bagdad ; il s’agissait d’un lieu relativement neutre, éloigné des 
centres de pouvoir seldjoukides comme abbassides de par sa position sur la rive occidentale du 
Tigre. Le choix de plus en plus fréquent de la mosquée califale, Ǧāmiʿ al‑Qaṣr, s’affirme dans 
la première moitié du vie/xiie siècle, plus précisément à partir de la seconde et surtout de la 
troisième décennie de ce siècle 105, c’est‑à‑dire sous le règne du premier artisan du redressement 
de l’autorité abbasside face au pouvoir seldjoukide, le calife al‑Mustaršid (512‑528/1118‑1135) 106. 
Enfin, le choix d’effectuer la prière funéraire des plus importants notables bagdadiens dans 
des madrasas n’intervient qu’à partir du deuxième tiers du vie/xiie siècle, à une période où 
l’emprise seldjoukide sur Bagdad se fait plus discrète ; on peut donc considérer qu’il témoigne 
d’une appropriation des madrasas par les élites civiles bagdadiennes, à une période où ces ins-
titutions paraissaient moins directement liées à un pouvoir seldjoukide en voie d’effacement.

	 L’ hommage du groupe
Le choix du lieu où se déroulait la prière funéraire et de la personnalité à qui en revenait 

la direction était capital pour témoigner de la valeur sociale du défunt. La cérémonie se devait 
d’être publique et de drainer des foules : les sources célèbrent ceux des Bagdadiens dont les fu-
nérailles rassemblèrent une assistance fournie. En 460/1067, le cortège funéraire d’Abū Manṣūr 
ibn Yūsuf aurait été suivi, si l’on en croit Ibn al‑Ǧawzī, par 100 000 personnes 107 ; l’année sui-
vante, une foule équivalente aurait assisté à Ǧāmiʿ al‑Manṣūr à la prière funéraire en l’honneur 
de l’ascète hanbalite Abū Muḥammad al‑Baradānī 108, et en 513/1119, l’assistance à la prière du 
non moins célèbre hanbalite Ibn ʿAqīl aurait été trois fois plus nombreuse encore 109.

L’assistance se devait d’être fournie, mais aussi de qualité. Les termes utilisés pour désigner 
cette assemblée nombreuse, ḫalq et ǧam ,ʿ peuvent être traduits par « foule », mais se distinguent 
nettement des termes collectifs à la résonance dépréciative utilisés pour désigner le peuple 
bagdadien, tels que āʿmma ou ʿawāmm : la foule (ḫalq, ǧamʿ) assistant à de telles cérémonies 
est à comprendre comme un vaste ensemble d’individus socialement fréquentables, peut‑être 
mêlés à des éléments plus vulgaires, mais constituant dans l’ensemble une « bonne compagnie » 
susceptible d’accompagner dignement le défunt à sa dernière demeure.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …250

110.  Selon toute vraisemblance le qāḍī l‑quḍāt ha-
nafite Abū ʿAbdallāh al‑Dāmaġānī, qui exerça cette 
charge de 447/1055 à sa mort survenue en 478/1085 ; 
sur ce personnage, voir Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, 
p. 249, notice no 3547 ; al‑Qurašī, al‑Ǧawāhir, éd. Hy-
derabad 1914, t. 2, p. 96, notice no 290 ; al‑Bundārī, 
Ta’rīḫ Baġdād, folio 46 recto (marge) ; al‑Simnānī 
(m. 499/1105), Rawḍat al‑quḍāt, en particulier § 184 
et 254. Sur la famille al‑Dāmaġānī et son rôle dans 
le paysage judiciaire irakien, voir Van Renterghem, 
Les élites bagdadiennes, chapitres 5 et 12.
111.  Mort en 491/1098, Ṭirād al‑Zaynabī était 
influent auprès du calife al‑Qā’im qui l’employa à 
plusieurs reprises dans des missions diplomatiques. 
Sur ce personnage, voir Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, 
p. 43, notice no 3675 ; Ibn al‑Dimyāṭī, al‑Mustafād 21, 
p. 97, notice no 90 ; al‑Qurašī, al‑Ǧawāhir 2, p. 281, no-
tice no 674 ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mir’āt, éd. al‑Ġāmirī, 
t. 1, p. 315. Sur la famille al‑Zaynabī et son rôle à Bag-
dad aux ve‑vie/xie‑xiie siècles, voir Van Renterghem, 
Les élites bagdadiennes, chapitres 12 et 14.
112.  Ces détails sont rapportés par Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam 16, p. 98, notice no 3390. Sur Abū Yaʿlā 
ibn al‑Farrā’, lire la trentaine de pages que lui consacre 
son fils Ibn Abī Yaʿlā dans ses Ṭabaqāt al‑ḥanābila 
(t. 2, p. 166 sq., cinquième ṭabaqa), ainsi que les 

notices contenues dans al‑Ḫaṭīb al‑Baġdādī, Ta’rīḫ 
Baġdād 2, p. 252, notice no 730 ; Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil 
8, p. 378 ; Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 12, p. 102 ; Ibn al‑ʿImād, 
Šaḏarāt 5, p. 252.
113.  Abū l‑Qāsim ʿAlī b. al‑Ḥusayn al‑Zaynabī, 
neveu de Ṭirād al‑Zaynabī, qāḍī l‑quḍāt hanafite de 
513/1119 à sa mort en 543/1149 ; voir Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam 18, p. 68, notice no 4154 ; al‑Qurašī, 
al‑Ǧawāhir 2, p. 568, notice no 970 ; Ibn Kaṯīr, 
al‑Bidāya 12, p. 242 ; Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 6, p. 220.
114.  Ibn al‑Naǧǧār, Ḏayl 19, p. 165, notice no 1008.
115.  Faqīh hanafite, frère de Ṭirād al‑Zaynabī et père 
du qāḍī l‑quḍāt Abū l‑Qāsim al‑Zaynabī, évoqués pré-
cédemment ; naqīb des Hashémites de 491/1098 à sa 
mort en 512/1118. Voir Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, 
p. 166, notice no 3868 ; al‑Qurašī, al‑Ǧawāhir 2, p. 133, 
notice no 525 ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mir’āt, éd. al‑Ġāmirī, 
t. 2, p. 665 ; Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 12, p. 197.
116.  Fils du qāḍī l‑quḍāt Abū ʿAbdallāh al‑Dāmaġānī 
évoqué plus haut, qāḍī l‑quḍāt à son tour de 488/1085 à 
sa mort en 513/1119. Voir Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, 
p. 175, notice no 3881 ; Ibn al‑Naǧǧār, Ḏayl 19, p. 3, 
notice no 804 ; al‑Qurašī, al‑Ǧawāhir 2, p. 599, notice 
no 1001 ; Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mir’āt, éd. al‑Ġāmirī, t. 2, 
p. 685.

La présence à une cérémonie funéraire des élites politiques et lettrées du moment 
était en particulier signalée par les biographes comme témoignant de la valeur sociale du 
défunt. Les auteurs hanbalites se félicitent qu’aient assisté aux funérailles du grand faqīh 
Abū Yaʿ lā ibn al‑Farrā’, décédé en 458/1066, des personnalités aussi importantes que le qāḍī 
al‑Dāmaġānī 110, le naqīb des Hashémites bagdadiens Abū l‑Fawāris Ṭirād al‑Zaynabī 111, d’autres 
hauts fonctionnaires au service du calife (arbāb al‑dawla) ainsi que de nombreux fuqahā’, té-
moins judiciaires (šuhūd) et qāḍī‑s ; viennent enfin dans l’énumération les plus grandes figures 
du hanbalisme local, Abū Manṣūr ibn Yūsuf et Ibn Ǧarada 112. Le cortège funéraire, rapporte 
fièrement le fils et biographe du défunt, Ibn Abī Yaʿ lā, rassembla la plus grande foule que 
l’on ait vue depuis les funérailles de l’ascète (zāhid) Abū l‑Ḥasan al‑Qazwīnī. La présence 
des notables aux cérémonies funéraires était systématiquement signalée dans le cas du décès 
de membres des élites politico‑administratives : à propos de la mort en 539/1145 du kātib 
Abū l‑Ḥasan ʿAlī b. Hibat allāh al‑Baġdādī, qui officiait au dīwān abbasside, Ibn al‑Naǧǧār 
note la présence dans le cortège funéraire de hauts fonctionnaires comme le qāḍī l‑quḍāt 
al‑Zaynabī 113 et le ṣāḥib al‑maḫzan, mais aussi de nombreux ulémas et notables (wuǧūh 
al‑nās) 114. L’ hommage collectif ainsi rendu au défunt pouvait parfois triompher de différends 
personnels : en 504/1110, malgré leur brouille, les deux principales personnalités du maḏhab 
hanafite, Abū Ṭālib al‑Zaynabī 115 et le qāḍī l‑quḍāt Abū l‑Ḥasan al‑Dāmaġānī 116, assistèrent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 251

à la cérémonie funéraire donnée en l’honneur du wā iʿẓ et faqīh šāfiʿite Ilkyā al‑Harrāsī 117, 
l’un à la tête et l’autre aux pieds du cadavre 118.

Quel que soit le maḏhab du défunt, qāḍī‑s et qāḍī l‑quḍāt, fuqahā’, hauts fonctionnaires 
(arbāb al‑manāṣib, aṣḥāb al‑dawla), naqīb‑s et autres représentants des ašrāf bagdadiens sont 
fréquemment cités parmi l’assistance aux cérémonies funéraires d’importance. Il n’est pas 
anodin de constater que ces personnages sont sensiblement les mêmes que ceux qui étaient 
convoqués, lors de l’accession au trône d’un nouveau calife, afin de lui faire la bayʿa 119. La liste 
des personnalités ayant accompli la bayʿa en l’honneur du nouveau calife al‑Muqtadī après le 
décès du calife al-Qā’im en 467/1075 est ainsi presque la même que celle des notables ayant 
assisté à l’enterrement d’Ibn al‑Farrā’ près de dix ans plus tôt : on retrouve parmi eux le naqīb 
Ṭirād al‑Zaynabī et le qāḍī l‑quḍāt al‑Dāmaġānī, ainsi que le commerçant hanbalite Ibn Ǧarada 
(Abū Manṣūr b. Yūsuf était, lui, décédé peu de temps après Ibn al‑Farrā’) 120. C’étaient donc 
des personnalités de premier rang qui se réunissaient autour des plus importants défunts 
bagdadiens afin d’offrir à la communauté le spectacle de leur hommage.

À un degré plus modeste, le témoignage d’Ibn al‑Bannā’ prouve à quel point le fait de pré-
senter ses condoléances à la famille d’un défunt, de diriger sa prière mortuaire ou d’y assister, 
puis d’accompagner le corps à l’endroit où il serait enseveli, était l’une des obligations les plus 
présentes dans la vie quotidienne du groupe hanbalite, à égalité avec la prière collective du 
vendredi. Le faqīh hanbalite n’hésitait pas à braver les intempéries pour traverser le Tigre afin 
de se rendre à un enterrement, et, dans le cas où il n’avait pu y assister, rachetait son absence 
par la visite de la tombe du défunt dans les jours suivants 121.

À l’inverse, choisir de ne pas assister à la cérémonie funéraire d’un personnage décédé 
revenait à l’exclure post mortem de la collectivité. Pour cette raison, les enterrements pour 
lesquels l’assistance était peu nombreuse étaient perçus comme des événements susceptibles 
d’être signalés par les biographes car témoignant, en définitive, du peu de qualité de la per-
sonne concernée : sans doute Ibn al‑Naǧǧār ne note‑t‑il la faible assistance aux funérailles du 
muḥaddiṯ Abū Muẓaffar ʿ Abd al‑Malik b. ʿAlī al‑Bazzāz, en 552/1157, que pour mieux appuyer 
sa critique envers celui‑ci, coupable à ses yeux d’une mauvaise connaissance des isnād‑s le 
conduisant à des fautes de copie 122. Le boycottage collectif d’une cérémonie funéraire doit 
s’interpréter comme une sanction ouverte du groupe, comme en témoigne un exemple tiré 

117.  Ancien mudarris à la madrasa Niẓāmiyya, Ilkyā 
al‑Harrāsī, faqīh šāfiʿite et wāʿiẓ ašʿarite originaire 
du Ṭabaristān, avait fait carrière à Bagdad grâce aux 
contacts qu’il entretenait tant avec le sultan seldjou-
kide Barkyārūq qu’avec les califes abbassides. Voir 
Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 17, p. 122, notice no 3795 ; 
Ibn al‑Dimyāṭī, al‑Mustafād 21, p. 148, notice no 152 ; 
Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 12, p. 186 ; al‑Subkī, Ṭabaqāt 7, 
p. 237, notice no 932 ; Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 6, p. 14.
118.  Ibn Ḫallikān (m. 681/1282), Wafayāt al‑aʿyān 3, 
p. 286, notice no 430.

119.  Serment d’obéissance prêté par les élites civiles 
et symbolisant en théorie celui de l’ensemble des 
musulmans.
120.  Il faut cependant leur adjoindre le vizir Faḫr 
al‑dawla ibn Ǧahīr et son fils ʿAmīd al‑dawla, l’un 
des fils de Niẓām al‑mulk, le naqīb des Alides et quel-
ques autres notables hanbalites et šāfiʿites. La liste 
complète est fournie par Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 
16, p. 165 ; on trouve une énumération plus succinte 
chez al‑Bundārī, Zubda, p. 53.
121.  Voir par exemple « Journal », § 125.
122.  Ibn al‑Naǧǧār, Ḏayl 16, p. 61, notice no 41.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …252

du « Journal » d’Ibn al‑Bannā’ : en ṣafar 461 / décembre 1068, bien qu’ayant appris le décès 
de l’un d’entre eux, Ibn Tawba al‑ʿ Ukbarī, bon nombre de hanbalites choisirent de ne pas se 
rendre à son enterrement ; cette décision sanctionnait la conduite passée d’al‑ʿ Ukbarī, jugée 
moralement répréhensible par le groupe 123.

L’accompagnement du défunt dans son passage vers la vie future était donc une affaire 
collective, l’un des moments cruciaux au cours desquels le groupe accordait sa reconnaissance à 
l’un de ses membres. Plus encore, le rôle social des plus importantes figures de la communauté, 
loin de s’interrompre à leur décès, se poursuivait après leur mort, plusieurs moyens existant 
pour intégrer les défunts à la communauté des vivants.

	 Société des morts et société des vivants : 
de l’importance du bon voisinage post mortem

La ferme croyance en une vie après la mort créait en effet le sentiment d’une continuité 
post mortem de l’activité religieuse, intellectuelle et sociale des principales figures du groupe. 
Plusieurs indices laissent percevoir l’importance que les morts conservaient dans la société des 
vivants, et démontrent qu’ils passaient pour former une société semblable en bien des points 
à celle de ceux qui leur avaient survécu.

Il était notamment crucial d’assurer au membre décédé de la communauté une place de 
choix au sein de la compagnie des autres défunts, le bon voisinage étant recherché y compris 
post mortem : à l’occasion de l’enterrement de l’ascète hanbalite al‑Baradānī, Ibn al‑Bannā’ 
rappelait la nécessité de « choisir la proximité des gens de bien (al‑ṣāliḥūn) dans le tombeau 
aussi bien que de son vivant 124 ». La compétition était rude pour obtenir dans les cimetières 
bagdadiens les emplacements jugés comme les meilleurs, à savoir les plus proches de person-
nages prestigieux, ascètes ou lettrés investis d’une forte dose de baraka 125.

Pour les hanbalites, les places les plus disputées se trouvaient fort logiquement au cimetière 
de Bāb Ḥarb (également nommé al‑Ḥarbiyya ou Maqbarat Aḥmad), sur la rive occidentale de 
Bagdad, où était enterré l’éponyme du maḏhab, Aḥmad ibn Ḥanbal. Pour les non-hanbalites 
également, il s’agissait là du lieu d’ensevelissement le plus populaire de la ville 126. D’innombrables 
anecdotes démontrent à quel point était recherchée la proximité des personnages prestigieux qui 
y étaient enterrés : Aḥmad ibn Ḥanbal lui‑même, ce qui engendra un véritable encombrement 
des concessions aux alentours de sa tombe, mais aussi l’ascète Bišr al‑Ḥāfī, le qāḍī hanbalite 
Abū Yaʿ lā ibn al‑Farrā’, etc. Les autres cimetières (maqābir) bagdadiens pouvaient s’enorgueillir 
d’abriter d’autres célébrités : Abū Ḥanīfa (cimetière d’al‑Ḫayzurān, dans le quartier nord 

123.  Ce dernier avait dénoncé une personne venue 
lui demander refuge lors de l’épisode traumatisant 
pour les sunnites bagdadiens au cours duquel le calife 
abbasside fut exilé de Bagdad et la ḫuṭba faite au nom 
du calife fatimide du Caire. Voir les événements des 
années 448‑451/1056‑1059 dans les chroniques.
124.  « Journal », § 66.
125.  Les sources laissent entendre qu’il était possible 
de se réserver une concession (qiṭʿa) de son vivant, 

sans expliciter les règles d’attribution (ou d’achat) 
de ces lots.
126. D ans l’ensemble des sources biographiques ex-
ploitées pour cette étude, qui sont loin d’être toutes 
hanbalites, sur un millier de personnages pour qui la 
sépulture à Bagdad est connue, 436 furent enterrés 
au cimetière de Bāb Ḥarb, sans variation temporelle 
notable au cours de la période.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 253

d’al-Ruṣāfa) et le célèbre faqīh šāfiʿite Abū Isḥāq al‑Šīrāzī 127 (cimetière de Bāb Abraz, connu 
sous le nom d’al‑Wardiyya) sur la rive orientale, l’ascète Maʿ rūf al‑Karḫī 128 (cimetière de 
Bāb al‑Dayr) ou encore Samnūn ibn Hamza (cimetière d’al‑Šūnīziyya) sur la rive occidentale. 
La recherche de la baraka des défunts prestigieux se conjuguait au sentiment d’appartenance 
collective pour aboutir à de véritables concentrations de sépultures dans les principaux cime-
tières bagdadiens.

Les questions de préséance jouaient alors à plein, les personnalités ayant joui, dans la société 
des vivants, du plus grand prestige, étant considérées comme les plus dignes d’être enterrées 
dans le voisinage immédiat des porteurs de baraka. Une anecdote témoigne parfaitement de 
cette hiérarchie. Le célèbre lettré al‑Ḫaṭīb al‑Baġdādī avait exprimé le souhait d’être enterré à 
al‑Ḥarbiyya dans le voisinage de l’ascète Bišr al‑Ḥāfī ; lorsqu’il mourut en 463/1071, on réqui-
sitionna donc pour l’ensevelir une concession que s’était réservée un soufi du nom d’Aḥmad 
b. ʿAlī al‑Turayṯīṯī 129. Devant les protestations de ce dernier, l’éminent mystique Abū Saʿ d 130 
lui fit valoir que si tous étaient en vie et se trouvaient réunis au sein de la même assemblée, 
al‑Turayṯīṯī se lèverait sans hésiter pour céder au Ḫaṭīb la place la plus proche de Bišr al‑Ḥāfī. 
Convaincu par cet argument, al‑Turayṯīṯī renonça à contester la position du défunt et lui 
abandonna sa concession 131.

Morts et vivants étaient ainsi soumis aux mêmes règles de préséance, tout comme ils 
étaient frappés par des interdits sociaux comparables. il était par exemple hors de question 
d’enterrer dans la même parcelle un homme et une femme qui n’eussent pas été unis, de leur 
vivant, par des liens de parenté. En 470/1077, le jour de la mort du šarīf Abū Ǧaʿ far, la popu-
lace (al‑ʿ awāmm) décida de l’ensevelir directement dans le tombeau d’Aḥmad ibn Ḥanbal. L’un 
des fuqahā’ hanbalites présents, al‑Tamīmī, tenta de les en dissuader en leur rappelant que la 
fille d’Aḥmad était enterrée avec son père, et qu’il n’était donc pas possible de leur ajouter la 
compagnie du šarīf ; mais l’un des ʿ awāmm lui répondit vertement : « Tais‑toi donc, nous marions 
aujourd’hui le šarīf à la fille d’Aḥmad 132. » À bien des égards, la société des morts fonctionnait 
donc exactement comme celle des vivants, avec ses réseaux de voisinage et sa séparation des 
sexes en dehors de la sphère familiale. L’anecdote témoigne aussi de la possibilité, au moins 
symbolique (l’éventuelle dimension humoristique de la réplique ne peut être ignorée), de créer 
post mortem des relations sociales semblables à celles tissées par les vivants : alliances matri-
moniales et voisinage. Les morts formaient ainsi une société à proprement parler.

127.  Mort en 476/1083 ; voir Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam 16, p. 228, notice no 3527 ; Ibn al‑Dimyāṭī, 
al‑Mustafād 21, p. 32, notice no 32 ; Ibn Ḫallikān, 
Wafayāt 1, p. 29, notice no 5 ; al‑Munāwī, al‑Kawākib 1, 
p. 619, notice no 385 ; al‑Subkī, Ṭabaqāt 4, p. 215, 
notice no 356 ; Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt 5, p. 323.
128.  Mort en 200/815.
129.  Décédé en 497/1104 ; voir Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam 17, p. 85, notice no 3738 ; al‑Subkī, 
Ṭabaqāt 4, p. 39, notice no 259 ; Ibn al‑ʿImād, 
Šaḏarāt 5, p. 414.

130.  Personnalité éminente du soufisme bagdadien, 
portant le titre de šayḫ al‑šuyūḫ, Abū Saʿd mourut 
vers 477‑479/1084‑1086. Voir Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam 16, p. 235, notice no 3533.
131.  Anecdote rapportée par Ibn al‑Ǧawzī, 
al‑Muntaẓam 16, p. 129, notice no 3407, et par 
al‑Ḏahabī, Taḏkira 3, p. 1135, ṭabaqa 14/14, notice 
no 1015.
132.  L’anecdote est rapportée par Ibn Raǧab, Ḏayl 3, 
p. 13, notice no 11.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …254

	 Perpétuation du rôle social des défunts éminents
Or cette société n’était pas, loin de là, isolée de celle des vivants. Bien au contraire, les 

rapports du groupe avec un membre défunt se poursuivaient avec une intensité directement 
proportionnelle à l’importance de la place anciennement occupée par ce membre. Ainsi, l’un 
des personnages centraux du « Journal » d’Ibn al‑Bannā’, et donc de la sociabilité des hanbalites 
de Bāb al‑Marātib, Abū Manṣūr ibn Yūsuf, était-il un défunt 133. Ce riche hanbalite, portant 
le laqab honorifique al‑šayḫ al‑aǧall, est évoqué par les sources biographiques pour son activité 
de transmetteur de ḥadīṯ et son action de remise en état de l’hôpital de Bagdad, le Māristān 
al‑ʿAḍudī ; mais seul le « Journal » laisse entrevoir l’ampleur de son prestige et la place de choix 
qu’il occupait dans la communauté hanbalite de Bāb al‑Marātib, en tant que bienfaiteur de ses 
membres les plus pauvres – en cela son rôle paraît fort proche de celui des grands commerçants 
évoqués plus haut, Ibn Ǧarada et Ibn Riḍwān – et en tant que dispensateur de toutes sortes de 
bienfaits immatériels, grâce à la baraka qu’il prodiguait à ses contemporains. Or le « Journal » 
témoigne du fait que ces bienfaits ne cessèrent pas après la mort du šayḫ, qui demeura l’un des 
membres importants de la communauté à travers plusieurs types d’intervention : par l’action 
de ses fils, par son apparition en rêve à ceux qui lui avaient survécu, et par la baraka dispensée 
à ceux qui venaient prier sur sa tombe.

Ses deux fils, Abū Muḥammad et Abū l‑Ḥasan, sont mentionnés à plusieurs reprises par le 
« Journal » 134, toujours en leur qualité de descendants d’Ibn Yūsuf ; les sources biographiques 
n’offrent aucune notice à leur sujet, ce qui laisse penser qu’ils ne s’illustrèrent pas particuliè-
rement dans les domaines des sciences traditionnelles, de la judicature ou de l’administration. 
Leur seul rôle, dans le « Journal », est de continuer l’action de leur père, et c’est à ce titre qu’on 
les voit apparaître dans les principales occasions sociales (congratulations pour la guérison 
d’un notable hanbalite par exemple) ou bien occupés à régler des questions financières avec 
les autres hanbalites aisés de leur quartier.

Abū Manṣūr ibn Yūsuf apparaît aussi à plusieurs reprises dans les rêves d’Ibn al‑Bannā’ 135, 
souvent dans un contexte d’opposition à l’autorité politique, et toujours pour glorifier l’auteur 
du « Journal » et justifier ses prises de positions dans les querelles internes au groupe hanbalite. 
Il faut préciser que l’apparition posthume de personnalités, et surtout de lettrés, dans les rêves 
de leurs contemporains est l’un des motifs récurrents du « Journal » 136, comme de nombre de 
sources de l’époque 137. Les défunts apparaissaient en rêve à ceux qui leur avaient survécu pour 
les informer sur la société des morts (particulièrement pour témoigner des faveurs divines 

133.  Il était mort en muḥarram 460/novembre 1067, 
soit dix mois avant les premiers passages conservés du 
« Journal ». Sur Abū Manṣūr ibn Yūsuf, voir al‑Ḫaṭīb 
al‑Baġdādī (m. 463/1071), Ta’rīḫ Baġdād 10, p. 433, 
notice no 5599 ; Ibn al‑Ǧawzī, al‑Muntaẓam 16, p. 107, 
notice no 3394 ; al‑Bundārī, Zubda, p. 35 ; Ibn al‑Aṯīr, 
al‑Kāmil 8, p. 381 ; et Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya 12, p. 105, 
ainsi que les événements de l’année 451/1059 dans les 
chroniques d’Ibn al‑Ǧawzī et de Sibṭ ibn al‑Ǧawzī.

134.  Voir notamment les § 22, 25, 29, 63 et 88.
135.  § 128, 174, 180 et 182.
136.  Sur les 185 paragraphes du « Journal », 18 sont 
des récits de rêves effectués par Ibn al‑Bannā’ ou 
interprétés par lui ; tous ne concernent pas des 
défunts.
137.  Pour une étude sur le rôle du rêve dans l’élabo-
ration des biographies de saints, voir Katz, Dreams, 
Sufism and Sainthood.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 255

obtenues après leur mort ou du traitement reçu par d’autres défunts), mais également pour 
donner leur avis sur des événements concernant les vivants et leurs rapports avec les morts. 
Il s’agissait la plupart du temps de justifier les actions de la personne effectuant le rêve, plus 
rarement de reprocher aux vivants leur manque d’attention ou des attitudes jugées non confor-
mes aux normes du groupe. Le rêve, ou plutôt la vision (ru’ya) posthume, était ainsi l’une des 
modalités principales d’inclusion des défunts dans la société des vivants.

Enfin, la baraka d’un personnage important pouvait se manifester, y compris après sa 
mort, sous la forme de bienfaits matériels ou immatériels accordés aux survivants ; la baraka 
doit d’ailleurs être considérée comme l’attribut par excellence destiné à survivre au défunt et 
à perpétuer son souvenir et sa présence dans la société des vivants. L’effet de la baraka était 
amplifié par la proximité physique avec le mort, en particulier lors des visites (ziyāra) effec-
tuées sur sa tombe. C’est à une telle visite ayant déclenché l’activation de la baraka posthume 
d’Abū Manṣūr ibn Yūsuf qu’Ibn al‑Bannā’ attribue la réconciliation des deux grandes person-
nalités du groupe hanbalite, le šarīf Abū Ǧaʿ far et Abū l‑Qāsim ibn Riḍwān, après une brouille 
passagère : un groupe de compagnons hanbalites s’était en effet rendu sur la tombe d’Ibn Yūsuf 
pour demander son aide quelques jours auparavant 138. Une autre anecdote, reprise par les 
biographes d’Ibn Yūsuf 139, met en scène un dénommé Abū l‑Qāsim Yaḥyā b. Muḥammad 
al‑Dabbās 140, qui recevait annuellement une aide financière de la part d’Ibn Yūsuf pendant 
le mois de ramaḍān. Après la mort d’Ibn Yūsuf, la personne qui était habituellement chargée 
par le šayḫ de lui verser cette somme refusa de continuer à lui venir en aide. Ibn Yūsuf apparut 
alors en rêve à Abū l‑Qāsim al‑Dabbās pour l’assurer de son soutien. Le lendemain, s’étant 
rendu pour prier au cimetière de Bāb Ḥarb, al‑Dabbās trouva sur la tombe d’Ibn Yūsuf un 
cornet de papier contenant la somme qui lui était habituellement remise par le šayḫ. L’ homme 
rapporta l’argent à sa famille, interprétant les faits comme l’expression posthume des karāmāt 
d’Ibn Yūsuf 141.

Ainsi, les plus importants membres du groupe continuaient à y jouer un rôle après leur décès. 
Les contacts entre morts et vivants restaient fréquents, sous la forme de visites des vivants aux 
défunts (visite des tombes ou ziyāra, accompagnée de prières et lectures coraniques), mais aussi 
de la modalité inverse (intervention des disparus sous la forme du rêve ; événements positifs 
ou miraculeux interprétés comme dus à la volonté posthume de personnalités défuntes).

	 Conclusion

À Bagdad comme ailleurs, les différentes composantes de l’identité individuelle et sociale 
fondaient des appartenances concrètes, ayant des incidences directes en termes de sociabilité ou 
de pratiques sociales. Ces composantes, susceptibles ou non d’être mobilisées en fonction des 

138.  « Journal », § 100.
139.  En particulier, avec quelques variantes, par 
Ibn al‑Ǧawzī et Ibn Kaṯīr.

140.  Personnage absent des dictionnaires 
biographiques.
141.  Hāḏihi karāmatun li l‑šayḫ baʿd wafātihi ; « Jour-
nal », § 101.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …256

circonstances, déterminaient ainsi des appartenances mouvantes, tantôt restreintes et tantôt 
étendues : un faqīh hanbalite de Bāb al‑Marātib se sentait certainement tour à tour avant tout 
sunnite lors du bref passage de Bagdad sous la domination fatimide ou en cas d’affrontement 
avec les populations shiʿites de la ville, avant tout hanbalite lors d’un différend l’opposant à 
des lettrés d’autre maḏhab‑s, avant tout juriste lorsque ses contemporains venaient solliciter 
de sa part une prise de position fondée sur le fiqh, mais aussi avant tout Bagdadien en cas de 
menace militaire sur la ville et avant tout résident de son quartier devant une crue du Tigre 
touchant matériellement ce dernier.

Le « Journal » d’Ibn al-Bannā’, écrit par un lettré du milieu hanbalite, nous donne l’oppor-
tunité d’étudier ce groupe dans ses particularités. S’il est hasardeux de les généraliser, des 
éléments tels que le contrôle des fréquentations sociales, le souci de la distinction vestimen-
taire, la nécessité de l’hommage collectif aux funérailles des personnalités en vue, sont autant 
d’indicateurs qui rendent compte de l’existence dans le milieu des notables bagdadiens, au-delà 
du petit monde hanbalite, d’un sentiment élitaire d’appartenance collective susceptible de 
transcender les différences de maḏhab-s et d’opinions pour se cristalliser autour d’un statut 
social commun ou proche. La composition des groupes dominants (en termes de liens fami-
liaux, d’origine géographique, d’appartenance ethnique ou confessionnelle, etc.) a pu varier au 
gré des changements politiques et institutionnels : en témoignent, aux ve-vie/xie-xiie siècles, 
l’implantation à Bagdad de lignages venus de l’Orient musulman dans la mouvance seldjou-
kide aussi bien que l’adaptation de certaines familles bagdadiennes aux conditions locales 
créées par les puissants (fondations de madrasas et de ribāṭ-s en particulier). Les rapports 
et les équilibres entre les groupes ont pu également se modifier ; il n’en reste pas moins que 
de tels ensembles collectifs étaient au cœur de l’histoire bagdadienne, quelles qu’aient été les 
vicissitudes politiques de l’époque.

	 Références bibliographiques

	 Sources

	 Source manuscrite
Al‑Bundārī, Ta’rīḫ Baġdād, ms. Paris, BNF, fonds arabe 

no 6152, 116 feuillets, autographe.

	 Sources éditées
ʿAlī b. Nāṣir al‑Ḥusaynī, Zubdat al‑tawārīḫ (Aḫbār 

dawlat Āl Salǧūq), éd. Muḥammad Iqbāl, 
University of Panjab, Lahore, 1933 ; reprint Dār 
al‑afāq al‑ǧadīda, Beyrouth, 1404/1984.

Al‑Bundārī, Ta’rīḫ dawlat āl Salǧūq (Zubdat al‑nuṣra 
wa nuḫbat al‑ʿuṣra), éd. Laǧnat iḥyā’ al‑turāṯ 
al‑ʿarabī, Dār al‑āfāq al‑ǧadīda, Beyrouth, 1980 
(3e éd.).

Al‑Ḏahabī, Taḏkirat al‑ḥuffāẓ, 
Dairatu l‑maʿarifi l‑osmania, Hyderabad, 
1376/1957, 4 vol.

Al‑Ġazālī, Kitāb al‑ḥalāl wa l‑ḥarām (livre XIV du 
Iḥyā’ ʿulūm al‑dīn, éd. Sayyid Ibrāhīm, Le Caire, 
Dār al‑Ḥadīṯ, 1414/1994, 4 vol.) ; trad. fr. Régis 
Morelon, Le livre du licite et de l'illicite, Kitāb 
al‑ḥalāl wa l‑ḥarām, Vrin, Paris, 1981.

Al‑Ḫaṭīb al‑Baġdādī, Ta’rīḫ Baġdād aw madīnat 
al‑salām, éd. Muṣṭafā ʿAbd al‑Qādir ʿAṭā, 
Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 
14 vol.

Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al‑ḥanābila, éd. Abū Ḥāzim 
Usāma b. Ḥasan et Abū l‑Zahrā’ Ḥāzim ʿAlī 
Bahǧat, Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 
1997, 2 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem 257

Ibn al‑Aṯīr, al‑Kāmil fī l-Ta’rīḫ, éd. Muḥammad Yūsuf 
al‑Daqqāq, Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 
1418/1998, vol. 8 à 10.

Ibn al‑Bannā’, « Journal » : édition du texte arabe 
et traduction anglaise par George Makdisi, 
« Autograph diary of an eleventh‑century 
historian of Baghdād », BSOAS 18, 1956, 
p. 9‑31 et 239‑260 ; 19, 1957, p. 13‑48, 281‑303, 
426‑443 ; reprint dans History and politics in 
eleventh‑century Baghdad, Variorum Reprint, 
Londres, 1990.

Ibn al‑Ḍimyāṭī, al‑Mustafād min ḏayl ta’rīḫ Baġdād 
li l‑ḥāfiẓ Ibn al‑Naǧǧār al‑Baġdādī, éd. Muṣṭafā 

ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
Beyrouth, 1997 (Ḏuyūl Ta’rīḫ Baġdād, vol. 21).

Ibn al‑Dubayṯī, Ḏayl ta’rīḫ madīnat al‑salām Baġdād, 
éd. Baššār ʿAwwād Maʿrūf, Manšūrāt wizārat 
al‑iʿlām, Silsilat kutub al‑turāṯ 36, Maṭbaʿat dār 
al‑salām, Bagdad, 1974, 2 vol.

Ibn al‑Ǧawzī, Kitāb al‑Muntaẓam fī ta’rīḫ al‑umam 
wa-l‑mulūk, éd. Muḥammad et Muṣṭafā ʿAbd 
al‑Qādir ʿAṭā, Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, 
Beyrouth, 1412/1992, vol. 15 à 18.

—, Ṣayd al‑ḫāṭir, éd. ʿAbd al‑Raḥmān al-Birr, Dār 
al‑Yaqīn li-l‑našr wa l‑tawzīʿ, al-Manṣūra, 
Égypte, et Dār al‑Qiblatayn li-l‑našr 
wa l‑tawzīʿ, Riyad, Arabie Saoudite, 
1413/1993 ; trad. fr. Daniel Reig, Ibn al‑Jawzî, 
La pensée vigile, Ṣayd al‑Khâṭir, Sindbad, Paris, 
1986.

—, Talbīs Iblīs, Maktabat al-taḥrīr, Le Caire, s. d. ; trad. 
angl. D.S. Margoliouth, « “The Devil’s Delusion” 
by Ibn Al-Jauzi », Islamic Culture, 1935, p. 1-21, 
187-208, 377-399, 535-557 ; 1936, p. 20-39, 167-
192, 339-368, 633-647 ; 1945, p. 69-81, 171-188, 
272-289, 376-385 ; 1948, p. 75-85.

Ibn Ḫallikān, Wafayāt al‑aʿyān wa anbā’ abnā’ al‑zamān, 
éd. Iḥsān ʿAbbās, Dār al-Ṯaqāfa, Beyrouth, 
s. d. [1968], 8 vol. dont un vol. d’index ; trad. 
angl. B. Mac Guckin de Slane, Kitāb Wafayāt 
al‑aʿyān : Ibn Ḫallikān's biographical dictionnary, 
Paris, 1843‑1871, 4 vol. ; reprint Beyrouth, 1970.

Ibn al‑ʿImād, Šaḏarāt al‑ḏahab fī aḫbār man ḏahab, 
éd. ʿAbd al‑Qādir et Maḥmūd al‑Arnā’ūṭ, 
Dār Ibn Kaṯīr, Damas‑Beyrouth, 1410/1989, 
10 vol.

Ibn Kaṯīr, al‑Bidāya wa l‑nihāya, éd. Aḥmad ʿAbd 
al‑Wahhāb Fatīḥ, Dār al‑ḥadīṯ, Le Caire, 
1414/1994, vol. 12.

Ibn al‑Naǧǧār, Ḏayl ta’rīḫ Baġdād (al‑Ta’rīḫ 
al‑muǧaddad li madīnat al‑salām wa aḫbār 
faḍā’ilihā al‑aʿlām wa man waradahā min 
al‑aʿlām), éd. Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAṭā, 
Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 1997, 5 vol. 
(Ḏuyūl Ta’rīḫ Baġdād, vol. 16‑20).

Ibn Raǧab, Ḏayl ʿalā ṭabaqāt al‑ḥanābila, 
éd. Abū Ḥāzim Usāma b. Ḥasan et 
Abū l‑Zahrā’ Ḥāzim ʿAlī Bahǧat, 
Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, Beyrouth, 1417/1997, 
2 vol.

Al‑Munāwī, al‑Kawākib al‑durriyya fī tarāǧim al‑sādat 
al‑ṣūfiyya aw Ṭabaqāt al‑Munāwī al‑kubrā, 
éd. ʿAbd al‑Ḥamīd Ṣāliḥ Ḥimdān, Maktabat 
al‑Azhariyya li l‑turāṯ, s. l. [Le Caire], s. d. 
(1994 ?), 4 vol.

Al‑Qurašī, al‑Ǧawāhir al‑muḍiyya fī ṭabaqāt 
al‑ḥanafiyya, éd. ʿAbd al‑Fattāh Muḥammad 
al‑Ḥalū, Maṭbaʿat ʿĪsā al‑Bābā al Ḥalabī 
wa šurakāhu, s. l., 1398/1978, 2 vol. ; 
éd. Dairatu l‑maʿarifi l‑osmania, Osmania 
Oriental Publications Series (Old Series), 
DN 7, Hyderabad, 1332/1914, 2 tomes en un vol.

Sibṭ ibn al‑Ǧawzī, Mir’āt al‑zamān fī ta’rīḫ al‑aʿyān, 
éd. Musfir b. Sālim b. ʿArīǧ al‑Ġāmirī, Ǧāmiʿat 
Umm al‑qurrā, Silsilat buḥūṯ iḥyā’ al‑turāṯ 
al‑islāmī 9, La Mecque, 1407/1987, 2 vol. 
[années 481/1088-517/1123] ; éd. Ali Sevim, 
Belgeler XIV/18 (1989-1992), p. 1-260 [années 
448/1056-480/1087] ; éd. s. l. n. d. [Hyderabad, 
1955], [années 495/1101-654/1256].

Al‑Simnānī, Rawḍat al‑quḍāt wa ṭarīq al‑naǧāt, 
éd. Ṣalāḥ al‑dīn al‑Nāhī, Maṭbaʿat al‑iršād, 
Bagdad, 1394/1970, 4 vol.

Al‑Subkī, Ṭabaqāt al‑šāfiʿiyya al‑kubrā, éd. Maḥmūd 
Muḥammad al‑Ṭanāḥī, ʿAbd al‑Fattāḥ 
Muḥammad al‑Ḥalū, Maṭbaʿat ʿĪsā al‑Bābā 
al‑Ḥalabī wa šurakāhi, s. l., 1386/1967, 10 vol.

Yāqūt al‑Ḥamawī, Muʿǧam al‑udabā’ aw iršād al‑arīb 
ilā maʿrifat al‑adīb, Dār al‑kutub al‑ʿilmiyya, 
Beyrouth, 1411/1991, 5 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le  sentiment d’appartenance  collective  chez les  élites  bagdadiennes  …258

Chabbi, Jacqueline, « ʿ Abd al‑Kādir al‑Djīlānī, 
personnage historique – Quelques éléments de 
biographie », StudIsl 38, 1973, p. 75‑106.

Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding 
Wrong in Islamic Thought, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2000.

Ephrat, Daphna, A Learned Society in a Period 
of Transition – The Sunni ʿUlama’ of 
Eleventh Century Baghdad, SUNY Press, 
New York, 2000.

Hurvitz, Nimrod, « From Scholarly Circles to 
Mass Movements: The Formation of Legal 
Communities in Islamic Societies », The 
American Historical Review, 108/4, 2003, 
p. 985-1008.

—, « Biographies and Mild Asceticism: A Study of 
Islamic Moral Imagination », StudIsl 85, 1997, 
p. 41-65.

Katz, Jonathan Glustrom, Dreams, Sufism and 
Sainthood: The Visionary Career of Muhammad 
Al‑Zawawi, Leyde, Brill, 1996.

Laoust, Henri, « Le Hanbalisme sous le califat de 
Bagdad (241/855 656/1258) », Revue des études 
islamiques I, 1959, p. 67‑128.

—, « Les agitations religieuses à Baghdād aux ive et 
ve siècles de l’hégire », dans D.S. Richards 
(éd.), Islamic Civilisation 950‑1150, Actes du 
colloque, Cassirer, Papers on Islamic History, 
III, Londres, 1973, p. 167‑185.

Makdisi, George, Ibn ʿAqīl et la résurgence de l’islam 
traditionaliste au xie siècle (ve siècle de l’Hégire), 
PIFD, Damas, 1963.

—, « L’islam hanbalisant », Revue des études islamiques 
XLII/2, 1974, p. 211‑244, et XLIII/1, 1975, 
p. 45‑76 ; tiré à part, Hors Série 10, 1983, 
pagination continue, 79 pages.

—, History and Politics in Eleventh Century Baghdad, 
Variorum Reprints, Londres, Collected Studies 
Series, 1990.

Marin, Manuela, « Inqibāḍ ʿan al sulṭān : ʿulamā’ and 
political power in al Andalus », dans Saber 
religioso y poder polìtico en Islam, Ediciones 
Mundo árabe e islam, historia, economia y 
derecho, Agencia española de cooperacion 
internacional, Madrid, 1994, p. 127-139.

Marlow, Louise, Hierarchy and egalitarianism in 
Islamic thought, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2002 (1997).

Mason, Herbert, Two statemen of medieval islam, 
visir Ibn Hubayra, caliph an-Nâṣir li dîn allâh, 
Mouton, La Hague, 1972.

Mayeur‑Jaouen, Catherine, « Tombeau, mosquée et 
zâwiya : la polarité des lieux saints musulmans », 
dans André Vauchez (dir.), Lieux sacrés, lieux 
de cultes, sanctuaires – Approches terminologiques, 
méthodologiques, historiques et monographiques, 
Rome, 2000, p. 133‑147.

Mediano, Fernando R., « El género biográfico árabe : 
apuntes teóricos », dans Avila, Masía Luisa, 
et Marín, Manuela (dir.), Biografías y genero 
biográfico en el Occidente islámico, EOBA 8, 
Madrid, 1997, p. 17‑33.

Melchert, Christopher, The Formation of the Sunni 
Schools of Law, 9th‑10th Centuries C.E, Brill, 
Leyde‑New‑York‑Cologne, 1997.

Mottahedeh, Roy P., Loyalty and Leadership in an 
Early Islamic Society, Princeton University Press, 
Princeton, 1980.

Al‑Qāḍī, Wadād, « Biographical dictionaries: inner 
structure and cultural significance », dans 
G.N. Atiyeh (éd.), The book in the Islamic 
world, SUNY Press, Albany, 1995, p. 93‑122.

Sabari, Simha, Mouvements populaires à Bagdad à 
l’époque ʿabbasside, ixe-xie siècles, Maisonneuve 
et Larose, Paris, 1981.

Stillman, Yedida Kalfon, Arab Dress: A Short History; 
from the Dawn of Islam to Modern Times, Brill, 
Leyde, 2003 (2000).

Van Renterghem, Vanessa, « L’accès à l’information et 
les méthodes de travail d’un lettré bagdadien du 
ve/xie siècle », StudIsl 104-105, 2007, p. 91‑107.

—, Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides, Les 
Indes savantes, Paris, parution prévue, 2009.

—, « Structure et fonctionnement du réseau hanbalite 
bagdadien dans les premiers temps de la 
domination seldjoukide (milieu du ve/
xie siècle) », dans Damien Coulon, Christophe 
Picard, Dominique Valérian (dir.), Espaces 
et Réseaux en Méditerranée vie-xvie siècle 2, 
Bouchène, Paris, parution prévue, 2009.

	 Études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 231-258    Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-VIe/XIe-XIIe siècles.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

