MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 42 (2008), p. 231-258
Vanessa Van Renterghem

Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-
Vle/Xle-Xlle siecles.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2777 2222727272272 2200000 272 2 77777? Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 29777777 2707077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans |'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

Le sentiment d’appartenance collective
chez les élites bagdadiennes des ve-vi¢/x1e-x11° siécles

N RAISON des événements politiques dont le ve¢/x1¢ si¢cle fut témoin, 3 commencer par

le renversement de l’émirat bouyide et I'établissement du sultanat seldjoukide, nouvelle

tutelle sur le califat abbasside, la société bagdadienne de cette période connut des boule-
versements notables. En effet, bien que les sultans seldjoukides naient qu'épisodiquement résidé
aBagdad, leur domination politique sest traduite par des phénomeénes induisant d'importantes
recompositions sociales dans la ville. La seconde moitié du v¢/x1¢ et le vi¢/x11® siécle virent ainsi
I'implantation 4 Bagdad d'un personnel militaire et politico-administratif d'origine turque ou
persane, l'arrivée permanente de lettrés et mystiques provenant eux aussi de 'Orient du dar
al-islam, et la fondation de nombreuses institutions, madrasas (essentiellement $afi‘ites et hana-
fites dans un premier temps) et ribat-s soufis. Ces phénomeénes ont notamment favorisé a Bagdad
la réussite de quelques grands lignages, souvent d'origine extérieure  la ville, qui parvinrent a
monopoliser les plus importantes fonctions politiques et religieuses tout au long du vi¢/x11¢ sie-
cle’. A cela, il faut ajouter les caractéristiques qui étaient déja celles du milieu bagdadien: la
division physique de la ville en plusieurs entités distinctes ; une importante composante shi‘ite
de la population, la cohabitation des habitants des quartiers sunnites et shi‘ites entrainant de
récurrents affrontements *; et enfin une forte implantation locale du madhab hanbalite 3.

1. Cesrésultats sappuient sur les analyses menées au

cours de mon travail de doctorat: V. Van Renterghem,
Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides, thése

de doctorat sous la direction de Francoise Micheau,
soutenue a I'université Paris I-Sorbonne en décembre

2004 ; parution prévue (Paris, Les Indes savantes,
2009).

2. Sur ces questions, voir Sabari, Mouvements
populaires.

3. Sur le hanbalisme bagdadien, voir Laoust, « Han-
balisme » et « Agitations populaires », ainsi que Cook,
Commanding Right, p.114-145, et Hurvitz, « From
Scholarly Circles to Mass Movements ».

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 - 2008

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

232 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

La vie sociale de I'époque est accessible au chercheur grice 4 des sources littéraires variées,
produites en partie 3 Bagdad, en partie dans les autres grands centres urbains du Proche-Orient,
principalement entre le v¢/x1¢ et le vir¢/xrire siecle . Ces textes, chroniques et dictionnaires
biographiques au premier titre, mettent plus volontiers en scéne des individus que des groupes.
Plusieurs indices témoignent cependant de l'existence de sentiments d’appartenance collective
développés par les principaux acteurs de l'histoire de cette époque. Sans pour autant leur
supposer une homogénéité sociale a priori, le chercheur peut ainsi étudier les ensembles des-
sinés par de tels sentiments d’appartenance commune et en rechercher les fondements et les
manifestations, tout particuliérement dans le domaine des pratiques sociales.

Plusieurs fagons d’aborder les entités collectives dans la Bagdad des ve-vi¢/x1ex11® siecles
seront envisagées ici. Tout d'abord, les Bagdadiens les plus influents de leur époque, mais aussi
d’autres individus de statut social plus modeste bien que caractérisés par leur maitrise du sa-
voir, se montraient soucieux de se distinguer de leurs semblables et de marquer concrétement
cette différenciation — par le vétement, le contréle de leurs relations sociales, etc. L' étude de
leurs pratiques de distinction met en évidence leur sentiment d‘appartenir 4 une élite reconnue
comme telle par leurs contemporains. Une source originale, le « Journal » rédigé par le lettré
hanbalite Ibn al-Banna’ (m. 471/1079) %, permet d’étudier un ensemble particulier, caractérisé
par un tres fort sentiment d‘appartenance collective malgré une hétérogénéité sociale patente:
il s'agit du groupe des hanbalites de la rive orientale de Bagdad. Au-dela de ce cas particulier,
l'inclusion de I'individu dans un ou plusieurs ensembles et I'importance de la dimension
collective de l'existence de chacun se lit dans les descriptions de cérémonies funéraires, qui
offrent le spectacle du groupe réuni autour d'un membre décédé. La mort elle-méme ne scel-
lait pas la disparition sociale définitive des plus importants membres du groupe, la société
des défunts étant par ailleurs régie par des régles implicites tout a fait comparables 2 celles

gouvernant la société des vivants.

Sentiment d’appartenance et pratiques de distinction
chez les notables bagdadiens

Au sein de la «bonne société » bagdadienne, l'une de ces régles implicites concernait le
contrdle des fréquentations, premiére expression d'un désir de distinction du commun des
mortels bagdadiens. Les dictionnaires biographiques se font1’écho de ce besoin, que manifeste-
rent particuliérement les lettrés bagdadiens, d’éviter le contact avec les hommes du peuple dont
ils étaient par ailleurs souvent proches par certains aspects (revenus modestes, exercice d'une
activité artisanale ou commerciale, résidence dans des quartiers similaires...). Ce comportement
était percu comme naturel par les biographes, qui signalaient comme déviante toute conduite

4. On trouveralaliste compléte des sources utilisées Edition du texte arabe et traduction anglaise par
dans la bibliographie en fin darticle. Makdisi, « Autograph Diary ». Dans la suite de
5, Cetexte,ensemble denotes prises parIbn al-Banna,  larticle, les références au texte d’'Ibn al-Banna’ sont
mubaddit et faqib de la rive orientale de Bagdad,  données a partir de la numérotation en paragraphes
recense au jour le jour les activités de son auteur.  établie par cette édition.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM 233

ayant pour conséquence de rapprocher I'homme de savoir (4lim) de ’homme du peuple, au
risque de confondre leurs fagons d’agir et donc leurs identités sociales respectives .

Bonnes et mauvaises fréquentations

Un des thémes centraux des notices biographiques est ainsi celui de la fréquentation sociale
(mubalata). Exprimant les valeurs de leur groupe, les auteurs de dictionnaires biographiques
condamnent unanimement ['habitude prise par certains ulémas de frayer avec le peuple.
Ibn al-Dimyati reproche ainsi 4 son maitre Aba Muhammad Ga‘far b. Muhammad al-‘Abbasi
al-Makki (m. 598/1202) son habitude de fréquenter des gens « qui n’étaient pas de son espéce
(gins) 7 ». Le controle des fréquentations sociales était encore plus marqué dans les milieux du
pouvoir : Ibn al-Gawzi mentionne comme une anomalie le comportement d’Aba Suga’, vizir
du calife al-Mugqtadi de 477/1084 4 484/1001, qui, précise-t-il, ne respectait pas le nécessaire
retrait vis-a-vis des foules, au point de « parlfer] aux femmes et aux enfants ». Le biographe
hanbalite signale également que « gens du commun et gens de bien assistaient [ensemble] &
son maglis », fait social inhabituel et donc digne d’étre noté®.

Dans l'ensemble, ce n'est pas la sociabilité en soi qui est condamnée mais bien la fréquen-
tation déplacée de personnes nappartenant pas au méme monde: la foule des ‘awamm, les
gens peu instruits, les joueurs d’échecs et les parieurs, personnages peu recommandables aux
yeux des auteurs musulmans de I'époque. La recherche de la compagnie des « gens de bien »,
al-saliban, est au contraire valorisée?, et Ibn al-Banna), prenant pour prétexte la découverte du
cadavre d'une vieille femme hashémite vivant seule, se décrie de I'isolement™. L' idéal sous-
jacent est loin d’étre toujours celui du lettré-ascéte (zahid), soucieux de limiter au maximum
les contacts avec ses semblables™. Au contraire de l'ascéte retiré dans son masgid ou sa zawiya,
la pratique sociale d’Ibn al-Banna’ reposait sur de nombreuses visites de voisinage I'insérant

6. Le travail sur la formation progressive de l'identité
collective des ulémas reste encore en grande partie
a faire; 3 Bagdad aux ve-vie/x1e-xire siécles, un tel
processus était visiblement achevé, Le développe-
ment de la littérature biographique consacrée aux
lettrés et hommes de religion est I'un des aspects
de la construction de cette identité. A ce sujet, voir
entre autres al-Qadi, « Biographical Dictionaries »,
et Mediano, « El género biogrifico drabe ».

7. (++.) [Wa kana] mubalitan li gayr abna’ ginsibi
(Ibn al-Dimyati (m. 749/1348), al-Mustafad 21, p. 68,
notice n° 62).

8. (...) Hatta taraka al-ibtigab fa-yukallimu al-mar’a
wa I-tifl wa awta’a al-‘awamm wa l-salibin maglisabu
(Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17, p.23, notice
n° 3652).

9. Ibn al-Dubayti rappelle que son camarade
dans les cercles de hadit bagdadiens, Aba 1-Futah
Muhammad ibn Nuqay$ (m. vers 576-577/1180-1182),
« fréquentait les gens intégres » (kana [...] yubalitu
al-salibin; Dayl 1, p. 181, notice n° 88), tandis que le
lettré Aba Mansar Muhammad b. ‘Abd al-Wahhab
ibn Sukayna (m. 591/1195) « grandit parmi les gens de
bien» (nasa’a bayna al-salibin, id., t. 2, p. 60, notice
n° 269).

10. «Journal», § 24.

11. Voir le cas de 'ascéte Muhammad Ahi Hamadi
(m. 503/ 1109) qui, miraculeusement guériaprés avoir
vu en réve le prophéte Muhammad, décida de se
retirer du monde et de ses fréquentations (inqata‘a
min mubalatat al-nas; Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17,
p- 118, notice n° 3789). Sur le modéle du lettré-zahid,
voir Hurvitz, « Biographies and Mild Ascetism ».

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

234 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

dans un réseau de sociabilité aussi dense que restreint™. Quant a Ibn al-Gawzi, sa méfiance
envers la fréquentation de ses contemporains — l'illustre hanbalite allant jusqu’a déclarer que
«le contact des hommes est une souffrance pour I'dme 4 cause de leur haleine™» — n'a d’égal
que l'orgueil avec lequel il expose I'ascendant qu'il avait pris sur le peuple et décrit la foule
innombrable se pressant A ses séances de prédication populaire (waz) .

Le rapport d'Tbn al-Gawzi aux puissants était empreint du méme type d’'ambiguité : comme
nombre de ses contemporains, il condamnait volontiers la fréquentation des princes par les
ulémas (car « quiconque s'introduit auprés de ces derniers [les princes] se trouve impliqué avec
eux dans des actes illicites® »), ce qui ne l'empéchait pas de se féliciter de la haute estime dans
laquelle le tenaient le calife et ses plus hauts fonctionnaires . Dans ses discours, Ibn al-Gawzi,
cas exceptionnel par le succés qu'il rencontra auprés de ses contemporains, manifeste un équi-
libre théorique parfait entre I'évitement des catégories de la population jugées dangereuses
pour sa moralité (puissants) ou indignes de sa compagnie (vulgaires), et la fréquentation de
quelques grands mécénes comme Banaf$a, la concubine du calife al-Mustadi'”, et le vizir
Ibn Hubayra'®, qui lui accordérent leur protection et lui permirent d’accéder a la direction de
plusieurs madrasas dans les années 570/1175". Comme le résume son biographe Ibn Ragab,
Ibn al-Gawzi possédait a la fois ingitaS, retrait face aux foules, et ittisal, entregent nécessaire
au bon déroulement de sa carriére>°. La notion dittisal vient ici contrebalancer de fagon in-
téressante |'habituel topos interdisant aux ulémas de fréquenter les puissants?'.

Le besoin de se distinguer vis-a-vis de la masse des gens ordinaires, partagé par une bonne
partie des ulémas, sexprimait aussi sous la forme d’'un jugement intellectuel et moral fondé
sur le mépris envers l'ignorance (gahl) supposée de la ‘Gmma, par contraste avec I'intelligence
éclairée des ahl al-ilm>*. Il est A noter que cette ignorance était surtout vilipendée en raison

12. Voir Van Renterghem, « Structure et fonction-
nement du réseau hanbalite bagdadien ».

13. Sayd al-batir (La pensée vigile), trad. D. Reig,
p. 7L

14. Voir les descriptions de ces derniéres pour les
années 567-574/1172-1179 (al-Muntazam 18, p.197
4250). La plus imagée est celle d'une séance de waz
nocturne tenue en rabi‘ 1569 / octobre 1173 sur la rive
occidentale de Bagdad, pour laquelle le prédicateur
hanbalite affirmait avoir réuni 300 000 personnes
(ibid., p. 203).

15. Sayd al-batir, trad. D. Reig, p. 114.

16. Voir en particulier les passages qu'il consacre
a sa propre carriére au cours de la derniére année
de sa chronique, l'an 574/1178 (al-Muntazam 18,
p- 248-253).

17. Sur Banaffa, qui mourut en 598/1201, voir
Ibn al-Atir (m. 630/1232), al-Kamil 12, p.178, et
Ibn Katir (m. 774/1373), al-Bidaya 13, p. 42.

18. Mort en 560/1165. Sur ce dignitaire particulié-
rement favorable au madhab hanbalite, voir Ibn

al-Gawzi, al-Muntazam 18, p. 166, notice n° 4257;
Sibt ibn al-Gawzi, Mir'at, éd. Hyderabad, p. 255;
Ibn Hallikan, Wafayat 6, p. 230, notice n° 807;
Ibn al-Dimyati, al-Mustafad 21, p. 197, notice n° 202;
Ibn Ragab, Dayl 3, p. 211, notice n° 131; Ibn Katir,
al-Bidaya 12, p. 270; Ibn al-‘Imad, Sadarat 6, p- 319;
Mason, Two Statemen of Medieval Islam.

19. Voir dans al-Muntazam 1'auto-satisfecit
d’Tbn al-Gawzi rappelant qu’il avait obtenu, chose
inouie pour un hanbalite, la direction simultanée de
cinq madrasas (année 574/1178, t. 18, p. 249-250).
20. Notice d’Ibnal-Gawzi chez Ibn Ragab
(m. 795/1392), Dayl 3, p. 336 sq., notice n° 205.

2I. Sur ce topos confronté 4 la réalité des pratiques
des ulémas, voir par exemple Marin, « Inqibad ‘an
al-sultan ».

22. Yaqit (m. 626/1229) rapporte ainsi une anec-
dote & propos du katib Aba I-Husayn ‘Alib. Hamza
ibn Talha: une fois devenu hagib de Bab al-Nubi (I'un
des fonctionnaires califaux chargés de 'ordre public
a Bagdad), il interdit 4 la “Gmma certains types de

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM 235

du fait qu'elle était percue comme cause potentielle de pratiques non orthodoxes: sila ‘Gmma
se comportait mal aux yeux des ulémas, c’était moins parce qulelle était intrinséquement
corrompue que par manque de connaissance du licite et de I'illicite. Il n'en reste pas moins que
les historiographes de I'époque témoignent d'une volonté des ulémas de se présenter comme
différents de la majorité de leurs contemporains, volonté concrétisée dans des pratiques de

distinctions épisodiquement évoquées par les sources.

Les pratiques de distinction : lexemple du vétement

Dans la société bagdadienne des ve-vi¢/xre-xire siecles, comme dans la plupart des socié-
tés traditionnelles, tout signe extérieur (vétement, coiffure, monture, ...) était porteur d'une
signification sociale, renseignant de fagon immédiate les contemporains sur le statut social et
la sphere d'activité de celui qui les arborait. Chaque élément du costume, en particulier, était
signifiant >, Le turban (‘imama) était essentiel aux ulémas comme aux dignitaires politiques,
au point de prendre une valeur symbolique forte: faire tomber le turban de la téte d'un lim,
luilaissant la téte nue, revenait  I'humilier gravement>#; 6ter volontairement son turban était
signe de deuil > ou de mortification *°. Le turban était a tel point le symbole d'un certain statut
social que le wa‘iz Abt I-Ma‘li Muhammad b. Ahmad ibn al-Sam‘ni (m. 582/1186) sexclama
un jour en chaire: « Prends autant de soin 4 conserver ta foi que tu en mets 4 garder ton turban
sur ta téte, et que le turban ne te devienne pas plus précieux que ta foi*”. » Les officiels nommés
par le calife (naqib-s, qadi-s, bagib-s, etc.), de méme que les témoins légaux (Sahid, pl. subad)

turban (Mir'at, éd. Hyderabad, p. 443). Les promena-
des publiques infimantes infligées aux contrevenants

divertissement peu conformes a la morale islamique,
tels que la fréquentation des cabarets et des prosti-
tuées et la consommation de boissons alcoolisées.  aux pratiques islamiques impliquaient dailleurs
Grice A un intermédiaire, un riche membre de la

‘Gmma vint lui demander l'autorisation de célébrer

qu'on leur découvrit la téte; voir I'exemple du wa‘iz
al-Magribi, convaincu en 535/1140 de conserver chez

la circoncision de son fils. Le hagib accéda a sa de-
mande, puis, ayant appris que la féte avait accueilli
des musiciens de tarab, convoqua l'individu et lui fit
subir une longue diatribe sur l'ignorance (§ahl) de la
‘amma et le peu d'intelligence (‘aql) des « vils gens du
commun » (al-‘awamm al-gabala, al-wuda‘a’ al-safala;
Mu‘gam al-udaba’ 4, p. 109, notice n°® 579).

23. L'étude des dimensions sociales du vétement
dansle dar al-islam médiéval reste largement 4 entre-
prendre; 'ouvrage récent de Stillman, Arab Dress: A
Short History, pose quelques jalons historiques en la
matiére mais reste dans l'ensemble trop fragmentaire
et descriptif,

24. Voirel'anecdote rapportée par Sibt ibn al-Gawzi
dansla notice consacrée au wa‘iz a§“arite Aba I-Hayr
al-Qazwini (m. 589/1195) : ayant refusé de maudire
Yazid ibn Mu‘awiya le jour de ‘asard’, il fut molesté
alamadrasa Nizamiyya et un soufHlet fit tomber son

lui jarres de vin et instruments de musique et pro-
mené téte nue (maksif al-ra’s) dans les rues de Bagdad
(Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 18, p. 9).

25, Lors de la mort du calife al-Q2'im en 467/1075,
le vizir Fahr al-dawla et son fils siégérent pour les
condoléances pieds nus, téte nue et vétements déchi-
rés (Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 16, p-163).

26. Aprés une émeute ayant opposé certains des
fuqaba’ de la madrasa Nizamiyya 4 des fonctionnai-
res califaux, le mudarris de la madrasa, le mystique
Abua I-Nagib al-Suhrawardi, se rendit le lendemain
au pied de 'un des palais abbassides, téte nue, afin
d’implorer le pardon du calife, qui le lui accorda
(i‘tadara wa kasafa ra’sabu; ibid., t. 18, p. 83).

27. Ibfaz imanaka bifz al-imama ‘ald ra’sika, la
takun al-‘imama a‘azz ‘alayka min imanika; anec-
dote rapportée par al-Subki (m. 771/1369), Tabagat
al-3afi‘iyya 6, p. 87, notice n° 612.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

236

LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

accrédités par les juges portaient un voile de téte particulier, le taylasan, qui leur était remis
lors de leur entrée en fonction et qu'ils ne devaient plus revétir en cas de destitution?®, Enfin,
quelques indices montrent qu'il existait différentes fagons de porter le turban, certains types
de coiffure étant, soit réservés A des professions précises, soit signe d'une position sociale ou
politique prééminente .

Les couleurs avaient aussi leur signification, le noir symbolisant le respect pour la dynastie
abbasside3° (les robes d’honneur, hil‘a-s, délivrées par le calife abbasside étaient la plupart
du temps noires?') bien que beaucoup d’'ulémas, et au premier titre Ibn al-Gawzi, semblent
avoir eu 1'habitude de s’habiller de blanc32. Enfin, le choix de I'étoffe des vétements était so-
cialement et moralement signifiant: I'éthique des ulémas les portait & préférer les vétements
de simple coton, le port de la soie étant réservé aux hommes riches ou aux hauts dignitaires
politiques , et décrié par les musulmans les plus rigoristes en raison de sa prohibition par
certains badit-s >+, Quant au fait de revétir des vétements de laine, il connotait de facon presque
immédiate l'adoption du mode de vie souf1.

28. Lorsque le $ahid Abual-Fadl Ahmad b. Salih
ibn Safi‘ (m. 565/1170) fut démis de sa fonction de
témoin légal, il dut restituer son taylasan (Ibn Ragab,
Dayl 3, p. 262, notice n°140); de méme pour le
qadi l-qudat déchu Aba I-Hasan Muhammad b, Ga‘far
al-‘Abbasi (m. 595/1199, voir Ibn al-Dubayti, Dayl 1,
p. 196, notice n° 100), etc.

29. Ens22/1128,1'ustad al-dar du calife, ‘Izz al-dawla
ibn al-Muttalib, recut «un vétement de laine et
un turban sans traine» (‘imama bi gayr du'aba;
Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17, p. 250), tandis que
la notice biographique d’Aba Muhammad al-Hasan
b. ‘Ali al-Gawhari (m. 454/1062) précise qu'on lui
attribua le nom d’Ibn al-Muqanna“, «le voilé », en
raison de sa facon originale de porter le turban, qui
devint par la suite la norme parmiles témoins légaux
(3ubad) bagdadiens (ibid., t. 16, p. 76, notice n° 3376,
et Ibn al-‘Imad, Sadarat 5, p. 228).

30. Pendantlannée (450/1058) au cours de laquelle
le calife abbasside fut exilé de Bagdad et ol ]a hutba se
fitau nom du calife fatimide du Caire, al-Mustansir, il
fut de bon ton chez certains ulémas investis de fonc-
tions officielles (notamment la hitaba) de remplacer
leurs habits noirs par des blancs, en I'honneur des
Fatimides ; voir Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 16, p. 37,
al-Bundari, Zubdat al-nusra, p. 22, et ‘Ali b. Nasir
(deuxiéme moitié du vire/xime siécle), Zubdat
al-tawarib, p. 20.

31. Parexemple, sept robes d’honneur noires furent
remises par le calife al-Qa’im au sultan Tugril Beg
lors de sa réception au Dar al-Hilafa en 449/1058
(al-Bundari, Zubda, p. 17).

32. Ibn Ragab, Dayl 3, p. 336, notice n® 205.

33. Les robes d’honneur remises par le calife aux
officiels abbassides et seldjoukides et aux souverains
locaux étaient souvent en soie, comme le vétement
de brocart de soie (saglatan) offert par al-Qa'im a
son vizir Ibn Gahir en 454/1062 (Sibt ibn al-Gawzi,
Mir’at, éd. Belgeler, p. 115).

34. Pour un exemple de la condamnation du port
d’étoffes de soie, voir les remontrances adressées
par le hanbalite Ibn ‘Aqil au méme Ibn Gahir en
488/1095 (cité par Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17,
p.17). Lacritique des biographes envers les ulémas qui
portaient des vétements de soie est aussi récurrente;
voir par exemple la notice du wa‘iz a§‘arite originaire
de Nishapur, Aba Bakr Ahmad b. Muhammad
ibn al-Fawraki (m. 478/1085), par Ibn al-Gawzi
fustigeant le fait quil « n'éprouvait aucune honte
A porter [des vétements de] soie» (la yatahasa min
labs al-harir, al-Muntazam 16, p. 243). Les hanbalites
n‘étaient pas les seuls a réprouver le port de lasoie:le
qadi $afi‘ite Aba Bakr al-Sasi (m. 488/1095) passait
pour avoir refusé le témoignage devant son tribunal
d’un faqih reconnu, sous le prétexte qu'il portait des
vétements de soie ainsi qu'une bague en or (l'anec-
dote est également rapportée par Ibn al-Gawzi, ibid.,
t. 17, p. 27, notice n° 3653). Les exemples de ce type
sont particuliérement nombreux dans les sources
de Iépoque.

35. L hostilité d’Ibn al-Gawzi envers certains soufis
le poussa dailleurs a critiquer fermement leur habi-
tude de porter de la laine, jusqua citer des hadit-s
réprouvant le port de cette étoffe plus encore que celui

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

Type d’étoffe, couleur, forme et composantes du vétement, ainsi que d’autres détails de
I'apparence physique (coiffure, longueur de la moustache, ...) permettaient ainsi de situer
immédiatement un individu dans un univers social particulier, au point de faire du costume
un élément fort de l'identité sociale. Le vétement exprimait en théorie le sexe de la personne,
son appartenance religieuse 3%, éventuellement son origine ethnique ou géographique?” et
son domaine d’activité. Il fournissait ainsi des signes manifestes (‘alamat) *® permettant aux
contemporains de porter une appréciation immédiate sur celui qui le portait, le rattachant
A une catégorie identifiable, ethnique (les Turcs, les Arabes bédouins, les Daylamites, ...)
ou professionnelle (les militaires, les soufis, les ulémas, ...) et permettant, par extension, un
jugement anticipé sur sa moralité et son comportement potentiel .

Le vétement et 'apparence permettaient donc de rattacher les individus a des entités
collectives. La distinction sociale s'exprimait aussi par le choix d'un moyen de locomotion,
seules les catégories modestes de la population se déplagant 4 pied ou A dos d’4ne; les élites
politiques et militaires, califes et vizirs en téte, montaient a cheval (hayl) 4°, tandis quulémas
et gadi-s circulaient & dos de mule (bagl, bagala) . Le lieu et le type de résidence, les espaces
fréquentés, les pratiques alimentaires étaient également des marqueurs sociaux inscrivant tout
individu au sein d'un ou de plusieurs groupes se définissant par une série complexe de critéres,

mais immédiatement identifiables par ses contemporains.

de la soie (Talbis Iblis, trad. angl. D.S. Margoliouth
in Islamic Culture, 1945, p. 69-73).

36. Les dimmi-s étant censés porter des signes dis-
tinctifs, giyar-s, pour manifester a la vue de leurs
contemporains leur statut de non-musulmans. Ce-
pendant, la réitération réguliére de I'injonction faite
aux dimmi-s de porter le giyar montre que cette obli-
gation nétait pas respectée de facon permanente.
37. Le faqib daylamite Muhammad b. Wahban, si
l'on en croit son biographe al-Qurasi (m. 775/1375),
arriva 4 Bagdad « en habits du Daylam » avant de se
raser la téte (ce qui laisse entendre que sa coiffure
permettait également de I'identifier comme étranger)
et de changer de vétements (al-éawdkir al-mudiyya,
éd. Hyderabad, t. 2, p. 141, notice n° 131).

38. Le terme ‘alamat est employé dans ce sens
par al-Gazili (m. 503/1111) dans son Kitab al-halal
wa l-haram (Livre du licite et de lillicite), ot il énumére
égalementles différents types d’habits indiquant que
celui quiles porte est un « homme de bien » : «’habit
des soufis, des commercants, des théologiens-juristes,

etc.» (tiyab ahl al-tasawwuf wa I-tigara wa I-ilm wa
gayruba...; Ibya’ ‘ulam al-din 2, p. 185; trad. fr. Régis
Morelon, Le livre du licite et de lillicite, p. 126).

39. D'aprés al-Gazili en effet, il était possible de
déceler 'immoralité potentielle d’'une personne
d’apreés son apparence: la longueur des moustaches,
l'agencement de la chevelure et le type d’habits per-
mettaient notamment, selon lui, d'identifier Turcs,
Arabes bédouins, militaires et autres catégories de
la population susceptibles de se comporter de fagon
injuste (zulman) ou illicite (ibid.).

40. La monture faisait d’ailleurs parfois partie des
cadeaux remis par le calife abbasside 4 ses fonction-
naires nouvellement nommés; un fonctionnaire
destitué se trouvait privé de sa monture et devait
regagner son domicile 4 pied. Voir la disgrice du
vizir Ibn Gahir en 500/1106, relatée par Ibn al-Gaw=i,
al-Muntazam 17, p. 100.

41. Voir par exemple la notice du faqih Yasuf
al-Dimagqi (m. 563/1168) par Sibt ibn al-Gawzi
(Mir’at al-zaman, éd. Hyderabad, p. 274).

237

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

238

LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

Une forte identité collective :

le cas des hanbalites de Bab al-Maratib

La plupart des textes de cette époque ne laissent entrevoir quun nombre restreint de ces
entités sociales — elles-mémes hétérogeénes et traversées de clivages et d'antagonismes —, car ils
s'intéressent en priorité aux catégories élitaires de la population. Le « Journal » d'Ibn al-BannZ,
en raison de son originalité, permet d'appréhender de 'intérieur le fonctionnement d'un groupe
bien particulier auquel appartenait 'auteur: celui des résidents hanbalites du quartier de
Bab al-Maratib (situé sur la rive orientale sur Tigre, au sud des palais califaux). Le « Journal »
se distingue en effet des ouvrages contemporains par trois caractéristiques: d'une part 'origi-
nalité des informations fournies, en grande partie issues du témoignage direct de l'auteur #*;
ensuite la dimension locale de ces informations#}; enfin le caracteére collectif de la plupart
des activités qu'Ibn al-Banna’ relate pour y avoir participé, et qui impliquent presque toujours
plusieurs membres du groupe hanbalite.

Le groupe banbalite de Bab al-Maratib et ses activités

Ce groupe (§ama‘a) se composait d'un nombre mouvant de « compagnons [hanbalites] »
(ashab), certains nettement individués par Ibn al-Banna, d'autres anonymes et indénombrés.
On rencontre parmi eux des jurisconsultes (fuqaha’4*) mais aussi de riches commercants-mé-
cénes ou de simples voisins qui ne bénéficiaient visiblement d’aucune formation en figh. Tous
ces personnages sont néanmoins désignés comme « compagnons» (ashab) par Ibn al-BannZ,
ce qui conduit 4 s'interroger sur la signification que revétait, pour ces individus non formés
en figh, leur afhliation (indubitable dans ce contexte) au madhab hanbalite 5. I est probable,

42. Dans ses notes, Ibn al-Banna’ a consigné au jour
le jour toutes les activités auxquelles il prenait part,
ainsi que les principales nouvelles qu'il apprenait
par des truchements variés. En conséquence, sur
l'ensemble des faits notés par le lettré hanbalite au
cours de ces quelques mois, seul un petit nombre
d’événements politiques ou locaux majeurs est
répercuté par les chroniques. Ibn al-Gawzi rapporte
uniquement les suivants: agitation des hanbalites
bagdadiens réclamant que soient lues publiquement
les « professions de foi» (‘agida-s) rédigées par les
califes al-Qadir et al-Qa'im, conformes aux visions
hanbalites; destitution puis retour en poste du vizir
abbasside Ibn Gahir; dissension interne au sein de
la communauté hanbalite contre leur compagnon
de madhab Ibn ‘Aqil; crue du Tigre suivie d'une
inondation, et enfin naissance d'un héritier mile du
calife en titre (al-Muntazam 16, p. 105-107 et I11-115).
Sibt ibn al-Gawzi donne plus de détails sur le cas du
vizir disgracié (Mir'at, éd. Belgeler, p. 152-161), et l'on

trouve d’autres informations sur la situation politique
abbasside et seldjoukide chez al-Bundari (Zubda,
p- 36-37) et Ibn al-Atir (al-Kamil 8, p. 381-383). Enfin,
Ibn Katir offre un résumé des principaux événements
(al-Bidaya 12, p. 104-106).

43. Sur les 185 paragraphes conservés, plus de la
moitié (105) mettent en scéne le groupe des hanba-
lites de Bab al-Maratib, une cinquantaine évoque des
événements de la vie bagdadienne (situation politique
et militaire, incidents, faits divers et variations clima-
tiques), 18 sont des relations de réves interprétés par
Ibn al-Bannd’ et une douzaine seulement se rapporte
a des nouvelles venues d’horizons plus lointains.
44. Pluriel de faqih, « spécialiste du droit musulman
(ﬁqh) N

45. La lecture du «Journal » montre que sous la
plume d’'Ibn al-Banna, les termes al-§ama‘a et
al-ashab désignent toujours le groupe hanbalite et
ses membres.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

comme le souligne Daphna Ephrat, que, pour un grand nombre de hanbalites bagdadiens,
le sentiment d'appartenance au madhab ait été fondé plus sur une communauté de valeurs
morales et éthiques que sur I'étude du figh ou la référence A des normes juridiques précises 4°.
S’il est impossible de généraliser le cas particulier des hanbalites bagdadiens pour faire — dans
la lignée des travaux d'Ira Lapidus — du madhab un cadre social majeur des villes du dar al-
islam médiéval ¥7, le groupe auquel appartenait Ibn al-Banni’ se caractérisait malgré tout par
la force des liens entretenus par ses membres et par des contacts réduits et conflictuels avec
les individus et les ensembles sociaux extérieurs au groupe.

Le contenu du «Journal » refléte ce fort sentiment d'appartenance collective, a travers la
description des activités, quotidiennes ou occasionnelles, de son rédacteur et de ses compagnons
hanbalites (ashab). Certaines de ces activités sont celles d'autorités religieuses, de lettrés et de
spécialistes du droit hanbalite : on observe ainsi Ibn al-Banna’ et ses compagnons de madhab
enseigner auprés de publics variés 4%, diriger la priére collective du vendredi dans certaines
des mosquées-gami‘ bagdadiennes*?, discuter de points de droits entre collégues fuqaha’*°.
D’autres témoignent de la fonction de groupe de pression des ashab hanbalites, que l'on voit
défendre publiquement les positions rigoristes de leur madhab*, expulser du groupe tout

46. Voir Ephrat, A Learned Society in a Period of
Transition, chapitre 4 en particulier.

47. Voir en particulier in Lapidus, Muslim Cities in
the Later Middle Ages,le chapitre intitulé « The Ulama
and the Formation of an Urban Society » (p. 107-113).
La théorie de Lapidus se fonde sur I‘étude des grandes
villes syriennes de la période mamlouke et accorde
aux madahib un rdle central dans la constitution
de groupes d’ulémas servant d'intermédiaires entre
population urbaine et pouvoirs étrangers. On trouve
un écho direct de cette théorie, assorti d'une étude
intéressante sur l'action des hanbalites bagdadiens
au 1ve/xe siécle, dans l'article de Hurvitz, « From
Scholarly Circle to Mass Movements ».

48. Exemples: Ibn al-Banna’ enseigne la lecture
coranique, le hadit et le figh dans un oratoire (masgid)
dontil est en charge («Journal », § 35); il donne des
cours privés de Coran, hadit et fard’id au fils de I'un
de ses compagnons hanbalites (§ 113) ; séance d’ensei-
gnement (maglis) I’Aba Nasr l'aveugle (§ 80); le Sarif
Abi Ga‘far ibn Abi Misa tient un maglis de questions
juridiques (masa’il) dans la mosquée du calife (§ 85),
puis réunit un cercle denseignement (halqa) qui est
l'occasion pour Ibn al-Banna’ de débattre de théologie
dogmatique (kaldm) avec un confrére (§ 98); décés
d’Aba Talib al-‘Ukbari, qui enseignait aux jeunes
filles au domicile d'un riche commergant hanbalite
(§ 96); etc.

49. § 83, 85, 94, 98, 106, 162, 181; la plupart de ces
paragraphes concernent des cas ol le déroulement
normal de la priére du vendredi est perturbé par des
événements extérieurs.

50. Discussion de matiéres juridiques autour de
quelques fatwas (§ 78); Ibn al-Bannad’ propose de
rédiger une fatwa contre un « innovateur hérétique »
vu en réve par I'un de ses compagnons (§ 79); vive
polémique avec des fugaha’ $afi‘ites pour déterminer
s'il est ou non licite de briser les instruments de
musique (§ 110-111 et 115), etc.

51, Par exemple § 17: Ibn al-Banna’ et le 3arif
Aba Ga‘far rédigent une plainte (gissa) contre le
naqib des Hashémites; § 83 et 85: aprés une émeute
ayant opposé des ashab hanbalites aux troupes ar-
mées du méme nagqib, Ibn al-Banna’ rédige une plainte
adressée au diwan califal, a la suite de laquelle il est
convoqué par le vizir, désireux d’apaiser la situation;
§ 126: Ibn al-Banna’ se joint au 3arif Ibn Sukkara
pour rédiger une note (ruq‘a) adressée a l'un des
fonctionnaires chargés du maintien de l'ordre, le
bagib; § 130: Ibn al-Bannd’ rédige une lettre de
conseil (mundsaha) au calife, argumentant a partir
de hadit-s sur la nécessité politique d’« ordonner le
bien et interdire le mal » (al-amr bi l-ma‘raf wa l-nahi
‘an al-munkar).

239

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

240 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

personnage considéré comme déviant® et se mobiliser autour dun de leurs chefs, le Sarif
Aba Ga‘far ibn Abi Masi, personnage charismatique et controversé.

Ce dernier, Glim spécialiste de figh et de fard’id, mais surtout énergique défenseur de la
cause hanbalite sur la scéne bagdadienne, occupe une place particuliére dans le « Journal », qui
consacre une quinzaine de paragraphes au récit de ses démélés avec les autorités califales et a
I'évocation du soutien que lui accordaient ses partisans . A plusieurs reprises, Ibn al-Banna’
décrit la facon dont l'opinion publique hanbalite s'était mobilisée en faveur du arif Aba Ga'far
contre ses détracteurs, ou contre les personnes percues comme ennemies de leur madhab, cette
mobilisation dégénérant parfois en émeute (fitna) 5+, Ces occasions de combat pour défendre
les valeurs hanbalites mettent toujours en scéne le groupe (§ama‘a) et les compagnons (ashab),
individualisant tout au plus les personnalités centrales du conflit, comme le 3arif Aba Ga‘far.

Comme signalé plus haut, parmi ces personnages, on constate la présence a premiere
vue déroutante d'individus ne manifestant pas ou peu de rapports avec la connaissance du
figh, en particulier de grands commercants fortunés qui jouaient le role de mécénes de leur
communauté. Ce paradoxe apparent sexplique par le fait que le sentiment d’appartenance au
madhab hanbalite dépassait le simple cadre de I'étude et de la mise en pratique du figh. Ces
commer¢ants-mécénes comptaient ainsi parmi les personnages les plus influents du groupe

hanbalite de Bab al-Maratib.

Le role des grands commercants-mécénes et le « milieu » banbalite

Deux commercants hanbalites sont particuliérement présents dans le «Journal »:
Abi ‘Abdallih ibn Garada et Aba -Qasim ibn Ridwan. Le premier, né a la fin du 1ve/xe sié-
cle et originaire de la ville de “Ukbara (située sur le Tigre, 2 une quarantaine de kilomeétres
en amont de Bagdad), est évoqué par d’autres sources historiographiques et biographiques
en raison de sa grande richesse, acquise grice 4 ses activités commerciales. Ibn Garada pos-
sédait 4 Bab al-Maritib une somptueuse résidence comportant une trentaine de bitiments,
ainsi qu'un jardin (bustan), un hammam et deux oratoires (masgid)°. Sa fortune était
estimée A 300 000 dinars®’; les chroniques évoquent ses largesses répandues sous forme

52. L'exemple le plus présent dans le « Journal» est
celui d’Ibn ‘Aqil, jeune lettré hanbalite accusé par
la majorité de ses compagnons de madhab d'avoir
des penchants mu‘tazilites. La réaction violente des
hanbalites de Bab al-Maratib contre Ibn ‘Aqil est
évoquée par plusieurs passages du «Journal» (voir
notamment les § 44, 79, 80, 82 et 89); «l'affaire » Ibn
‘Aqil a été étudiée en détail par Makdisi, Ibn “Agil.

53. Sur Abi Ga‘far ibn Abi Miisa, qui mourut en
470/1077, voir aussi Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 16,
p- 195, notice n° 3482, ainsi que les notices détaillées
que lui consacrent les auteurs de dictionnaires bio-
graphiques hanbalites: Ibn Abi Ya‘la (m. 526/1132),

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Tabagqat al-hanabila 2, p.203, notice n° 674, et
Ibn Ragab, Dayl 3, p. 13, notice n° 11.

54. Emeute déclenchée par la rumeur selon laquelle
Ibn ‘Aqil devait tenir séance 3 Gami¢ al-Mansir
(§ 16); fitna provoquée par l'arrivée d'Ibn ‘Aqil dans
le quartier de Bab al-Maritib (§ 80).

55. Notamment Ibn al—Gawzi, al-Muntazam 16,
p- 232, notice n° 3531; Ibn al-Dubayti, Dayl 1, p. 80,
notice n° 2; Ibn Katir, al-Bidaya 12, p. 135.Ibn Garada
mourut en 476/1084.

56. Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 16, p. 232, notice
n° 3531,

57, Ibid.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

d’aumones*®, tandis que le « Journal» détaille son activité de méceéne envers ses confréres
hanbalites*°. Il ne semble pas avoir exercé d'autre activité professionnelle que le commerce.

Le second, Abil-Qasim ibn Ridwan, est lui aussi présenté comme un « marchand » (al-bayyi©)
doté d’une grande fortune qui lui permettait d'aider ses compagnons de madhab en cas de
difficultés financiéres °°. Tous deux portaient le méme titre honorifique: al-Sayb al-agall, «le
treés noble shaykh », lagab décerné par ailleurs, d'aprés les sources biographiques, a quelques
personnages appartenant en général au monde des ulémas ou des hauts dignitaires. En plus de
ses activités commerciales, Ibn Ridwan exercait des fonctions politiques et judiciaires : il devint
témoin légal (3ahid) en gumada I 461 / mars 1069 %, et fut également mandataire (wakil) du calife
et administrateur (ndzir) de 'hopital de Bagdad, le Maristan °%, Le « Journal » lui attribue un
certain pouvoir politique, et le montre intervenant comme intermédiaire entre la population
de Bagdad — plus particulierement celle de son quartier — et les autorités califales ®.

Bien qu'il ait été habilité en tant que témoin légal — probablement grice 4 son entregent
politique —, les sources n'évoquent a propos d’'Ibn Ridwan aucune formation en figh; tout
comme Ibn Garada, il ne fait l'objet d’aucune notice dans les dictionnaires de fugaha’ hanba-
lites. Pourtant, tous deux faisaient visiblement partie de la gama‘a évoquée par le « Journal ».
Ibn al-Banna’ fréquentait leur domicile °4, ol se déroulaient de nombreuses activités impliquant
les ashab % ils participaient aussi aux occasions de sociabilité entre membres du groupe °°. Leur
mécénat sadressait uniquement aux compagnons hanbalites, et ils jouaient un réle central
dans les querelles internes du groupe %, Ils représentaient ainsi, en raison de leur fortune et de

58. Voir par exemple le récit des événements du mois
de ramadan 456 / aolit 1064 chez Ibn al-Gawzi (ibid.,
t. 16, p. 88) ainsi que dans le « Journal » (§ 81).

59. A la suite de 4meute sétant déroulée aux
environs de Gami¢ al-Mansir, Ibn al-Banna’ rap-

porte qu'Ibn Garada envoya de l'argent (une somme
conséquente, car elle se chiffrait en dinars et non en
dirhams) aux hanbalites qui avaient souffert de la
fitna (§ 83). Peu de temps apreés, il mit l'une de ses
maisons (dawr) 4 la disposition du $arif Aba Ga‘far
(§ 85); etc.

60. Sur Abu l-Qasim ibn Ridwan, morten 474/1082,
voir Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 16, p. 20, notice

n° 3521, ainsi que Ibn al-Atir, al-Kamil 8, p. 426, et
Ibn Katir, al-Bidaya 12, p. 132; les mentions qui lui
sont consacrées sont cependant fort bréves. Sur ses
activités charitables, voir « Journal », § 65 (aumoénes
en faveur des déshérités), § 66 (il finance, avec
Ibn Garada, le linceul d’un ascéte hanbalite), § 67
(il prend en charge les frais des funérailles d'un autre

ascéte), § 68 (aumdnes en vue de sa guérison d'une

maladie) et § 154 (il envoie dix dinars 4 un gulam

malade dans le besoin).

61. § 116,

62. Signalé parIbn al-Gawzi, al-Muntazam 16, p. 105
(année 460/1067).

63. § 8: il joue un réle dans la destitution du gar-
dien (bawwadb) de Bab al-Maratib; § 147: nouvel
affrontement entre les hommes d’Ibn Ridwan et le
bawwab du quartier; Ibn Ridwan écrit au calife sur
la demande d’'un commercant de son entourage.
d’Ibn al-Banna’ au domicile
d’'Tbn Garada ou contacts entre ces deux personna-
ges:§ 9,19,76,77,152...

65. § 114 et 134 : noces de deux marchands au domi-

64. Présence

cile d'Ibn Ridwan, en présence du groupe hanbalite;
§ 175: un mariage se déroulant chez Ibn Garada est
annulé pour vice de forme.

66. Présence d’'Ibn Garada et de ses fils aux cérémo-
nies funéraires de personnalités hanbalites, aux cotés
des ashab: § 25 et 121.

67. § 76 et 80: role des deux agall-s dans «laffaire
Ibn ‘Aqil»; § 85: Ibn Garada héberge le sarif
Abd Ga‘far; § 97-98: évolution des relations
entre Ibn Ridwan et le Sarif; § 102 et 103: le Sarif
Abi Gafar rend visite successivement 2 Ibn Ridwin
puis Ibn Garada.

241

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

242 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

leur capacité 4 entrer en contact avec les puissants, des personnalités-clés du groupe hanbalite
dans ses rapports avec le reste de la société bagdadienne — d’'ot1 I'inquiétude manifestée par
Ibn al-Banna’ devant la maladie d'Ibn Ridwan %%, Sans étre versés en figh et donc susceptibles
d’apparaitre dans les dictionnaires dédiés aux fugaha” hanbalites, ces grands commercants doi-
vent étre considérés comme faisant partie d'un milieu hanbalite, 4 savoir un groupe de solidarité
et de sociabilité incluant des fuqabd’ appartenant a ce madhab, mais aussi plus largement un
entourage constitué de personnes qui n'étaient pas des ulémas mais se montraient favorables
aux idées et aux valeurs morales des hanbalites, et prétes A défendre leurs intéréts collectifs
sur la scéne politique et sociale bagdadienne.

Le groupe hanbalite était donc socialement hétérogéne. L'appartenance collective sy
construisait d’autant plus 4 travers l'exercice d'une sociabilité essentiellement tournée vers les
autres ashab. Les principaux membres du groupe hanbalite de Bab al-Maratib étaient en effet
impliqués dans une sociabilité de voisinage tissant autour d’eux toute une série d’'obligations
réciproques, et n'outrepassant quoccasionnellement le cadre physique de leur quartier.

Une sociabilité restreinte aux compagnons de madhab

Dans le « Journal », les différentes formes de sociabilité (séances de condoléances, cérémonies
funéraires, noces, visites 4 'occasion d'un retour de voyage, d une maladie, d'une convalescence,
d’une naissance, etc.) occupent une place plus importante en volume que les péripéties de la
vie politique bagdadienne. Or, cette sociabilité est exclusivement dirigée vers les compagnons
de madhab d'Ibn al-Banna’ et leur entourage proche.

Le caractére central du groupe et du quartier frappe immédiatement a la lecture du
«Journal »; ainsi, les cinq personnages les plus cités par le « Journal » étaient tous hanbalites,
et quatre d'entre eux habitaient 4 Bab al-Maratib . La prépondérance du quartier de résidence
d’Ibn al-Banni’ est par ailleurs constante dans le texte 7°.

68. § 63:lauteur du «Journal » demande 4 I'un des
membres du groupe hanbalite de prier pour le réta-
blissement du commercant. La suite du paragraphe
indique que le calife en personne se souciait de I'état
de santé d’Ibn Ridwan. Voir aussi les § 65 et 68.

69. Cescing personnes sont:Ibn al-Banni’lui-méme,
présent comme acteur des événements dans 85 des
185 paragraphes du «Journal»; Ibn Ridwan et
Ibn Garada, cités chacun dans 24 paragraphes; le Sarif
Abii Ga‘far, le seul 4 ne pas résider 4 Bab al-Maratib
(encore était-ce en raison de ses démélés avec le Dar
al-Hilafa, soucieux de 'éloigner du quartier le plus
hanbalite de la ville pour désamorcer le caractére
potentiellement séditieux de ses activités), présent
dans 20 paragraphes, et un $ayh hanbalite décédé en
460/1067, Abi Mansir b. Yasuf, cité 215 reprises (sur
ce personnage, voir infra).

70. Sur les 185 paragraphes du «Journal», 8o
évoquent des événements précisément localisés dans
l'espace urbain: 45 sur la rive orientale du Tigre
contre 35 sur larive occidentale, Les quartiers les plus
mentionnés pour la rive orientale sont Bab al-Maratib
(19 mentions), le complexe palatial abbasside du
Dir al-Hilafa ainsi que sa mosquée, Gami al-Qasr
(respectivement 8 et 6 citations), le voisinage du
Dar al-Hilafa (8 citations) et le quartier d’al-Rusafa,
plus au nord (4 mentions). Quant aux quartiers de
la rive occidentale, il s'agit de Bab al-Basra (4 men-
tions) et de sa mosquée principale, Gimi® al-Mansir
(11 mentions), siége d’activités religieuses hanbalites,
du grand cimetiére 4 forte composante hanbalite
de Bab Harb, ou était enterré Ahmad ibn Hanbal
(14 mentions), et d'autres endroits (6 cas), essentiel-
lement évoqués parce que des membres du madhab
y résidaient.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

Il y a certes des causes matérielles au caractére local des événements rapportés par le
«Journal » : Bagdad étant traversée par le Tigre, fleuve large et impétueux, les rives occiden-
tale et orientale de la ville formaient deux entités urbaines distinctes, la traversée devenant
tres difficile en cas d'intempéries, de crue ou méme de désordre politique 7. Sur chaque rive,
les différents quartiers fonctionnaient comme des entités isolées, séparées parfois par des
terrains vagues ou des espaces en ruine (bardba). En cas de crue du Tigre, les déplacements
se faisaient difficiles y compris au sein d'un méme quartier 7>, Cependant, ces facteurs liés
a la topographie bagdadienne semblent avoir été moins déterminants que la tendance des
hanbalites de Bab al-Maratib 2 ne fréquenter que d'autres hanbalites, qu'ils fussent ou non
résidents de leur quartier.

On peutillustrer ce fait en étudiant les informations nécrologiques livrées par le « Journal ».
Ibn al-Banni’ recense volontiers les personnages dont il a appris le décés: 31 défunts sont
ainsi évoqués, et les quartiers de résidence de 15 d’entre eux peuvent étre localisés. Or sur ces
15 personnages, 11 habitaient la rive orientale de Bagdad (dont 9 4 Bab al-Maratib) et 4 seule-
ment la rive occidentale. De plus, I'écrasante majorité de ces défunts étaient hanbalites 73

On rencontre d7ailleurs parmi eux un nombre non négligeable de femmes et d’hommes
peu susceptibles d'apparaitre dans d'autres sources d’époque en raison de leur faible statut
social : meéres, sceurs, niéces, esclaves et gilman des compagnons hanbalites d'Ibn al-Banna’ 7+,
La sphére de sociabilité du lettré bagdadien était donc bien celle du voisinage, géographique —
dans les limites du quartier de Bab al-Maritib 7% — et symbolique — en raison de la proximité
engendrée par l'adhésion aux valeurs communes de la moralité hanbalite.

L'intérét exclusif d'Ibn al-Banna’ pour les hanbalites se retrouve lorsqu'il transmet des
informations venues d’autres régions du dar al-islam. Les mentions extra-bagdadiennes sont
rares dans le « Journal » 7%, Elles relévent pour certaines du domaine diplomatique et militaire
(situation des troupes seldjoukides, combats contre les Byzantins, ...), pour d’autres de 'infor-
mation générale A teneur commerciale77. Mais il arrive également qu'Ibn al-Banna’ livre des
renseignements sur des personnages résidant dans des centres urbains plus ou moins éloignés
de Bagdad: ce sont alors presque exclusivement des membres de la communauté hanbalite,

243

71. Ibn al-Banna' rapporte A plusieurs reprises les

difficultés qu'il rencontrait dans ses tentatives pour
franchir le fleuve. Voir par exemple le § 74 (impossi-
bilité de traverser le Tigre en raison du vent).

72. Voir les § 122 et 125,

73. 19 de ces 31 personnages sont explicitement iden-
tifiés par Ibn al-Banna’ comme étant des compagnons

de madhab ou des membres de leur famille, et dans

7 autres cas on peut induire leur appartenance han-
balite bien qu'elle ne soit pas exprimée par la source;

seuls 4 personnages sont explicitement désignés

comme non hanbalites.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem

74. On recense ainsi huit femmes sur les 26 défunts
appartenant au milieu hanbalite.

75. Ibn al-Bannd’ emploie d’ailleurs, pour désigner
certains habitants de son quartier, le terme garng,
«notre voisin » (voir par exemple § 122, 139, 158).
76. Seule une trentaine de localités ou régions
extérieures sont mentionnées, essentiellement en
Irak, dans le Bilad al-Sam et laJézireh ainsi que dans
les régions iraniennes.

77. Trois mentions d’'un tremblement de terre sur-
venu en Palestine en 460/1068, transmises par des
lettres de commercants: § 3, 11 et 28.

Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

244 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

extensions hors de la capitale abbasside du groupe des ashab bagdadiens7®. Il n'est a cela rien
d’étonnant, car les nouvelles étaient recueillies par Ibn al-Banni’ grice 4 ses contacts avec les
grands commercants hanbalites (qui disposaient de réseaux d’information en raison de leur
activité professionnelle), ou bien par le témoignage oral de voyageurs: tous ses informateurs
sur les régions extra-bagdadiennes appartenaient ainsi au milieu hanbalite 7°.

Qu'ils soient géographiquement proches ou lointains, Ibn al-Banna’ s'intéressait donc en
priorité aux personnages appartenant 4 un milieu hanbalite ou pro-hanbalite composé de lettrés
et juristes, mais aussi de commercants, d’élites civiles et politiques et de leur entourage familial.
Les rapports entretenus entre les membres de ce milieu hanbalite et leurs contemporains non
hanbalites étaient certainement multiples, mais le « Journal» n'en décline que des exemples
peu positifs, sous la forme, au mieux, de I'indifférence, de la coopération économique ou de
la stratégie politique, au pire de I'affrontement intellectuel et méme physique. Les hanbalites
de Bab al-Maratib formaient donc, si I'on en croit le témoignage d’Ibn al-Banni), un groupe
lié par une solidarité particuliérement forte. Ce groupe était certes susceptible de se fissurer
en cas de suspicion quant a la pureté ou l'orthodoxie du hanbalisme de l'un des membres —
les démélés d'Ibn ‘Aqil avec sa communauté en témoignent — et traversé de clivages et de
hiérarchies, mais ses membres le percevaient comme distinct des ensembles eux aussi variés
formés par les non-hanbalites.

Le caractére fermé et exclusif du groupe se lit encore dans la forte tendance 2 l'endoga-
mie que l'on observe entre ses membres. On sait par exemple, par d’autres sources que le
«Journal », qu'Ibn al-Banni’ lui-méme avait épousé la fille de l'un de ses maitres de figh hanbalite,
Abt Mansir al-Qarmisini®°, lui-méme gendre et disciple du plus prestigieux faqih hanbalite
du ve/xre siécle, Aba Ya'li ibn al-Farrd’ (m. 458/1066). Quant 4 Ibn Garada et Ibn Ridwin, ils
avaient chacun épousé une fille d’Aba Manstr ibn Yasuf, autre personnalité hanbalite centrale
du «Journal »®, Cette endogamie n'était pas absolue: les hanbalites les plus puissants socia-
lement cherchaient aussi 4 sallier avec les milieux du pouvoir, comme en témoigne le mariage
de la fille d'Ibn Ridwan avec le fils de l'influent vizir seldjoukide Nizam al-mulk 2. Grice a

80. Morten 460/1068; voir les notices que lui consa-
crent Ibn al-Naggar, Dayl 18, p. 200, notice n°® 790;

78, § 2:arrivée A Hamadan du mubaddit al-Buhari (la
lecture faite par G. Makdisi de la kunya de ce person-

nage en Aba Salam doit étre rectifiée en Aba Muslim;
sur al-Buhari, qui mourut vers 466-468/1074-1076,
voir Ibn al-Naggar (m. 643/1245), Dayl 20, p. 78,
notice n° 1217; al-Dahabi (m. 748/1347), Tadkirat
al-huffaz, tabaqa 15/18, t. 4, p. 1335, notice n°® 1050;
Ibn al-‘Tmad (m.1089/1678), Sadarat 5, p.298).
§ 50: Ibn al-Banna’ apprend la mort d'un gendre
d’Ibn Ridwan 4 Nishapur; § 59: 4 propos du ra’is
de Bandani§in, décédé, de sa situation de famille,
de I'état de santé de ses trois fils et de leurs sources
de revenus; § 104 : quiproquo autour du sort d'un
commis d’'Ibn Garada  Basra; etc.

79. Sur ces questions, voir Van Renterghem, « L'ac-
cés a lI'information ».

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

Ibn Abi Ya‘la, Tabaqat al-hanabila 2, p. 198, notice
n° 667; et Ibn Ragab, Dayl 3, p. 6, notice n° 2.

81. Informations livrées par Ibn al-Gawzi dans la
notice d'Ibn Yasuf, al-Muntazam 16, p. 107, notice
n° 3394, et dans celle d’Ibn Garada, ibid., t. 16, p- 232,
notice n° 3531,

82. Lesnocesdelafille d’'Ibn Ridwan avec Mu’ayyad
al-mulk, fils de Nizam al-mulk, eurent lieu quelques
années aprés la période de rédaction du « Journal », en
466/1073-1074 ; voir Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 16,
p- 154-157, et Sibt ibn al-Gawzi, Mir'at, éd. Belgeler,
p-187-190.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM 245

de telles alliances, ces personnages jouissaient d'un entregent politique non négligeable et se
trouvaient en position d'intercesseurs, représentant leur groupe aupreés des autorités politiques .
Ces individus influents et en contact non conflictuel avec leurs contemporains non-hanbalites
étaient cependant en nombre restreint, face a la majorité des ashab dont 'horizon ne dépassait
guere les limites de leur quartier.

Le «Journal » d'Ibn al-Banni' livre ainsi des informations originales sur le fonctionnement
d’un groupe bien spécifique, celui des hanbalites de la rive orientale de Bagdad, caractérisé
par de forts liens de solidarité (assortie, en contrepartie, d'un lourd contréle de 'orthodoxie
de ses membres), une sociabilité exclusive et un solide sentiment d’appartenance collective.
I1 est malaisé, faute de sources du méme type, de juger si les membres des autres madhab-s
bagdadiens formaient des groupes présentant des caractéristiques proches ou si les hanbalites
de Bab al-Maraitib représentaient un cas particulier impossible a généraliser *+,

Dans d’autres circonstances et grice 4 d‘autres types de sources, on peut cependant observer
chez les notables bagdadiens la manifestation d'un sentiment d’appartenance collective dépas-
sant les afhiliations de madhab et de quartier. Evénements récurrents de la vie bagdadienne,
les cérémonies organisées 4 'occasion du déceés de 'un des leurs, volontiers décrites par les
sources historiographiques, offrent le spectacle du groupe des notables réuni autour de l'un
de ses membres et célébrant une inclusion collective qui, loin de prendre fin avec la mort du
défunt, se poursuivait par la perpétuation de son souvenir et de sa présence post mortem.

Les funérailles ou le spectacle du groupe

Les obituaires, si nombreux dans les sources arabes médiévales, accordent une place de
choix aux descriptions des funérailles et des rites collectifs qui leur étaient associés. Les chro-
niques relatent essentiellement les séances de condoléances suivant la mort d'un puissant®s,
tandis que les dictionnaires biographiques donnent des détails sur les cérémonies occasionnées
par le déces des autorités religieuses et des élites civiles%%; les deux types de sources mettent
en scéne le dernier hommage du groupe envers le membre défunt, expression ultime de son
appartenance A une entité collective.

83. Sur ces questions, voir Van Renterghem, « Struc-  par les chroniques («Journal» d’'Ibn al-Banna’

ture et fonctionnement ». non compris): 18 en 'honneur de personnages de

84. La fréquentation des textes dépoque laisse
penser que cette derniére hypotheése est la plus vrai-
semblable. Il est difficile dadhérer a I'affirmation de
N. Hurvitz selon laquelle « from the tenth century
on, every Muslim belonged to a madhhab, and as a
consequence the madhahib became as important as
ancient social alignments such as family, tribe, and
ethnic group » (« From Scholatly Circles to Mass
Movements », p. 987).

8s5. A Bagdad, entre 447/1055 et 573/1177, 25 séances
de condoléances suivies de funérailles sont évoquées

lentourage abbasside (7 califes, 4 autres membres
de la famille abbasside, 3 vizirs ou membres de leur
famille), 8 commémorant le décés de notables sel-
djoukides (3 sultans, 2 princesses, le vizir Nizam
al-mulk et deux de ses fils), et deux seulement dédiées
3 des membres de I¥élite civile.

86. Le dépouillement d’'une vingtaine de dictionnai-
res biographiques m'a permis, lors de mon travail de
doctorat, de constituer une base de données recensant
plus de 2 600 personnages décédés entre 447/1055
et 600/1203, ayant vécu a Bagdad ou ayant visité la

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

246 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

Les funérailles, occasions sociales de premier plan

Le décés d'un personnage sufisamment important dans la société bagdadienne des ve-vie/
X1%X11° siécles pour faire, par la suite, I'objet d'une notice dans un dictionnaire biographique,
était suivi d'un certain nombre de cérémonies collectives. Le corps du défunt était tout d’abord
lavé par I'un de ses proches ou par un notable, puis enveloppé d’'un linceul. Il était ensuite
conduit dans l'une des mosquées-gami de la ville oli se déroulait la priére funéraire, dirigée
par un membre méle de sa famille ou un notable; aprés quoi un cortége accompagnait le dé-
funt jusqu'a sa sépulture — généralement dans l'un des cimetiéres de la ville, plus rarement a
son domicile ou dans l'institution, ribat ou madrasa, ol il avait officié de son vivant. Toutes
ces étapes étaient publiques et pouvaient saccompagner de démonstrations de deuil collectif:
lamentations, présence de pleureuses, proches déchirant leurs vétements, etc. La présence d'une
foule nombreuse est présentée comme un élément positif, témoignant du prestige du défunt
et de son importance au sein de la communauté. Tout comme ils énumeérent les maitres et
disciples d'un lettré, les biographes livrent la liste des notables ayant participé A sa cérémonie
funéraire car elle renseigne le lecteur sur la valeur sociale du personnage. La notice consacrée
par Ibn al-Gawzi 4 Ibn al-Husayn, 'un des plus grands transmetteurs de hadit bagdadiens de
la période (m. 525/1131), en offre un parfait témoignage *”:

«Hibat allah b. Muhammad b. ‘Abd al-Wahid b. Ahmad b. al-Abbas b. al-Husayn, Aba I-Qasim
al-Saybini le katib: il naquit en 432 [1040] ; son pére le mit trés ot (3 1'étude du hadit] en compagnie

de son frére Aba Galib ‘Abd al-Wihid, et il leur fit entendre [le badit de la bouche de] Aba ‘Al

ibn al-Madhab, Aba Talib b. Gaylan, al-Tanahi et d’autres 3. Il s'instruisit au point de devenir la

figure dominante de son époque; les étudiants venaient le voir de loin et se pressaient en foule autour

de lui. C’était un transmetteur digne de confiance (tiqa) et fiable (sahib al-sama®). J'ai entendu de sa

bouche tout le Musnad de 'imam Ahmad [Ibn Hanbal], et toutes les Gaylaniyyat, et des volumes (agz4)

d’al-Mazaki, qu'il fut le dernier 4 transmettre. J'entendis aussi de lui d’autres choses, lues par notre
maitre Ibn Nasir 89, et jétais parmi ceux qui les écrivirent sous sa direction. Il mourut dans l'aprés-midi

du mercredi14 Sawwal [de 'année 525/septembre 1131]. On laissa [son corps] jusquau vendredsi, et notre

maitre Aba -Fadl b. Nasir en supervisa la toilette mortuaire. Ce fut également lui qui accomplit sur

lui la priére funéraire, selon la volonté exprimée par le défunt, 3 Gimi® al-Qasr °°. Puis il fut porté a

ville. Des précisions sont données sur le déroulement
des funérailles de 321 dentre eux, soit dans un peu
plus de 12 % des cas.

87. Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17, p. 268, notice
n° 3975. Sur Ibn al-Husayn, voir également Ibn
al-Dimyati, al-Mustafad 21, p. 191, notice n° 194;
Ibn al-Atir, al-Kamil 9, p. 260; Ibn Katir, al-Bidaya
12, p. 218; Ibn al-Imad, Sadarat 6, p. 127.

88. Grands transmetteurs de hadit de la premiére
moitié du ve/xie siécle.

89. Abul-Fadl Muhammad ibn Nasir, célébre
mubaddit bagdadien d'origine turque, principal
maitre de hadit d’Ibn al-Gawzi, mort en 550/1155.
De nombreuses notices biographiques lui sont consa-
crées, en particulier al-Muntazam 18, p. 103, notice
n° 4201; voir aussi Ibn al-Dimyati, al-Mustafad 21,
p- 27, notice n° 30; Ibn Ragab, Dayl 3, p. 189, notice
n° 113; al-Dahabi, Tadkirat al-buffaz, tabaqa 16/1,
t. 4, p. 1289, notice n°® 1079 ; Ibn al-‘Imad, Sadarat 6,
p- 257; al-Bundari, Ta’rih Bagdad, folio 84 recto.
9o. La mosquée-gami‘ du Dar al-Hilafa, sur la rive
orientale.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

Gimi al-Mansir %, ottla priére fut dite par notre maitre ‘Abd al-Wahhib ibn al-Mubarak al-Anmati 2.

II fut enterré le méme jour [au cimetiére de] Bab Harb 93, auprés de Bisr al-FHafi%%. »

Plus du tiers de la notice est ainsi consacré aux événements ayant suivi la mort d'Ibn al-Husayn.
Tbn al-Gawzi ne cite que trois de ses maitres de hadit (au moins trois noms supplémentaires sont four-
nis par d’autres biographes), mais nomme les personnalités ayant présidé la double priére mortuaire en
son honneur : deux grands mubadditin, parmiles plus importants de leur temps, et tous deux maitres
d'Tbn al-Gawzi — ce qui permet au polygraphe hanbalite d’établir un double lien entre Ibn al-Husayn
etlui-méme: celuidela transmission du hadit, et celui del'appartenance 3 un méme univers social.

Les sources biographiques livrent volontiers le nom de la personne ayant présidé la priére en
I'honneur du défunt . Dans prés d'un cas sur trois ®%, il s'agit d'un membre male de sa famille
proche: un fils ou un petit-fils, un frére, un cousin, plus rarement un oncle ou méme le pére
dans le cas ol ce dernier était encore en vie. Dans les cas restants, la priére était confiée aux
autorités religieuses les plus en vue du moment. Certains personnages sont cités a plusieurs
reprises pour avoir dirigé des priéres funéraires: on rencontre parmi eux le muqri’ et wa‘iz
hanbalite Aba Muhammad al-Tamimi (m. 488/1095) 97, le hanbalite Aba I-Husayn ibn Abi Ya‘la
(m. 526/1131) %3, le gadi [-qudat hanafite Aba 1-Qasim ‘Alib. al-Husayn al-Zaynabi (m. 543/1149) *°,

mais aussi I'ascéte ‘Abd al-Qadir al-Gilini (m. 561/1165) '°°, tous des personnages de premier

plan dans les milieux de la judicature et du mysticisme bagdadiens.

91. Principale mosquée-gami‘dela rive occidentale
de Bagdad.

92. Abu l-Barakat ‘Abd al-Wahhab b. al-Mubarak
al-Anmati, hafiz et mubaddit bagdadien, autre

maitre d’Ibn al-Gawzi, décédé en 538/1143; voir
al-Muntazam 18, p. 33, notice n°® 4097; Ibn al-Naggar,
Dayl 16, p. 224, notice n° 228; Ibn Ragab, Dayl 3,
p. 168, notice n° 91; al-Dahabi, Tadkirat al-huffaz,
tabaqa1s/45,t. 4,p. 1282, noticen°® 1076 ; Ibn al-‘Imad,
Sadarat 6, p. I9L

93. Principal cimetiére de la rive occidentale de

Bagdad, ot étaient enterrés un grand nombre de
hanbalites, en raison du fait qu'il abritait la sépulture
d’Ahmad ibn Hanbal.

94. Célebre ascéte bagdadien du111¢/1x¢ siécle (mort
en 227/842).

95. 130 des 321 notices évoquant les circonstances de

l'enterrement et de la cérémonie funéraire donnent
ce renseignement.

96. 41 occurrences sur 130.

97. L'un des personnages centraux du «Journal»
d’Ibn al-Banna’ Voir les notices que lui consacrent
Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17, p. 19, notice n°® 3650;
Ibn al-Dimyati, al-Mustafad 21, p. 85, notice n° 77;
Ibn Abi Ya‘la, Tabaqgat al-banabila 2, p.214, no-

tice n°® 687; Ibn Ragab, Dayl 3, p. 64, notice n° 31;
Yaquat, Mu‘gam al-udaba’ 3, p. 334, notice n°® 419;

Sibt ibn al-Gawzi, Mir'at, éd. al-Gamiri, t. 1, p- 249.
Abt Muhammad al-Tamimi est mentionné 4 cinq
reprises pour avoir dirigé des priéres mortuaires
entre 461/1068 et 472/1080.
98. Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17, p. 274, notice
n° 3980; Ibn Ragab, Dayl 3, p. 147, notice n° 76;
Ibn al-Atir, al-Kamil 9, p. 267; Ibn Katir, al-Bidaya
12, p. 220; Sibt ibn al-Gawzi, Mir'at, éd. Hyderabad,
p- 144; al-Bundari, Ta’rih Bagdad, folio 62, recto et
verso; Ibn al-‘Imad, Sadarat 6, p-130. Ibn Abi Ya‘la
est mentionné 4 8 reprises en de telles circonstances
entre 487/1094 et 513/1119.
99. Ibn al-Gaw=i, al-Muntazam 18, p. 58, notice
n° 4154; al-Qurasi, al-Gawahir 2, p- 568, notice
n° 970; Ibn Katir, al-Bidaya 12, p. 242 ; Ibn al-‘Imad,
Sadarat 6, p. 220. Abi 1-Qasim al-Zaynabi est cité a
cinq reprises pour avoir dirigé des priéres funéraires
entre 535/1140 et 542/1147.
100. Les notices les plus développées sur ‘Abd
al-Qadir al-Gilani se trouvent chez Ibn Ragab,
Dayl3,p. 244,noticen® 134 ;al-Munawi(m. 1031/1621),
al-Kawakib 1, p. 676, notice n°® 424; Ibn al-‘Imad,
Sadarat 6, p.330-336. Voir aussi Chabbi, « ‘Abd
al-Kadir ». Sil'on en croit les sources biographiques,
‘Abd al-Qadir al-Gilani aurait dirigé au moins 8 prié-
res mortuaires entre 528/1134 et 560/1165.

247

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

248 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

Les sources indiquent aussi fréquemment le lieu o1 se déroulait la priére en I'honneur du
défunt™'. Au cours de la période, on note une nette évolution dans les lieux choisis par les
élites bagdadiennes pour ce type de cérémonie, évolution qui refléte les recompositions sociales
ayant affecté l'univers des notables bagdadiens en un peu plus d’'un si¢cle. Traditionnellement,
la priere funéraire seffectuait dans un lieu public, de préférence dans l'une des deux plus im-
portantes mosquées-gami® de Bagdad : Gami‘ al-Mansar sur la rive occidentale, et la mosquée
du Palais (Gimi al-Qasr), au cceur du Dir al-Hilafa, sur la rive orientale™, Or, si Gami¢
al-Mansar est trés réguliérement mentionnée comme lieu de la priére funéraire pour les
personnages décédés dans la seconde moitié du v¢/x1® siécle, elle l'est plus rarement au cours
du vie/xire siecle; Gami al-Qast, elle, est au contraire plus fréquemment évoquée pour le
vI¢/x11® siécle, ot pres de la moitié des cérémonies funéraires semblent sy étre déroulées, que
pour le demi-siécle précédent. Enfin, dans la seconde moitié du vi¢/x1r® siécle, on voit appa-
raitre une habitude nouvelle, celle de faire la priére funéraire dans les principales madrasas de
Bagdad™*?:la madrasa Nizamiyya, fondée par le vizir seldjoukide Nizam al-mulk en 457/1065
(mentionnée 416 reprises) ; la madrasa Tagiyya, fondation du rival politique de Nizam al-mulk,
Tag al-mulk al-Mustawfi, en 480/1087 (3 occurrences), et la madrasa dite de ‘Abd al-Qadir
al-Gilani (5 occurrences), toutes trois situées sur la rive orientale de la ville.

Les résultats de l'enquéte peuvent étre synthétisés dans le tableau suivant:

Nombre de cas o Nombre total
. . N ombre tota .. ..
Période de | le lieu de la priére . . A Gami© Gami©
. .. de lieux mentionnés . Madrasas Autre
déces funéraire est . . 1 104 |al-Mansir | al-Qasr
Y., pour la période
précisé
448/1056 A 25 7 o 7
500/1106 37 39 (soit 64 %) | (soit 18 %) (soit 18 %)
501/1107 A 14 36 5 16
62 71 . . . .
550/1155 (soit 19 %) | (soit51%) | (soit7 %) | (soit23 %)
551/1156 A 6o 3 25 20 12
600/1203 >0 (soit 5 %) | (soit 42 %) | (soit 33 %) | (soit 20 %)
TOTAL 158 170 42 68 25 35

10I. 158 cas sur 321, soit pres de 50 %.

102. Ces deux mosquées sont citées a 110 reprises (42
pour Gami‘ al-Mansir et 68 pour Gami® al-Qasr),
soit dans prés des deux tiers des cas ot le lieu de
priére est précisé.

103, Plus du tiers des lieux de priére funéraire men-
tionnés pour cette période.

104. Ce chiffre est supérieur a celui de la colonne

précédente en raison du fait que pour certains pet-
sonnages, il y avait deux ou trois cérémonies dans des

lieux différents, dirigées par autant de personnalités.
I1 était particuliérement prisé, dans la premiére moi-
tié du vie/x11e siécle, de faire la priére successivement
4 Gami® al-Qasr puis 3 Gami‘ al-Mansar (6 cas

mentionnés).

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM 249

L' évolution du lieu choisi pour effectuer la priére sur les défunts reflete assez fidélement les
bouleversements ayant affecté l'univers des élites bagdadiennes au cours de ces quinze décennies.
Lendroit préféré aux autres dans la seconde moitié du ve/x1¢ siécle, Gami© al-Manstr, était la
plus ancienne mosquée-gami‘ de Bagdad ; il s'agissait d'un lieu relativement neutre, éloigné des
centres de pouvoir seldjoukides comme abbassides de par sa position sur la rive occidentale du
Tigre. Le choix de plus en plus fréquent de la mosquée califale, Gimi® al-Qasr, s'affirme dans
la premiére moitié du vi¢/xir® siécle, plus précisément A partir de la seconde et surtout de la

105

troisiéme décennie de ce siecle’, cest-a-dire sous le régne du premier artisan du redressement

de l'autorité abbasside face au pouvoir seldjoukide, le calife al-Mustarsid (512-528/1118-1135) °°.
Enfin, le choix deffectuer la priére funéraire des plus importants notables bagdadiens dans
des madrasas n'intervient qu'a partir du deuxiéme tiers du vi¢/x1e siécle, 3 une période ot
I'emprise seldjoukide sur Bagdad se fait plus discréte; on peut donc considérer qu'il témoigne
d’une appropriation des madrasas par les élites civiles bagdadiennes, a une période ot ces ins-

titutions paraissaient moins directement liées A un pouvoir seldjoukide en voie d’effacement.

L’ bommage du groupe

Le choix du lieu ot se déroulait la priére funéraire et de la personnalité 3 qui en revenait
la direction était capital pour témoigner de la valeur sociale du défunt. La cérémonie se devait
d’étre publique et de drainer des foules: les sources célebrent ceux des Bagdadiens dont les fu-
nérailles rassembleérent une assistance fournie. En 460/1067, le cortége funéraire d’Aba Mansar
ibn Yasuf aurait été suivi, si I'on en croit Ibn al-Gawzi, par 100 000 personnes'®”; année sui-
vante, une foule équivalente aurait assisté 3 Gimi‘ al-Mansir A la priére funéraire en I’honneur
de l'ascéte hanbalite Aba Muhammad al-Baradani'®®, et en 513/1119, l'assistance a la pri¢re du
non moins célebre hanbalite Ibn ‘Aqil aurait été trois fois plus nombreuse encore .

Lassistance se devait d’étre fournie, mais aussi de qualité. Les termes utilisés pour désigner
cette assemblée nombreuse, halg et gam’, peuvent étre traduits par « foule », mais se distinguent
nettement des termes collectifs 4 la résonance dépréciative utilisés pour désigner le peuple
bagdadien, tels que ‘Gmma ou ‘awamm : la foule (halg, gam) assistant A de telles cérémonies
est 3 comprendre comme un vaste ensemble d’individus socialement fréquentables, peut-étre
mélés a des éléments plus vulgaires, mais constituant dans I'ensemble une « bonne compagnie »
susceptible d'accompagner dignement le défunt a sa derniére demeure.

105. Moins de 4 priéres funéraires mentionnées
par décennie avant cette période, puis 7 pour la dé-
cennie 511-520/1117-1126, 11 pour la suivante, 9 entre
541/1146 et 550/1155, etc.

106. Al-Mustar§id fut notamment le premier calife
depuis la période bouyide 4 enrdler et diriger une at-
mée, émirs bouyides puis sultans seldjoukides ayant
privé le souverain abbasside de cette prérogative.
Sous son régne eut également lieu un développement
des services administratifs califaux, dont il nommait

et destituait réguliérement les fonctionnaires. Sur ces
aspects, voir Van Renterghem, Les élites bagdadiennes,
chapitres 6 et 7.

107. Al-Muntazam 16, p. 107, notice n° 3394.

108. Ibn al-Bannd, « Journal », § 66.

109. D’aprés le témoignage du lettré hanbalite
Ibn Nasir (mort en 550/1155), cité par son disciple
Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17, p. 179, notice
n° 3882.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

250

LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

La présence A une cérémonie funéraire des élites politiques et lettrées du moment
était en particulier signalée par les biographes comme témoignant de la valeur sociale du
défunt. Les auteurs hanbalites se félicitent quaient assisté aux funérailles du grand faqih
Abu Ya‘la ibn al-Farra, décédé en 458/1066, des personnalités aussi importantes que le gadi
al-Damagani™, le naqib des Hashémites bagdadiens Aba -Fawaris Tirad al-Zaynabi'™, d’autres
hauts fonctionnaires au service du calife (arbab al-dawla) ainsi que de nombreux fuqahd’, té-
moins judiciaires (Subiid) et gadi-s; viennent enfin dans I'énumération les plus grandes figures
du hanbalisme local, Aba Mansir ibn Yasuf et Ibn Garada™2. Le cortége funéraire, rapporte
fierement le fils et biographe du défunt, Ibn Abi Ya‘la, rassembla la plus grande foule que
l'on ait vue depuis les funérailles de l'ascete (zahid) Abu l-Hasan al-Qazwini. La présence
des notables aux cérémonies funéraires était systématiquement signalée dans le cas du déces
de membres des élites politico-administratives: 3 propos de la mort en 539/1145 du katib
Aba I-'Hasan ‘Ali b. Hibat Allah al-Bagdadi, qui ofhiciait au diwan abbasside, Ibn al-Naggar
note la présence dans le cortége funéraire de hauts fonctionnaires comme le qadi l-qudat
al-Zaynabi™ et le sahib al-mabzan, mais aussi de nombreux ulémas et notables (wugah
al-nas) "+, L hommage collectif ainsi rendu au défunt pouvait parfois triompher de différends
personnels: en 504/1110, malgré leur brouille, les deux principales personnalités du madhab
hanafite, Aba Talib al-Zaynabi™ et le gadi l-qudat Abu I-Hasan al-Damagani™®, assistérent

110. Selon toute vraisemblance le qadi I-qudat ha-
nafite Aba ‘Abdallah al-Damagani, qui exerca cette
charge de 447/1055 2 samort survenue en 478/1085;
sur ce personnage, voir Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 16,
p. 249, notice n° 3547 ; al-Qurasi, al-Gawabhir, éd. Hy-
derabad 1914, t. 2, p. 96, notice n°® 290; al-Bundari,
Ta’rib Bagdad, folio 46 recto (marge); al-Simnani
(m. 499/1105), Rawdat al-qudat, en particulier § 184
et 254. Sur la famille al-Damagani et son rdle dans
le paysage judiciaire irakien, voir Van Renterghem,
Les élites bagdadiennes, chapitres 5 et 12.

111. Mort en 491/1098, Tirad al-Zaynabi était
influent auprés du calife al-Qaim qui lemploya a
plusieurs reprises dans des missions diplomatiques.
Sur ce personnage, voir Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17,
p. 43, notice n® 3675; Ibn al-Dimyati, al-Mustafad 21,
p. 97, notice n°® 9o; al-Qurasi, al-Gawabhir 2, p. 281, no-
tice n°® 674 ; Sibt ibn al-Gawzi, Mir'at, éd. al-Gamiri,
t. 1, p. 315. Sur la famille al-Zaynabi et son role 4 Bag-
dad aux ve-vie/xre-xire siécles, voir Van Renterghem,
Les élites bagdadiennes, chapitres 12 et 14.

112. Ces dérails sont rapportés par Ibn al-Gawzi,
al-Muntazam 16, p. 98, notice n°® 3390. Sur Abu Ya‘la
ibn al-Farr3, lire la trentaine de pages que lui consacre
son fils Ibn Abi Ya‘la dans ses Tabaqat al-hanabila
(t. 2, p. 166 sq., cinquiéme tabaqa), ainsi que les

notices contenues dans al-Hatib al-Bagdadi, Ta’rih
Bagdad 2, p. 252, notice n° 730; Ibn al-Atir, al-Kamil
8,p. 378; Ibn Katir, al-Bidaya 12, p. 102; Ibn al-‘Imad,
Sadarat s, p. 252.

113. Abal-Qasim ‘Ali b. al-Husayn al-Zaynabi,
neveu de Tirad al-Zaynabi, qadi I-qudat hanafite de
513/1119 4 sa mort en 543/1149; voir Ibn al-Gawzi,
al-Muntazam 18, p. 68, notice n° 4154 ; al-Quradi,
al-Gawahir 2, p. 568, notice n° 970; Ibn Katir,
al-Bidaya 12, p. 242; Ibn al-‘Imad, Sadarat 6, p. 220.
114. Ibn al-Naggar, Dayl 19, p. 165, notice n°® 1008,

115. Faqihhanafite, frére de Tirad al-Zaynabi et pére
du gadi I-qudat Aba 1-Qasim al-Zaynabi, évoqués pré-
cédemment; naqib des Hashémites de 491/1098 asa
mort en 512/1118. Voir Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17,
p- 166, notice n° 3868; al-Qurasi, al-Gawahir 2, p- 133,
notice n® 525; Sibt ibn al-Gawzi, Mir'at, éd. al-Gamiri,
t. 2, p. 665; Ibn Katir, al-Bidaya 12, p. 197.

116. Filsduqadi l-qudat Aba ‘Abdallah al-Damagani
évoqué plus haut, qadi l-qudat ason tour de 488/10852
samorten513/1119. Voir Ibn al-Gawzi, al-Muntazam17,
p- 175, notice n° 3881; Ibn al-Naggar, Dayl 19, p. 3,
notice n® 804 ;al-Quradi, al-Gawabir 2, p- 599, notice
n° 1001; Sibtibn al-Gawzi, Mir'at, éd. al-Gamiri, t. 2,
p- 685.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

a la cérémonie funéraire donnée en 'honneur du wa‘iz et faqih $afi‘ite Ilkya al-Harrasi®”,
l'un 2 la téte et 'autre aux pieds du cadavre ™.

Quel que soit le madhab du défunt, qadi-s et qadi l-qudat, fuqahd’, hauts fonctionnaires
(arbab al-manasib, ashab al-dawla), naqib-s et autres représentants des asrdf bagdadiens sont
fréquemment cités parmi l'assistance aux cérémonies funéraires d'importance. Il n'est pas
anodin de constater que ces personnages sont sensiblement les mémes que ceux qui étaient
convoqués, lors de l'accession au tréne d'un nouveau calife, afin de lui faire la bay‘a™. La liste
des personnalités ayant accompli la bay‘a en I'honneur du nouveau calife al-Mugqtadi apres le
déces du calife al-Qa'im en 467/1075 est ainsi presque la méme que celle des notables ayant
assisté A I'enterrement d’'Ibn al-Farra’ prés de dix ans plus tot: on retrouve parmi eux le naqib
Tirad al-Zaynabi et le gadi l-qudat al-Damagani, ainsi que le commergant hanbalite Ibn Garada
(Abi Mansir b. Yasuf était, lui, décédé peu de temps apres Ibn al-Farra’) 2°. C’étaient donc
des personnalités de premier rang qui se réunissaient autour des plus importants défunts
bagdadiens afin d'offrir 4 la communauté le spectacle de leur hommage.

A un degré plus modeste, le témoignage d’Ibn al-Banna’ prouve a quel point le fait de pré-
senter ses condoléances a la famille d'un défunt, de diriger sa priére mortuaire ou d'y assister,
puis d'accompagner le corps 4 I'endroit ot il serait enseveli, était l'une des obligations les plus
présentes dans la vie quotidienne du groupe hanbalite, 4 égalité avec la priére collective du
vendredi. Le faqih hanbalite n'hésitait pas a braver les intempéries pour traverser le Tigre afin
de se rendre 4 un enterrement, et, dans le cas ot il n'avait pu y assister, rachetait son absence
par la visite de la tombe du défunt dans les jours suivants ™",

A linverse, choisir de ne pas assister 4 la cérémonie funéraire d'un personnage décédé
revenait a l'exclure post mortem de la collectivité. Pour cette raison, les enterrements pour
lesquels l'assistance était peu nombreuse étaient percus comme des événements susceptibles
d’étre signalés par les biographes car témoignant, en définitive, du peu de qualité de la per-
sonne concernée: sans doute Ibn al-Naggar ne note-t-il la faible assistance aux funérailles du
mubaddit Aba Muzaffar ‘Abd al-Malik b. ‘Ali al-Bazzaz, en 552/1157, que pour mieux appuyer
sa critique envers celui-ci, coupable a ses yeux d'une mauvaise connaissance des isnad-s le
conduisant 4 des fautes de copie’*. Le boycottage collectif d'une cérémonie funéraire doit
s'interpréter comme une sanction ouverte du groupe, comme en témoigne un exemple tiré

117. Ancien mudarrisala madrasa Nizamiyya, Ilkya
al-Harrasi, faqih $afiite et wa‘iz a“arite originaire
du Tabaristan, avait fait carriére a Bagdad grice aux
contacts qu'il entretenait tant avec le sultan seldjou-
kide Barkyaraq qu’avec les califes abbassides. Voir
Ibn al-Gawzi, al-Muntazam 17, p. 122, notice n® 3795;
Ibn al-Dimyati, al-Mustafad 21, p. 148, notice n° 152
Ibn Katir, al-Bidaya 12, p. 186; al-Subki, Tabagat 7,
p- 237, notice n° 932; Ibn al-‘Imad, Sadarat 6, p- 14.
118, Ibn Hallikdn (m. 681/1282), Wafayat al-a‘yan 3,
p- 286, notice n° 430.

119. Serment d'obéissance prété par les élites civiles
et symbolisant en théorie celui de 'ensemble des
musulmans.

120. Il faut cependant leur adjoindre le vizir Fahr
al-dawla ibn Gahir et son fils ‘Amid al-dawla, l'un
des fils de Nizam al-mulk, le naqib des Alides et quel-
ques autres notables hanbalites et §afi‘ites. La liste
compléte est fournie par Ibn al-Gawzi, al-Muntazam
16, p. 165; on trouve une énumération plus succinte
chez al-Bundari, Zubda, p. 53.

121, Voir par exemple « Journal », § 125,

122. Ibn al-Naggar, Dayl 16, p. 61, notice n° 41.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

252 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

du «Journal» d'Ibn al-Banna’: en safar 461 / décembre 1068, bien quayant appris le déces
de I'un d’entre eux, Ibn Tawba al-“Ukbari, bon nombre de hanbalites choisirent de ne pas se
rendre 4 son enterrement; cette décision sanctionnait la conduite passée d'al-“Ukbari, jugée
moralement répréhensible par le groupe 3.

L'accompagnement du défunt dans son passage vers la vie future était donc une affaire
collective, I'un des moments cruciaux au cours desquels le groupe accordait sa reconnaissance a
'un de ses membres. Plus encore, le role social des plus importantes figures de la communauté,
loin de s'interrompre 4 leur décés, se poursuivait apres leur mort, plusieurs moyens existant
pour intégrer les défunts 3 la communauté des vivants.

Société des morts et société des vivants:
de l'importance du bon voisinage post mortem

La ferme croyance en une vie aprés la mort créait en effet le sentiment d'une continuité
post mortem de l'activité religieuse, intellectuelle et sociale des principales figures du groupe.
Plusieurs indices laissent percevoir 'importance que les morts conservaient dans la société des
vivants, et démontrent qu'ils passaient pour former une société semblable en bien des points
a celle de ceux qui leur avaient survécu.

I1 était notamment crucial d'assurer au membre décédé de la communauté une place de
choix au sein de la compagnie des autres défunts, le bon voisinage étant recherché y compris
post mortem: A I'occasion de l'enterrement de l'ascéte hanbalite al-Baradani, Ibn al-Banna’
rappelait la nécessité de « choisir la proximité des gens de bien (al-salibin) dans le tombeau
aussi bien que de son vivant'>4», La compétition était rude pour obtenir dans les cimetiéres
bagdadiens les emplacements jugés comme les meilleurs, 4 savoir les plus proches de person-
nages prestigieux, ascétes ou lettrés investis d'une forte dose de baraka ™.

Pour les hanbalites, les places les plus disputées se trouvaient fort logiquement au cimetiére
de Bab Harb (également nommé al-Harbiyya ou Magbarat Ahmad), sur la rive occidentale de
Bagdad, ot était enterré I'éponyme du madhab, Ahmad ibn Hanbal. Pour les non-hanbalites
également, il sagissait 13 du lieu d’ensevelissement le plus populaire de la ville *°. D’innombrables
anecdotes démontrent 4 quel point était recherchée la proximité des personnages prestigieux qui
y étaient enterrés: Ahmad ibn Hanbal lui-méme, ce qui engendra un véritable encombrement
des concessions aux alentours de sa tombe, mais aussi l'ascéte Bisr al-Hafi, le gadi hanbalite
Abu Ya‘la ibn al-Farra) etc. Les autres cimetiéres (maqabir) bagdadiens pouvaient senorgueillir
d'abriter d’autres célébrités: Abu Hanifa (cimetiére d’al-Hayzuran, dans le quartier nord

123. Ce dernier avait dénoncé une personne venue
lui demander refuge lors de Iépisode traumatisant

sans expliciter les régles d’attribution (ou dachat)
de ces lots.

pour les sunnites bagdadiens au cours duquel le calife
abbasside fut exilé de Bagdad et la hutba faite au nom
du calife fatimide du Caire. Voir les événements des
années 448-451/1056-1059 dans les chroniques.
124. «Journal», § 66.

125. Lessourceslaissent entendre qu'il était possible

126. Dans lensemble des sources biographiques ex-
ploitées pour cette étude, qui sont loin détre toutes
hanbalites, sur un millier de personnages pour quila
sépulture 4 Bagdad est connue, 436 furent enterrés
au cimetiére de Bab Harb, sans variation temporelle
notable au cours de la période.

de se réserver une concession (git‘a) de son vivant,

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

d’al-Rusafa) et le célebre faqih $afiite Aba Ishiq al-Sirazi™ (cimetiére de Bab Abraz, connu
sous le nom d’al-Wardiyya) sur la rive orientale, 'ascéte Ma‘raf al-Karhi™® (cimetiére de
Bib al-Dayr) ou encore Samniin ibn Hamza (cimetiére d'al-Saniziyya) sur la rive occidentale.
La recherche de la baraka des défunts prestigieux se conjuguait au sentiment d’appartenance
collective pour aboutir 4 de véritables concentrations de sépultures dans les principaux cime-
tieres bagdadiens.

Les questions de préséance jouaient alors  plein, les personnalités ayant joui, dans la société
des vivants, du plus grand prestige, étant considérées comme les plus dignes d’étre enterrées
dans le voisinage immédiat des porteurs de baraka. Une anecdote témoigne parfaitement de
cette hiérarchie. Le célebre lettré al-Hatib al-Bagdadi avait exprimé le souhait d’étre enterré 2
al-Harbiyya dans le voisinage de l'ascéte Bisr al-Haft; lorsqu'il mourut en 463/1071, on réqui-
sitionna donc pour l'ensevelir une concession que s'était réservée un soufi du nom d’Ahmad
b. ‘Ali al-Turaytiti"°. Devant les protestations de ce dernier, I'éminent mystique Aba Sa‘d 3°
lui fit valoir que si tous étaient en vie et se trouvaient réunis au sein de la méme assemblée,
al-Turaytiti se léverait sans hésiter pour céder au Hatib la place la plus proche de Bisr al-Hafi.
Convaincu par cet argument, al-Turaytiti renonga a contester la position du défunt et lui
abandonna sa concession 3.

Morts et vivants étaient ainsi soumis aux mémes reégles de préséance, tout comme ils
étaient frappés par des interdits sociaux comparables. Il était par exemple hors de question
d’enterrer dans la méme parcelle un homme et une femme qui n'eussent pas été unis, de leur
vivant, par des liens de parenté. En 470/1077, le jour de la mort du sarif Aba Ga‘far, la popu-
lace (al“awamm) décida de l'ensevelir directement dans le tombeau d’Ahmad ibn Hanbal. L'un
des fugahd’ hanbalites présents, al-Tamimi, tenta de les en dissuader en leur rappelant que la
fille d’Ahmad était enterrée avec son pére, et qu'il n'était donc pas possible de leur ajouter la
compagnie du $arif; mais I'un des ‘awamm lui répondit vertement : « Tais-toi donc, nous marions
aujourd’hui le $arif 1 la fille ’Ahmad . » A bien des égards, la société des morts fonctionnait
donc exactement comme celle des vivants, avec ses réseaux de voisinage et sa séparation des
sexes en dehors de la sphére familiale. Lanecdote témoigne aussi de la possibilité, au moins
symbolique (I'éventuelle dimension humoristique de la réplique ne peut étre ignorée), de créer
post mortem des relations sociales semblables a celles tissées par les vivants: alliances matri-
moniales et voisinage. Les morts formaient ainsi une société i proprement patler.

127. Mort en 476/1083; voir Ibn al-Gawzi,
al-Muntazam16,p. 228,noticen® 3527;Ibn al-Dimyad,
al-Mustafad 21, p. 32, notice n° 32; Ibn Hallikan,
Wafayat 1, p. 29, notice n° 5; al-Munawi, al-Kawakib 1,
p- 619, notice n° 385; al-Subki, Tabaqat 4, p. 215,
notice n° 356; Ibn al-‘Imad, Sadarat s, p. 323.

128. Mort en 200/815.

129. Décédé en 497/1104; voir Ibn al-Gawzi,
al-Muntazam 17, p. 85, notice n° 3738; al-Subki,
Tabaqat 4, p.39, notice n°259; Ibn al-‘Imad,
Sadarat s, p- 414.

130. Personnalité éminente du soufisme bagdadien,
portant le titre de Sayb al-Suyah, Aba Sa‘d mourut
vers 477-479/1084-1086. Voir Ibn al-Gawzi,
al-Muntazam 16, p. 235, notice n° 3533.

131. Anecdote rapportée par Ibn al-Gawzi,
al-Muntazam 16, p.I129, notice n°® 3407, et par
al-Dahabi, Tadkira 3, p. 1135, tabaqa 14/14, notice
n° 1015.

132, Lanecdote est rapportée par Ibn Ragab, Dayl 3,
p- 13, notice n° II.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

254 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

Perpétuation du role social des défunts éminents

Or cette société n'était pas, loin de 13, isolée de celle des vivants. Bien au contraire, les
rapports du groupe avec un membre défunt se poursuivaient avec une intensité directement
proportionnelle 4 I'importance de la place anciennement occupée par ce membre. Ainsi, I'un
des personnages centraux du « Journal » d'Ibn al-Banna), et donc de la sociabilité des hanbalites
de Bab al-Maratib, Aba Mansur ibn Yusuf, était-il un défunt™3. Ce riche hanbalite, portant
le lagab honorifique al-sayb al-agall, est évoqué par les sources biographiques pour son activité
de transmetteur de hadit et son action de remise en état de 'hopital de Bagdad, le Maristan
al-‘Adudi; mais seul le « Journal » laisse entrevoir I'ampleur de son prestige et la place de choix
qu'il occupait dans la communauté hanbalite de Bab al-Maratib, en tant que bienfaiteur de ses
membres les plus pauvres — en cela son rdle parait fort proche de celui des grands commergants
évoqués plus haut, Ibn Garada et Ibn Ridwin — et en tant que dispensateur de toutes sortes de
bienfaits immatériels, grice 4 la baraka qu'il prodiguait i ses contemporains. Or le « Journal »
témoigne du fait que ces bienfaits ne cessérent pas apreés la mort du Sayh, qui demeura l'un des
membres importants de la communauté i travers plusieurs types d'intervention : par l'action
de ses fils, par son apparition en réve a ceux qui lui avaient survécu, et par la baraka dispensée
a ceux qui venaient prier sur sa tombe.

Ses deux fils, Aba Muhammad et Aba -Hasan, sont mentionnés a plusieurs reprises par le
«Journal » ®%, toujours en leur qualité de descendants d'Ibn Yusuf; les sources biographiques
n'offrent aucune notice  leur sujet, ce qui laisse penser qu'ils ne s'illustrérent pas particulie-
rement dans les domaines des sciences traditionnelles, de la judicature ou de l'administration.
Leur seul role, dans le « Journal », est de continuer l'action de leur pére, et clest A ce titre quon
les voit apparaitre dans les principales occasions sociales (congratulations pour la guérison
d’un notable hanbalite par exemple) ou bien occupés a régler des questions financiéres avec
les autres hanbalites aisés de leur quartier.

Abt Mansur ibn Yasuf apparait aussi A plusieurs reprises dans les réves d'Ibn al-Banna’ 35,
souvent dans un contexte d'opposition a l'autorité politique, et toujours pour glorifier l'auteur
du «Journal » et justifier ses prises de positions dans les querelles internes au groupe hanbalite.
I1 faut préciser que l'apparition posthume de personnalités, et surtout de lettrés, dans les réves
de leurs contemporains est I'un des motifs récurrents du « Journal » 3%, comme de nombre de
sources de I'époque . Les défunts apparaissaient en réve A ceux qui leur avaient survécu pour
les informer sur la société des morts (particuliérement pour témoigner des faveurs divines

133. Il était mort en mubarram 460/novembre 1067,
soit dix mois avant les premiers passages conservés du
«Journal ». Sur Abti Mansir ibn Yasuf, voir al-Hatib
al-Bagdadi (m. 463/1071), Ta’rib Bagdad 10, p. 433,
notice n® 5599 ; Ibn al-Gaw=i, al-Muntazam 16, p. 107,
notice n° 3394 ; al-Bundari, Zubda, p. 35; Ibn al-Atir,
al-Kamil 8, p. 381; et Ibn Katir, al-Bidaya 12, p. 105,
ainsi que les événements de 'année 451/1059 dansles
chroniques d'Ibn al-Gawzi et de Sibt ibn al-Gawzi.

134. Voir notamment les § 22, 25, 29, 63 et 88.

135. § 128,174,180 et 182.

136. Sur les 185 paragraphes du « Journal », 18 sont
des récits de réves effectués par Ibn al-Banna’ ou
interprétés par lui; tous ne concernent pas des
défunts.

137. Pour une étude sur le réle du réve dans I'élabo-
ration des biographies de saints, voir Katz, Dreams,
Sufism and Sainthood.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM 255

obtenues aprés leur mort ou du traitement recu par d'autres défunts), mais également pour
donner leur avis sur des événements concernant les vivants et leurs rapports avec les morts.
Il s'agissait la plupart du temps de justifier les actions de la personne effectuant le réve, plus
rarement de reprocher aux vivants leur manque d’attention ou des attitudes jugées non confor-
mes aux normes du groupe. Le réve, ou plutdt la vision (ru’ya) posthume, était ainsi I'une des
modalités principales d’inclusion des défunts dans la société des vivants.

Enfin, la baraka d'un personnage important pouvait se manifester, y compris aprés sa
mort, sous la forme de bienfaits matériels ou immatériels accordés aux survivants; la baraka
doit d’ailleurs étre considérée comme l'attribut par excellence destiné & survivre au défunt et
a perpétuer son souvenir et sa présence dans la société des vivants. Leffet de la baraka était
amplifié par la proximité physique avec le mort, en particulier lors des visites (ziyara) effec-
tuées sur sa tombe. Cest 2 une telle visite ayant déclenché l'activation de la baraka posthume
d’Aba Mansar ibn Yasuf qu'Ibn al-Banna’ attribue la réconciliation des deux grandes person-
nalités du groupe hanbalite, le Sarif Aba Ga‘far et Aba 1-Qasim ibn Ridwin, aprés une brouille
passagere : un groupe de compagnons hanbalites s'était en effet rendu sur la tombe d’Ibn Yasuf

138, Une autre anecdote, reprise par les

pour demander son aide quelques jours auparavant
biographes d’'Ibn Yasuf %, met en scéne un dénommé Aba -Qasim Yahya b. Muhammad
al-Dabbas'#°, qui recevait annuellement une aide financiére de la part d'Ibn Yasuf pendant
le mois de ramadan. Apres la mort d'Ibn Yusuf, la personne qui était habituellement chargée
par le Sayb de lui verser cette somme refusa de continuer a lui venir en aide. Ibn Yasuf apparut
alors en réve 3 Abu I-Qasim al-Dabbas pour l'assurer de son soutien. Le lendemain, s'étant
rendu pour prier au cimetiére de Bab Harb, al-Dabbas trouva sur la tombe d’'Ibn Yasuf un
cornet de papier contenant la somme qui lui était habituellement remise par le sayh. L homme
rapporta l'argent 4 sa famille, interprétant les faits comme l'expression posthume des karamat
d’Ibn Yasuf .

Ainsi, les plus importants membres du groupe continuaient a y jouer un rdle aprés leur déces.
Les contacts entre morts et vivants restaient fréquents, sous la forme de visites des vivants aux
défunts (visite des tombes ou ziydra, accompagnée de priéres et lectures coraniques), mais aussi
de la modalité inverse (intervention des disparus sous la forme du réve; événements positifs
ou miraculeux interprétés comme dus 2 la volonté posthume de personnalités défuntes).

Conclusion

A Bagdad comme ailleurs, les différentes composantes de I'identité individuelle et sociale
fondaient des appartenances concrétes, ayant des incidences directes en termes de sociabilité ou
de pratiques sociales. Ces composantes, susceptibles ou non d’étre mobilisées en fonction des

138. «Journal», § 100. 140. Personnage absent des dictionnaires
139. En particulier, avec quelques variantes, par  biographiques.
Ibn al-Gawzi et Ibn Katir. 141. Hadibikaramatunli I-Sayb ba‘d wafatibi; « Jour-

nal», § 101.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

256 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

circonstances, déterminaient ainsi des appartenances mouvantes, tantdt restreintes et tantot
étendues: un faqih hanbalite de Bab al-Maraitib se sentait certainement tour  tour avant tout
sunnite lors du bref passage de Bagdad sous la domination fatimide ou en cas daffrontement
avec les populations shi‘ites de la ville, avant tout hanbalite lors d'un différend l'opposant a
des lettrés d'autre madhab-s, avant tout juriste lorsque ses contemporains venaient solliciter
de sa part une prise de position fondée sur le figh, mais aussi avant tout Bagdadien en cas de
menace militaire sur la ville et avant tout résident de son quartier devant une crue du Tigre
touchant matériellement ce dernier.

Le «Journal » d’Ibn al-Bann3), écrit par un lettré du milieu hanbalite, nous donne 'oppor-
tunité d’étudier ce groupe dans ses particularités. S'il est hasardeux de les généraliser, des
éléments tels que le controle des fréquentations sociales, le souci de la distinction vestimen-
taire, la nécessité de 'hommage collectif aux funérailles des personnalités en vue, sont autant
d’indicateurs qui rendent compte de l'existence dans le milieu des notables bagdadiens, au-dela
du petit monde hanbalite, d'un sentiment élitaire d'appartenance collective susceptible de
transcender les différences de madhab-s et d'opinions pour se cristalliser autour d'un statut
social commun ou proche. La composition des groupes dominants (en termes de liens fami-
liaux, d'origine géographique, d'appartenance ethnique ou confessionnelle, etc.) a pu varier au
gré des changements politiques et institutionnels: en témoignent, aux ve-vi¢/x1e-xii® siécles,
I'implantation 4 Bagdad de lignages venus de I'Orient musulman dans la mouvance seldjou-
kide aussi bien que l'adaptation de certaines familles bagdadiennes aux conditions locales
créées par les puissants (fondations de madrasas et de ribat-s en particulier). Les rapports
et les équilibres entre les groupes ont pu également se modifier; il n'en reste pas moins que
de tels ensembles collectifs étaient au cceur de I'histoire bagdadienne, quelles quaient été les
vicissitudes politiques de I'époque.

Références bibliographiques

Sources

Source manuscrite
Al-Bundari, Tarih Bagdad, ms. Paris, BNF, fonds arabe
n° 6152, 116 feuillets, autographe.

Sources éditées

Ali b. Nasir al-Husayni, Zubdat al-tawarib (Abbar
dawlat Al Salgigq), éd. Muhammad Igbal,
University of Panjab, Lahore, 1933 ; reprint Dar
al-afaq al-gadida, Beyrouth, 1404/1984.

Al-Bundari, Tarih dawlat Al Salgaq (Zubdat al-nusra
wa nupbat al-‘usra), éd. Lagnat ihya al-turat
al-‘arabi, Dar al-afiq al-gadida, Beyrouth, 1980
(3¢ éd.).

Al-Dahabi, Tadkirat al-huffaz,
Dairatu I-ma‘arifi l-osmania, Hyderabad,
1376/1957, 4 vol.

Al-Gazili, Kitab al-halal wa I-baram (livre XIV du
Ibya “ulam al-din, éd. Sayyid Ibrihim, Le Caire,
Dar al-Hadit, 1414/1994, 4 vol.); trad. fr. Régis
Morelon, Le livre du licite et de lillicite, Kitab
al-halal wa l-baram, Vrin, Paris, 1981.

Al-Hatib al-Bagdadi, Ta’rib Bagdad aw madinat
al-salam, éd. Mustafa ‘Abd al-Qadir ‘Ata,

Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1997,
14 vol.

Ibn Abi Ya‘la, Tabaqat al-hanabila, éd. Abta Hazim
Usama b. Hasan et Abi 1-Zahra Hazim ‘Ali
Bahgat, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth,
1997, 2 vol.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Ibn al-Atir, al-Kamil fi [-Tarib, éd. Muhammad Yasuf
al-Daqqagq, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth,
1418/1998, vol. 8 A 10.

Ibn al-Banni, « Journal » : édition du texte arabe
et traduction anglaise par George Makdisi,

« Autograph Diary of an Eleventh-Century
Historian of Baghdad », BSOAS 18, 1956,

p- 9-31 et 239-260; 19, 1957, p. 13-48, 281-303,
426-443; reprint dans History and Politics in
Eleventh-Century Baghdad, Variorum Reprint,
Londres, 1990.

Ibn al-Dimyati, al-Mustafad min dayl tarib Bagdad
li I-hafiz Ibn al-Naggar al-Bagdadi, éd. Mustafa
‘Abd al-Qadir “Ata, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Beyrouth, 1997 (Duyal Ta’rih Bagdad, vol. 21).

Ibn al-Dubayti, Dayl tarib madinat al-salam Bagdad,
éd. Bassar ‘Awwad Ma‘raf, Man$arat wizarat
al-ilam, Silsilat kutub al-turat 36, Matba‘at dar
al-salam, Bagdad, 1974, 2 vol.

Ibn al-Gawzi, Kitab al-Muntazam fi ta’rib al-umam
wa-l-mulik, éd. Muhammad et Mustafa ‘Abd
al-Qadir ‘Ata, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Beyrouth, 1412/1992, vol. 15 2 18.

—, Sayd al-batir, éd. ‘Abd al-Rahman al-Birt, Dar
al-Yaqin li-I-nasr wa I-tawzi‘, al-Mansara,
Egypte, et Dar al-Qiblatayn li-I-nasr
wa I-tawzi, Riyad, Arabie Saoudite,
1413/1993; trad. fr. Daniel Reig, Ibn al-Jawzi,
La pensée vigile, Sayd al-Khdtir, Sindbad, Paris,
1986.

—, Talbis Iblis, Maktabat al-tahrir, Le Caire, s. d.; trad.

angl. D.S. Margoliouth, «“The Devil's Delusion”

by Ibn Al-Jauzi», Islamic Culture, 1935, p. 1-21,
187-208, 377-399, 535-557 ; 1936, P. 20-39, 167-
192, 339-368, 633-647; 1945, p. 69-81, 171-188,
272-289, 376-385; 19438, p. 75-85.
Ibn Hallikan, Wafayat al-ayan wa anba’ abna’ al-zaman,
éd.Thsan ‘Abbas, Dar al-Taqafa, Beyrouth,
s. d. [1968], 8 vol. dont un vol. d'index; trad.
angl. B. Mac Guckin de Slane, Kitab Wafayat
al-a“yan: Ibn Hallikan's Biographical Dictionnary,
Paris, 1843-1871, 4 vol.; reprint Beyrouth, 1970.
Ibn al-‘Imad, Sadarat al-dabab fi abbar man dabab,
éd. ‘Abd al-Qadir et Mahmud al-Arnaat,
Dar Ibn Katir, Damas-Beyrouth, 1410/1989,
10 vol.

VANESSA VAN RENTERGHEM

Ibn Katir, al-Bidaya wa l-nibaya, éd. Ahmad ‘Abd
al-Wahhab Fatih, Dar al-hadit, Le Caire,
1414/1994, vol. 12.

Ibn al-Naggar, Dayl tarib Bagdad (al-Ta'rib
al-mugaddad li madinat al-salam wa abbar
faddiiliba al-a‘lam wa man waradaha min
al-a‘lam), éd. Mustafa ‘Abd al-Qadir ‘Ata,
Dair al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1997, 5 vol.
(Duyal Ta’rib Bagdad, vol. 16-20).

Ibn Ragab, Dayl ‘ala tabaqat al-banabila,
éd. Abi Hazim Usima b. Hasan et
Abi I-Zahrd’ Hazim ‘Al Bahgat,

Dair al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 1417/1997,
2 vol.

Al-Munawi, al-Kawakib al-durriyya fi taragim al-sadat
al-safiyya aw Tabaqat al-Munawi al-kubra,
éd. ‘Abd al-Hamid Salih Himdan, Maktabat
al-Azhariyya li I-turag, s. L. [Le Caire], s. d.
(1994 ?2, 4 vol.

Al-Qurasi, al-Gawahir al-mudiyya fi tabaqat
al-banafiyya, éd. ‘Abd al-Fattah Muhammad
al-Hala, Matba‘at Tsa al-Baba al Halabi
wa $urakahu, s. 1., 1398/1978, 2 vol.;
éd. Dairatu I-ma‘arifi l-osmania, Osmania
Oriental Publications Series (Old Series),

DN 7, Hyderabad, 1332/1914, 2 tomes en un vol.

Sibt ibn al-Gawzi, Mirit al-zaman fi ta’rib al-a“yan,
éd. Musfir b. Salim b. “‘Ari§ al-Gamiri, Gami‘at
Umm al-qurra, Silsilat bubat ibya” al-turat
al-islami 9, La Mecque, 1407/1987, 2 vol.
[années 481/1088-517/1123] ; éd. Ali Sevim,
Belgeler XIV /18 (1989-1992), p. 1-260 [années
448/1056-480/1087]; éd. s.1. n. d. [Hyderabad,
1955], [années 495/1101-654./1256].

Al-Simnani, Rawdat al-qudat wa tariq al-nagat,
éd. Salah al-din al-Nahi, Matba‘at al-ir§ad,
Bagdad, 1394/1970, 4 vol.

Al-Subki, Tabagqat al-safi“iyya al-kubra, éd. Mahmad
Muhammad al-Tanahi, ‘Abd al-Fattah
Muhammad al-Hala, Matba‘at ‘Tsa al-Baba
al-Halabi wa $urakahi, s. 1., 1386/1967, 10 vol.

Yaqut al-Hamawi, Mu‘¢am al-udaba’ aw irsad al-arib
ila ma‘rifat al-adib, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Beyrouth, 1411/1991, 5 vol.

257

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem
Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

258 LE SENTIMENT D'APPARTENANCE COLLECTIVE CHEZ LES ELITES BAGDADIENNES ...

Etudes

Chabbi, Jacqueline, « ‘Abd al-Kadir al-Djilani,
personnage historique — Quelques éléments de
biographie », StudIsl 38, 1973, p. 75-106.

Cook, Michael, Commanding Right and Forbidding
Wrong in Islamic Thought, Cambridge
University Press, Cambridge, 2000.

Ephrat, Daphna, A Learned Society in a Period
of Transition — The Sunni ‘Ulama’ of
Eleventh Century Baghdad, SUNY Press,
New York, 2000.

Hurvitz, Nimrod, « From Scholatly Circles to
Mass Movements: The Formation of Legal
Communities in Islamic Societies », The
American Historical Review, 108/ 4, 2003,

p- 985-1008.

—, « Biographies and Mild Asceticism: A Study of
Islamic Moral Imagination », StudIsl 85, 1997,
p- 41-65.

Katz, Jonathan Glustrom, Dreams, Sufism and
Sainthood: The Visionary Career of Mubammad
Al-Zawawi, Leyde, Brill, 1996.

Laoust, Henri, « Le Hanbalisme sous le califat de
Bagdad (241/855 656/1258) », Revue des études
islamiques 1, 1959, p. 67-128.

—, «Les agitations religieuses 2 Baghdad aux 1v® et
ve siécles de I'hégire », dans D.S. Richards
(éd.), Islamic Civilisation 9s50-1150, Actes du
colloque, Cassirer, Papers on Islamic History,
111, Londres, 1973, p. 167-185.

Makdisi, George, Ibn “Aqil et la résurgence de lislam
traditionaliste au x1¢ siécle (ve siecle de 'Hégire),
PIFD, Damas, 1963.

—, «Lislam hanbalisant », Revue des études islamiques
XLII/2,1974, p. 211-244, et XLII1/1, 1975,
p- 45-76; tiré A part, Hors Série 10, 1983,
pagination continue, 79 pages.

—, History and Politics in Eleventh Century Baghdad,
Variorum Reprints, Londres, Collected Studies
Series, 1990.

Marin, Manuela, « Inqibad ‘an al sultan: ‘ulama’ and
Political Power in al Andalus », dans Saber
religioso y poder politico en Islam, Ediciones
Mundo 4rabe e islam, historia, economia y
derecho, Agencia espafola de cooperacion
internacional, Madrid, 1994, p. 127-139.

Anlsl 42 (2008), p. 231-258 Vanessa Van Renterghem

Marlow, Louise, Hierarchy and Egalitarianism in
Islamic thought, Cambridge University Press,
Cambridge, 2002 (1997).

Mason, Herbert, Two Statemen of Medieval Islam,

Visir Ibn Hubayra, Caliph an-Nasir li din allah,
Mouton, La Hague, 1972.

Mayeur-Jaouen, Catherine, « Tombeau, mosquée et
zAwiya: la polarité des lieux saints musulmans »,
dans André Vauchez (dir.), Lieux sacrés, lieux
de cultes, sanctuaires — Approches terminologiques,
méthodologiques, historiques et monographiques,
Rome, 2000, p. 133-147.

Mediano, Fernando R., « El género biogréfico drabe:
apuntes tedricos », dans Avila, Masia Luisa,
et Marin, Manuela (dir.), Biografias y genero
biogrdfico en el Occidente isldmico, EOBA 8,
Madrid, 1997, p. 17-33.

Melchert, Christopher, The Formation of the Sunni
Schools of Law, gth-10th Centuries C.E, Brill,
Leyde-New-York-Cologne, 1997.

Mottahedeh, Roy P, Loyalty and Leadership in an
Early Islamic Society, Princeton University Press,
Princeton, 1980.

Al-Qadi, Wadad, « Biographical Dictionaries: Inner
Structure and Cultural Significance », dans
G.N. Atiyeh (éd.), The Book in the Islamic
World, SUNY Press, Albany, 1995, p. 93-122.

Sabari, Simha, Mouvements populaires & Bagdad &
lépoque “abbasside, 1x¢-x1° siécles, Maisonneuve
et Larose, Paris, 1981.

Stillman, Yedida Kalfon, Arab Dress: A Short History;
from the Dawn of Islam to Modern Times, Brill,
Leyde, 2003 (2000).

Van Renterghem, Vanessa, « Laccés 4 l'information et
les méthodes de travail d'un lettré bagdadien du
ve/x1® siécle », Studlsl 104-105, 2007, p. 91-107.

—, Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides, Les
Indes savantes, Paris, parution prévue, 2009.
—, « Structure et fonctionnement du réseau hanbalite
bagdadien dans les premiers temps de la
domination seldjoukide (milieu du ve/
x1° siécle) », dans Damien Coulon, Christophe
Picard, Dominique Valérian (dir.), Espaces
et Réseaux en Méditerranée vre-xvre siécle 2,
Boucheéne, Paris, parution prévue, 2009.

Le sentiment d’appartenance collective chez les élites bagdadiennes des Ve-Vie/Xle-Xlle siécles.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

