
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 42 (2008), p. 29-51

Vanessa Van Renterghem

Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au
dossier.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  42   −   2008

Introduction

Toute étude d’histoire sociale se heurte à la question des concepts que le chercheur 
utilise pour décrire et analyser les sociétés qu’il étudie : au‑delà des représentations 
de sens commun, les notions de « groupe social » ou de « groupe ethnique », pour ne 

parler que des plus utilisées dans nos disciplines, sont problématiques et font l’objet de débats 
animés dans le milieu des sciences humaines et sociales. Malgré la vivacité et l’intérêt de ces 
débats, leur écho ne parvient bien souvent que de façon différée jusqu’au secteur de la recherche 
sur le monde arabo‑musulman médiéval, en grande partie focalisé sur l’histoire politique et 
religieuse de la région.

Ce numéro thématique des Annales islamologiques rassemble différents types d’études 
portant sur des ensembles collectifs dans le dār al‑islām médiéval : elles s’interrogent sur 
la façon dont ces ensembles étaient perçus par leurs contemporains (et par leurs membres) 
comme des entités collectives, et se penchent sur les interactions et les pratiques qui avaient 
lieu à l’intérieur de ces entités et entre elles. À travers l’étude de ces différents types d’entités 
collectives, l’objectif de ce numéro est aussi de proposer des éléments de réflexion sur la façon 
dont l’historien appréhende et conçoit de tels ensembles.

L’ interrogation sur le rapport entre les entités collectives (les « groupes sociaux », pour 
employer un terme beaucoup plus controversé et ambigu qu’il n’y paraît) et les catégories uti‑
lisées par les acteurs afin de répartir leurs contemporains dans différents ensembles est ainsi 

Je tiens à remercier toutes les personnes qui m’ont 
fait bénéficier de leurs remarques et suggestions sur 

cette introduction, et en particulier Sylvie Denoix, 
Boris James et Catherine Mayeur‑Jaouen.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXXX

1.  L’identité, tout comme la catégorisation, désigne à 
la fois un processus et le résultat de ce processus. La 
notion est ici comprise comme le corollaire du phé‑
nomène de catégorisation : dans l’interaction sociale, 
attribuer à quelqu’un une identité sociale (fondée sur 
des appartenances collectives réelles ou supposées, et 
non sur l’individualité de la personne), c’est rattacher 
cette personne à des catégories préalables qui fondent 
la représentation que les acteurs se font de la société 
dans laquelle ils vivent ; et s’identifier, c’est se situer 
soi‑même parmi un ensemble de catégories et de 
groupes. Sur ces questions, voir le numéro spécial 
de la REMMM consacré à l’identification dans le 

monde musulman pré‑moderne (à paraître, 2010) 
et en particulier Van Renterghem, « Identifier et 
s’identifier ».
2.  L’ histoire de la famille dans les sociétés musul‑
manes reste encore un terrain peu exploré en regard 
de la bibliographie sur l’Occident. L’enquête en ce 
sens est cependant ouverte ; voir l’ouvrage collectif 
en préparation : Benkheira, Giladi, Mayeur‑Jaouen, 
Sublet.
3.  Voir notamment Anzieu et Martin (La dynamique 
des groupes restreints) qui définissent de tels groupes 
comme « une association de personnes en nombre 
restreint, poursuivant des buts communs » (p. 18).

au cœur de ce numéro. L’ hypothèse de travail est que, tout comme c’est le cas dans les sociétés 
modernes étudiées par sociologues et anthropologues, la production des identités 1 collectives 
est un processus permanent, ininterrompu et sans cesse renouvelé, né des interactions sociales 
qui modèlent ces identités autant qu’elles sont modelées par elles.

	 Groupes sociaux et catégorisation sociale

	 « Groupe » : un terme polysémique et problématique
L’ étude des « groupes » est au cœur des sciences sociales ; la polysémie du terme est ce‑

pendant tellement grande que la plupart des chercheurs qui l’utilisent renoncent à en fournir 
une définition ferme et unique. Deux significations contradictoires, notamment, circulent 
conjointement, alimentant l’ambiguïté déjà fondamentale de la notion. La première fait des 
groupes des ensembles d’individus unis par une série de liens personnels les conduisant à se 
réunir et éventuellement à mener des actions communes ; elle correspond de façon élargie à 
l’une des définitions livrées par le Petit Robert : « ensemble de personnes réunies dans un même 
lieu ». Dans ce sens, la cellule familiale forme un exemple parfait de groupe : même si tous les 
membres du groupe familial n’entretiennent pas forcément des relations interpersonnelles 
quotidiennes, tous sont amenés à se fréquenter au moins dans certaines circonstances, dans 
un espace de vie dont au moins certaines parties sont communes 2.

De tels groupes reposant sur les relations interpersonnelles entre l’ensemble de leurs mem‑
bres sont de taille relativement réduite (quelques dizaines d’individus). La psychologie sociale 
les désigne sous le terme de « groupes restreints 3 » et s’attache à étudier de façon expérimentale 
les phénomènes psychologiques qui y sont à l’œuvre (« dynamiques de groupe »). Cependant, en 
plus d’être daté, le concept de « groupes restreints » est d’une utilité limitée en ce qui concerne 
l’étude de sociétés anciennes, pour lesquelles peu de documentation est disponible sur des 
entités de ce type. On retiendra cependant une première définition du terme « groupe » comme 
un ensemble d’individus en nombre suffisamment limité pour permettre la connaissance 
mutuelle de tous les acteurs, et fondé sur les relations interpersonnelles entre les membres. 
On peut désigner une telle acception du terme par l’expression groupe‑réunion.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XXXI

Le terme « groupe » est fréquemment employé dans un autre sens, qui ne part pas d’une 
réalité concrète (une réunion d’individus), mais se fonde sur le rapprochement abstrait établi 
entre des individus qui possèdent, ou dont on pense qu’ils possèdent, un ou plusieurs traits 
communs. Le groupe est alors le sous‑ensemble théorique d’une classification ; on pourrait 
employer pour le désigner le terme « classe » (au sens de la classification), s’il n’était pas his‑
toriquement connoté. Cette acception correspond à la deuxième définition proposée par le 
Petit Robert : « Ensemble de personnes ayant des caractères en commun », avec parmi les 
exemples les expressions « groupe humain », « groupe social » et « groupe ethnique ». Le terme 
« groupe » est alors employé comme écho du terme « catégorie » : il désigne l’ensemble abstrait 
de toutes les personnes classées dans une même catégorie. Je nommerai donc groupe‑catégorie 
cette acception du terme.

Cette définition renvoie directement au travail de catégorisation effectué par les acteurs 
comme par l’historien : pour identifier des groupes, il faut en connaître ou en présupposer les 
caractéristiques, et le rattachement d’un individu à un groupe se fait alors en fonction de sa 
possession et manifestation (réelles ou supposées) des caractéristiques de ce groupe. En effet, 
pour les acteurs opérant cette catégorisation, si le groupe ainsi défini (ensemble d’individus 
présentant une ou des caractéristiques communes) reste en grande partie théorique, l’idée 
sous‑jacente est celle de l’objectivité du rattachement de l’individu à la catégorie, à partir de 
traits (matériels ou symboliques), de qualités ou de particularités dont cet individu serait 
objectivement le support.

Cela explique que l’existence de groupes‑catégories abstraits soit loin d’être dépourvue 
d’implications concrètes : le travail d’identification sociale opéré par les acteurs a en effet 
d’importantes conséquences matérielles, comme l’acceptation ou la prohibition de l’interaction 
sociale provoquée par le sentiment d’appartenir à des groupes‑catégories identiques, compa‑
tibles entre eux ou au contraire étanches les uns aux autres.

L’ idée d’une possession objective de traits rattachant l’individu à un groupe‑catégorie pose 
cependant problème. En effet, les études théoriques portant sur l’ethnicité 4 comme sur les 
appartenances sociales 5 montrent que les identités et donc les groupes ne se forment pas 
toujours à partir d’un contenu commun (un ensemble de caractéristiques, quelles qu’elles soient, 
partagées par les membres : la langue, la culture et le territoire pour une ethnie, la position 
partagée dans l’espace de la production économique pour une classe sociale…) mais plutôt dans 
l’interaction entre les membres du groupes et d’autres groupes ou des personnes considérées 
comme extérieures au groupe ; dans la fixation des frontières du groupe, pour reprendre le 
terme de Fredrik Barth, destiné à l’étude de l’ethnicité mais qui se révèle tout aussi opérant 
dans d’autres domaines de la vie sociale 6.

La notion de groupe doit en ce cas se construire à partir de la perception des acteurs (qu’ils 
soient ou non membres du groupe), et l’étude du groupe rejoint alors les problématiques 

4.  Voir par exemple Poutignat et Streiff‑Fenart, 
Théories de l’ethnicité.

5.  Voir en particulier Boltanski, Les cadres.
6.  Barth, « Les groupes ethniques et leurs 
frontières ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXXXII

de l’identité. On pourrait nommer les ensembles ainsi identifiés groupes ressentis, et l’étude 
historique de tels groupes passe par l’analyse du sentiment d’appartenance des acteurs eux‑mêmes. 
Il faut préciser que la question du « but commun » des groupes, ressentis ou fondés sur la réunion 
de leurs membres, est difficile à traiter historiquement : supposer à toute réunion de personnes la 
poursuite d’un objectif commun risque de conduire à une extrapolation et à une imputation de 
motivations inspirée par la vision a posteriori de l’historien (le prolétariat, moteur de l’histoire ; 
l’aristocratie ou les élites, moteur de l’histoire), bien souvent dans une optique téléologique.

	 Groupes, catégories, catégorisation
Les notions de « groupe » et de « catégorie » se situent donc à des niveaux de sens distincts. En 

dernier ressort, un groupe est toujours composé de personnes, que celles‑ci aient effectivement 
ou non noué des relations entre elles, et quel que soit le type de ces relations. La catégorie, elle, 
est un idéal‑type dans lequel on peut les classer les individus ; une interprétation de la réalité 
et non pas une réalité tangible en soi, même si elle est à son tour créatrice de faits sociaux. Elle 
suppose aux individus qui y sont classés une homogénéité ou au moins un caractère de ressem‑
blance (la possession d’un certain nombre de traits ou d’attributs communs) qui n’existent pas 
toujours dans les groupes. La catégorisation est à la fois le processus intellectuel qui consiste 
à définir un certain nombre de catégories dans lesquelles l’individu classe instinctivement 
ses contemporains en fonction de traits assignés comme caractéristiques, et le résultat de ce 
processus (la classification ainsi obtenue).

Dans l’interaction sociale, chaque acteur est perçu par ses contemporains comme appar‑
tenant à une ou plusieurs catégories relevant d’une description catégorielle de l’ensemble de 
la société. En fonction de la société considérée, les différentes catégories en usage s’excluent 
mutuellement les unes des autres (sociétés à castes ou groupes de statut exclusifs : ensembles 
souvent hiérarchisés entre eux ou répartis en un schéma fonctionnel) ou sont au contraire sus‑
ceptibles de se recouper (sociétés où les catégories en vigueur ne dessinent pas une hiérarchie 
stricte et où les groupes fondés sur ces catégories ne forment pas forcément des ensembles 
discrets les uns par rapport aux autres). La catégorie se place donc au niveau de la représentation, 
et la catégorisation sociale (la perception du monde social comme étant découpé en catégories), 
tout comme l’imputation d’une identité sociale à partir de ces catégories, sont des processus 
mentaux, étudiés comme tels par la psychologie sociale pour les sociétés contemporaines.

Toutes les catégories ne sont pas, dans une société donnée, d’une même efficience (être 
perçu comme appartenant au « groupe des riches » n’a pas la même implication, dans bien des 
sociétés, que de faire partie du « groupe des roux »), et si des groupes‑catégories semblables 
sont susceptibles de se retrouver dans des sociétés différentes (peu de sociétés sont dépour‑
vues de « riches » ou même de « roux »), leur traitement social diffère et reste profondément 
contextualisé (certaines sociétés ostracisent les roux).

Il faut par ailleurs préciser que toute classification n’est pas une catégorisation. Pour que caté
gorisation il y ait, il faut que les catégories soient cohérentes les unes par rapport aux autres et 
reposent sur des critères homogènes et exclusifs : on ne peut pas être ou riche, ou roux par exem‑
ple, mais il est également impossible d’être à la fois riche et pauvre, ou encore roux et brun 7.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XXXIII

7.  Un bon exemple de classification que l’on ne peut 
comprendre comme une catégorisation se trouve 
dans l’une des nouvelles de Borges, « La langue ana‑
lytique de John Wilkins ». Une encyclopédie chinoise, 
« Le comptoir céleste des connaissances bénévoles », 
aurait en effet proposé de répartir les animaux selon 
la classification suivante : « les animaux se divisent 
en a)  appartenant à l’empereur, b)  embaumés, 

c)  apprivoisés, d)  cochons de lait, e)  sirènes, 
f )  fabuleux, g)  chiens en liberté, h)  inclus dans la 
présente classification, i)  qui s’agitent comme des 
fous, j)  innombrables, k)  dessinés avec un très fin 
pinceau de poils de chameau, l)  et caetera, m)  qui 
viennent de casser la cruche, n)  qui de loin semblent 
des mouches » (Borges, « La langue analytique de 
John Wilkins », p. 749).

À une même réalité sociale peuvent être appliqués plusieurs modèles et ensembles de caté‑
gories, qui sont autant d’interprétations de cette réalité permettant le classement des individus 
qui la composent. Ces modèles sont des supports idéologiques, et sont également dotés d’une 
force opérante dans la société où ils se développent. Quelle que soit leur fonction au sein des 
sociétés qu’ils décrivent, ils sont historiquement contingents et on peut en conséquence en 
retracer l’histoire. La catégorisation sociale, pensée ici tout à la fois comme le travail d’éla‑
boration des catégories à travers lesquelles une société est perçue par ses acteurs et comme le 
résultat de ce travail, est donc pleinement un objet d’histoire.

Reste un dernier débat qui traverse encore l’histoire sociale. L’ historien lui‑même ne peut 
se départir de l’habitude de découper toute société en groupes bâtis à partir de catégories 
spécifiques ; il s’interesse rarement à des personnes sans chercher à leur attribuer une iden‑
tité collective, ce qui le pousse à tenter d’isoler, au sein des sociétés qu’il étudie, des groupes 
clairement identifiables. Or les catégories sur lesquelles se fonde l’identification des groupes 
peuvent être de deux types : aux catégories déterminées par les acteurs de l’époque étudiée, à 
travers une taxinomie véhiculée par les sources, s’opposent celles définies a posteriori par les 
historiens en fonction de critères acceptés et reconnus par eux, mais qui ne sont pas forcé‑
ment les mêmes que ceux des acteurs de l’époque. Le débat porte alors sur la légitimité de la 
classification ainsi (re)construite ; il adopte les termes de la polémique lancée par le linguistic 
turn qui met l’accent sur le rôle du discours dans la production de la réalité.

Pour qui adhère à ce courant, le travail de description d’une société et d’identification de ses 
différentes composantes doit reposer uniquement sur l’analyse du vocabulaire d’époque, seul 
reflet épistémologiquement légitime de la réalité sociale telle qu’elle était perçue, donc vécue, par 
les acteurs eux‑mêmes. En conséquence, pour l’historien, les seuls groupes pouvant légitimement 
être étudiés seraient ceux perçus et surtout nommés par les sources. Le débat sur l’adéquation 
entre ces différents types de catégorisations et la réalité des sociétés observées reste un débat de 
fond ; mais, si l’on ne peut dénier toute pertinence au regard a posteriori de l’historien pour la seule 
raison qu’il est justement porté a posteriori, il n’en reste pas moins que seules les catégories existant 
à l’époque étaient alors opérantes et susceptibles de répercussions dans le champ des pratiques 
sociales. Catégories d’époque et catégories postérieures ne peuvent donc se voir décerner le même 
statut dans l’analyse sociale. Reste à nuancer la portée de visions élaborées et colportées par un 
seul segment de la population (les auteurs des textes arabes du Moyen Âge en l’occurrence), et à 
chercher à en mesurer l’impact sur le reste de la population – mais l’historien se heurte alors à 
nouveau à la question des sources et le raisonnement risque de tourner à l’aporie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXXXIV

8.  Bien que d’importants jalons aient été posés par 
Marlow, Hierarchy and Egalitarianism in Islamic 
Thought, par l’interrogation historique du thème 
de l’égalité sociale dans les sociétés musulmanes 
médiévales. On trouvera également d’intéressantes 
réflexions sur les questions de hiérarchie sociale et 
des éléments de descriptions des principales « classes 
sociales » de l’Iran médiéval sous la plume d’Ahmad 
Ashraf et Ali Banuazizi, « Classes in Medieval Islamic 
Persia ».
9.  Duby, Les Trois Ordres.

10.  En ce qu’elles sont fondées sur l’analyse d’un 
corpus limité : un ouvrage ou parfois trois ou quatre 
ouvrages appartenant à des périodes et des aires 
géographiques proches. Le travail ancien de Levy, 
The social structure of Islam, qui tente de donner une 
description générale de la hiérarchie sociale dans les 
premiers siècles de l’islam (« The grades of society ») 
reste une exception en la matière. Levy utilise par 
ailleurs aussi bien les classements implicites des tex‑
tes historiographiques que les catégories juridiques 
imposées par le droit musulman, ce qui peut poser 
certains problèmes de méthode.

	 La catégorisation sociale et l’histoire du dār al‑islām médiéval
La catégorisation sociale telle qu’elle était pensée ou vécue par les acteurs du dār al‑islām 

médiéval n’a pas encore fait l’objet d’une analyse poussée 8. Plusieurs approches sont pourtant 
possibles : outre la nature de la catégorisation elle‑même (les différentes catégories utilisées 
par certains acteurs d’une société pour décrire cette société et répartir leurs contemporains 
dans une hiérarchie de groupes déterminés à partir de critères variés), l’historien peut s’in‑
téresser à la construction de cette catégorisation (contexte et modalités d’émergence, de 
succès et éventuellement de disparition), à son fonctionnement (élaboration théorique mais 
aussi incidences sur les pratiques sociales), et enfin aux fonctions qu’elle remplit (fonctions en 
général liées à la justification et donc à la conservation en l’état d’un ordre social, politique 
et/ou économique : rôle de sociodicée, en lien avec l’efficacité performative du discours de la 
catégorisation). Ainsi, l’étude fondatrice de Georges Duby sur les « trois ordres » de l’imagi‑
naire féodal avait pour but, non pas seulement de retracer la façon dont la vision d’une société 
tripartite s’est progressivement imposée en Occident au tournant des xie‑xiie siècles 9, mais 
aussi d’en mettre au jour les fonctions politiques et économiques profondes dans le contexte 
troublé de la période.

À première vue, le Proche‑Orient médiéval semble moins se prêter à une étude du type 
de celle de Georges Duby ; non que les sociétés y aient été moins diverses ou plus homogènes, 
mais en raison essentiellement des sources disponibles. En dehors de l’exception khaldounienne, 
peu nombreux sont en effet les textes arabes médiévaux qui ont expressément pour objet de 
donner une description générale de la société et surtout de l’interpréter en termes de groupes 
et de catégories.

Pour autant, peu nombreux ne signifie pas inexistants, et certaines œuvres médiévales 
sont susceptibles de se prêter à une étude de ce type : introductions des chroniques ou autres 
ouvrages historiographiques, traités de ḥisba, ouvrages de géographie, traités théologiques 
ou juridiques, notices de dictionnaires biographiques offrent parfois de façon inopinée une 
description des divers groupes ou catégories dont les auteurs se pensaient contemporains. 
Jusqu’ici, seuls certaines de ces sources (les traités de ḥisba en particulier) ont fait l’objet d’études 
qui restent ponctuelles 10. En raison de la nature et de la période de production des sources 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XXXV

elles‑mêmes, ces études concernent essentiellement la période mamlouke 11 et s’intéressent 
presque uniquement à des catégorisations fondées sur l’exercice d’une profession 12 ou sur le 
domaine d’activité (voir ci‑dessous).

	 Le vocabulaire des entités collectives dans les sources arabes médiévales
Il est aussi d’autres façons d’aborder la question de la catégorisation sociale : si elle ne fait 

pas toujours l’objet de développements théoriques propres, susceptibles de livrer une vision 
claire de la hiérarchie sociale, ouvertement énoncée comme telle, elle peut aussi se lire dans 
la « sociologie spontanée » des acteurs de l’histoire, pour reprendre l’expression de Christian 
Décobert 13, ou bien encore dans les termes collectifs employés par les auteurs de l’époque 
(historiens et auteurs de dictionnaires biographiques au premier titre) pour caractériser les 
personnages dont leurs ouvrages sont peuplés. Autant de pistes de recherche que l’on espère 
fécondes pour l’histoire sociale du Proche‑Orient médiéval.

Le domaine le plus exploré jusqu’ici a été celui des dictionnaires biographiques, en ce qu’ils 
témoignent de la vision que leurs auteurs portaient sur les sociétés qui leur étaient contempo‑
raines. Différents termes y sont utilisés pour rattacher un individu à des ensembles collectifs 
de natures variables : après une exposition onomastique parfois fort détaillée, le début d’une 
notice biographique donne bien souvent à son auteur l’occasion de situer collectivement le 
sujet de sa notice en le rattachant à des ensembles dont la réalité sociale reste par ailleurs 
à préciser 14. Certains termes, comme celui de ǧins (pl. aǧnās, « genre, catégorie »), renvoient 
explicitement à des catégories, genres ou types ; d’autres sont plus précis, comme ṭabaqa 
(pl. ṭabaqāt, « couche, strate ») qui désigne une génération, un ensemble lié par l’âge, à partir 
d’une génération de référence 15.

11.  Quelques jalons ont par exemple été posés 
par Sabra, Poverty and charity in medieval Islam, 
p. 10‑12, à partir de la lecture d’al‑Maqrīzī. Voir 
aussi Connermann, « Volk, Ethnie oder Stamm ? ». 
Bien que l’objectif de son article soit l’étude d’un 
groupe défini d’après une catégorisation ethni‑
que (les Kurdes) à l’époque mamlouke en Égypte, 
Connermann résume en préalable la vision des ca‑
tégories composant la société mamlouke de cinq 
auteurs des viiie‑ixe/xive‑xve siècles : les šāfiʿites 
Ibn Rafʿa (m. 710/1310) et Tāǧ al‑dīn al‑Subkī 
(m. 770/1370), al‑Maqrīzī (m. 845/1442), le hanafite 
Aḥmad Tūġān (m. vers 880/1475), et Abū Ḥāmid 
al‑Qudsī (m. 888/1483). Connermann déduit, un 
peu rapidement peut‑être, que l’on peut ramener 
ces entreprises assez hétérogènes de description des 
différents groupes constituant la société mamlouke 
à un schéma présentant trois catégories principales : 
l’aristocratie militaire, les savants et le peuple. On se 
trouve donc à nouveau devant une définition fonc‑
tionnelle des groupes et catégories, que Connermann 

rapproche d’ailleurs des études de Georges Dumézil 
ayant inspiré les travaux de Georges Duby.
12.  Voir notamment Shatzmiller, Labour in the 
Medieval Islamic World.
13.  Décobert, Valeur et distance, p. 15.
14.  Les développements qui suivent sont essentiel‑
lement fondés sur le dépouillement de dictionnaires 
biographiques des vie‑ixe/xiie‑xve siècles, consacrés 
aux notables (lettrés, administrateurs, autorités reli‑
gieuses…) des grandes villes du dār al‑islām médiéval, 
et plus particulièrement à des notables bagdadiens, 
qui constituent mon domaine de recherche. Une en‑
quête semblable reste à faire pour les autres périodes 
et aire géographiques.
15.  Le terme ṭabaqāt désigne en premier lieu les 
générations de transmetteurs de ḥadīṯ‑s, à partir 
d’une génération de référence : celle des ṣaḥāba, les 
Compagnons du prophète de l’islam, à savoir l’ensem‑
ble des musulmans ayant connu Muḥammad de son 
vivant et ainsi susceptibles d’avoir entendu ou vu ses 
actes ou paroles, par la suite transmis oralement (puis 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXXXVI

Le terme le plus fréquemment employé pour rattacher un individu à un ensemble collectif 
est ahl, très général, qui renvoie à tous types d’appartenances : géographiques (reliant la per‑
sonne à une région : min ahl Ḫurāsān, à une ville : min ahl Baġdād, à un quartier : min ahl 
al‑Karḫ, ou désignant plus généralement les ahl al‑maḥall, « les gens du lieu » ou « les habitants 
du quartier »), religieuses (ahl al‑ḏimma, ahl al‑sunna wa l‑ǧamāʿa), liées à un domaine d’activité 
(ahl al‑ʿ ilm, ahl al‑ḥadīṯ, ahl al‑taṣawwuf) ou renvoyant à un jugement moral en raison du mode 
de vie adopté (les ahl al‑dunyā ou abnā’ al‑dunyā, à savoir des personnes impliquées dans la 
vie matérielle, recherchant richesse, honneurs et proximité avec les milieux du pouvoir, versus 
les ahl al‑faḍl, ahl al‑ḫayr ou ahl al‑ṣalāḥ, aussi appelés tout simplement al‑ṣāliḥūn, adjectif 
connotant de bonnes qualités morales et désignant de façon générale les ulémas et ceux qui 
adhéraient à leurs valeurs).

Le terme ahl était donc utilisé pour désigner des catégories d’individus ayant des traits 
en communs : des groupes‑catégories et non des groupes‑réunions. Le terme est polysémique 
et générique : il ne renseigne ni sur la nature de l’appartenance à laquelle il renvoie, ni sur les 
critères ou les liens sur lesquels cette dernière se fondait.

D’autres termes renvoient de façon explicite à des types plus précis d’appartenance. Le plus 
fréquent, sous la plume des auteurs de dictionnaires biographiques en particulier, est celui de 
bayt, désignant une famille ou, plus exactement, une lignée de personnages s’étant illustrés 
dans le domaine de la transmission du savoir, des activités mystiques, du service de l’État ou 
dotés pour d’autres raisons de reconnaissance et d’éminence sociale. En ce sens, toute famille 
n’était pas considérée comme un bayt 16.

Le bayt peut être défini comme la restriction à une succession d’individus unis par des 
liens de parenté de l’une des catégories désignées plus haut par le terme ahl. De tels lignages 
se rencontrent dans trois domaines principaux : la transmission du savoir (bayt al‑ʿ ilm, bayt 
al‑tadrīs, bayt al‑ḥadīṯ…), la judicature (bayt al‑ʿ adāla, bayt al‑qaḍā’) et l’exercice de fonctions 
administratives et politiques (bayt al‑wizāra, bayt al‑riyāsa, bayt al‑kitāba). Ces lignages sont 
fréquemment signalés par les biographes comme étant « connus » (mašhūr, maʿrūf) ou « an‑
ciens » (qadīm). L’ensemble des familles réputées pour s’être illustrées dans ces domaines était 
regroupé sous un terme collectif, celui de buyūtāt (pluriel du pluriel de bayt), que l’on rencontre 
chez plusieurs auteurs de dictionnaires biographiques et que l’on pourrait traduire comme 
désignant les familles illustres, ou « bonnes familles », d’une ville ou d’un milieu déterminé. 
Des épithètes positives viennent qualifier ces buyūtāt dont les biographes vantent la noblesse 
(šaraf), les qualités ( faḍl, pl. faḍā’il) ou l’éminence (taqaddum).

D’autres termes encore, plus utilisés dans les chroniques que dans les dictionnaires biogra‑
phiques, renvoient à des acteurs collectifs de l’histoire. Les sources emploient par exemple le 
terme collectif aṣḥāb (pluriel de ṣāḥib), appliqué aux personnages se trouvant dans la proximité 

par écrit) sous la forme de ḥadīṯ‑s. Ce n’est que par 
restriction de ce sens premier que le terme ṭabaqāt en 
est venu à désigner les dictionnaires biographiques où 
étaient recensés les transmetteurs de ḥadīṯ‑s, classés 
par générations à la suite des Compagnons.

16.  Dans le contexte mamlouk, le terme bayt prend 
un sens différent, celui de « maison » (household) plu‑
tôt que celui de « famille » ou « lignée ». Voir l’article 
de Mathieu Eychenne dans le présent numéro.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XXXVII

(ṣuḥba) de quelqu’un, le type de relations établies avec cette personne dépendant de sa sphère 
d’activité 17. Le terme aṣḥāb désigne ainsi un groupe‑réunion mouvant formé autour d’une 
personnalité centrale, sans pour autant impliquer des caractéristiques sociales communes aux 
différents aṣḥāb ; il appartient donc plus au champ sémantique des liens sociaux qu’à celui des 
catégories sociales.

Un autre terme employé pour désigner un groupe de personnes unies par des liens dont la 
nature n’est pas toujours précisée est ǧamāʿa, qui désigne étymologiquement un groupe, une 
réunion 18. Dans certains contextes, des termes comme umma (pl. umam, « communauté », 
groupe fondé par l’appartenance à une religion commune ou à une entité culturelle ou ethnique 
homogène) peuvent aussi renvoyer à des ensembles collectifs structurés à partir de catégories 
abstraites qu’il n’est pas toujours évident pour l’historien de reconstituer 19. D’autres vocables 
doivent encore être analysés (comme par exemple ṭā’ifa, pl. ṭawā’if) dans les différents contextes 
sociaux de leur utilisation.

Ce vocabulaire est essentiellement celui des sources littéraires ; outre qu’un travail détaillé 
reste à faire sur ces termes afin de contextualiser leur utilisation, l’attention des historiens 
des sociétés arabo‑musulmanes médiévales doit aussi se porter sur les catégories du droit 
musulman, telles qu’elles sont exposées et définies dans les textes juridiques de l’époque. Ces 
textes mettent en place des catégories bien différentes de celles à l’œuvre dans les sources 
littéraires ; de plus, on peut leur supposer une force opérante dont l’ampleur et la réalité res‑
tent à étudier, mais qui leur confère un caractère particulier. Le débat sur le décalage entre 
normes juridiques théoriques et réalité des pratiques sociales ne peut bien sûr être évité ; il est 
cependant assez proche de la querelle opposant « nominalistes » et « réalistes » au sujet de la 
stratification sociale. Seule la comparaison entre les catégories juridiques telles qu’elles sont 
définies par les traités de droit (et reprises, éventuellement, dans la documentation de type 
notariale) et les perceptions et les pratiques des acteurs dans le domaine non‑judiciaire peut 
contribuer à résoudre cette question. L’ étude de la catégorisation juridique est le préalable 
indispensable d’un tel travail 20.

17.  Ainsi, les aṣḥāb d’un traditionniste étaient ses 
élèves de ḥadīṯ, ceux d’un maître soufi ses disciples 
(également nommés murīdūn, atbāʿ ou talāmiḏa), 
tandis qu’à Bagdad, les aṣḥāb d’un puissant (sultan, 
calife), de ses subordonnés (émirs ou šiḥna) ou des 
autres instances chargées du contrôle urbain étaient 
les hommes armés à leur service. Dans le milieu 
des spécialistes de fiqh, le terme aṣḥāb désigne plus 
précisément les fuqahā’ affiliés à un même maḏhab.
18.  Chez les auteurs hanbalites bagdadiens, ǧamāʿa 
est synonyme de aṣḥāb pour désigner exclusivement 
les membres de leur maḏhab, perçus dans une dimen‑
sion d’action collective.

19.  Sur les différentes acceptions du terme umma, voir 
Haarmann, « Glaubensvolk und Nation », p. 175‑179, 
cité par Connermann, « Volk, Ethnie oder Stamm ? » 
(trad. fr. p. 66 sq.).
20.  D’importants jalons ont bien sûr été posés dans 
ce sens. Voir par exemple Johansen, « Eigentum, Fa�‑
milie und Obrigtkeit » et Contingency in a Sacred 
Law (chapitre 1, « The city and its norms », p. 77‑162), 
sur les différents groupes urbains distingués par le 
droit hanafite.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXXXVIII

	 Les fondements des identités collectives 
dans le dār al‑islām médiéval

L’ histoire sociale n’est pas, loin s’en faut, la branche la plus développée des études arabo‑
islamiques. Dans les histoires générales de l’Islam médiéval, l’analyse des sociétés est bien 
souvent réduite à l’étude de quelques groupes (ou supposés groupes) qui ont particulièrement 
attiré l’attention des chercheurs, comme les ulémas, les soufis ou les non‑musulmans, sans 
chercher à décrire les autres entités sociales 21… quand elle ne disparaît purement et simple‑
ment dans l’étude des mouvements religieux ou culturels 22.

Certains historiens ont cependant cherché à distinguer au sein des sociétés du monde 
musulman médiéval des groupes et/ou des catégories d’individus, sur des critères qui parfois 
recoupent les perceptions et les découpages des acteurs de l’époque, et parfois partent de leurs 
propres grilles d’analyse : interprétation raciale dans la littérature coloniale du xixe siècle 23, 
interprétation marxiste en termes de classes dans les années 1960‑1970 24. Je laisserai de côté 
ces dernières, qui instruisent plus sur leur contexte de production que sur le Proche‑Orient 
médiéval, pour étudier les bases sur lesquelles les premières fondent le découpage en groupes 
des sociétés étudiées.

Parmi les nombreuses composantes mobilisables dans la formation des identités sociales 
(sexe, classe d’âge, religion, appartenance ethnique, linguistique et/ou religieuse, statut social 
et/ou juridique, activité professionnelle, parenté, appartenance lignagère ou tribale, résidence 
dans un même quartier pour ne citer que les principales), certaines sont plus fréquemment 

21.  Il est ainsi symptomatique que, dans une récente 
publication anglophone se présentant comme un 
ouvrage de référence sur l’histoire de l’Islam du 
viie au xxie siècle, la deuxième partie, pourtant 
intitulée « Cultural traditions and social structure », 
ne comprenne que trois chapitres respectivement 
consacrés aux ulémas, au shiʿisme et aux soufis 
(Choueiri, A companion to the history of the Middle 
East). D’autres ouvrages offrent une énumération de 
« groupes » sociaux hétéroclites qui rappelle la classi‑
fication des animaux de Borges évoquée plus haut.
22.  Voir par exemple Von Grunebaum, Classical 
Islam : sa partie intitulée « Islamic Society and 
Social‑Religious Movements » consacre plus d’espace 
aux questions économiques (impôts, monnaie, 
commerce) qu’aux questions sociales, brièvement 
traitées (en quelques pages seulement) par la pré‑
sentation de quelques entités particulières : esclaves, 
kuttāb, ʿayyārūn. Le reste du chapitre est consacré 
à l’évolution régionale de l’époque abbasside et à la 
formation de groupements politico‑religieux comme 
le mouvement ismaélien et le mouvement qarmate.

23.  Ainsi peut‑on lire, à titre d’exemple, dans une His‑
toire de l’Espagne publiée en 1857 qu’avec l’avènement 
des Omeyyades au pouvoir dans la péninsule Ibérique, 
« la race arabe, noble, ardente et généreuse comme 
ses coursiers, se superpose à la race berbère, inquiète, 
turbulente et perfide, comme les Numides, ses aïeux » 
(Lafuente, « Histoire générale d’Espagne », p. 210).
24.  Voir par exemple Ashtor, « Essai sur l’alimenta‑
tion des diverses classes sociales », qui n’hésite pas 
à utiliser un vocabulaire totalement anachronique 
dans son étude sur l’alimentation des différentes 
« classes sociales » de l’islam médiéval (« bourgeois », 
« féodaux » et « classes dominantes » y sont 
indistinctement opposés aux « salariés », « ouvriers » 
et « classes populaires ») ou encore Sabari, 1981, qui 
interprète le binôme ʿāmma/ḫāṣṣa comme le reflet 
d’une dichotomie entre « élites sociales » et « masses 
populaires » ; encore cette dernière enquête est‑elle 
assortie d’une réflexion sur le vocabulaire de la no‑
tabilité dans les sources arabes médiévales. Pour la 
bibliographie en arabe, voir Šayḫlī, al‑Aṣnāf fī-l‑ʿaṣr 
al‑ʿabbāsī.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XXXIX

mises en exergue par les historiens des sociétés arabo‑musulmanes médiévales. Au cours 
de moments historiographiques distincts, appartenance religieuse, statut juridique et social, 
ethnicité et activité professionnelle ont ainsi successivement attiré l’attention des chercheurs.

	 Religion et maḏhab
L’appartenance religieuse a longtemps été considérée comme le premier (ou du moins le 

principal) fondement des affiliations sociales dans les sociétés musulmanes pré‑modernes 25, ce 
qui découle d’une vision essentialiste de l’islam, producteur d’homogénéité sociale, et revient 
à entériner l’idéologie musulmane de l’iǧmā ,ʿ mettant en scène une umma unie, au sein de 
laquelle les clivages sociaux s’effacent devant la communauté de la foi et des pratiques. Certes, 
l’étude séparée des communautés 26 non musulmanes trouve sa justification dans le fait que 
le droit dominant, dans le dār al‑islām, accordait aux ḏimmī‑s un statut juridique différent 
de celui des musulmans. De nombreux auteurs ont cependant franchi allègrement le pas qui 
sépare l’étude des non‑musulmans en terre d’islam de la désignation parfois artificielle de 
groupes sociaux profondément distincts les uns des autres, vision sans doute influencée par 
la situation des villes du domaine musulman à l’époque moderne, dotées pour la plupart de 
quartiers où s’implantaient de façon préférentielle les nons‑musulmans groupés par apparte‑
nance religieuse. Or, rien ne prouve très nettement que ce fut systématiquement le cas dans 
les villes de l’époque médiévale 27 ; il faudrait en tout cas ouvrir une enquête afin de périodiser 
l’éventuel regroupement des non‑musulmans ou non‑sunnites au sein de quartiers déterminés. 
Dans le présent recueil, Arietta Papaconstantinou s’attaque à la question des groupes chré‑
tiens dans le premier siècle de l’islam. Prouvant le caractère tardif de l’élaboration du statut 
juridique de ḏimmī, elle désamorce les problématiques habituelles représentant les commu‑
nautés non‑musulmanes comme engagées dans une lutte permanente contre une oppression 
juridique et sociale exercée par les pouvoirs musulmans, ce qui lui permet de se focaliser sur 
le fonctionnement interne de ces groupes traversés de tensions et de rivalités, à contre‑courant 
de l’image de « communautés chrétiennes » homogènes et unies.

25.  Voir à titre d’exemple cette déclaration péremp‑
toire de Mantran, L’expansion musulmane : « Il va 
de soi que les facteurs religieux ont une importance 
extrême dans l’organisation de la société musulmane » 
(p. 226, souligné par moi) ; Mantran nuance par la 
suite cette affirmation, mais ajoute que « Tous les his‑
toriens de l’Islam admettent cette prééminence des 
problèmes religieux, tout au moins pour les débuts 
de l’histoire du monde musulman » (ibid.). Mantran 
construit par la suite une hiérarchie sociale relative‑
ment simple, dominée par les Arabes musulmans, 
suivis des mawālī, convertis non‑Arabes, puis par les 
ḏimmī‑s et enfin les esclaves (id., p. 257).
26.  Le terme est ici à comprendre dans son sens 
anthropologique, à savoir en tant qu’ensemble de 

personnes doté d’instances propres de règlement 
des conflits.
27.  À Bagdad par exemple, le voyageur juif Benjamin 
de Tudèle, qui visita la capitale abbasside en 1168, 
estimait à quarante mille le nombre des juifs résidant 
dans la ville et précisait qu’ils disposaient de 28 
synagogues, tant sur la rive orientale que dans les 
quartiers d’al‑Karḫ, de l’autre côté du Tigre ; il n’in‑
dique aucunement l’existence d’un « quartier juif » 
où auraient résidé ses coreligionnaires (Benjamin de 
Tudèle, Voyages de Rabbi Benjamin, p. 152). Quant au 
quartier réputé shiʿite de la ville, al‑Karḫ, de nom‑
breux sunnites y résidaient aux ve‑vie/xie‑xiie siècles, 
et l’on rencontre des shiʿites dans beaucoup d’autres 
quartiers de la ville à la même époque.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXL

Il est tout aussi délicat de vouloir faire des populations sunnites un ensemble cohérent, 
homogène et dépourvu de conflits et de rivalités. Une première solution est alors de considérer 
le sunnisme comme scindé en groupes distincts, étanches les uns aux autres, déterminés par 
l’appartenance à des écoles juridiques (maḏhab‑s) différentes. Dans la lignée des travaux d’Ira 
Lapidus portant essentiellement sur Damas et Le Caire à l’époque mamlouke 28, le maḏhab 
a ainsi longtemps été considéré comme un cadre essentiel, voire le cadre par excellence, de la 
formation des identités sociales dans l’Islam médiéval 29. En effet, les analyses de Lapidus ont 
été reprises et élargies, parfois sans souci de la chronologie, à l’ensemble des villes du dār al‑islām 
et de la période médiévale 30. Or là encore, certains éléments doivent être pris en compte : la 
fréquence des changements de maḏhab, les fréquentations communes rassemblant parfois des 
ulémas d’affiliation juridique différente, les variations d’intensité dans le sentiment identitaire 
manifesté par les membres des différents maḏhab‑s (voire d’un même maḏhab à différentes 
époques ou en différents contextes) doivent nous conduire à nuancer la systématicité du re‑
cours au maḏhab (comme à l’appartenance religieuse en général) comme facteur explicatif de 
la formation et du maintien des structures et des hiérarchies sociales. Certes, l’appartenance 
religieuse était sans aucun doute l’un des critères sur lesquels se fondait l’identité individuelle 
et collective des acteurs de l’époque ; elle n’en détient pas pour autant un primat absolu et 
permanent en la matière.

	 L’ethnicité
Très tôt, l’analyse en termes d’appartenance ethnique a été utilisée par les historiens de 

l’Islam médiéval pour contrebalancer l’image d’une umma unie, soudée et homogène. Il faut 
sans doute y voir l’influence de l’œuvre d’Ibn Khaldoun, tant en raison de sa traduction précoce 
en français que de l’efficacité de la grille d’analyse qu’elle propose 31. Bien que ce soit là une 
déformation de la théorie khaldounienne, la notion de ʿ aṣabiyya comme « esprit de corps » a en 
effet pu être interprétée exclusivement en termes d’appartenance ethnique. Dans un contexte 
colonial notamment, les historiens du xixe et du début du xxe siècle ont volontiers retenu de 

28.  Voir Lapidus, Muslim Cities in the Later Middle 
Ages, « The Evolution of Muslim Urban Society », et 
A history of Islamic societies.
29.  Lapidus, 1967, va jusqu’à décrire les maḏhab‑s 
(« schools of law ») comme de véritables communautés 
dans l’espace de la ville mamlouke : « the schools of law 
were the most comprehensive intra‑urban communities » 
(p. 113). Ici, le primat du religieux s’explique moins 
par un essentialisme de principe que par la capacité 
de l’islam, selon cet auteur, à fonder des structures 
(institutionnelles ou informelles) qui représentent 
pour Lapidus les cadres de la vie sociale, urbaine tout 
au moins. Voir aussi Lapidus, A history of Islamic 
societies.

30.  Voir par exemple Hurvitz, 2003, pour qui les 
maḏhab‑s formaient « a singular merger between 
legal concepts, religious attitudes, and social structure » 
(p. 986). Se référant explicitement à Lapidus, Hurvitz 
n’hésite pas à ajouter, sans apporter d’argument dé‑
finitif en la faveur de cette hypothèse, que « from the 
tenth century on, every Muslim belonged to a madhhab, 
and as a consequence the madhahib became as impor‑
tant as ancient social alignments such as family, tribe, 
and ethnic group » (p. 987).
31.  La Muqaddima a été traduite sous le titre de 
Prolégomènes par De Slane (Paris, 1863‑1868). À 
propos de l’influence de la lecture d’Ibn Khaldoun 
sur les analystes occidentaux du xxe siècle, voir par 
exemple Bendana‑Kchir, « Montagne, lecteur d’Ibn 
Khaldûn ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XLI

l’histoire du monde musulman vue par Ibn Khaldoun le tableau de la succession dynastique de 
peuples antagonistes, Berbères, Persans et Turcs s’opposant tour à tour aux Arabes. Au‑delà de 
l’influence directe ou indirecte d’Ibn Khaldoun, le contexte des xixe‑xxe siècles (l’émergence 
des « nationalités » et des nationalismes) pouvait aussi conduire les historiens de l’époque à 
interpréter l’histoire de l’islam médiéval selon des regroupements ethniques, dévoyés sous le 
terme anachronique de « nations » 32.

Les interrogations sur l’ethnicité ne sont pas pour autant dépourvues de pertinence, et 
l’historiographie la plus récente offre de bons exemples de renouvellement dans ce domaine. 
Les recherches sur l’ethnicité soulèvent alors de riches questionnements sur le rapport entre 
l’existence de catégories ethniques, matérialisées notamment par des ethnonymes, et la réa‑
lité historique d’ensembles sociaux correspondant, parfaitement ou imparfaitement, à ces 
catégories.

Une telle démarche conduit à partir de la taxinomie à l’œuvre dans les sources pour la 
soumettre à un strict examen. Quatre des articles rassemblés ici s’attellent à un travail de ce 
type. Deux d’entre eux ont pour objectif d’examiner la réalité des « composantes ethniques » 
des sociétés de l’Occident musulman. Maribel Fierro analyse différents termes utilisés par les 
sources littéraires pour classifier sous des dénominations collectives les acteurs de l’histoire 
d’al‑Andalus. Son étude montre qu’au‑delà des catégories qui répondent directement à l’idée 
que nous nous faisons de l’appartenance ethnique (Arabes, Berbères, « natifs » de la péninsule 
Ibérique), d’autres dénominations collectives (mawālī, muwalladūn…) étaient bâties à partir d’un 
mélange complexe d’appartenances ethniques et religieuses, mais se révèlent également porteuses 
de signification politiques. Annliese Nef parvient à des conclusions analogues en réexaminant 
la part faite aux explications ethniques dans l’histoire de la Sicile sous domination islamique. 
Elle déduit de l’analyse des sources médiévales que les dénominations interprétées aux xixe et 
xxe siècles comme se référant à des groupes ethniques renvoient moins à l’ethnicité supposée de 
ces groupes qu’à la désignation d’acteurs collectifs de l’histoire politique de l’époque.

Les deux autres contributions s’attachent à contextualiser l’usage d’ethnonymes particu‑
liers propres à l’Orient musulman : kurd/akrād et fāris/furs. L’ étude de Sarah Bowen Savant 
montre comment les termes Fārs et fāris (Perse, persan) ont peu à peu remplacé le terme 
Īrān après la conquête, contribuant à attribuer une identité musulmane aux populations ira‑
niennes en effaçant progressivement la référence au passé pré‑islamique de la région. De son 
côté, en s’attaquant aux différentes significations de l’ethnonyme kurd dans les sources arabes 

32.  C’est ainsi que le mouvement de la šuʿūbiyya 
a longtemps été uniquement présenté comme un 
« mouvement national » persan de réaction à l’hé‑
gémonie arabe. Il n’est pas surprenant que Golziher, 
écrivant à la fin du xixe siècle, parle du « sentiment 
national arabe » (« Arab national conciousness » et 
« Arab national feeling » dans la traduction anglaise 
de son œuvre, voir Goldziher, Muslim Studies, p. 177) ; 

quelques décennies plus tard, Von Grunebaum définit 
encore la šuʿūbiyya comme « “folk (ethnic, national) 
conciousness” movement », Classical Islam, (p. 87) et 
Robert Mantran en fait l’expression d’un « nationa‑
lisme iranien, revanche sur l’ancien racisme arabe » 
(L’expansion musulmane, p. 259). Pour une analyse 
d’histoire sociale sur le mouvement de la šuʿūbiyya, 
voir Mottahedeh, « The Shu‘ubiyah Controversy ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXLII

médiévales, Boris James délaisse la question traditionnelle du « contenu culturel » du terme ou 
de la « continuité ethnique » des Kurdes dans l’histoire du Proche‑Orient. Il analyse l’histoire 
du terme et ses différentes significations contextuelles, ce qui le conduit à prouver la plasticité 
de cette dénomination, au rebours de tout essentialisme.

Le travail sur les ethnonymes doit être poursuivi, ainsi que la réflexion sur l’usage de la 
« grille ethnique » dans l’historiographie moderne du dār al‑islām médiéval. Ces différentes 
contributions montrent à quel point le travail en la matière est délicat, mais aussi comment 
une étude revenant au vocabulaire utilisé par les sources permet des éclairages nouveaux sur 
des points événementiels qui peuvent par ailleurs nous sembler bien connus.

	 L’activité professionnelle
Une autre façon d’appréhender les groupes dans l’histoire de l’islam médiéval consiste à 

s’intéresser aux métiers et à supposer que l’exercice d’une activité professionnelle dessinait et 
modelait des types spécifiques d’appartenance collective. C’est là, si l’on y réfléchit, un pré‑
supposé qui ne va pas absolument de soi ; il témoigne de la double influence de l’étude des 
corporations et guildes de métiers dans l’Occident pré-moderne 33, fondateurs de sociabilités 
et donc de groupes sociaux 34, et de la pensée sociologique occidentale de la seconde moitié 
du xxe siècle. En effet, celle‑ci a fait de l’activité professionnelle l’un des fondements de l’iden‑
tité sociale contemporaine, au point de choisir, en France, comme principe de classification 
sociale et outil de description statistique de la société française le système des Catégories 
socio‑professionnelles (CSP) 35.

Un grand nombre d’ouvrages généraux sur l’islam médiéval, mais aussi de monographies 
urbaines, utilisent l’activité professionnelle (ou à défaut le domaine d’activité) comme grille 
d’analyse des sociétés de l’époque 36. Le travail sur les dictionnaires biographiques et le recours 

33.  Tout comme l’histoire de la « ville islamique » 
s’est construite à partir du modèle dominant de la 
commune urbaine autonome du Bas Moyen Âge 
occidental, la réflexion sur les organisations de mé‑
tier dans l’islam médiéval est née d’une démarche 
comparatiste honorable, mais qui risque cependant de 
conduire à des biais méthodologiques et à l’imposition 
de problématiques exogènes, du type « pourquoi tout 
ne se passe‑t‑il pas en Orient comme en Occident ? ». 
De son côté, Massignon, dans son étude sur « Les 
corps de métiers et la cité islamique », allait jusqu’à 
voir dans la commune urbaine occidentale la trace 
d’une influence musulmane… Pour une discussion 
sur l’existence des corporations de métiers dans les 
villes du dār al‑islām médiéval, voir Cahen, « Y a‑t‑il 
eu des corporations professionnelles ».
34.  L’étude la plus éclairante en la matière est cer‑
tainement Cerutti, La ville et les métiers.

35.  Pour une réflexion historienne sur les CSP, leur 
utilisation en statistique et les conséquences de cette 
utilisation sur la pensée sociologique, voir Desrosiè‑
res et Thévenot, Les catégories socio‑professionnelles. 
Depuis 1982, le système de catégorisation utilisé 
par l’INSEE est nommé Professions et Catégories 
Socioprofessionnelles (PCS), mais il repose sur le 
même type de présupposés concernant le lien entre 
profession et catégorie sociale. Dans le domaine de 
l’histoire médiévale de l’Islam, l’influence directe de 
cette classification et de son vocabulaire se voit, très 
récemment, chez Clément, « Catégories socio‑pro‑
fessionnelles et métiers urbains ».
36.  Marlow, Hierarchy and Egalitarianism, dédie par 
exemple son 7e chapitre aux « Hiérarchies fondées 
sur l’exercice d’un métier (Hierarchies of occupations) » 
et déclare en préambule : « Occupation was among 
the most significant principles for social differentiation 
in Muslim societies as elsewhere » (p. 156). En ce qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XLIII

concerne la bibliographie en français, voir à titre 
d’exemple Mouton, Damas et sa principauté (les cha‑
pitres 5 à 7 sont consacrés aux milieux politiques, 
administratifs et militaires, le chapitre 11 aux charges 
religieuses) ou Eddé, La principauté ayyoubide d’Alep 
(qui s’intéresse, entre autres, à la société militaire, à 
l’administration civile, aux ulémas, aux mystiques 
et aux lettrés).
37.  Voir par exemple Petry, The Civilian elite of Cairo, 
sur les agents de la bureaucratie mamlouke au Caire 
(en particulier le chapitre 4 : « Occupational patterns 
of the civilian elite ») ; Martel‑Thoumian, Les civils 
et l’administration, sur leurs homologues de Damas ; 

Meouak, Pouvoir souverain, sur l’administration cen‑
trale de l’État omeyyade de Cordoue, etc.
38.  En dehors de l’abondante bibliographie portant 
sur les Mamlouks d’Égypte, voir par exemple Gordon, 
The Breaking of a Thousand Swords, pour les troupes 
turques de Samarra ; Aubin, « Émirs mongols et vizirs 
persans », pour les rapports entre élites civiles et 
militaires en Iran à l’époque mongole ; etc.
39.  Voir Urvoy, Le monde des ulémas andalous, pour 
al‑Andalus ; Gilbert, « Institutionalization of Muslim 
Scholarship », pour Damas ; Ephrat, A Learned So‑
ciety in a Period of Transition, pour Bagdad, etc.

à la prosopographie et aux méthodes quantitatives de traitement des données assisté par ordi‑
nateur en a renouvelé l’approche, permettant notamment de nouvelles analyses de la sociabilité 
et des rapports intergroupes ; mais les milieux professionnels étudiés restent logiquement 
ceux que ces types de sources évoquent et décrivent de façon préférentielle : élites du pouvoir 
(civiles 37 et/ou militaires 38) et du savoir (ulémas 39). La démarche est en soi recevable, mais 
le choix des activités ou professions présidant au découpage catégoriel est parfois critiquable. 
Par ailleurs, rien ne prouve fondamentalement l’homogénéité sociale des « groupes » ainsi 
découpés et décrits.

	 Les groupes de statut
Une autre façon de décrire les sociétés de l’Islam médiéval revient à s’intéresser aux grou‑

pes de statuts. Il s’agit alors soit de présenter un découpage de la société étudiée en termes 
de statut socio‑économique ou juridique (ce qui peut apparaître particulièrement pertinent 
lorsque l’on part de la normativité juridique, qui oppose les hommes libres aux esclaves, les 
musulmans aux non‑musulmans, les hommes aux femmes, etc. – mais la catégorie juridique 
fonde‑t‑elle pour autant une cohérence sociale ?), soit d’étudier plus particulièrement l’un des 
groupes ainsi définis (l’intérêt s’étant récemment porté sur les groupes considérés comme 
non‑dominants : les esclaves, les non‑musulmans, les femmes…).

La question de la dialectique entre statut juridique et réalité sociale, comme souligné plus 
haut, suscite bien des débats. Dans le présent recueil, deux contributions s’attaquent à ce dossier 
épineux. Christina de la Puente s’intéresse à la place des esclaves dans le milieu familial andalou, 
à travers la question du mariage. À partir de documents notariés malékites, elle expose d’une 
part la grande variété de statuts juridiques découlant de degrés divers d’esclavage ou de liberté, 
et montre que les esclaves faisaient partie intégrante des familles de la péninsule Ibérique 
des ive‑vie/xe‑xiie siècles. La construction des catégories juridiques est elle‑même complexe, 
comme en témoigne la documentation étudiée, et cherche à homogénéiser et rationaliser des 
situations sociales hétérogènes. En retour, la performativité des catégories juridiques ainsi 
définies est réelle, mais doit toujours être évaluée dans un contexte d’interaction sociale dont 
les textes juridiques sont un élément, mais non le cadre unique et absolu. L’ étude originale 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXLIV

40.  Par exemple par Bulliet, The patricians of Nisha‑
pur ; Petry, The Civilian elite of Cairo ; Shoshan, « The 

“Politics of Notables” in Medieval Islam » ; etc.
41.  Bosworth, The Mediaeval Islamic Underworld ; 
Shoshan, « High Culture and Popular Culture » et 
Popular Culture in Medieval Cairo.
42.  Par exemple Sabra, Poverty and charity in me‑
dieval Islam.
43.  Voir à titre d’exemple le résumé donné par 
Lewis, The Political Language of Islam, p. 67, ou plus 
récemment Marín Guzman, Sociedad, política y pro‑
testa popular, pour al‑Andalus : le chapitre 4, « Clases 

sociales y movilidad social en la España musulmana » 
est divisé en deux parties consacrées l’une à la ḫāṣṣa, 
assimilée aux « classes gouvernantes » (p. 131), et 
l’autre à la ʿāmma, le « peuple commun » (p. 146).
44.  Voir déjà Lévi‑Provençal, Histoire de l’Espagne 
musulmane, p. 196 sq.
45.  Elle est par exemple interrogée par Blichfeldt, 
« Khassa and amma ».
46.  Pour une discussion sur la signification de ces 
termes dans un contexte bagdadien, voir Van Ren‑
terghem, Les élites bagdadiennes, chapitre 2.

de Mathieu Tillier, elle, se place de l’autre côté du miroir judiciaire. Située dans l’Irak des 
iiie‑ive/ixe‑xe siècles, elle montre comment, de façon contraire à la supposée égalité de statut 
des musulmans devant la šarīʿa, le tribunal du qāḍī était sensible aux différences de statut so‑
cial. Plus encore, l’analyse des sources littéraires prouve que le tribunal allait jusqu’à entériner, 
par la reconnaissance des généalogies par exemple, des hiérarchies sociales existantes mais en 
théorie dépourvues de tout fondement juridique.

Le statut social, notion complexe à définir, qui recoupe parfois (mais pas systématiquement) 
le statut économique, est lui aussi au cœur de certaines analyses. Les catégories dominantes 
ou élitaires de la population, les plus évoquées par les sources (al‑aʿyān, « les notables »), ont 
logiquement été les plus largement décrites 40, même si quelques études se sont penchées sur 
les couches les moins favorisées de la population urbaine 41. Le statut économique était bien 
sûr une importante source potentielle de différenciation sociale, et des études existent sur 
riches et pauvres dans le dār al‑islām médiéval 42.

Pour l’historien qui souhaite partir de la terminologie de l’époque, la catégorisation la plus 
évidente découle de l’opposition récurrente, dans l’ensemble des sources arabes médiévales, 
de deux vocables s’opposant terme à terme : āʿmma et ḫāṣṣa. La dichotomie entre la āʿmma, 
identifiée au peuple, à la populace, au commun des mortels, et la ḫāṣṣa, identifiée à l’élite ou 
au groupe des notables, est ainsi à la base d’un grand nombre de présentations des sociétés 
urbaines de l’Islam médiéval dans l’historiographie moderne 43. Elle est parfois critiquée 
pour omettre d’autres groupes intermédiaires – pour oublier la « classe moyenne » en quel‑
que sorte 44 –, mais son adéquation avec la réalité sociale est rarement remise en cause. Il est 
cependant nécessaire d’interroger cette catégorisation sommaire 45 et d’en contextualiser le 
contenu et la portée 46.

	 Pistes de recherche

L’ identification et l’analyse des groupes sociaux et des catégories sociales dans l’Islam 
médiéval est donc une entreprise délicate, en raison de la nature des sources disponibles 
tant que des difficultés méthodologiques propres à ce type d’étude. Plusieurs pistes s’ouvrent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XLV

cependant dans ce domaine : la recherche de catégories opérantes, l’étude des groupes sociaux 
et des rapports inter‑groupes, et enfin l’étude de la perception de ces groupes par les acteurs 
de l’époque, qui ramène à la question de la catégorisation.

	 La recherche de catégories opérantes
Au‑delà des catégories évoquées plus haut (dessinées en fonction des appartenances 

religieuses et ethniques, de l’activité professionnelle, du statut social ou juridique), l’efficience 
d’autres critères peut être questionnée dans le contexte des sociétés du dār al‑islām médiéval : 
sexe et genre, classe d’âge, lieu de résidence (ville/campagne, quartiers), appartenance ligna‑
gère ou tribale… sont quelques‑uns des fondements potentiels de l’identité individuelle et 
collective des acteurs de l’époque. Il va de soi qu’ils déterminent des catégories plus qu’ils ne 
découpent de véritables groupes, et que ces catégories doivent être croisées avec celles énumérées 
ci‑dessus : supposer a priori une homogénéité sociale aux membres d’un même groupe est une 
erreur de méthode, tout autant que supposer que les individus que l’on peut classer dans une 
même catégorie forment un groupe. Là encore, le travail sur la catégorisation sociale aide à 
décrire certains aspects d’une société donnée, sans pour autant apporter de réponse concrète 
sur les particularités de la réalité sociale de l’époque. Un travail sur le vocabulaire utilisé par 
les sources reste à accomplir, assorti d’une enquête systématique sur son adéquation (ou non) 
avec la réalité sociale.

	 L’étude interne des groupes
Que les différents groupes composant les sociétés du dār al‑islām médiéval soient ou non 

identifiés à partir d’une catégorisation due aux acteurs de l’époque, la description et l’analyse 
de ces groupes et de leurs rapports mutuels représentent un domaine de recherche fécond. 
Divers angles d’attaque sont possibles, comme en témoignent plusieurs articles de ce recueil. 
Une lecture minutieuse des sources permet l’identification, dans des contextes précis, d’entités 
collectives et l’étude de leur fonctionnement (recrutement des membres, structuration et hié‑
rarchies internes, pratiques sociales spécifiques…). Allaoua Amara décrit ainsi la fondation, le 
recrutement sélectif et le fonctionnement hiérarchisé de la ḥalqa mise en place par les savants 
ibadites dans le M’zab au ve/xie siècle. La forte structuration de cette organisation explique 
son rôle crucial dans la résistance du mouvement ibadite à la poussée du malékisme jusqu’au 
ixe/xve siècle, sans pour autant mener à la constitution d’un pouvoir régional indépendant.

Sous certaines conditions, les œuvres de littérature peuvent aussi être mobilisées pour dé‑
crire le fonctionnement d’entités collectives. C’est sur la lecture d’ouvrages d’adab qu’Antonella 
Ghersetti fonde son analyse du groupe des « pique‑assiettes » (ṭufayliyyūn) à la cour abbasside, 
qui lui permet de conclure à l’existence d’un tel groupe défini par une éthique et un compor‑
tement commun, doté d’une conscience collective et perçu comme tel par les contemporains.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXLVI

47.  Une étude novatrice en la matière était déjà 
Mottahedeh, Loyalty and leadership ; voir aussi le 
premier chapitre de Touati, Entre Dieu et les hommes, 
et plus récemment Bernards et Nawas, Patronate 
and patronage. Voir aussi dans le présent numéro les 

analyses de Maribel Fierro et de Cyrille Aillet sur la 
walā’ et les mawālī en al‑Andalus.
48.  Sur les réseaux dans le monde méditerranéen 
pré‑moderne, voir Coulon, Picard et Valérian, Espaces 
et réseaux en Méditerranée.

Comme le montre cet exemple, l’étude des pratiques sociales et de la sociabilité (fréquenta‑
tions, alliances matrimoniales et/ou professionnelles, activités communes…) est ici fondatrice 
car elle permet de voir se dessiner des ensembles sociaux qu’il n’est pas toujours possible de 
discerner a priori, ou bien de préciser la vision que nous avons de groupes pensés comme allant 
de soi mais dont la nature exacte est parfois peu évidente ou encore mal connue.

Dans la même optique, la nature des liens de personne à personne (relations de clientèle, 
serments, liens de walā’, liens de maître à disciple dans la transmission du savoir ou l’activité 
mystique…) dans les sociétés de l’Islam médiéval reste largement à interroger 47. Une telle 
recherche conduit naturellement à s’intéresser aux réseaux, qui ne fonctionnent pas comme 
des groupes en ce qu’ils ne sont pas fondés sur l’inter‑relation de l’ensemble des membres 
entre eux, mais qui jouent cependant un rôle crucial dans les sociétés du dār al‑islām médié‑
val 48. Par l’originalité de son fonctionnement et de la structure politico‑sociale qu’il engendre, 
le bayt mamlouk étudié par Mathieu Eychenne représente un modèle tout à fait unique 
d’imbrication de différents types de relations de personne à personne (walā’ ou relation de 
clientélisme, ḫidma ou relation de service, ḫušdāšiyya impliquant une relation de camaraderie 
et de solidarité). Outre l’étude de la nature de ces relations, l’éclairage sur leurs incidences 
politiques, sur la structuration du bayt et sur le fonctionnement plus large des réseaux ainsi 
formés permet également un éclairage novateur sur les assises sociales du fonctionnement du 
système mamlouk en Égypte.

L’ étude de groupes précis doit bien entendu s’intéresser à la façon dont ces groupes se 
forment et durent : outre la question du recrutement des membres, celles du sentiment d’ap‑
partenance et des pratiques de distinction se posent et aident à cerner les contours des groupes 
et leurs configurations réciproques. L’ étude du milieu des notables bagdadiens de la période 
seldjoukide (Vanessa Van Renterghem) permet de mettre en évidence un sentiment élitaire 
partagé par les catégories éminentes de la population. Ce sentiment d’appartenance collective 
se lit par exemple dans le traitement accordé aux défunts importants : cérémonie funéraire 
rassemblant les personnalités marquantes de l’époque, choix du lieu de sépulture, place de 
certains défunts dans la société des vivants… Un groupe à la cohésion particulièrement forte, 
celui des hanbalites de la rive orientale de Bagdad, est étudié comme un cas‑limite d’apparte‑
nance collective reposant sur l’affiliation à un maḏhab.

Cependant, même un groupe doté d’une identité collective aussi forte que celle des han‑
balites bagdadiens n’était pas dépourvu de clivages et tensions. Et de fait, la recherche ne 
serait pas complète sans s’intéresser à la question des limites de la cohésion de chaque groupe, 
aux rivalités, hiérarchies et clivages internes qui les traversent et à la façon dont ces tensions 
contribuent à redessiner les contours du groupe et à en redéfinir l’identité.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XLVII

	 L’étude des rapports entre groupes
Cette identité, le point est bien acquis, se forge en grande partie dans l’interaction entre 

groupes, à travers la différenciation entre un Même et un Autre. Toutes les formes de rela‑
tions entre les différents groupes sont ainsi au cœur de l’analyse, du conflit ouvert ou larvé à la 
coexistence et à la coopération (mixité résidentielle ou professionnelle, alliances matrimoniales, 
sociabilité de quartier…). Dans une perspective globale, la question de la circulation entre les 
groupes pose aussi celle de la mobilité sociale, et du degré d’ouverture (forte mobilité) ou de 
fermeture (forte reproduction) de la société étudiée.

L’etude du passage d’un groupe à l’autre permet aussi de mieux cerner, à un moment précis, 
la configuration de la société étudiée. Les changements de catégorie juridique (affranchisse‑
ment, conversion, accession à l’âge pubère…) sont particulièrement intéressants, en ce qu’ils 
modifient profondément le statut d’un individu et sont ainsi potentiellement porteurs, pour 
ce dernier, de changement social. Leurs conséquences en termes d’appartenances collectives 
doivent être examinées avec le plus grand soin afin d’évaluer la portée sociale des catégories 
juridiques elles‑mêmes. Dans le présent numéro, l’étude de la question du franchissement de 
la frontière religieuse par la conversion (ou l’apostasie, selon le point de vue que l’on adopte), et 
de son traitement par les sources, est l’occasion pour Cyrille Aillet de reconsidérer les dimen‑
sions sociales de l’histoire politique d’al‑Andalus à l’époque omeyyade (iie‑ive/viiie‑xe siècles), 
telle qu’elle est écrite par les auteurs chrétiens ou musulmans de l’époque. Il montre ainsi 
comment des termes auxquels on assigne parfois trop rapidement une signification ethnique 
et/ou religieuse, comme celui de muwallad, sont utilisés dans l’historiographie médiévale pour 
servir une interprétation orientée de l’histoire politique d’al‑Andalus – comme c’était le cas 
pour l’histoire de la Sicile islamique dans les analyses d’Annliese Nef.

Pour conclure, un véritable travail de fond reste à faire sur les différents types de catégori‑
sation sociale à l’œuvre dans le dār al‑islām médiéval et sur leur histoire, que ces catégorisations 
soient explicitement livrées comme telles par certains auteurs de l’époque, ou qu’elles soient 
décelables à travers l’étude de la perception que les acteurs avaient d’eux‑mêmes et de leurs 
contemporains. Le chantier est donc vaste, et les difficultés nombreuses. Les problématiques 
soulevées sont cependant susceptibles d’apporter une contribution non négligeable dans le 
champ de l’histoire des sociétés du monde arabo‑musulman médiéval.

*
*         *

Dans leur diversité, les treize articles réunis pour ce numéro des Annales Islamologiques 
répondent chacun à plusieurs des interrogations soulevées dans cette introduction : qu’est‑ce 
qu’une catégorie, qu’est‑ce qu’un groupe, et comment s’articule le rapport entre groupes et 
catégories ? Ancrés dans des contextes temporels différents, s’intéressant à l’Orient aussi bien 
qu’à l’Occident musulman, ils témoignent tous de la nécessité absolue, dans toute enquête 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionXLVIII

d’histoire sociale, de partir de contextes précis et de rester attentif non seulement au vocabu‑
laire employé par les sources, mais aussi aux effets de corpus.

Malgré la difficulté de l’exercice, les contributions ont été regroupées selon trois grands 
thèmes. Les cinq articles composant la première partie, « Catégories et catégorisations : des 
sources au travail de l’historien », ont en commun une réflexion sur la terminologie utilisée dans 
différents types de corpus et la confrontation de cette terminologie avec les réalités sociales 
d’époques et de régions variées, d’al‑Andalus à l’Orient iranien. Ce n’est pas un hasard si les 
catégories ici mises à l’épreuve sont essentiellement religieuses et ethniques : le croisement des 
deux critères et l’interrogation sur la réalité et les frontières des groupes ainsi dessinés permettent 
de porter un regard plus aiguisé sur les sociétés décrites. Les trois contributions regroupées 
dans la deuxième partie, « Visions normatives et réalités sociales », interrogent la dynamique 
à l’œuvre entre les catégories juridiques (homme libre/esclave, musulman/non‑musulman) et 
les pratiques sociales. Enfin, les quatre articles de la troisième partie, « Fonctionnement des 
groupes et construction des identités », partent de l’étude de groupes particuliers pour tenter 
d’en saisir les caractéristiques tant concrètes que symboliques.

Ce numéro n’aurait pas pu voir le jour sans le soutien actif et vigilant de Sylvie Denoix, 
qui a suivi le projet à chaque étape de son développement. Ce recueil doit beaucoup tant à 
ses conseils avisés et à sa lecture attentive qu’à son dynamisme scientifique ; qu’elle en soit ici 
chaleureusement remerciée, ainsi que tous ceux qui ont participé de près ou de loin à l’élabo‑
ration de ce travail, et au premier titre les auteurs des différentes contributions, sans qui ce 
projet n’aurait pu être mené à bien.

								        Vanessa Van Renterghem

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem XLIX

Benjamin de Tudèle (m. après 1172), Voyages de Rabbi 
Benjamin, fils de Jona de Tudèle, en Europe, en 
Asie et en Afrique, depuis l’Espagne jusqu’à la 
Chine, trad. française J.P. Baratier, aux dépens 
de la Compagnie, Amsterdam, 1734 ; accessible 
sur le site Gallica de la BnF.

Borges, Jorge Luis, « La langue analytique de John 
Wilkins », dans Œuvres complètes, Gallimard, 
coll. « Bibliothèque de la Pléiade », Paris, 1993, 
vol. 1, p. 747‑751 (traduction par Paul Bénichou 
et Sylvia Bénichou‑Roubaud ; texte original en 
espagnol publié en 1952).

	 Études : outils méthodologiques et comparatistes

Anzieu, Didier, Martin, Jacques‑Yves, La dynamique des 
groupes restreints, PUF, coll. « Le psychologue », 
Paris, 2003 (1968).

Barth, Fredrik, « Les groupes ethniques et leurs 
frontières », dans Poutignat, Philippe, 
Streiff‑Fenart, Jocelyne, Théories de l’ethnicité, 
PUF, coll. « Le sociologue », Paris, 1995, 
p. 203‑249 [1re publication : en anglais, Oslo, 
1969].

Boltanski, Luc, Les cadres. La formation d’un groupe 
social, Éditions de Minuit, Paris, 1982.

Cerutti, Simona, La ville et les métiers. Naissance 
d’un langage corporatif (Turin, 17e‑18e siècles), 
Éditions de l’Ehess, Paris, 1990.

Desrosières, Alain, Thévenot, Laurent, Les catégories 
socio‑professionnelles, La Découverte, coll. 
« Repères », Paris, 2002 (1988).

Duby, Georges, Les Trois ordres ou l’imaginaire du 
féodalisme, Gallimard, coll. « Bibliothèque des 
histoires », Paris, 1978.

Poutignat, Philippe, Streiff‑Fenart, Jocelyne, Théories 
de l’ethnicité, PUF, coll. « Le sociologue », Paris, 
1995.

Ashtor, Eliyahu, « Essai sur l’alimentation des diverses 
classes sociales dans l’Orient médiéval », 
Annales ESC, 1968/5‑6, p. 1017‑1053.

Ashraf, Ahmad, Banuazizi, Ali, « Classes in Medieval 
Islamic Persia », dans l’article « Class System 
(Ṭabaqāt-e ejtemāʿī) », Encyclopaedia Iranica V, 
1992, disponible en ligne (www.iranica.com).

Aubin, Jean, « Émirs mongols et vizirs persans dans 
les remous de l’acculturation », Studia Iranica, 
Cahier no 15, Paris, 1995.

Bendana‑Kchir, Kmar, « Montagne, lecteur d’Ibn 
Khaldûn », dans Pouillon, François, Rivet, 
Daniel (dir.), La sociologie musulmane de Robert 
Montagne : actes du colloque Ehess & Collège 
de France, Paris, 5‑7 juin 1997, Maisonneuve & 
Larose, Paris, 2000, p. 41‑53.

Benkheira, Mohammed Hocine, Giladi, Avner, 
Mayeur‑Jaouen, Catherine, Sublet, Jacqueline, 
La Famille en islam, Les Indes Savantes, 
Paris, à paraître.

Bernards, Monique, Nawas, John, Patronate and 
patronage in early and classical Islam, Brill, 
Leyde, 2005.

Blichfeldt, Jan‑Olav, « Khassa and amma : On 
Slogans, Concepts and Social Settings 
in Islamic History », Orientalia Suecana 
XXXVIII‑XXXIX (1989‑1990), p. 14‑21.

Bosworth, Clifford Edmund, The Mediaeval Islamic 
Underworld : the Banu Sasan in Arabic society 
and literature, Brill, Leyde, 1976.

Bulliet, Richard W., The patricians of Nishapur – 
A study in medieval islamic social history, 
Harvard University Press, Cambridge, 1972.

Cahen, Claude, « Y a‑t‑il eu des corporations 
professionnelles dans le monde musulman 
classique ? », dans Hourani, Albert H., Stern, 
Samuel H. (dir.), The Islamic City, Cassirer, 
Oxford, 1970, p. 51‑64.

Choueiri, Youssef M., A companion to the history 
of the Middle East, Wiley‑Blackwell, 
Malden‑Oxford, 2005.

	 Bibliographie

	 Sources

	 Études sur le dār al‑islām médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


introductionL

Clément, François, « Catégories socio‑professionnelles 
et métiers urbains dans l’Espagne musulmane », 
dans Aillet, Cyrille, Géal, François (dir.), 
Regards sur al‑Andalus, Éditions de la rue 
d’Ulm, Collection de la Casa de Velazquez, 94, 
Paris/Madrid, 2006, p. 95‑128.

Connermann, Stefan, « Volk, Ethnie oder Stamm ? 
Die Kurden aus mamlūkischer Sicht », Asien 
und Afrika 8, 2004, p. 27‑68 (Die Kurden, 
S. Connermann & G. Haig (dir.)) ; traduction 
française de G. Koullen, dans James, Boris 
(dir.), « Les Kurdes des Abbassides à la fin 
de l’Empire ottoman – Écrire l’histoire d’un 
peuple aux temps pré‑modernes », Études 
Kurdes 12 (numéro spécial), L’ Harmattan, 
Paris, 2009, p. 53-94, sous presse.

Coulon, Damien, Picard, Christophe, Valérian, 
Dominique (dir.), Espaces et réseaux en 
Méditerranée. vie‑xvie siècle, vol. 1 : La 
configuration des réseaux, Bouchène, Paris, 2007 
(volume 2 sous presse).

Décobert, Christian (dir.), Valeur et distance : identités et 
sociétés en Égypte, Maisonneuve & Larose, Paris, 
2000 ; en particulier « Introduction – Formes et 
substances des construits identitaires » (p. 9‑34).

Eddé, Anne‑Marie, La principauté ayyoubide 
d’Alep (579/1183‑658/1260), Franz Steiner 
Verlag, Freiburger Islamstudien, Band XXI, 
Stuttgart, 1999.

Ephrat, Daphna , A Learned Society in a Period of 
Transition – The Sunni ʿUlama’ of Eleventh 
Century Baghdad, State University of New York 
Press, SUNY series in Medieval Middle East 
History, Albany, 2000.

Gardet, Louis, Les hommes de l’Islam – Approche 
des mentalités, Hachette, Complexes, coll. 
« Historiques », Paris, 1999 (1977) ; en 
particulier la deuxième partie : « À l’âge 
classique : la diversité des catégories sociales » 
(p. 93‑177).

Gilbert, Joan E., « Institutionalization of Muslim 
Scholarship and Professionalization of the 
Ulamâ in Medieval Damascus », Studia 
Islamica 52, 1980, p. 105‑134.

Goldziher, Ignác, Muslim Studies, traduction anglaise 
par M.S. Stern, Aldine, Chicago, 2006 (1967) 
(Muhammedanische Studien, Niemeyer, Halle, 
1889‑1890) ; en particulier les chapitres 3 
(« ‘Arab and ‘Ajam ») et 4 (« The Shu‘ūbiyya »).

Gordon, Matthew S., The Breaking of a Thousand 
Swords. A History of the Turkish Military of 
Samarra, SUNY Press, Albany, 2001.

Haarmann, Ulrich, « Glaubensvolk und Nation im 
islamischen und lateinischen Mittelalter », 
Berlin‑Brandenburgische Akademie der 
Wissenschaften. Berichte und Abhandlungen 2, 
1996, p. 161‑199.

Hurvitz, Nimrod, « From Scholarly Circles to 
Mass Movements : The Formation of Legal 
Communities in Islamic Societies », The 
American Historical Review 108/4, 2003, 
p. 985‑1008.

Johansen, Baber, « Eigentum, Familie und Obrigtkeit 
im hanafitischen Strafrecht », Die Welt des 
Islams XIX, 1979, p. 1‑73.

—, « Échange commercial et hiérarchies sociales en 
droit musulman », dans Bleuchot, Hervé 
(dir.), Les institutions traditionnelles dans le 
monde arabe, Karthala, Paris‑Aix‑en‑Provence, 
1996, p. 19‑28.

—, Contingency in a Sacred Law : Legal and Ethical 
Norms in the Muslim Fiqh, Brill, Leyde, 1999.

Lafuente, Modesto, « Histoire générale d’Espagne », 
Revue espagnole, portugaise, brésilienne et 
hispano‑américaine, Paris, 1857, p. 202‑216.

Lapidus, Ira, Muslim Cities in the Later Middle Ages, 
Harvard University Press, Cambridge, 1967 ; en 
particulier le chapitre intitulé « The ulama and 
the formation of an urban society » (p. 107‑113).

—, « The Evolution of Muslim Urban Society », 
Comparative Studies in Society and History 15/1, 
1973, p. 21‑50.

—, A history of Islamic societies, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2002 (1988).

Lévi‑Provençal, Évariste, Histoire de l’Espagne 
musulmane, Maisonneuve & Larose, Paris, 
1999 (1950).

Levy, Reuben, The social structure of Islam (Introduction 
to the sociology of Islam), Routledge, Londres, 
2000 (1957) ; en particulier la première partie, 
« The grades of society in Islam » (p. 53‑90).

Lewis, Bernard, The Political Language of Islam, 
University of Chicago Press, Chicago, 1991.

Mantran, Robert, L’expansion musulmane, viie‑xie siècle, 
PUF, coll. « Nouvelle Clio », Paris, 1995 (1969).

Marín Guzmán, Roberto, Sociedad, política y protesta 
popular en la España musulmana, Editorial 
Universidad de Costa Rica, San Jose, 2006.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


vanessa  van renterghem LI

Marlow, Louise, Hierarchy and Egalitarianism in 
Islamic Thought, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2002.

Martel‑Thoumian, Bernadette, Les civils et 
l’administration dans l’État militaire mamlūk 
(ixe/xve siècle), PIFD, Damas, 1992.

Massignon, Louis, « Les corps de métiers et la 
cité islamique », dans Opera Minora 1, 
Dār al‑Maʿārif, Beyrouth, 1963 (1920), 
p. 369‑384.

Meouak, Mohamed, Pouvoir souverain, administration 
centrale et élites politiques dans l’Espagne 
umayyade (iie‑ive/viiie‑xe siècles), Academiae 
Scientarum Fennicae, série Humaniora 297, 
Helsinki, 1999.

Mottahedeh, Roy P., « The Shu‘ubiyah Controversy 
and the Social History of Early Islamic Iran », 
IJMES 7/2, 1976, p. 161‑182.

—, Loyalty and leadership in an early Islamic society, 
I.B. Tauris, Londres, 2001 (1980).

Mouton, Jean‑Michel, Damas et sa principauté sous les 
Saljoukides et les Bourides 468‑549/1076‑1154 

‑ Vie politique et religieuse, Ifao, coll. « Textes 
arabes et études islamiques » 33, 
Le Caire, 1994.

Petry, Carl, The Civilian elite of Cairo in the later 
Middle Ages, Princeton University Press, 
Princeton, 1981.

REMMM, 2010 : Numéro spécial de la REMMM 
consacré à « L’identification, des origines 
de l’Islam au xixe siècle » (publication des 
actes des journées d’études ayant eu lieu à 
Aix‑en‑Provence en mai 2008 et janvier 2009), 
à paraître, 2010.

Sabari, Simha, Mouvements populaires à Bagdad 
à l’époque ʿabbasside, ixe-xie siècles, 
Maisonneuve & Larose, Paris, 1981.

Sabra, Adam Abdelhamid, Poverty and charity in 
medieval Islam : Mamluk Egypt, 1250‑1517, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2000.

Shatzmiller, Maya, Labour in the Medieval Islamic 
World, Brill, Leyde, 1994.

Al‑Šayḫlī, Ṣabāḥ Ibrāhīm Saʿīd, al‑Aṣnāf fī ’l‑ʿaṣr 
al‑ʿabbāsī, naša’atuhā wa taṭawwuruhā, Wizārat 
al‑iʿlām, Silsilat al‑kutub al‑ḥadīṯa 98, 
Bagdad, 1976.

Shoshan, Boaz, « The “Politics of Notables” in 
Medieval Islam », Asian and African 
Studies XX, 1986, p. 179‑215.

Shoshan, Boaz, « High Culture and Popular Culture 
in Medieval Islam », Studia Islamica 73, 1991, 
p. 67‑107.

—, Popular Culture in Medieval Cairo, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2002.

Touati, Houari, Entre Dieu et les hommes : Lettrés, saints 
et sorciers au Maghreb (xviie siècle), Éditions de 
l’Ehess, Paris, 1994.

Urvoy, Dominique , Le monde des ulémas andalous du 
ve/xie au viie/xiiie siècle. Étude sociologique, 
Droz, Centre de recherches d’histoire et de 
philologie de la IVe section de l’École pratique 
des hautes études, IV – Hautes études 
islamiques et orientales d’histoire comparée 8, 
Genève, 1978.

Van Renterghem, Vanessa, Les élites bagdadiennes au 
temps de Seldjoukides, Les Indes Savantes, Paris, 
2010 (à paraître).

—, « Identifier et s’identifier dans les milieux lettrés 
bagdadiens (ve‑vie/xie‑xiie siècles) », dans 
le numéro spécial de la REMMM consacré 
à « L’identification, des origines de l’Islam au 
xixe siècle » (publication des actes des journées 
d’études ayant eu lieu à Aix‑en‑Provence en 
mai 2008 et janvier 2009), à paraître, 2010.

Von Grunebaum, Gustav, Classical Islam : A History, 
600 A.D. to 1258 A.D., trad. anglaise par 
Katherine Watson, Aldine, Londres, 2005 
(1970) (Der Islam in seiner Klassischen Epoche 
622‑1258, Stuttgart, 1966).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 42 (2008), p. 29-51    Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

