MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 42 (2008), p. 29-51
Vanessa Van Renterghem

Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au
dossier.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Introduction

ouTk étude d’histoire sociale se heurte A la question des concepts que le chercheur

utilise pour décrire et analyser les sociétés qu'il étudie: au-dela des représentations

de sens commun, les notions de « groupe social » ou de « groupe ethnique », pour ne
parler que des plus utilisées dans nos disciplines, sont problématiques et font 'objet de débats
animés dans le milieu des sciences humaines et sociales. Malgré la vivacité et I'intérét de ces
débats, leur écho ne parvient bien souvent que de fagon différée jusquau secteur de la recherche
sur le monde arabo-musulman médiéval, en grande partie focalisé sur I'histoire politique et
religieuse de la région.

Ce numéro thématique des Annales islamologiques rassemble différents types d’études
portant sur des ensembles collectifs dans le dar al-islam médiéval: elles s'interrogent sur
la fagon dont ces ensembles étaient percus par leurs contemporains (et par leurs membres)
comme des entités collectives, et se penchent sur les interactions et les pratiques qui avaient
lieu  l'intérieur de ces entités et entre elles. A travers 'étude de ces différents types d'entités
collectives, I'objectif de ce numéro est aussi de proposer des éléments de réflexion sur la facon
dont I'historien appréhende et congoit de tels ensembles.

Linterrogation sur le rapport entre les entités collectives (les « groupes sociaux », pour
employer un terme beaucoup plus controversé et ambigu qu'il n'y parait) et les catégories uti-
lisées par les acteurs afin de répartir leurs contemporains dans différents ensembles est ainsi

Je tiens A remercier toutes les personnes qui mont  cette introduction, et en particulier Sylvie Denoix,
fait bénéficier de leurs remarques et suggestions sur ~ Boris James et Catherine Mayeur-Jaouen.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 42 — 2008
Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem

Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XXX INTRODUCTION

au cceur de ce numéro. L hypothése de travail est que, tout comme cest le cas dans les sociétés
modernes étudiées par sociologues et anthropologues, la production des identités ' collectives
est un processus permanent, ininterrompu et sans cesse renouvelé, né des interactions sociales
qui modélent ces identités autant qu'elles sont modelées par elles.

Groupes sociaux et catégorisation sociale

« Groupe » : un terme polysémique et problématique

L' étude des «groupes » est au cceur des sciences sociales; la polysémie du terme est ce-
pendant tellement grande que la plupart des chercheurs qui l'utilisent renoncent a en fournir
une définition ferme et unique. Deux significations contradictoires, notamment, circulent
conjointement, alimentant 'ambiguité déja fondamentale de la notion. La premiére fait des
groupes des ensembles d'individus unis par une série de liens personnels les conduisant a se
réunir et éventuellement A mener des actions communes; elle correspond de fagon élargie a
'une des définitions livrées par le Petit Robert: « ensemble de personnes réunies dans un méme
lieu ». Dans ce sens, la cellule familiale forme un exemple parfait de groupe: méme si tous les
membres du groupe familial n'entretiennent pas forcément des relations interpersonnelles
quotidiennes, tous sont amenés A se fréquenter au moins dans certaines circonstances, dans
un espace de vie dont au moins certaines parties sont communes >

De tels groupes reposant sur les relations interpersonnelles entre 'ensemble de leurs mem-
bres sont de taille relativement réduite (quelques dizaines d’individus). La psychologie sociale
les désigne sous le terme de « groupes restreints 3 » et sattache 4 étudier de fagon expérimentale
les phénomenes psychologiques quiy sont a I'ceuvre (« dynamiques de groupe »). Cependant, en
plus d’étre daté, le concept de « groupes restreints » est d'une utilité limitée en ce qui concerne
'étude de sociétés anciennes, pour lesquelles peu de documentation est disponible sur des
entités de ce type. On retiendra cependant une premiére définition du terme « groupe » comme
un ensemble d’individus en nombre suffisamment limité pour permettre la connaissance
mutuelle de tous les acteurs, et fondé sur les relations interpersonnelles entre les membres.
On peut désigner une telle acception du terme par l'expression groupe-réunion.

1. L'identité, tout comme la catégorisation, désigne a
la fois un processus et le résultat de ce processus. La
notion est ici comprise comme le corollaire du phé-
noméne de catégorisation : dans l'interaction sociale,
attribuer 3 quelqu’'un une identité sociale (fondée sur
des appartenances collectives réelles ou supposées, et
non sur l'individualité de la personne), cest rattacher
cette personne a des catégories préalables qui fondent
la représentation que les acteurs se font de la société
dans laquelle ils vivent; et s'identifier, cest se situer
soi-méme parmi un ensemble de catégories et de
groupes. Sur ces questions, voir le numéro spécial
de la REMMM consacré a lidentification dans le

monde musulman pré-moderne (3 paraitre, 2010)
et en particulier Van Renterghem, «Identifier et
sidentifier ».

2. L' histoire de la famille dans les sociétés musul-
manes reste encore un terrain peu exploré en regard
de la bibliographie sur I'Occident. Lenquéte en ce
sens est cependant ouverte; voir l'ouvrage collectif
en préparation: Benkheira, Giladi, Mayeur-Jaouen,
Sublet.

3. Voir notamment Anzieu et Martin (La dynamique
des groupes restreints) qui définissent de tels groupes
comme « une association de personnes en nombre
restreint, poursuivant des buts communs » (p. 18).

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XXXI

Le terme «groupe » est fréquemment employé dans un autre sens, qui ne part pas d'une
réalité concréte (une réunion d'individus), mais se fonde sur le rapprochement abstrait établi
entre des individus qui possédent, ou dont on pense qu'ils possedent, un ou plusieurs traits
communs. Le groupe est alors le sous-ensemble théorique d'une classification; on pourrait
employer pour le désigner le terme «classe» (au sens de la classification), s'il n'était pas his-
toriquement connoté. Cette acception correspond a la deuxiéme définition proposée par le
Petit Robert: « Ensemble de personnes ayant des caractéres en commun », avec parmi les
exemples les expressions « groupe humain », « groupe social » et « groupe ethnique ». Le terme
«groupe » est alors employé comme écho du terme « catégorie » : il désigne l'ensemble abstrait
de toutes les personnes classées dans une méme catégorie. Je nommerai donc groupe-catégorie
cette acception du terme.

Cette définition renvoie directement au travail de catégorisation effectué par les acteurs
comme par |'historien: pour identifier des groupes, il faut en connaitre ou en présupposer les
caractéristiques, et le rattachement d'un individu 4 un groupe se fait alors en fonction de sa
possession et manifestation (réelles ou supposées) des caractéristiques de ce groupe. En effet,
pour les acteurs opérant cette catégorisation, si le groupe ainsi défini (ensemble d'individus
présentant une ou des caractéristiques communes) reste en grande partie théorique, l'idée
sous-jacente est celle de l'objectivité du rattachement de I'individu 4 la catégorie, 4 partir de
traits (matériels ou symboliques), de qualités ou de particularités dont cet individu serait
objectivement le support.

Cela explique que l'existence de groupes-catégories abstraits soit loin d’étre dépourvue
d’implications concrétes: le travail d'identification sociale opéré par les acteurs a en effet
d’importantes conséquences matérielles, comme l'acceptation ou la prohibition de l'interaction
sociale provoquée par le sentiment d'appartenir a des groupes-catégories identiques, compa-
tibles entre eux ou au contraire étanches les uns aux autres.

L'idée d'une possession objective de traits rattachant I'individu 3 un groupe-catégorie pose
cependant probléme. En effet, les études théoriques portant sur l'ethnicité* comme sur les
appartenances sociales® montrent que les identités et donc les groupes ne se forment pas
toujours  partir d'un conteny commun (un ensemble de caractéristiques, quelles qu'elles soient,
partagées par les membres: la langue, la culture et le territoire pour une ethnie, la position
partagée dans l'espace de la production économique pour une classe sociale...) mais plutdt dans
I'interaction entre les membres du groupes et d’autres groupes ou des personnes considérées
comme extérieures au groupe; dans la fixation des frontiéres du groupe, pour reprendre le
terme de Fredrik Barth, destiné a 'étude de l'ethnicité mais qui se réveéle tout aussi opérant
dans d'autres domaines de la vie sociale .

La notion de groupe doit en ce cas se construire A partir de la perception des acteurs (qu'ils
soient ou non membres du groupe), et I'étude du groupe rejoint alors les problématiques

4. Voir par exemple Poutignat et Streiff-Fenart, 5. Voir en particulier Boltanski, Les cadres.
Théories de lethnicité. 6. Barth, «Les groupes ethniques et leurs
frontiéres ».

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XXXII

INTRODUCTION

de I'identité. On pourrait nommer les ensembles ainsi identifiés groupes ressentis, et I'étude
historique de tels groupes passe par I'analyse du sentiment d’appartenance des acteurs eux-mémes.
Il faut préciser que la question du « but commun » des groupes, ressentis ou fondés sur la réunion
deleurs membres, est difficile A traiter historiquement : supposer  toute réunion de personnes la
poursuite d'un objectif commun risque de conduire 4 une extrapolation et 3 une imputation de
motivations inspirée par la vision a posteriori de I'historien (le prolétariat, moteur de I'histoire ;
l'aristocratie ou les élites, moteur de I'histoire), bien souvent dans une optique téléologique.

Groupes, catégories, catégorisation

Les notions de « groupe » et de « catégorie » se situent donc 4 des niveaux de sens distincts. En
dernier ressort, un groupe est toujours composé de personnes, que celles-ci aient effectivement
ou non noué des relations entre elles, et quel que soit le type de ces relations. La catégorie, elle,
est un idéal-type dans lequel on peut les classer les individus; une interprétation de la réalité
et non pas une réalité tangible en soi, méme si elle est  son tour créatrice de faits sociaux. Elle
suppose aux individus quiy sont classés une homogénéité ou au moins un caractére de ressem-
blance (la possession d'un certain nombre de traits ou dattributs communs) qui n'existent pas
toujours dans les groupes. La catégorisation est 4 la fois le processus intellectuel qui consiste
a définir un certain nombre de catégories dans lesquelles I'individu classe instinctivement
ses contemporains en fonction de traits assignés comme caractéristiques, et le résultat de ce
processus (la classification ainsi obtenue).

Dans l'interaction sociale, chaque acteur est percu par ses contemporains comme appat-
tenant 3 une ou plusieurs catégories relevant d'une description catégorielle de l'ensemble de
la société. En fonction de la société considérée, les différentes catégories en usage sexcluent
mutuellement les unes des autres (sociétés A castes ou groupes de statut exclusifs: ensembles
souvent hiérarchisés entre eux ou répartis en un schéma fonctionnel) ou sont au contraire sus-
ceptibles de se recouper (sociétés ou les catégories en vigueur ne dessinent pas une hiérarchie
stricte et ol les groupes fondés sur ces catégories ne forment pas forcément des ensembles
discrets les uns par rapport aux autres). La catégorie se place donc au niveau de la représentation,
et la catégorisation sociale (la perception du monde social comme étant découpé en catégories),
tout comme |'imputation d'une identité sociale a partir de ces catégories, sont des processus
mentaux, étudiés comme tels par la psychologie sociale pour les sociétés contemporaines.

Toutes les catégories ne sont pas, dans une société donnée, d'une méme efficience (étre
percu comme appartenant au « groupe des riches » n'a pas la méme implication, dans bien des
sociétés, que de faire partie du « groupe des roux»), et si des groupes-catégories semblables
sont susceptibles de se retrouver dans des sociétés différentes (peu de sociétés sont dépour-
vues de «riches» ou méme de « roux»), leur traitement social différe et reste profondément
contextualisé (certaines sociétés ostracisent les roux).

Il faut par ailleurs préciser que toute classification n'est pas une catégorisation. Pour que caté-
gorisation il y ait, il faut que les catégories soient cohérentes les unes par rapport aux autres et
reposent sur des critéres homogeénes et exclusifs : on ne peut pas étre ou riche, ou roux par exem-
ple, mais il est également impossible d’étre 2 la fois riche et pauvre, ou encore roux et brun?.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XXXIIT

A une méme réalité sociale peuvent étre appliqués plusieurs modéles et ensembles de caté-
gories, qui sont autant d’interprétations de cette réalité permettant le classement des individus
qui la composent. Ces modeéles sont des supports idéologiques, et sont également dotés d'une
force opérante dans la société ol ils se développent. Quelle que soit leur fonction au sein des
sociétés qu'ils décrivent, ils sont historiquement contingents et on peut en conséquence en
retracer ['histoire. La catégorisation sociale, pensée ici tout 4 la fois comme le travail d’éla-
boration des catégories 4 travers lesquelles une société est percue par ses acteurs et comme le
résultat de ce travail, est donc pleinement un objet d’histoire.

Reste un dernier débat qui traverse encore I'histoire sociale. L historien lui-méme ne peut
se départir de I'’habitude de découper toute société en groupes bitis A partir de catégories
spécifiques; il s'interesse rarement A des personnes sans chercher 4 leur attribuer une iden-
tité collective, ce qui le pousse A tenter d'isoler, au sein des sociétés qu'il étudie, des groupes
clairement identifiables. Or les catégories sur lesquelles se fonde I'identification des groupes
peuvent étre de deux types: aux catégories déterminées par les acteurs de I'époque étudiée, 2
travers une taxinomie véhiculée par les sources, sopposent celles définies a posteriori par les
historiens en fonction de critéres acceptés et reconnus par eux, mais qui ne sont pas forcé-
ment les mémes que ceux des acteurs de I'époque. Le débat porte alors sur la légitimité de la
classification ainsi (re)construite; il adopte les termes de la polémique lancée par le linguistic
turn qui met l'accent sur le rdle du discours dans la production de la réalité.

Pour qui adhére a ce courant, le travail de description d'une société et d'identification de ses
différentes composantes doit reposer uniquement sur l'analyse du vocabulaire d’époque, seul
reflet épistémologiquement légitime de la réalité sociale telle qu'elle était percue, donc vécue, par
les acteurs eux-mémes. En conséquence, pour I'historien, les seuls groupes pouvant légitimement
étre étudiés seraient ceux percus et surtout nommés par les sources. Le débat sur l'adéquation
entre ces différents types de catégorisations et la réalité des sociétés observées reste un débat de
fond ; mais, sil'on ne peut dénier toute pertinence au regard a posteriori de I'historien pour la seule
raison qu'il est justement porté a posteriori, il n'en reste pas moins que seules les catégories existant
al'époque étaient alors opérantes et susceptibles de répercussions dans le champ des pratiques
sociales. Catégories d'époque et catégories postérieures ne peuvent donc se voir décerner le méme
statut dans l'analyse sociale. Reste 2 nuancer la portée de visions élaborées et colportées par un
seul segment de la population (les auteurs des textes arabes du Moyen Age en I'occurrence), et 2
chercher 4 en mesurer 'impact sur le reste de la population — mais |'historien se heurte alors a
nouveau a la question des sources et le raisonnement risque de tourner a l'aporie.

7. Unbon exemple de classification que 'on ne peut
comprendre comme une catégorisation se trouve
dans l'une des nouvelles de Borges, « La langue ana-
lytique de John Wilkins ». Une encyclopédie chinoise,
« Le comptoir céleste des connaissances bénévoles »,
aurait en effet proposé de répartir les animaux selon
la classification suivante: «les animaux se divisent
en a) appartenant i lempereur, b) embaumsés,

c) apprivoisés, d) cochons de lait, e) sirénes,
f) fabuleux, g) chiens en liberté, h) inclus dans la
présente classification, i) qui sagitent comme des
fous, j) innombrables, k) dessinés avec un trés fin
pinceau de poils de chameau, 1) et caetera, m) qui
viennent de casser la cruche,n) quideloin semblent
des mouches» (Borges, « La langue analytique de
John Wilkins », p. 749).

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XXXIV

INTRODUCTION

La catégorisation sociale et Ubistoire du dar al-islam médiéval

La catégorisation sociale telle quelle était pensée ou vécue par les acteurs du dar al-islam
médiéval n'a pas encore fait I'objet d'une analyse poussée®, Plusieurs approches sont pourtant
possibles: outre la nature de la catégorisation elle-méme (les différentes catégories utilisées
par certains acteurs d'une société pour décrire cette société et répartir leurs contemporains
dans une hiérarchie de groupes déterminés a partir de critéres variés), I'historien peut s'in-
téresser A la construction de cette catégorisation (contexte et modalités d’émergence, de
succes et éventuellement de disparition), & son fonctionnement (élaboration théorique mais
aussi incidences sur les pratiques sociales), et enfin aux fonctions qu'elle remplit (fonctions en
général liées 2 la justification et donc 4 la conservation en I'état d'un ordre social, politique
et/ou économique: rdle de sociodicée, en lien avec l'eflicacité performative du discours de la
catégorisation). Ainsi, I'étude fondatrice de Georges Duby sur les « trois ordres » de I'imagi-
naire féodal avait pour but, non pas seulement de retracer la fagon dont la vision d'une société
tripartite sest progressivement imposée en Occident au tournant des x1%-x11° siécles®, mais
aussi d'en mettre au jour les fonctions politiques et économiques profondes dans le contexte
troublé de la période.

A premiére vue, le Proche-Orient médiéval semble moins se préter 2 une étude du type
de celle de Georges Duby ; non que les sociétés y aient été moins diverses ou plus homogénes,
mais en raison essentiellement des sources disponibles. En dehors de l'exception khaldounienne,
peu nombreux sont en effet les textes arabes médiévaux qui ont expressément pour objet de
donner une description générale de la société et surtout de l'interpréter en termes de groupes
et de catégories.

Pour autant, peu nombreux ne signifie pas inexistants, et certaines ceuvres médiévales
sont susceptibles de se préter 4 une étude de ce type: introductions des chroniques ou autres
ouvrages historiographiques, traités de hisba, ouvrages de géographie, traités théologiques
ou juridiques, notices de dictionnaires biographiques offrent parfois de fagon inopinée une
description des divers groupes ou catégories dont les auteurs se pensaient contemporains.
Jusqu'ici, seuls certaines de ces sources (les traités de hisba en particulier) ont fait I'objet d’études
qui restent ponctuelles™. En raison de la nature et de la période de production des sources

10. En ce qulelles sont fondées sur l'analyse d'un
corpus limité : un ouvrage ou parfois trois ou quatre

8. Bien que d'importants jalons aient été posés par
Marlow, Hierarchy and Egalitarianism in Islamic

Thought, par l'interrogation historique du théme
de I'égalité sociale dans les sociétés musulmanes
médiévales. On trouvera également d'intéressantes
réflexions sur les questions de hiérarchie sociale et
des éléments de descriptions des principales « classes
sociales » de I'Tran médiéval sous la plume d’Ahmad
Ashraf et Ali Banuazizi, « Classes in Medieval Islamic
Persia ».

9. Duby, Les Trois Ordres.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

ouvrages appartenant a des périodes et des aires
géographiques proches. Le travail ancien de Levy,
The Social Structure of Islam, qui tente de donner une
description générale de la hiérarchie sociale dans les
premiers siécles de l'islam (« The Grades of Society »)
reste une exception en la matiére. Levy utilise par
ailleurs aussi bien les classements implicites des tex-
tes historiographiques que les catégories juridiques
imposées par le droit musulman, ce qui peut poser
certains problémes de méthode.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XXXV

elles-mémes, ces études concernent essentiellement la période mamlouke™ et s'intéressent
presque uniquement a des catégorisations fondées sur l'exercice d'une profession’ ou sur le
domaine d’activité (voir ci-dessous).

Le vocabulaire des entités collectives dans les sources arabes médiévales

I1 est aussi d'autres fagons d'aborder la question de la catégorisation sociale: si elle ne fait
pas toujours l'objet de développements théoriques propres, susceptibles de livrer une vision
claire de la hiérarchie sociale, ouvertement énoncée comme telle, elle peut aussi se lire dans
la «sociologie spontanée » des acteurs de I'histoire, pour reprendre l'expression de Christian
Décobert®, ou bien encore dans les termes collectifs employés par les auteurs de 1'époque
(historiens et auteurs de dictionnaires biographiques au premier titre) pour caractériser les
personnages dont leurs ouvrages sont peuplés. Autant de pistes de recherche que l'on espére
fécondes pour I'histoire sociale du Proche-Orient médiéval.

Le domaine le plus exploré jusqu'ici a été celui des dictionnaires biographiques, en ce qu'ils
témoignent de la vision que leurs auteurs portaient sur les sociétés qui leur étaient contempo-
raines, Différents termes y sont utilisés pour rattacher un individu 4 des ensembles collectifs
de natures variables: aprés une exposition onomastique parfois fort détaillée, le début d'une
notice biographique donne bien souvent 4 son auteur l'occasion de situer collectivement le
sujet de sa notice en le rattachant A des ensembles dont la réalité sociale reste par ailleurs
a préciser '+, Certains termes, comme celui de gins (pl. agnas, « genre, catégorie »), renvoient
explicitement 4 des catégories, genres ou types; d’autres sont plus précis, comme tabaqa
(pl. tabagat, « couche, strate ») qui désigne une génération, un ensemble lié par I'Age, A partir

d’une génération de référence™.

11. Quelques jalons ont par exemple été posés
par Sabra, Poverty and Charity in Medieval Islam,
p- 10-12, 4 partir de la lecture d’al-Maqrizi. Voir
aussi Connermann, « Volk, Ethnie oder Stamm ? ».
Bien que l'objectif de son article soit étude d'un
groupe défini d’aprés une catégorisation ethni-

que (les Kurdes) 4 époque mamlouke en Egypre,
Connermann résume en préalable la vision des ca-
tégories composant la société mamlouke de cinq
auteurs des vIre-1xé/xive-xve siécles: les safi‘ites
Ibn Raf‘a (m.710/1310) et Tag al-din al-Subki
(m. 770/1370),al-Magqrizi (m. 845/1442), le hanafite
Ahmad Tagan (m. vers 880/1475), et Aba Hamid
al-Qudsi (m. 888/1483). Connermann déduit, un
peu rapidement peut-étre, que l'on peut ramener
ces entreprises assez hétérogenes de description des
différents groupes constituant la société mamlouke
a un schéma présentant trois catégories principales::
l'aristocratie militaire, les savants et le peuple. On se
trouve donc i nouveau devant une définition fonc-
tionnelle des groupes et catégories, que Connermann

rapproche d’ailleurs des études de Georges Dumézil

ayant inspiré les travaux de Georges Duby.

12, Voir notamment Shatzmiller, Labour in the

Medieval Islamic World.

13. Décobert, Valeur et distance, p. 15.

14. Les développements qui suivent sont essentiel-
lement fondés sur le dépouillement de dictionnaires

biographiques des vie-1x¢/x11°-xve siécles, consacrés

aux notables (lettrés, administrateurs, autorités reli-
gieuses...) des grandes villes du dar al-islam médiéval,
et plus particuliérement 4 des notables bagdadiens,
qui constituent mon domaine de recherche. Une en-
quéte semblable reste A faire pour les autres périodes

et aire géographiques.

15. Le terme tabaqat désigne en premier lieu les

générations de transmetteurs de hadit-s, A partir

d’une génération de référence: celle des sahaba, les

Compagnons du prophéte de l'islam, 4 savoir l'ensem-
ble des musulmans ayant connu Muhammad de son

vivant et ainsi susceptibles d’avoir entendu ou vu ses

actes ou paroles, par la suite transmis oralement (puis

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XXXVI

INTRODUCTION

Le terme le plus fréquemment employé pour rattacher un individu a2 un ensemble collectif
est ahl, trés général, qui renvoie A tous types d'appartenances: géographiques (reliant la pet-
sonne A une région: min ahl Hurasan, 3 une ville: min ahl Bagdad, 3 un quartier: min abl
al-Karh, ou désignant plus généralement les ahl al-maball, «les gens du lieu » ou «les habitants
du quartier »), religieuses (abl al-dimma, abl al-sunna wa l-§ama‘a), liées 2 un domaine d'activité
(abl alilm, abl al-hadit, abl al-tasawwuf) ou renvoyant 4 un jugement moral en raison du mode
de vie adopté (les ahl al-dunya ou abnd’ al-dunya, A savoir des personnes impliquées dans la
vie matérielle, recherchant richesse, honneurs et proximité avec les milieux du pouvoir, versus
les ahl al-fadl, abl al-bayr ou ahl al-salah, aussi appelés tout simplement al-saliban, adjectif
connotant de bonnes qualités morales et désignant de facon générale les ulémas et ceux qui
adhéraient a leurs valeurs).

Le terme ahl était donc utilisé pour désigner des catégories d'individus ayant des traits
en communs: des groupes-catégories et non des groupes-réunions. Le terme est polysémique
et générique: il ne renseigne ni sur la nature de l'appartenance a laquelle il renvoie, ni sur les
critéres ou les liens sur lesquels cette derniere se fondait.

D’autres termes renvoient de facon explicite & des types plus précis d’appartenance. Le plus
fréquent, sous la plume des auteurs de dictionnaires biographiques en particulier, est celui de
bayt, désignant une famille ou, plus exactement, une lignée de personnages s'étant illustrés
dans le domaine de la transmission du savoir, des activités mystiques, du service de I'Etat ou
dotés pour d'autres raisons de reconnaissance et d’éminence sociale. En ce sens, toute famille
n'était pas considérée comme un bayt'®.

Le bayt peut étre défini comme la restriction & une succession d’individus unis par des
liens de parenté de I'une des catégories désignées plus haut par le terme ahl. De tels lignages
se rencontrent dans trois domaines principaux: la transmission du savoir (bayt al“ilm, bayt
al-tadris, bayt al-badit...), la judicature (bayt al-“adala, bayt al-qadd’) et l'exercice de fonctions
administratives et politiques (bayt al-wizara, bayt al-riyasa, bayt al-kitaba). Ces lignages sont
fréquemment signalés par les biographes comme étant « connus» (mashir, ma‘rif) ou «an-
ciens » (qadim). Lensemble des familles réputées pour s’étre illustrées dans ces domaines était
regroupé sous un terme collectif, celui de buyatat (pluriel du pluriel de bayt), que I'on rencontre
chez plusieurs auteurs de dictionnaires biographiques et que l'on pourrait traduire comme
désignant les familles illustres, ou « bonnes familles », d'une ville ou d'un milieu déterminé.
Des épithétes positives viennent qualifier ces buyatat dont les biographes vantent la noblesse
(Saraf), les qualités (fadl, pl. fadd’il) ou I'éminence (tagaddum).

D’autres termes encore, plus utilisés dans les chroniques que dans les dictionnaires biogra-
phiques, renvoient a des acteurs collectifs de I'histoire. Les sources emploient par exemple le
terme collectif ashab (pluriel de sahib), appliqué aux personnages se trouvant dans la proximité

par écrit) sous la forme de hadit-s. Ce n'est que par 16, Dans le contexte mamlouk, le terme bayt prend
restriction de ce sens premier que le terme tabagaten  un sens différent, celui de « maison » (household) plu-
estvenu a désigner les dictionnaires biographiquesolt  t6t que celui de « famille » ou « lignée ». Voir l'article
étaient recensés les transmetteurs de hadit-s, classés ~ de Mathieu Eychenne dans le présent numéro.

par générations a la suite des Compagnons.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XXXVII

(subba) de quelquun, le type de relations établies avec cette personne dépendant de sa sphere
dactivité", Le terme ashab désigne ainsi un groupe-réunion mouvant formé autour d’une
personnalité centrale, sans pour autant impliquer des caractéristiques sociales communes aux
différents ashab; il appartient donc plus au champ sémantique des liens sociaux qu'a celui des
catégories sociales.

Un autre terme employé pour désigner un groupe de personnes unies par des liens dont la
nature n'est pas toujours précisée est gamd(a, qui désigne étymologiquement un groupe, une
réunion’®, Dans certains contextes, des termes comme umma (pl. umam, « communauté »,
groupe fondé par I'appartenance A une religion commune ou 2 une entité culturelle ou ethnique
homogeéne) peuvent aussi renvoyer a des ensembles collectifs structurés  partir de catégories
abstraites qu'il n'est pas toujours évident pour I'historien de reconstituer ™. D'autres vocables
doivent encore étre analysés (comme par exemple td’ifa, pl. tawd’if) dans les différents contextes
sociaux de leur utilisation.

Ce vocabulaire est essentiellement celui des sources littéraires ; outre quun travail détaillé
reste A faire sur ces termes afin de contextualiser leur utilisation, 'attention des historiens
des sociétés arabo-musulmanes médiévales doit aussi se porter sur les catégories du droit
musulman, telles quelles sont exposées et définies dans les textes juridiques de I'époque. Ces
textes mettent en place des catégories bien différentes de celles 4 I'ceuvre dans les sources
littéraires; de plus, on peut leur supposer une force opérante dont l'ampleur et la réalité res-
tent a étudier, mais qui leur confére un caractére particulier. Le débat sur le décalage entre
normes juridiques théoriques et réalité des pratiques sociales ne peut bien siir étre évité; il est
cependant assez proche de la querelle opposant « nominalistes » et « réalistes » au sujet de la
stratification sociale. Seule la comparaison entre les catégories juridiques telles qu'elles sont
définies par les traités de droit (et reprises, éventuellement, dans la documentation de type
notariale) et les perceptions et les pratiques des acteurs dans le domaine non-judiciaire peut
contribuer A résoudre cette question. L étude de la catégorisation juridique est le préalable

indispensable d'un tel travail >°.

17. Ainsi, les ashab d’un traditionniste étaient ses
éleves de hadit, ceux d’'un maitre soufl ses disciples
(également nommés muridian, atba ou talamida),
tandis qua Bagdad, les ashab d’un puissant (sultan,
calife), de ses subordonnés (émirs ou sibna) ou des
autres instances chargées du contrdle urbain étaient
les hommes armés 3 leur service. Dans le milieu
des spécialistes de figh, le terme ashab désigne plus
précisément les fuqaha’ affiliés & un méme madhab.

18. Chez les auteurs hanbalites bagdadiens, §ama‘a
est synonyme de ashab pour désigner exclusivement
les membres de leur madhab, percus dans une dimen-
sion d’action collective.

19. Surlesdifférentesacceptions du terme umma, voir
Haarmann, « Glaubensvolk und Nation », p. 175-179,
cité par Connermann, « Volk, Ethnie oder Stamm ? »
(trad. fr. p. 66 sq.).

20, D'importants jalons ont bien siir été posés dans
ce sens. Voir par exemple Johansen, « Eigentum, Fa-
milie und Obrigtkeit» et Contingency in a Sacred
Law (chapitre 1, « The City and its Norms », p. 77-162),
sur les différents groupes urbains distingués par le
droit hanafite.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XXXVIIT

INTRODUCTION

Les fondements des identités collectives
dans le dar al-islam médiéval

L histoire sociale n'est pas, loin sen faut, la branche la plus développée des études arabo-
islamiques. Dans les histoires générales de I'Islam médiéval, I'analyse des sociétés est bien
souvent réduite 4 I'étude de quelques groupes (ou supposés groupes) qui ont particuliérement
attiré l'attention des chercheurs, comme les ulémas, les soufis ou les non-musulmans, sans
chercher a décrire les autres entités sociales ... quand elle ne disparait purement et simple-
ment dans I'étude des mouvements religieux ou culturels 2.

Certains historiens ont cependant cherché 4 distinguer au sein des sociétés du monde
musulman médiéval des groupes et/ou des catégories d'individus, sur des critéres qui parfois
recoupent les perceptions et les découpages des acteurs de I'époque, et parfois partent de leurs
propres grilles danalyse: interprétation raciale dans la littérature coloniale du x1xe siecle ,
interprétation marxiste en termes de classes dans les années 1960-1970 4. Je laisserai de coté
ces derniéres, qui instruisent plus sur leur contexte de production que sur le Proche-Orient
médiéval, pour étudier les bases sur lesquelles les premiéres fondent le découpage en groupes
des sociétés étudiées.

Parmi les nombreuses composantes mobilisables dans la formation des identités sociales
(sexe, classe d'4ge, religion, appartenance ethnique, linguistique et/ou religieuse, statut social
et/ou juridique, activité professionnelle, parenté, appartenance lignagére ou tribale, résidence
dans un méme quartier pour ne citer que les principales), certaines sont plus fréquemment

21. Ilestainsisymptomatique que, dans une récente
publication anglophone se présentant comme un
ouvrage de référence sur I'histoire de I'Islam du
vir® au xx1¢ siécle, la deuxiéme partie, pourtant
intitulée « Cultural Traditions and Social Structure »,
ne comprenne que trois chapitres respectivement
consacrés aux ulémas, au shi‘isme et aux soufis
(Choueiri, A Companion to the History of the Middle
East). D'autres ouvrages offrent une énumération de
« groupes » sociaux hétéroclites qui rappelle la classi-
fication des animaux de Borges évoquée plus haut.

22. Voir par exemple Von Grunebaum, Classical
Islam: sa partie intitulée «Islamic Society and
Social-Religious Movements » consacre plus d’espace
aux questions économiques (impdts, monnaie,
commerce) quaux questions sociales, briévement
traitées (en quelques pages seulement) par la pré-
sentation de quelques entités particuliéres: esclaves,
kuttab, ‘ayyaran. Le reste du chapitre est consacré
a lévolution régionale de I'époque abbasside et 4 la
formation de groupements politico-religieux comme
le mouvement ismaélien et le mouvement qarmate.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

23. Ainsipeut-onlire, a titre dexemple, dans une His-
toire de ’Espagne publiée en 1857 qu’avec 'avénement
des Omeyyades au pouvoir dans la péninsule Ibérique,
«la race arabe, noble, ardente et généreuse comme
ses coursiers, se superpose a la race berbére, inquiéte,
turbulente et perfide, comme les Numides, ses aieux »
(Lafuente, « Histoire générale d’Espagne », p. 210).
24. Voir par exemple Ashtor, « Essai sur l'alimenta-
tion des diverses classes sociales », qui n’hésite pas
a utiliser un vocabulaire totalement anachronique
dans son étude sur l'alimentation des différentes
« classes sociales » de l'islam médiéval (« bourgeois »,
«féodaux » et «classes dominantes» y sont
indistinctement opposés aux « salariés », « ouvriers »
et « classes populaires ») ou encore Sabari, 1981, qui
interpréte le bindme ‘Gmma/bassa comme le reflet
d’une dichotomie entre « élites sociales » et « masses
populaires » ; encore cette derniére enquéte est-elle
assortie d'une réflexion sur le vocabulaire de la no-
tabilité dans les sources arabes médiévales. Pour la
bibliographie en arabe, voir Sayhli, al-Asnaf fi-l-“asr
al-‘abbasi.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XXXIX

mises en exergue par les historiens des sociétés arabo-musulmanes médiévales. Au cours
de moments historiographiques distincts, appartenance religieuse, statut juridique et social,
ethnicité et activité professionnelle ont ainsi successivement attiré l'attention des chercheurs.

Religion et madhab

Lappartenance religieuse a longtemps été considérée comme le premier (ou du moins le
principal) fondement des affiliations sociales dans les sociétés musulmanes pré-modernes %, ce
qui découle d'une vision essentialiste de I'islam, producteur d’homogénéité sociale, et revient
A entériner I'idéologie musulmane de I'igma, mettant en scéne une umma unie, au sein de
laquelle les clivages sociaux seffacent devant la communauté de la foi et des pratiques. Certes,
'étude séparée des communautés>® non musulmanes trouve sa justification dans le fait que
le droit dominant, dans le dar al-islam, accordait aux dimmi-s un statut juridique différent
de celui des musulmans. De nombreux auteurs ont cependant franchi allegrement le pas qui
sépare I'étude des non-musulmans en terre d'islam de la désignation parfois artificielle de
groupes sociaux profondément distincts les uns des autres, vision sans doute influencée par
la situation des villes du domaine musulman a I'époque moderne, dotées pour la plupart de
quartiers o s'implantaient de facon préférentielle les nons-musulmans groupés par apparte-
nance religieuse. Or, rien ne prouve trés nettement que ce fut systématiquement le cas dans
les villes de I'époque médiévale7; il faudrait en tout cas ouvrir une enquéte afin de périodiser
I'éventuel regroupement des non-musulmans ou non-sunnites au sein de quartiers déterminés.
Dans le présent recueil, Arietta Papaconstantinou sattaque 4 la question des groupes chré-
tiens dans le premier siécle de I'islam. Prouvant le caractére tardif de I'élaboration du statut
juridique de dimmi, elle désamorce les problématiques habituelles représentant les commu-
nautés non-musulmanes comme engagées dans une lutte permanente contre une oppression
juridique et sociale exercée par les pouvoirs musulmans, ce qui lui permet de se focaliser sur
le fonctionnement interne de ces groupes traversés de tensions et de rivalités, 2 contre-courant
de I'image de « communautés chrétiennes » homogénes et unies.

25. Voir a titre d'exemple cette déclaration péremp-
toire de Mantran, L'expansion musulmane: «Il va

personnes doté d’instances propres de réglement
des conflits.

de soi que les facteurs religieux ont une importance
extréme dans l'organisation de la société musulmane »
(p. 226, souligné par moi); Mantran nuance par la
suite cette affirmation, mais ajoute que « Tous les his-
toriens de I'Islam admettent cette prééminence des
problémes religieux, tout au moins pour les débuts
del'histoire du monde musulman » (ibid.). Mantran
construit par la suite une hiérarchie sociale relative-
ment simple, dominée par les Arabes musulmans,
suivis des mawdli, convertis non-Arabes, puis par les
dimmi-s et enfin les esclaves (id., p. 257).

26, Le terme est ici & comprendre dans son sens
anthropologique, a savoir en tant quensemble de

27. A Bagdad par exemple, le voyageur juif Benjamin
de Tudele, qui visita la capitale abbasside en 1168,
estimait  quarante mille le nombre des juifs résidant
dans la ville et précisait qu'ils disposaient de 28
synagogues, tant sur la rive orientale que dans les
quartiers d’al-Karh, de l'autre c6té du Tigre; il n'in-
dique aucunement lexistence d'un « quartier juif»
ol auraient résidé ses coreligionnaires (Benjamin de
Tudéle, Voyages de Rabbi Benjamin, p. 152). Quant au
quartier réputé shiite de la ville, al-Karh, de nom-
breux sunnites y résidaient aux ve-vi¢/xie-x1e siécles,
et l'on rencontre des shi‘ites dans beaucoup d'autres
quartiers de la ville a4 la méme époque.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XL INTRODUCTION

I1 est tout aussi délicat de vouloir faire des populations sunnites un ensemble cohérent,
homogéne et dépourvu de conflits et de rivalités. Une premiére solution est alors de considérer
le sunnisme comme scindé en groupes distincts, étanches les uns aux autres, déterminés par
l'appartenance a des écoles juridiques (madhab-s) différentes. Dans la lignée des travaux d'Ira
Lapidus portant essentiellement sur Damas et Le Caire 4 I"époque mamlouke 3, le madhab
a ainsi longtemps été considéré comme un cadre essentiel, voire le cadre par excellence, de la
formation des identités sociales dans I'Islam médiéval >, En effet, les analyses de Lapidus ont
été reprises et élargies, parfois sans souci de la chronologie, 4 'ensemble des villes du dar al-islam
et de la période médiévale3°. Or 12 encore, certains éléments doivent étre pris en compte: la
fréquence des changements de madhab, les fréquentations communes rassemblant parfois des
ulémas d'afliliation juridique différente, les variations d’intensité dans le sentiment identitaire
manifesté par les membres des différents madhab-s (voire d'un méme madhab i différentes
époques ou en différents contextes) doivent nous conduire 3 nuancer la systématicité du re-
cours au madhab (comme A I'appartenance religieuse en général) comme facteur explicatif de
la formation et du maintien des structures et des hiérarchies sociales. Certes, 'appartenance
religieuse était sans aucun doute 'un des critéres sur lesquels se fondait I'identité individuelle
et collective des acteurs de I'époque; elle n'en détient pas pour autant un primat absolu et

permanent en la matiére.
L etbnicité
Tres tot, l'analyse en termes d’appartenance ethnique a été utilisée par les historiens de
I'Islam médiéval pour contrebalancer I'image d'une umma unie, soudée et homogene. Il faut
sans doute y voir I'influence de l'ceuvre d'Ibn Khaldoun, tant en raison de sa traduction précoce
en francais que de l'efficacité de la grille d'analyse qu'elle propose®. Bien que ce soit 12 une
déformation de la théorie khaldounienne, la notion de ‘asabiyya comme « esprit de corps » aen

effet pu étre interprétée exclusivement en termes d’appartenance ethnique. Dans un contexte
colonial notamment, les historiens du x1x¢ et du début du xx¢ siécle ont volontiers retenu de

28. Voir Lapidus, Muslim Cities in the Later Middle
Ages, « The Evolution of Muslim Urban Society », et
A History of Islamic Societies.

29. Lapidus, 1967, va jusqu'a décrire les madhab-s
(«schools of law ») comme de véritables communautés
dans l'espace de la ville mamlouke : « the schools of law
were the most comprehensive intra-urban communities »
(p. 113). Ici, le primat du religieux sexplique moins
par un essentialisme de principe que par la capacité
de l'islam, selon cet auteur, a fonder des structures
(institutionnelles ou informelles) qui représentent
pour Lapidus les cadres de la vie sociale, urbaine tout
au moins. Voir aussi Lapidus, A History of Islamic
Societies.

30. Voir par exemple Hurvitz, 2003, pour qui les
madhab-s formaient «a singular merger between
legal concepts, religious attitudes, and social structure »
(p. 986). Se référant explicitement a Lapidus, Hurvitz
n’hésite pas a ajouter, sans apporter d'argument dé-
finitif en la faveur de cette hypothése, que « from the
tenth century on, every Muslim belonged to a madhhab,
and as a consequence the madhahib became as impor-
tant as ancient social alignments such as family, tribe,
and ethnic group » (p. 987).

31. La Muqaddima a été traduite sous le titre de
Prolégomeénes par De Slane (Paris, 1863-1868). A
propos de l'influence de la lecture d’Ibn Khaldoun
sur les analystes occidentaux du xx® siécle, voir par
exemple Bendana-Kchir, « Montagne, lecteur d’Ibn
Khaldan ».

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XLI

I'histoire du monde musulman vue par Ibn Khaldoun le tableau de la succession dynastique de
peuples antagonistes, Berbéres, Persans et Turcs sopposant tour  tour aux Arabes. Au-dela de
I'influence directe ou indirecte d'Ibn Khaldoun, le contexte des x1x®xx® siécles (I'émergence
des «nationalités » et des nationalismes) pouvait aussi conduire les historiens de I'époque 2
interpréter 'histoire de I'islam médiéval selon des regroupements ethniques, dévoyés sous le
terme anachronique de «nations » 3.

Les interrogations sur I'ethnicité ne sont pas pour autant dépourvues de pertinence, et
I'historiographie la plus récente offre de bons exemples de renouvellement dans ce domaine.
Les recherches sur l'ethnicité soulévent alors de riches questionnements sur le rapport entre
l'existence de catégories ethniques, matérialisées notamment par des ethnonymes, et la réa-
lité historique d’ensembles sociaux correspondant, parfaitement ou imparfaitement, a ces
catégories.

Une telle démarche conduit a partir de la taxinomie 4 l'ceuvre dans les sources pour la
soumettre A un strict examen. Quatre des articles rassemblés ici sattellent A un travail de ce
type. Deux dentre eux ont pour objectif d'examiner la réalité des « composantes ethniques »
des sociétés de 'Occident musulman. Maribel Fierro analyse différents termes utilisés par les
sources littéraires pour classifier sous des dénominations collectives les acteurs de I'histoire
d’al-Andalus. Son étude montre quau-dela des catégories qui répondent directement 4 I'idée
que nous nous faisons de l'appartenance ethnique (Arabes, Berbéres, « natifs » de la péninsule
Ibérique), d'autres dénominations collectives (mawali, muwalladan...) écaient bities A partir d'un
mélange complexe d'appartenances ethniques et religieuses, mais se révelent également porteuses
de signification politiques. Annliese Nef parvient a des conclusions analogues en réexaminant
la part faite aux explications ethniques dans I'histoire de la Sicile sous domination islamique.
Elle déduit de I'analyse des sources médiévales que les dénominations interprétées aux x1xe et
xx¢ siecles comme se référant a des groupes ethniques renvoient moins 4 l'ethnicité supposée de
ces groupes qu'a la désignation d’acteurs collectifs de I'histoire politique de I'époque.

Les deux autres contributions sattachent 4 contextualiser I'usage d’ethnonymes particu-
liers propres 4 'Orient musulman: kurd/akrad et faris/furs. L étude de Sarah Bowen Savant
montre comment les termes Fars et faris (Perse, persan) ont peu a peu remplacé le terme
Iran aprés la conquéte, contribuant A attribuer une identité musulmane aux populations ira-
niennes en effacant progressivement la référence au passé pré-islamique de la région. De son
coté, en sattaquant aux différentes significations de l'ethnonyme kurd dans les sources arabes

32. Clest ainsi que le mouvement de la $u‘abiyya
a longtemps été uniquement présenté comme un
«mouvement national » persan de réaction a I'hé-
gémonie arabe. Il n'est pas surprenant que Golziher,
écrivant 4 la fin du x1x¢ siécle, parle du « sentiment
national arabe » (« Arab National Conciousness» et
« Arab National Feeling » dans la traduction anglaise
de son ceuvre, voir Goldziher, Muslim Studies, p. 177) ;

quelques décennies plus tard, Von Grunebaum définit
encore la $u‘abiyya comme « “folk (ethnic, national)
conciousness” movement », Classical Islam, (p. 87) et
Robert Mantran en fait I'expression d'un « nationa-
lisme iranien, revanche sur l'ancien racisme arabe »
(L’expansion musulmane, p. 259). Pour une analyse
d’histoire sociale sur le mouvement de la $u‘abiyya,
voir Mottahedeh, « The Shu‘ubiyah Controversy ».

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XLII INTRODUCTION

médiévales, Boris James délaisse la question traditionnelle du « contenu culturel » du terme ou
de la « continuité ethnique » des Kurdes dans I'histoire du Proche-Orient. Il analyse I'histoire
du terme et ses différentes significations contextuelles, ce qui le conduit 4 prouver la plasticité
de cette dénomination, au rebours de tout essentialisme.

Le travail sur les ethnonymes doit étre poursuivi, ainsi que la réflexion sur l'usage de la
«grille ethnique » dans I'historiographie moderne du dar al-islam médiéval. Ces différentes
contributions montrent a quel point le travail en la matiére est délicat, mais aussi comment
une étude revenant au vocabulaire utilisé par les sources permet des éclairages nouveaux sur
des points événementiels qui peuvent par ailleurs nous sembler bien connus.

L activité professionnelle

Une autre facon d'appréhender les groupes dans I'histoire de I'Islam médiéval consiste a
s'intéresser aux métiers et A supposer que l'exercice dune activité professionnelle dessinait et
modelait des types spécifiques d’appartenance collective. Clest 13, si l'on y réfléchit, un pré-
supposé qui ne va pas absolument de soi; il témoigne de la double influence de I'étude des
corporations et guildes de métiers dans 'Occident pré-moderne 3, fondateurs de sociabilités
et donc de groupes sociaux 34, et de la pensée sociologique occidentale de la seconde moitié
du xx¢ siécle. En effet, celle-ci a fait de 'activité professionnelle I'un des fondements de I'iden-
tité sociale contemporaine, au point de choisir, en France, comme principe de classification
sociale et outil de description statistique de la société francaise le systéme des Catégories
socio-professionnelles (CSP) .

Un grand nombre d'ouvrages généraux sur I'Islam médiéval, mais aussi de monographies
urbaines, utilisent l'activité professionnelle (ou 4 défaut le domaine d’activité) comme grille
d’analyse des sociétés de I'époque *°. Le travail sur les dictionnaires biographiques et le recours

33. Tout comme 'histoire de la «ville islamique » 35. Pour une réflexion historienne sur les CSP, leur

sest construite a partir du modéle dominant de la
commune urbaine autonome du Bas Moyen Age
occidental, la réflexion sur les organisations de mé-
tier dans I'Islam médiéval est née d'une démarche
comparatiste honorable, mais qui risque cependant de
conduire a des biais méthodologiques et aI'imposition
de problématiques exogénes, du type « pourquoi tout
ne se passe-t-il pas en Orient comme en Occident? ».
De son c6té, Massignon, dans son étude sur « Les
corps de métiers et la cité islamique », allait jusqu’a
voir dans la commune urbaine occidentale la trace
d’une influence musulmane... Pour une discussion
sur lexistence des corporations de métiers dans les
villes du ddr al-islam médiéval, voir Cahen, « Y a-t-il
eu des corporations professionnelles ».

34. L'étude la plus éclairante en la matiére est cer-
tainement Cerutti, La ville et les métiers.

utilisation en statistique et les conséquences de cette
utilisation sur la pensée sociologique, voir Desrosié-
res et Thévenot, Les catégories socio-professionnelles.
Depuis 1982, le systéme de catégorisation utilisé
par I'INSEE est nommé Professions et Catégories
Socioprofessionnelles (PCS), mais il repose sur le
méme type de présupposés concernant le lien entre
profession et catégorie sociale. Dans le domaine de
I’histoire médiévale de I'Islam, I'influence directe de
cette classification et de son vocabulaire se voit, trés
récemment, chez Clément, « Catégories socio-pro-
fessionnelles et métiers urbains ».

36. Marlow, Hierarchy and Egalitarianism, dédie par
exemple son 7¢ chapitre aux « Hiérarchies fondées
sur l'exercice d'un métier (Hierarchies of occupations) »
et déclare en préambule: « Occupation was among
the most significant principles for social differentiation
in Muslim societies as elsewhere» (p.156). En ce qui

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XLIII

ala prosopographie et aux méthodes quantitatives de traitement des données assisté par ordi-
nateur en a renouvelé l'approche, permettant notamment de nouvelles analyses de la sociabilité
et des rapports intergroupes; mais les milieux professionnels étudiés restent logiquement
ceux que ces types de sources évoquent et décrivent de facon préférentielle : élites du pouvoir
(civiles 37 et/ou militaires3®) et du savoir (ulémas3). La démarche est en soi recevable, mais
le choix des activités ou professions présidant au découpage catégoriel est parfois critiquable.
Par ailleurs, rien ne prouve fondamentalement 'homogénéité sociale des « groupes» ainsi
découpés et décrits.

Les groupes de statut

Une autre fagon de décrire les sociétés de I'Islam médiéval revient a s'intéresser aux grou-
pes de statuts. Il sagit alors soit de présenter un découpage de la société étudiée en termes
de statut socio-économique ou juridique (ce qui peut apparaitre particuliérement pertinent
lorsque l'on part de la normativité juridique, qui oppose les hommes libres aux esclaves, les
musulmans aux non-musulmans, les hommes aux femmes, etc. — mais la catégorie juridique
fonde-t-elle pour autant une cohérence sociale ?), soit d’étudier plus particuliérement I'un des
groupes ainsi définis (l'intérét s'étant récemment porté sur les groupes considérés comme
non-dominants: les esclaves, les non-musulmans, les femmes...).

La question de la dialectique entre statut juridique et réalité sociale, comme souligné plus
haut, suscite bien des débats. Dans le présent recueil, deux contributions sattaquent a ce dossier
épineux. Christina de la Puente s'intéresse 4 la place des esclaves dans le milieu familial andalou,
a travers la question du mariage. A partir de documents notariés malékites, elle expose d'une
part la grande variété de statuts juridiques découlant de degrés divers d'esclavage ou de liberté,
et montre que les esclaves faisaient partie intégrante des familles de la péninsule Ibérique
des 1ve-vi¢/xexiie siécles. La construction des catégories juridiques est elle-méme complexe,
comme en témoigne la documentation étudiée, et cherche 3 homogénéiser et rationaliser des
situations sociales hétérogénes. En retour, la performativité des catégories juridiques ainsi
définies est réelle, mais doit toujours étre évaluée dans un contexte d’interaction sociale dont
les textes juridiques sont un élément, mais non le cadre unique et absolu. L' étude originale

concerne la bibliographie en frangais, voir 2 titre
d’exemple Mouton, Damas et sa principauté (les cha-
pitres 5 & 7 sont consacrés aux milieux politiques,
administratifs et militaires, le chapitre 11 aux charges
religieuses) ou Eddé, La principauté ayyoubide d’Alep
(qui s'intéresse, entre autres, a la société militaire, &
l'administration civile, aux ulémas, aux mystiques
et aux lettrés).

37. Voir par exemple Petry, The Civilian Elite of Cairo,
sur les agents de la bureaucratie mamlouke au Caire
(en particulier le chapitre 4 : « Occupational Patterns
of the Civilian Elite »); Martel-Thoumian, Les civils
et ladministration, sur leurs homologues de Damas;

Meouak, Pouvoir souverain, sur 'administration cen-
trale de 'Etat omeyyade de Cordoue, etc.

38. En dehors del'abondante bibliographie portant
sur les Mamlouks d’Egypte, voir par exemple Gordon,
The Breaking of a Thousand Swords, pour les troupes
turques de Samarra; Aubin, « Emirs mongols et vizirs
persans », pour les rapports entre élites civiles et
militaires en Iran 4 I'époque mongole; etc.

39. Voir Urvoy, Le monde des ulémas andalous, pour
al-Andalus; Gilbert, « Institutionalization of Muslim
Scholarship », pour Damas; Ephrat, A Learned So-
ciety in a Period of Transition, pour Bagdad, etc.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XLIV

INTRODUCTION

de Mathieu Tillier, elle, se place de l'autre c6té du miroir judiciaire. Située dans 'ITrak des
111°-1ve/1x%x® siécles, elle montre comment, de fagon contraire 4 la supposée égalité de statut
des musulmans devant la $ari‘a, le tribunal du gadi était sensible aux différences de statut so-
cial. Plus encore, 'analyse des sources littéraires prouve que le tribunal allait jusqu’a entériner,
par la reconnaissance des généalogies par exemple, des hiérarchies sociales existantes mais en
théorie dépourvues de tout fondement juridique.

Le statut social, notion complexe & définir, qui recoupe parfois (mais pas systématiquement)
le statut économique, est lui aussi au coeur de certaines analyses. Les catégories dominantes
ou élitaires de la population, les plus évoquées par les sources (al-ayan, «les notables »), ont
logiquement été les plus largement décrites *°, méme si quelques études se sont penchées sur
les couches les moins favorisées de la population urbaine #'. Le statut économique était bien
slir une importante source potentielle de différenciation sociale, et des études existent sur
riches et pauvres dans le dar al-islam médiéval 42,

Pour 'historien qui souhaite partir de la terminologie de I'époque, la catégorisation la plus
évidente découle de l'opposition récurrente, dans l'ensemble des sources arabes médiévales,
de deux vocables sopposant terme a terme: ‘Gmma et hassa. La dichotomie entre la ‘Gmma,
identifiée au peuple, a la populace, au commun des mortels, et la hassa, identifiée A I'élite ou
au groupe des notables, est ainsi 4 la base d'un grand nombre de présentations des sociétés
urbaines de I'Islam médiéval dans I'historiographie moderne 3. Elle est parfois critiquée
pour omettre d'autres groupes intermédiaires — pour oublier la «classe moyenne» en quel-
que sorte ** —, mais son adéquation avec la réalité sociale est rarement remise en cause. Il est
cependant nécessaire d’interroger cette catégorisation sommaire > et d'en contextualiser le
contenu et la portée 4°,

Pistes de recherche

L'identification et l'analyse des groupes sociaux et des catégories sociales dans 'Islam

médiéval est donc une entreprise délicate, en raison de la nature des sources disponibles
. ’ ’ . \ ’ s . . ’

tant que des difficultés méthodologiques propres i ce type d’étude. Plusieurs pistes souvrent

40. Par exemple par Bulliet, The Patricians of Nisha-
pur; Petry, The Civilian Elite of Cairo; Shoshan, « The

“Politics of Notables” in Medieval Islam » ; etc.

41. Bosworth, The Mediaeval Islamic Underworld;
Shoshan, « High Culture and Popular Culture » et
Popular Culture in Medieval Cairo.

42, Par exemple Sabra, Poverty and Charity in Me-
dieval Islam.

43. Voir a titre dexemple le résumé donné par
Lewis, The Political Language of Islam, p. 67, ou plus
récemment Marin Guzman, Sociedad, politica y pro-
testa popular, pour al-Andalus : le chapitre 4, « Clases

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026

Anlsl en ligne

sociales y movilidad social en la Espaiia musulmana »
est divisé en deux parties consacrées l'une 2 la hassa,
assimilée aux «classes gouvernantes » (p. 131), et
lautre 4 la ‘amma, le « peuple commun » (p. 146).
44. Voir déja Lévi-Provencal, Histoire de 'Espagne
musulmane, p. 196 sq.

45. Elle est par exemple interrogée par Blichfeldt,
« Khassa and ‘amma ».

46. Pour une discussion sur la signification de ces
termes dans un contexte bagdadien, voir Van Ren-
terghem, Les élites bagdadiennes, chapitre 2.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XLV

cependant dans ce domaine: la recherche de catégories opérantes, I'étude des groupes sociaux
et des rapports inter-groupes, et enfin I'étude de la perception de ces groupes par les acteurs
de I'époque, qui ramene 4 la question de la catégorisation.

La recherche de catégories opérantes

Au-dela des catégories évoquées plus haut (dessinées en fonction des appartenances
religieuses et ethniques, de l'activité professionnelle, du statut social ou juridique), l'efficience
d’autres critéres peut étre questionnée dans le contexte des sociétés du dar al-islam médiéval :
sexe et genre, classe d’4ge, lieu de résidence (ville/campagne, quartiers), appartenance ligna-
gére ou tribale... sont quelques-uns des fondements potentiels de I'identité individuelle et
collective des acteurs de I'époque. Il va de soi qu'ils déterminent des catégories plus qu'ils ne
découpent de véritables groupes, et que ces catégories doivent étre croisées avec celles énumérées
ci-dessus: supposer a priori une homogénéité sociale aux membres d'un méme groupe est une
erreur de méthode, tout autant que supposer que les individus que l'on peut classer dans une
méme catégorie forment un groupe. La encore, le travail sur la catégorisation sociale aide a
décrire certains aspects d'une société donnée, sans pour autant apporter de réponse concréte
sur les particularités de la réalité sociale de I'époque. Un travail sur le vocabulaire utilisé par
les sources reste & accomplir, assorti d'une enquéte systématique sur son adéquation (ou non)
avec la réalité sociale.

L étude interne des groupes

Que les différents groupes composant les sociétés du dar al-islam médiéval soient ou non
identifiés a partir d'une catégorisation due aux acteurs de I'époque, la description et I'analyse
de ces groupes et de leurs rapports mutuels représentent un domaine de recherche fécond.
Divers angles d’attaque sont possibles, comme en témoignent plusieurs articles de ce recueil.
Une lecture minutieuse des sources permet l'identification, dans des contextes précis, d'entités
collectives et 'étude de leur fonctionnement (recrutement des membres, structuration et hié-
rarchies internes, pratiques sociales spécifiques...). Allaoua Amara décrit ainsi la fondation, le
recrutement sélectif et le fonctionnement hiérarchisé de la halga mise en place par les savants
ibadites dans le M'zab au v¢/x1° siécle. La forte structuration de cette organisation explique
son rdle crucial dans la résistance du mouvement ibadite 4 la poussée du malékisme jusquau
1x¢/xVv*® siécle, sans pour autant mener 4 la constitution d'un pouvoir régional indépendant.

Sous certaines conditions, les ceuvres de littérature peuvent aussi étre mobilisées pour dé-
crire le fonctionnement d'entités collectives. Cest sur la lecture d'ouvrages d'adab qu' Antonella
Ghersetti fonde son analyse du groupe des « pique-assiettes » (tufayliyyin) i la cour abbasside,
qui lui permet de conclure a l'existence d'un tel groupe défini par une éthique et un compor-

tement commun, doté d'une conscience collective et percu comme tel par les contemporains.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XLVI

INTRODUCTION

Comme le montre cet exemple, I'étude des pratiques sociales et de la sociabilité (fréquenta-
tions, alliances matrimoniales et/ou professionnelles, activités communes...) est ici fondatrice
car elle permet de voir se dessiner des ensembles sociaux qu'il n'est pas toujours possible de
discerner a priori, ou bien de préciser la vision que nous avons de groupes pensés comme allant
de soi mais dont la nature exacte est parfois peu évidente ou encore mal connue.

Dans la méme optique, la nature des liens de personne A personne (relations de clientele,
serments, liens de wald’, liens de maitre A disciple dans la transmission du savoir ou l'activité
mystique...) dans les sociétés de I'Islam médiéval reste largement A interroger 7. Une telle
recherche conduit naturellement 2 s'intéresser aux réseaux, qui ne fonctionnent pas comme
des groupes en ce qu'ils ne sont pas fondés sur l'inter-relation de I'ensemble des membres
entre eux, mais qui jouent cependant un réle crucial dans les sociétés du dar al-islam médié-
val 48, Par l'originalité de son fonctionnement et de la structure politico-sociale qu'il engendre,
le bayt mamlouk étudié par Mathieu Eychenne représente un modéle tout a fait unique
d’imbrication de différents types de relations de personne A personne (wald” ou relation de
clientélisme, hidma ou relation de service, husdasiyya impliquant une relation de camaraderie
et de solidarité). Outre I'étude de la nature de ces relations, I'éclairage sur leurs incidences
politiques, sur la structuration du bayt et sur le fonctionnement plus large des réseaux ainsi
formés permet également un éclairage novateur sur les assises sociales du fonctionnement du
syst¢éme mamlouk en Egypte.

L' étude de groupes précis doit bien entendu s'intéresser a la facon dont ces groupes se
forment et durent: outre la question du recrutement des membres, celles du sentiment d’ap-
partenance et des pratiques de distinction se posent et aident a cerner les contours des groupes
et leurs configurations réciproques. L étude du milieu des notables bagdadiens de la période
seldjoukide (Vanessa Van Renterghem) permet de mettre en évidence un sentiment élitaire
partagé par les catégories éminentes de la population. Ce sentiment d’appartenance collective
se lit par exemple dans le traitement accordé aux défunts importants: cérémonie funéraire
rassemblant les personnalités marquantes de I'époque, choix du lieu de sépulture, place de
certains défunts dans la société des vivants... Un groupe 2 la cohésion particuliérement forte,
celui des hanbalites de la rive orientale de Bagdad, est étudié comme un cas-limite d’apparte-
nance collective reposant sur l'afhiliation & un madhab.

Cependant, méme un groupe doté d'une identité collective aussi forte que celle des han-
balites bagdadiens n'était pas dépourvu de clivages et tensions. Et de fait, la recherche ne
serait pas compléte sans s'intéresser 2 la question des limites de la cohésion de chaque groupe,
aux rivalités, hiérarchies et clivages internes qui les traversent et 4 la fagon dont ces tensions
contribuent 4 redessiner les contours du groupe et 4 en redéfinir I'identité.

47. Une étude novatrice en la matiére était déja analyses de Maribel Fierro et de Cyrille Aillet sur la
Mottahedeh, Loyalty and Leadership; voir aussi le  wald’ et les mawali en al-Andalus.

premier chapitre de Touati, Entre Dieu et les hommes,  48. Sur les réseaux dans le monde méditerranéen
et plus récemment Bernards et Nawas, Patronate pré-moderne, voir Coulon, Picard et Valérian, Espaces
and patronage. Voir aussi dans le présent numéroles et réseaux en Méditerranée.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM XLVII

Létude des rapports entre groupes

Cette identité, le point est bien acquis, se forge en grande partie dans l'interaction entre
groupes, a travers la différenciation entre un Méme et un Autre. Toutes les formes de rela-
tions entre les différents groupes sont ainsi au cceur de I'analyse, du conflit ouvert ou larvé ala
coexistence et A la coopération (mixité résidentielle ou professionnelle, alliances matrimoniales,
sociabilité de quartier...). Dans une perspective globale, la question de la circulation entre les
groupes pose aussi celle de la mobilité sociale, et du degré d'ouverture (forte mobilité) ou de
fermeture (forte reproduction) de la société étudiée.

L'etude du passage d'un groupe a 'autre permet aussi de mieux cerner, 3 un moment précis,
la configuration de la société étudiée. Les changements de catégorie juridique (affranchisse-
ment, conversion, accession a I'4ge pubeére...) sont particuliérement intéressants, en ce qu'ils
modifient profondément le statut d'un individu et sont ainsi potentiellement porteurs, pour
ce dernier, de changement social. Leurs conséquences en termes d'appartenances collectives
doivent étre examinées avec le plus grand soin afin d’évaluer la portée sociale des catégories
juridiques elles-mémes. Dans le présent numéro, I'étude de la question du franchissement de
la frontiére religieuse par la conversion (ou l'apostasie, selon le point de vue que l'on adopte), et
de son traitement par les sources, est I'occasion pour Cyrille Aillet de reconsidérer les dimen-
sions sociales de I'histoire politique d’al-Andalus 4 I'époque omeyyade (115-1ve/viie-xe® siécles),
telle qulelle est écrite par les auteurs chrétiens ou musulmans de I"époque. Il montre ainsi
comment des termes auxquels on assigne parfois trop rapidement une signification ethnique
et/ou religieuse, comme celui de muwallad, sont utilisés dans I'historiographie médiévale pour
servir une interprétation orientée de I'histoire politique d’al-Andalus — comme c'était le cas
pour I'histoire de la Sicile islamique dans les analyses d’Annliese Nef.

Pour conclure, un véritable travail de fond reste 4 faire sur les différents types de catégori-
sation sociale  'ceuvre dans le dar al-islam médiéval et sur leur histoire, que ces catégorisations
soient explicitement livrées comme telles par certains auteurs de I'époque, ou quelles soient
décelables a travers 1’étude de la perception que les acteurs avaient d'eux-mémes et de leurs
contemporains. Le chantier est donc vaste, et les difficultés nombreuses. Les problématiques
soulevées sont cependant susceptibles d’apporter une contribution non négligeable dans le
champ de l'histoire des sociétés du monde arabo-musulman médiéval.

Dans leur diversité, les treize articles réunis pour ce numéro des Annales Islamologiques
répondent chacun a plusieurs des interrogations soulevées dans cette introduction: quest-ce
quune catégorie, quest-ce quun groupe, et comment sarticule le rapport entre groupes et
catégories ? Ancrés dans des contextes temporels différents, s'intéressant 2 I'Orient aussi bien
qu'a I'Occident musulman, ils témoignent tous de la nécessité absolue, dans toute enquéte

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

XLVIII

INTRODUCTION

d’histoire sociale, de partir de contextes précis et de rester attentif non seulement au vocabu-
laire employé par les sources, mais aussi aux effets de corpus.

Malgré la difficulté de l'exercice, les contributions ont été regroupées selon trois grands
thémes. Les cinq articles composant la premiére partie, « Catégories et catégorisations: des
sources au travail de I’historien », ont en commun une réflexion sur la terminologie utilisée dans
différents types de corpus et la confrontation de cette terminologie avec les réalités sociales
d’époques et de régions variées, d’al-Andalus 2 'Orient iranien. Ce n'est pas un hasard si les
catégories ici mises a I'épreuve sont essentiellement religieuses et ethniques : le croisement des
deux critéres et |'interrogation sur la réalité et les frontiéres des groupes ainsi dessinés permettent
de porter un regard plus aiguisé sur les sociétés décrites. Les trois contributions regroupées
dans la deuxiéme partie, « Visions normatives et réalités sociales », interrogent la dynamique
a l'ceuvre entre les catégories juridiques (homme libre/esclave, musulman/non-musulman) et
les pratiques sociales. Enfin, les quatre articles de la troisi¢éme partie, « Fonctionnement des
groupes et construction des identités », partent de I'écude de groupes particuliers pour tenter
d’en saisir les caractéristiques tant concrétes que symboliques.

Ce numéro n‘aurait pas pu voir le jour sans le soutien actif et vigilant de Sylvie Denoix,
qui a suivi le projet & chaque étape de son développement. Ce recueil doit beaucoup tant a
ses conseils avisés et a sa lecture attentive qu'a son dynamisme scientifique; qu'elle en soit ici
chaleureusement remerciée, ainsi que tous ceux qui ont participé de prés ou de loin 4 I'élabo-
ration de ce travail, et au premier titre les auteurs des différentes contributions, sans qui ce
projet naurait pu étre mené a bien.

Vanessa Van Renterghem

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

VANESSA VAN RENTERGHEM

Bibliographie

Sources

Benjamin de Tudéle (m. aprés 1172), Voyages de Rabbi
Benjamin, fils de Jona de Tudele, en Europe, en
Asie et en Afrique, depuis 'Espagne jusqua la
Chine, trad. francaise J.P. Baratier, aux dépens
de la Compagnie, Amsterdam, 1734 ; accessible
sur le site Gallica de la BnF.

Borges, Jorge Luis, « La langue analytique de John
Wilkins », dans CEuvres complétes, Gallimard,
coll. « Bibliothéque de la Pléiade », Paris, 1993,
vol. 1, p. 747-751 (traduction par Paul Bénichou
et Sylvia Bénichou-Roubaud; texte original en
espagnol publié en 1952).

Etudes: outils méthodologiques et comparatistes

Cerutti, Simona, La ville et les métiers. Naissance
dun langage corporatif (Turin, 17¢-18¢ siécles),

Anzieu, Didier, Martin, Jacques-Yves, La dynamique des
groupes restreints, PUF, coll. « Le psychologue »,

Paris, 2003 (1968).

Barth, Fredrik, « Les groupes ethniques et leurs
frontiéres », dans Poutignat, Philippe,
Streiff-Fenart, Jocelyne, Théories de lethnicité,
PUE coll. « Le sociologue », Paris, 1995,

p- 203-249 [1"® publication : en anglais, Oslo,
1969].

Boltanski, Luc, Les cadres. La formation d'un groupe

social, Editions de Minuit, Paris, 1982.

Etudes sur le dar al-islam médiéval

Ashtor, Eliyahu, « Essai sur lalimentation des diverses
classes sociales dans 'Orient médiéval »,
Annales ESC, 1968/5-6, p. 1017-1053.

Ashraf, Ahmad, Banuazizi, Ali, « Classes in Medieval
Islamic Persia », dans larticle « Class System
(Tabagqat-e ejtema‘i) », Encyclopaedia Iranica V,
1992, disponible en ligne (www.iranica.com).

Aubin, Jean, « Emirs mongols et vizirs persans dans
les remous de l'acculturation », Studia Iranica,
Cabhier n° 15, Paris, 1995.

Bendana-Kchir, Kmar, « Montagne, lecteur d'Ibn
Khaldtin », dans Pouillon, Frangois, Rivet,

Daniel (dir.), La sociologie musulmane de Robert

Montagne: actes du colloque Ebess & College
de France, Paris, §-7 juin 1997, Maisonneuve &
Larose, Paris, 2000, p. 41-53.

Benkheira, Mohammed Hocine, Giladi, Avner,
Mayeur-Jaouen, Catherine, Sublet, Jacqueline,
La Famille en islam, Les Indes Savantes,
Paris, a paraitre.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem

Editions de 'Ehess, Paris, 1990.

Desrosiéres, Alain, Thévenot, Laurent, Les catégories
socio-professionnelles, La Découverte, coll.
«Repéres », Paris, 2002 (1988).

Duby, Georges, Les Trois ordres ou limaginaire du
féodalisme, Gallimard, coll. « Bibliothéque des
histoires », Paris, 1978.

Poutignat, Philippe, Streiff-Fenart, Jocelyne, Théories
de lethnicité, PUF, coll. « Le sociologue », Paris,
1995.

Bernards, Monique, Nawas, John, Patronate and
Patronage in Early and Classical Islam, Brill,
Leyde, 2005.

Blichfeldt, Jan-Olav, « Khassa and “amma: On
Slogans, Concepts and Social Settings
in Islamic History », Orientalia Suecana
XXXVII-XXXIX (1989-1990), p. 14-21.

Bosworth, Clifford Edmund, The Mediaeval Islamic
Underworld: The Banu Sasan in Arabic Society
and Literature, Brill, Leyde, 1976.

Bulliet, Richard W,, The Patricians of Nishapur —
A Study in Medieval Islamic Social History,
Harvard University Press, Cambridge, 1972.

Cahen, Claude, «Y a-t-il eu des corporations
professionnelles dans le monde musulman
classique ?», dans Hourani, Albert H., Stern,
Samuel H. (dir.), The Islamic City, Cassiret,
Oxford, 1970, p. 51-64.

Choueiri, Youssef M., A Companion to the History
of the Middle East, Wiley-Blackwell,
Malden-Oxford, 200s.

Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

XLIX


http://www.tcpdf.org

L

INTRODUCTION

Clément, Francois, « Catégories socio-professionnelles
et métiers urbains dans 'Espagne musulmane »,
dans Aillet, Cyrille, Géal, Francois (dir.),
Regards sur al-Andalus, Editions de la rue
d'Ulm, Collection de la Casa de Velazquez, 94,
Paris/Madrid, 2006, p. 95-128.

Connermann, Stefan, « Volk, Ethnie oder Stamm ?

Die Kurden aus mamlakischer Sicht», Asien
und Afrika 8, 2004, p. 27-68 (Die Kurden,

S. Connermann & G. Haig (dir.)) ; traduction
francaise de G. Koullen, dans James, Boris
(dir.), « Les Kurdes des Abbassides a la fin

de I'Empire ottoman — Ecrire l'histoire d'un
peuple aux temps pré-modernes », Etudes
Kurdes 12 (numéro spécial), L Harmattan,
Paris, 2009, p. 53-94, sous presse.

Coulon, Damien, Picard, Christophe, Valérian,
Dominique (dir.), Espaces et réseaux en
Meéditerranée. vie-xvi® siécle, vol. 1: La
conﬁgumtion des réseaux, Bouchéne, Paris, 2007
(volume 2 sous presse).

Décobert, Christian (dir.), Valeur et distance: identités et
sociétés en Egypte, Maisonneuve & Larose, Paris,
2000; en particulier « Introduction — Formes et

substances des construits identitaires » (p. 9-34).

Eddé, Anne-Marie, La principauté ayyoubide
dAlep (579/1183-658/1260), Franz Steiner
Verlag, Freiburger Islamstudien, Band XXI,
Stuttgart, 1999.

Ephrat, Daphna, A Learned Society in a Period of
Transition — The Sunni ‘Ulama’ of Eleventh
Century Baghdad, State University of New York
Press, SUNY series in Medieval Middle East
History, Albany, 2000.

Gardet, Louis, Les hommes de I'Islam — Approche
des mentalités, Hachette, Complexes, coll.

« Historiques », Paris, 1999 (1977) ; en
particulier la deuxiéme partie: « A lage
classique: la diversité des catégories sociales »
(p- 93-177)-

Gilbert, Joan E., « Institutionalization of Muslim
Scholarship and Professionalization of the
Ulama in Medieval Damascus », Studia
Islamica 52, 1980, p. 105-134.

Goldziher, Ignac, Muslim Studies, traduction anglaise
par ML.S. Stern, Aldine, Chicago, 2006 (1967)
(Mubammedanische Studien, Niemeyer, Halle,
1889-1890) ; en particulier les chapitres 3
(« Arab and Ajam ») et 4 (« The Shu'abiyya »).

Gordon, Matthew S., The Breaking of a Thousand
Swords. A History of the Turkish Military of
Samarra, SUNY Press, Albany, 2001.

Haarmann, Ulrich, « Glaubensvolk und Nation im
islamischen und lateinischen Mittelalter »,
Berlin-Brandenburgische Akademie der
Wissenschaften. Berichte und Abhandlungen 2,
1996, p. 161-199.

Hurvitz, Nimrod, « From Scholatly Circles to
Mass Movements: The Formation of Legal
Communities in Islamic Societies », The
American Historical Review 108/ 4, 2003,

p- 985-1008.

Johansen, Baber, « Eigentum, Familie und Obrigtkeit
im hanafitischen Strafrecht », Die Welt des
Islams XIX, 1979, p. 1-73.

—, « Echange commercial et hiérarchies sociales en
droit musulman », dans Bleuchot, Hervé
(dit.), Les institutions traditionnelles dans le
monde arabe, Karthala, Paris-Aix-en-Provence,
1996, p. 19-28.

—, Contingency in a Sacred Law: Legal and Ethical
Norms in the Muslim Figh, Brill, Leyde, 1999.

Lafuente, Modesto, « Histoire générale d’Espagne »,
Revue espagnole, portugaise, brésilienne et
kispano—américaine, Paris, 1857, p. 202-216.

Lapidus, Ira, Muslim Cities in the Later Middle Ages,
Harvard University Press, Cambridge, 1967; en
particulier le chapitre intitulé « The Ulama and
the Formation of an Urban Society » (p. 107-113).

—, « The Evolution of Muslim Urban Society »,
Comparative Studies in Society and History 15/1,
1973, p. 21-50.

—, A History of Islamic Societies, Cambridge University
Press, Cambridge, 2002 (1988).

Lévi-Provencal, Evariste, Histoire de IEspagne
musulmane, Maisonneuve & Larose, Paris,
1999 (1950).

Levy, Reuben, The Social Structure of Islam (Introduction
to the Sociology of Islam), Routledge, Londres,
2000 (1957); en particulier la premiére partie,
« The Grades of Society in Islam» (p. 53-90).

Lewis, Bernard, The Political Language of Islam,
University of Chicago Press, Chicago, 1991.

Mantran, Robert, L'expansion musulmane, vire-xie siécle,
PUE, coll. « Nouvelle Clio », Paris, 1995 (1969).

Marin Guzmdn, Roberto, Sociedad, politica y protesta
popular en la Espania musulmana, Editorial
Universidad de Costa Rica, San Jose, 2006.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.

© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Marlow, Louise, Hierarchy and Egalitarianism in
Islamic Thought, Cambridge University Press,
Cambridge, 2002.

Martel-Thoumian, Bernadette, Les civils et
ladministration dans UEtat militaire mamlik
(1x¢/xve siecle), PIFD, Damas, 1992.

Massignon, Louis, « Les corps de métiers et la
cité islamique », dans Opera Minora 1,

Dar al-Maarif, Beyrouth, 1963 (1920),
p- 369-384.

Meouak, Mohamed, Pouvoir souverain, administration
centrale et élites politiques dans I'Espagne
umayyade (11¢-1v¢/ virre-xe siécles), Academiae
Scientarum Fennicae, série Humaniora 297,
Helsinki, 1999.

Mottahedeh, Roy P, « The Shu‘ubiyah Controversy
and the Social History of Early Islamic Iran »,
IJMES 7/2, 1976, p. 161-182.

—, Loyalty and Leadership in an Early Islamic Society,
LB. Tauris, Londres, 2001 (1980).

Mouton, _]ean‘Michel, Damas et sa principauté sous les
Saljoukides et les Bourides 468-549/1076-1154
- Vie politique et religieuse, Ifao, coll. « Textes
arabes et études islamiques » 33,

Le Caire, 1994.

Petry, Carl, The Civilian Elite of Cairo in the Later
Middle Ages, Princeton University Press,
Princeton, 1981.

REMMM, 2010 : Numéro spécial de la REMMM
consacré A « Lidentification, des origines
de I'Islam au x1x¢ siécle » (publication des
actes des journées détudes ayant eu lieu 2
Aix-en-Provence en mai 2008 et janvier 2009),
a paraitre, 2010.

Sabari, Simha, Mouvements populaires & Bagdad
a lépoque abbasside, 1xe-x1° siécles,
Maisonneuve & Larose, Paris, 1981,

Sabra, Adam Abdelhamid, Poverty and Charity in
Medieval Islam : Mamluk Egypt, 1250-1517,
Cambridge University Press, Cambridge, 2000.

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

VANESSA VAN RENTERGHEM

Shatzmiller, Maya, Labour in the Medieval Islamic
World, Brill, Leyde, 1994.

Al-Sayhli, Sabih Ibrihim Sa‘id, Al-Asnaf fi I-“asr
al-‘abbasi, nasaatuba wa tatawwuruhda, Wizarat
al-ilam, Silsilat al-kutub al-hadita 98,
Bagdad, 1976.

Shoshan, Boaz, « The “Politics of Notables” in
Medieval Islam », Asian and African
Studies XX, 1986, p. 179-215.

Shoshan, Boaz, « High Culture and Popular Culture
in Medieval Islam », Studia Islamica 73, 1991,
p. 67-107.

—, Popular Culture in Medieval Cairo, Cambridge

University Press, Cambridge, 2002.

Touati, Houari, Entre Dieu et les hommes : Lettrés, saints
et sorciers au Maghreb (xvrre siécle), Editions de
I'Ehess, Paris, 1994.

Urvoy, Dominique , Le monde des ulémas andalous du
ve/x1¢ au vire/xire siecle. Etude sociologique,
Droz, Centre de recherches d’histoire et de
philologie de la IVe section de I'Ecole pratique
des hautes études, IV — Hautes études
islamiques et orientales d’histoire comparée 8,
Genéve, 1978.

Van Renterghem, Vanessa, Les élites bagdadiennes au
temps de Seldjoukides, Les Indes Savantes, Paris,
2010 (A paraitre).

—, «Identifier et sidentifier dans les milieux lettrés

bagdadiens (ve-vi¢/xie-x1e siécles) », dans

le numéro spécial de la REMMM consacré

4 « Lidentification, des origines de I'Islam au
x1x° siécle » (publication des actes des journées
d‘études ayant eu lieu 3 Aix-en-Provence en
mai 2008 et janvier 2009), 4 paraitre, 2010.

Von Grunebaum, Gustav, Classical Islam: A History,

600 A.D. to 1258 A.D., trad. anglaise par
Katherine Watson, Aldine, Londres, 2005
(1970) (Der Islam in seiner Klassischen Epoche
622-1258, Stuttgart, 1966).

https://www.ifao.egnet.net

LI


http://www.tcpdf.org

Anlsl 42 (2008), p. 29-51 Vanessa Van Renterghem
Catégorisations sociales dans le monde musulman médiéval: introduction au dossier.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

