MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 41 (2007), p. 149-176
Eric Vallet

Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de
I'Inde (Vlle-Vllle/Xllle-XIVe siecles).

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET

Les sultans rasilides du Yémen

Protecteurs des communautés musulmanes de 'Inde
VIIS-VIII®/XIIIe-X1V® siecles

« rES grand sultan, trés haut calife, libérateur des royaumes des Arabes et des Persans,
maitre des sultans du nord et du sud.» On ne peut manquer d’étre surpris de
trouver ces termes plus qu'élogieux sous le calame d'un juge et de six marchands

du port indien de Calicut, dans une lettre qu'ils adressérent au sultan du Yémen, le Rasalide
al-Malik al-A$raf Ismil en 795/1393 . A leurs yeux, ce souverain était non seulement «l'astre
de la royauté » et le « pole du ciel sultanien », il était plus encore le « secours de 'islam et des
musulmans ?». On pourrait ne voir 12 que simple rhétorique, habile a flatter la vanité du maitre
de la lointaine Arabie du Sud. Il n'en est rien.

Un document de la fin du vire/xiire siécle, conservé dans un recueil d’archives rasalides,
nous donne en effet une liste de villes de I'Inde dont les juges et prédicateurs musulmans se
voyaient annuellement remettre une rétribution en nature ou en espéces par 'administration
sultanienne du Yémen 3. Ce texte étonne par I'ampleur du nombre de villes couvertes — 46 — et

Pour les noms de villes indiennes, nous avons b. Rasil, qui s'est emparé du pouvoir en 626/1229. Ses

conservé l'orthographe la plus couramment utilisée
dans I'historiographie (notamment: Cambay, Cali-
cut, Somnath, Broach). Les localités moins connues
citées dans le Nar al-ma‘arif sont transcrites d'aprés
l'arabe.

1. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyya, éd. ‘Asil/al-
AkwaS, II, p. 204. La traduction intégrale de cette
lettre, d’aprés le chroniqueur yéménite al-Hazragi, est
donnée en annexe (document 2). La dynastie rasilide
a été fondée par un ancien lieutenant turcoman des
Ayyubides du Yémen, Nar al-Din “‘Umar b. ‘Ali

descendants conservérent le tréne jusqu’en 858/1454.
Pour une présentation succincte de I'histoire de ce
sultanat, voir Chelhod, « L'islam en Arabie du Sud »,
p- 42-49 et plus récemment Smith, « Rasalides »,
p. 470-472.

2. Ces trois expressions sont tirées de la méme mis-
sive (Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyya I1, p. 204).
3. Nuar al-ma‘arif I, p. 516-518. Voir la traduction de
ce texte en annexe (document 1). Sur la nature de
ces archives, cf. infra.

ANNALES ISLAMOLOGIQUES 41 - 2007

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

150 @ LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

d’hommes de religion gratifiés — 64. Prés d'un siécle plus tard, en 795/1393, la lettre envoyée
par les membres les plus influents de la communauté musulmane de Calicut indique que des
dignitaires religieux de onze cités indiennes recevaient toujours le soutien de I'Etat rasalide.
Le nombre était certes bien moins important, mais le patronage des sultans du Yémen n'avait
pas totalement disparu. Limportance de ces transferts, leur caractére apparemment assez
systématique et leur persistance dans le temps étonnent.

Il est vrai quentre les cotes de I'Inde et le Yémen, les liens maritimes et commerciaux ne
manquaient pas. Chaque année, plusieurs navires quittaient le sud de 'Inde, les régions du
Malabar et du Coromandel, pour se rendre, poussés par les vents de sud-ouest, vers les ports
de '’Arabie du Sud, Aden, mais aussi al‘Sihr et Zafar*, Arrivés au début du printemps, ces
navires repartaient vers le subcontinent aux mois de juillet et aofit en longeant la céte méri-
dionale de la péninsule. Les quelques semaines passées dans les ports yéménites constituaient
la «saison indienne », al-mawsim al-hindi, selon les almanachs de la période rasalide®. Cette
organisation saisonniére de la navigation maritime était fort ancienne, si l'on en croit le plus
ancien témoignage écrit i ce sujet, le Périple de la mer Erytkrée, rédigé au 1°* siécle de notre ére®.
Marchands et esclaves, pélerins et lettrés, marins et soldats: la circulation des hommes de part
et d’autre de I'océan Indien était intense. Aux yeux de nombreux chercheurs, ces déplacements
et ces voyages, 4 l'origine de la constitution de colonies marchandes disséminées, auraient été le
principal vecteur de diffusion de 'islam au-dela des mers. Le long des cétes indiennes, I'islami-
sation aurait pris dés I'époque abbasside un tour « spontané » et informel, sans qu'intervienne
nulle contrainte d'un pouvoir ou d'une armée musulmane”’.

La documentation que nous présentons permet de nuancer largement cette appréciation.
Les sultans rasalides du Yémen, héritiers a partir de 626/1229 d'un vaste ensemble conquis
quelques décennies plus tot par Taransah, frére de Saladin, ne se contentérent pas de régenter
les plaines et des montagnes du Yémen. Ils cherchérent aussi 4 étendre leur influence, 4 défaut
de leur autorité, A des horizons plus lointains. Ce faisant, ils jouérent un role non négligeable
dans la structuration des communautés musulmanes de I'Inde, a une période décisive, les
vire-viie/xire-xive siécles, ot saffirma la « seconde expansion» de I'islam, bien au-dela des
frontiéres historiques de la premiére conquéte arabe. Les sources qui en témoignent sont en
nombre réduit, mais elles n'en sont pas moins décisives. C'est a leur lecture approfondie et a
leur confrontation que nous convions maintenant le lecteur.

4. Voir la carte 1.

5. Plusieurs almanachs agricoles et maritimes rédi-
gés au cours de la période rasulide enregistrent les
dates de départ et d'arrivée des navires dans le port
d’Aden en fonction de leur provenance. Cf. Varisco,
« Medieval Agricultural Texts from Rasulid Yemen »,
p- 150-154 [liste des almanachs rasilides] et du méme,

Medieval Agriculture and Islamic Science [présenta-
tion et analyse du principal almanach rasalide].

6. Casson, The Periplus Maris Erythraei.

7. Cf. Gaborieau, « L'islamisation de 'Inde et de
I’Asie orientale », p. 437-438 pour une présentation
synthétique en langue francaise et, en langue anglaise,
Risso, Merchants and Faith et Wink, Al-Hind.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET B 151

Au fil des archives rasulides,
un patronage sultanien fortement codifié

La liste des « dons faits aux juges et prédicateurs en Inde », dont nous proposons une tra-
duction en annexe, s'intégre dans une série de documents produits par I'administration rasualide,
trés probablement copiés et réunis pour le compte du sultan al-Asraf “‘Umar (m. 696/1296)
au moment de son accession au trone en 694/1295. Cet ensemble d’archives, conservé sous la
forme d’un volume manuscrit par un propriétaire privé de Sanaa, a été récemment édité par
un chercheur yéménite, Muhammad Gazim, sous le titre Nir al-ma‘arif fi nuzim wa-qawanin
wa-a‘raf al-Yaman fi al“abd al-muzaffari al-warif (Lumiére de la connaissance des régles, lois et
coutumes du Yémen sous le régne glorieux d'al-Muzaffar) ®. Une observation méme rapide du
recueil montre que sa composition obéit 2 un classement thématique plus que chronologique.
I1 convient notamment de relever en son sein un ensemble particuliérement cohérent, consti-
tué de documents ayant tous trait 3 l'administration du port d’Aden (I, p. 409-524). Outre six
tarifs douaniers, mentionnant plus d'un millier de produits taxés (I, p. 409-491), dont certai-
nes parties au moins remontent a la seconde moitié du vi¢/xi® siécle, les scribes ont consigné
12 une description minutieuse des coutumes en vigueur dans le port 4 I'époque du sultan
al-Asraf (I, p. 492-507), un décret sur les administrateurs d’Aden promulgué en 691/1291-1292
(L p. 507-514), trois listes de marques d’honneur (tasarif) et de dons destinés a diverses person-
nalités de I'Inde (p. 515-520) ainsi que, pour finir, un texte réglementant l'affermage des taxes sur
les entrepdts sultaniens en 680/1281-1282 (p. 521-524) °. Au-dela de I'apparence hétéroclite de cet
assemblage, tous ces documents se rattachent 4 une seule et méme institution, la douane d’Aden
(furda), qui assumait des fonctions multiples, bien au-dela de la simple taxation des produits
importés et exportés dans le port ™. Il revenait notamment a la douane d'assurer l'accueil des
marchands et le juste traitement qui convenait a leur rang. Au cours de la saison indienne, les
négociants les plus importants se voyaient remettre par cette administration, au nom du sultan,
des robes d’honneur et divers présents — chevaux ou étoffes de prix —, comme l'attestent aussi
bien deux listes des archives citées ci-dessus que certains passages des chroniques rasalides™.
La douane jouait un rdle tout aussi important pour les « dons faits aux juges et prédicateurs
en Inde » : tous étaient expédiés annuellement par I'administration d’Aden avec les navires qui

repartaient vers |'Inde 4 la fin de la saison maritime et commerciale.

8. Le premier volume est paru 4 Sanaa en 2003, le
second en 2005, sous les auspices du Centre fran-
cais d'archéologie et de sciences sociales. Pour une
présentation générale et une analyse de la compo-
sition et de la datation de cet ouvrage, voir Vallet,
«Décrire et analyser les archives rasilides. Le cas
de Nar al-ma‘arif». Il est & noter que le manuscrit
étant dépourvu de titre général, le nom de Nar al-
ma‘arif a été donné par I'éditeur a partir d’'un titre
intermédiaire se trouvant dans l'ouvrage.

9. Nous proposons la traduction annotée des
principaux documents de cet ensemble, tarifs doua-
niers et réglements du port d’Aden, dans notre
ouvrage a paraitre, Grands ports du Yémen médiéval.
10. Voir a ce sujet'étude tirée de notre thése de doc-
torat, L’Arabie marchande. Etat et commerce sous les
sultans rasalides du Yémen, en particulier le chapitre 3
«Le Fisc d’Aden, percepteur, acheteur et vendeur ».
11. Voir notamment Ibn ‘Abd al-Magid, Bahgat
al-zaman, p. 201; al-Hazragi, Al-‘uqad al-1u’lv’iyya 11,
p- 132; Anonyme, Ta'rib al-dawla al-rasaliyya, p. 76.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

152 W LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

La liste de « dons » qui nous occupe n'est pas datée. Toutefois, elle est suivie dans le Nar al-
ma‘arif d'un inventaire des présents distribués a de grands marchands et armateurs de I'Inde
aux mois de $a‘ban et ramadan 693/ juillet-aolit 1294. Le décret qui la précéde remonte, quant a
lui, 2 T'année 691/1291-1292. Il est donc probable que cette liste des « dons » fut rédigée au cours
de la méme période, au début des années 690/1290. Son auteur est certainement l'intendant
(‘amil) d’Aden, principal membre de 'administration de la cité aprés le surintendant (nazir) :
cest sous l'autorité de ce ‘Gmil quest en tout cas placé le premier des inventaires de « présents
attribués aux gens de I'Inde » (I, p. 515), 2 la suite duquel se trouve notre liste de « dons ». Celle-ci
est organisée en six rubriques, correspondant chacune a une région littorale de 'Inde, depuisle
Gujarat au nord-ouest jusquau Coromandel au sud-est du subcontinent (carte 2). Pour chaque
territoire, le document précise le nombre des bénéficiaires de la générosité sultanienne, leurs lieux
de résidence, la quantité d’étoffes, de garance ou d'or qui leur est attribuée annuellement.

On ne peut qu'étre frappé par le caractére trés systématique de la répartition de ces libérali-
tés. A I'intérieur d'une méme région, rares sont ceux qui bénéficient d'un traitement privilégié :
tous les juges (qudat) et les prédicateurs (butaba’) ont droit aux mémes présents dans des quan-
tités identiques. Seuls le cadi de Tana et son hatib, ainsi quun dignitaire religieux du Gujarat
appelé al-A‘ar, recoivent en supplément une robe précieuse, ce qui indique qu'ils jouissaient
d’un statut particulier au sein de leurs pairs. Les étoffes de Sousse, qui pouvaient étre utilisées
comme chiles, ainsi que les turbans sont distribués uniformément dans chaque territoire (2
l'exception notable du Malabar) : les hommes de religion trouvaient 1 de quoi se vétir confor-
mément au rang qu'ils devaient assumer dans leur communauté. En revanche, on relévera que
seuls les juges et les prédicateurs des régions du nord (Gujarat'#) pouvaient disposer chacun
de deux bahar-s (soit 240 kg'®) de garance, cette racine tinctoriale cultivée dans les montagnes
méridionales du Yémen et trés prisée par les ateliers textiles de I'Inde septentrionale. Dans
les quatre régions du centre et du sud®, cest de l'or qui était directement expédié. Nul doute
que l'or ou la garance, une fois revendue sur les marchés indiens, faisaient tous deux office de
salaire destiné a subvenir annuellement  certains des besoins de ces chefs religieux.

La gestion de ces gratifications sultaniennes par la douane d’Aden semble avoir fait l'objet
d’une administration rigoureuse. La liste des « dons faits aux juges et prédicateurs en Inde»
parvenue i notre connaissance nest donc pas le fruit d'un effort exceptionnel ou isolé. Plusieurs
indices montrent au contraire que de tels documents, réguliérement rédigés, furent contind-
ment utilisés par les secrétaires rastlides. Ainsi, dans la liste du Nar al-ma‘arif, le prédicateur
de Baldara (Gujarat du Nord) est explicitement présenté comme nouvellement enregistré, ce

12. Sur la hiérarchie administrative 2 Aden, la ~ 13. Voir en annexe la description de ce type de robe.
source principale est le traité rasilide d’al-Husayni, 14. Cf. document 1 en annexe, rubriques [A] et [B].
Mulabbas al-fitan, ms. Ambrosiana, f° 27 r°, tra-  15. Lebahar utilisé dans le port d’Aden était dit « de
duction anglaise de G.R. Smith dans A Medieval =~ Bagdad ». Il était inférieur d’'un cinquiéme au bahar
Administrative and Fiscal Treatise from the Yemen,  dit « de Misr ».

p- 67. Voir 'analyse détaillée de l'organisation ad-  16. Cf. document 1 en annexe, rubriques [C] 4 [F].
ministrative de la douane que nous présentons dans

L’Arabie marchande, chapitre 4.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 153

qui suggere la mise A jour d'un document plus ancien’. Un siécle plus tard, les musulmans de
Calicut demandeérent au sultan du Yémen de « donner un ordre éminent A ses représentants
(nuwwab) et A ses agents (mutasarrifan) dans le diwan bien gardé (al-diwan al-mabris) pour
qu'ils inscrivent le nom [de leur prédicateur] sur les feuillets (sahd’if) des prédicateurs recensés
précédemment™® ». A cette date, les procédures n'ont pas changé par rapport a celles du Nar
al-maarif: il revient toujours aux secrétaires de la douane d’Aden (ici qualifiée de « diwan bien
gardé ») de tenir  jour le registre des bénéficiaires de la générosité sultanienne. De méme que
le prédicateur de Baldara 4 la fin du vir¢/xrire siécle, celui de Calicut fut simplement ajouté a
une liste préexistante. C'est dans cette série de documents, enrichis et modifiés sur plus d'un
siecle, qu'il nous faut replacer le seul exemple intégralement conservé grice au Nar al-ma‘arif.
Loin d’étre le produit d'un hasard heureux, ce texte doit d’abord étre vu comme le témoignage
d’une pratique administrative fortement codifiée. Pourquoi un tel systéme se mit-il en place
et quels en furent les enjeux ? Différentes pistes méritent d’étre explorées afin de répondre 2
ces questions.

Qui sont les bénéficiaires du patronage sultanien ?

Une premiére interrogation consisterait a se demander si 'intervention des maitres tur-
comans du Yémen visait 4 défendre une école juridique particuliére, le $afi“isme par exemple,
qui était la leur ainsi que celle de la majorité des sunnites du Bas-Yémen et de la Tihama.
Lhistoriographie de I'Inde a de son coté depuis longtemps souligné le clivage séparant les
musulmans du littoral méridional, plutét $afi‘ites, de ceux du nord, plutdt hanafites. Dans cet-
taines régions comme le Gujarat, I'histoire des communautés savére toutefois particuliérement
complexe . A compter du v¢/x1° siécle, le Gujarat fut en effet une terre active pour la prédication
ismaélienne, bien que les Bohras et des Khojas (Ismaéliens dawuidites et nizarites) aient été
surtout implantés dans le Sind. Toutefois, les dignitaires religieux honorés par les Rasulides,
nombreux autour de Cambay et Nahrawala, peuvent navoir été autres que des sunnites. Or,
les études a ce sujet ont montré que les sunnites du Gujarat avaient été fortement influencés
par des hommes de religion de I'Iran ou de I'Asie centrale aux vir¢/xir® et vir®/xiire siécles,
plus que par des juristes $afi‘ites ou des soufis venus du Proche-Orient*°. Il est donc probable
que les juges et prédicateurs honorés dans cette région par le pouvoir rastlide étaient plutdt
d’obédience hanafite.

Sila question du madhab ne fut pas déterminante, il reste 3 se demander sil’établissement
du patronage rasulide ne fut pas le corollaire d'une forte émigration des savants yéménites vers
I'Inde. De méme que les sultans se souciérent particuliérement d'améliorer le sort matériel des
savants au Yémen en construisant des madrasas, en accordant de nombreuses aumones, en
concédant des exemptions d'impdt ou des revenus fixes tirés de biens waqf-s. Ne cherchérent-ils

17. Ibid., rubrique [A], n° 13. 19. Voir a ce sujet Misra, Muslim Communities in
18. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-1w’lu’iyyaI1, p. 205. Tra-  Gujarat, p. 3-13.
duction en annexe, document 2. 20, Ibid., p. 12.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

154 ® LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

pas a garantir A certains de leurs protégés des « places » dans les riches communautés de la cote
indienne ? Le savant biographe yéménite al-Ganadi (m. 731/1331) cite effectivement quelques
cas de fugahd’ du Yémen partis parfaire leur savoir et gagner leur vie de l'autre coté de l'océan.
Certaines villes indiennes étaient pleinement intégrées dans les circuits de la transmission du
savoir musulman *. Pour autant, les notices manquent souvent de précision géographique, le
biographe se contentant de signaler que tel ou tel savant se rendit dans le « Bilad al-Hind » sans
plus de détail. LInde des vire-virre/xime-x1ve siécles était certes une terre pleine de promesses
pour tous les hommes de lettres et de savoir issus des régions centrales de I'Islam, surtout lors-
qu'ils parvenaient  accéder A la cour de Delhi, 2 I'instar du célébre Ibn Battata > Mais pour un
juriste comme al-Ganadj, le sous-continent indien restait avant tout une terre de « mécréants ».
Il n'a, par exemple, pas de mots assez durs pour condamner un certain Ibn Bakkas, un marchand
d’Aden parti vivre « parmi les mécréants en Inde, ol il servit continuellement un roi de I'Inde
mécréant, si bien qu'il mourut dans une situation que nagréent pas les hommes de piété et de
bien 3 » Doit-on en conclure que la situation minoritaire des musulmans, soumis a l'autorité
des princes hindous de 'Inde littorale, constitua pour certains juristes et savants un facteur
freinant la migration ou l'installation dans ces contrées lointaines ?

Les choses ne sont pas si simples. Au x%/xvi1® siécle, dans un contexte marqué par laf-
frontement avec les Portugais, I'historiographe du Kerala musulman Zayn al-Din insiste
effectivement sur I'importance des hommes de l’Arabie du Sud dans la constitution originelle
des communautés musulmanes du sud de I'Inde*. Selon son ouvrage, le légendaire Ceramin
Perumal, unificateur et dernier souverain de 'Empire Cera du Kerala au 1ve/x1® siécle, aurait
été converti par des pélerins musulmans de passage 4 sa cour. Il serait mort en route vers le
pélerinage, sur la cote du Hadramawt, apres avoir, entre vie et trépas, chargé ceux qui l'en-
touraient de fonder les premiéres mosquées du Malabar %, Ce récit mythique affirme ainsi
la double origine, interne et externe, de la conversion a I'islam des populations du Kerala:
autochtone, car initiée par l'un de leurs plus prestigieux souverain; étrangére, et plus spéci-
fiquement yéménite, car assurée par des compagnons venus de la cote du Hadramawt. Pour
autant, les hommes de religion sunnites de l'est du Yémen jouérent-ils un rdle particulier
dans l'encadrement religieux des communautés du sud de I'Inde ? Rien ne le confirme dans
nos sources pour la période rastilide *°. Si des migrations importantes de familles de chérifs
hadramis sont indéniables A partir du x¢/xv1e® siécle, il est plus difficile de se prononcer sur

21. Voir par exemple al-Ganadi, Al-sulik 11, p-136, 25. Cf. Bouchon, «Les musulmans du Kerala»,
168 ou 439. p- 21-22. Ce récit est rapporté avant Zayn al-Din par
22. Sur la chronologie de son voyage en Inde, voir des auteurs portugais dés le début du xvie siécle, Pi-
Hrbek, « The Chronology of Ibn Battata’s Travels»,  reset Barbosa. Toutefois, d’aprés Geneviéve Bouchon,

p- 409-486. Zayn al-Din semble s'étre appuyé exclusivement sur

23. Cité par al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyya I,  des traditions orales populaires.

p. 226-227. 26, Une grande partie de la documentation histo-

24. Zayn al-Din, Tubfat al-mugabidin. An Historical ~ rique a ce sujet a été rassemblée et présentée par

Epic of the Sixteenth Century, en part. p. 9-12. Serjeant dans son article « The Hadrami Network »,
p- 147-149.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET B 155

les siécles antérieurs®”. Au total, en dépit de nombreux déplacements individuels, aucune
migration collective depuis le Yémen vers I'Inde ne parait observable a la période qui nous
occupe, quelle vienne d'une initiative du pouvoir ou de groupes sociaux autonomes. Cette
explication du patronage rastlide doit donc étre écartée.

Un unique récit d’al-Ganadi montre une intervention directe du pouvoir rasilide dans la
nomination d’'un juge musulman en Inde au cours de la seconde moitié du vire/xiire siecle. Le
sultan al-Muzaffar Yasuf (m. 694/1295), qui avait recu une lettre « des gens de Tana en Inde pour
qu'il leur envoie un faqih qui serait juge parmi eux », ordonna au gouverneur d’Aden de trouver un
«bon faqih ». Le choix sarréta sur un certain al-Husayn b. Muhammad b. “Adnan, jusque 3 imam
de la mosquée al-Zingabili, I'un des principaux édifices religieux d’Aden situé a proximité du
sitq. Lhomme fut doté comme il convenait avant d'étre envoyé vers la cité indienne, ot il mourut
quelques années plus tard aprés avoir « rendu ses jugements 2 la satisfaction de tous® ». Le récit
pourrait étre mis en doute s'il n'était corroboré par le traitement particulier dont bénéficiait le
juge de Tana ala fin du vire/x1r® siecle d'apres le Nar al-ma‘arif, trace du lien particulier qu'il en-
tretenait encore A cette date avec le souverain rastlide. Toutefois, cette place d’honneur confirme,
si besoin était, tout ce que I'envoi d'un juge 4 Tana par le sultan du Yémen avait eu d'exceptionnel.
Clest dailleurs A ce titre que son histoire retint sans aucun doute l'attention d’al-Ganadi. Ailleurs,
il est probable que les autres communautés musulmanes de I'Inde cotiére suivirent la méme pro-
cédure que ceux de Calicut en 795/1393, en demandant que leur prédicateur (ou leur juge), qui se
trouvait déja sur place, bénéficie du présent annuel rasalide. Mais il est important de souligner
que, dans les deux cas, 2 Tana ou 4 Calicut, la requéte avait émané des notables résidant sur place.
Il en fut certainement de méme pour l'ensemble des villes citées dans la liste du Nar al-ma‘arif.

Une conclusion s impose donc : la mise en place de ce systéme de gratifications sultaniennes
répondait 2 la volonté des communautés locales de I'Inde tout autant qu'a celle du sultanat
rastlide. Pour les communautés musulmanes, ce patronage avait un avantage matériel évident,
puisqu'il assurait 2 leurs hommes de religion un revenu stable. Quel bénéfice immédiat le sultan
du Yémen retirait-il de cette situation en retour ? La lettre de 795/1393 est sur ce point décisive,
puisqueelle montre que les notables de Calicut promettaient, en échange du présent recu par leur
prédicateur, de citer lors de la priére du vendredi «les titres (alqab) de notre maitre le sultan [al-
Malik al-Agraf Isma‘il], des califes précédents et des imams du passé » Mentionner les noms du
sultan au cours du sermon, hutba, faisant suite 4 la grande priére communautaire du vendredi,
était I'une des premiéres marques de la souveraineté. Du point de vue rasilide, le premier enjeu
du patronage des communautés musulmanes était bel et bien d'ordre politique.

27. B. G. Martin établit trois vagues successives de
migration hadramies, vers1'Inde 4 partir de 1200; vers
I'Afrique de I'Est aprés 1250; vers I'’Asie du Sud-Est
vers 1300. Mais la base sur laquelle il établit sa chrono-
logie n'est citée 3 aucun moment dans sa contribution
(Martin, « Arab Migration to East Africa in Medieval
Times », p. 370).Jusqu’a une période récente, certains
descendants du Propheéte établis au Malabar (tangas)

prétendent descendre d'une lignée hadramie, mais
les arbres généalogiques ne semblent pas remonter
au-deld du x¢/xvr® siécle (Bouchon, « Quelques
aspects de l'islamisation des régions maritimes de
I'Inde», p. 30). Voir plus largement sur l'histoire
des migrations hadramies a I'époque moderne et
contemporaine, Ho, The Graves of Tarim.

28. Al-Ganadi, Al-sulik 11, p- 424-425.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

156 ® LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L' INDE

Les Rasiilides, successeurs du califat abbasside
dans l'océan Indien

Rien n‘atteste dans nos sources l'existence d'une relation étroite entre les sultans du Yémen
et les musulmans de I'Inde avant le régne d’al-Muzaffar Yasuf (647-694/1250-1295). A quelle
autorité islamique ces communautés réservaient-elles leurs invocations dans la premiére moitié
du vir¢/xire siécle ? Nous ne possédons a ce sujet que des indications éparses et incomplétes.
Dans les régions du nord, depuis 'ancien royaume ghaznévide jusquau Bengale, la situation est
claire: la pri¢re y était dite au nom des sultans de Delhi, maitres de ce vaste territoire depuis les
conquétes de Sihab al-Din al-Giri (569-602/1173-1206). Mais quen était-il dans le reste de I'Inde,
divisée entre de multiples principautés et royaumes hindous ? Au début du vire/xrire siecle, le
géographe d'origine persane Ibn al-Mugawir, auteur d'une riche description de la péninsule
Arabique, explique que l'on disait la hutba au nom du calife abbasside et du maitre de I'ile de
Qays?® dans les principales villes du Gujarat, Cambay, Somnath et Bhadresvar (al-Qass) :

« Ce pays est un seul pays; si un navire de Qays y arrive, il est traité avec le plus grand respect; ceux qui

se trouvent 13 ont choisi le roi de Qays car il est proche d’eux. S'ils disent le sermon au nom du calife,

ils donnent le nom du maitre de Qays apres celui-13, et pas un autre 3. »

Plus avant dans le vir¢/xime siécle, certaines sources affirment que Mahmuad Qalhat;,
maitre de Hurmaz (m. 677/1278), aurait exercé la méme influence sur les ports du Makran
et du Gujarat?". Dans le sud de I'Inde, la situation est encore plus mal connue. Il est certain
que des marchands chiites étaient présents — Ibn Battita témoigne encore de l'existence
d’une petite communauté de cette obédience dans le port méridional de Kalam au milieu
du vimre/xive siecle 32, Pour le reste, les sunnites des différentes cités cotieres devaient dire la
priére du vendredi au nom du calife abbasside, tout comme dans les grandes villes du Gujarat
ou dans la plus lointaine Chine 3. Et il est tentant de supposer, méme si nous ne disposons
d’aucune preuve matérielle, que le pouvoir de Bagdad envoyait de fagon plus ou moins réguliére
des présents pour soutenir ces communautés.

La chute du califat abbasside en 656/1258 ouvrit une période de flottement dans ces grou-
pes de musulmans sunnites, comme dans de nombreuses autres régions du Dar al-islam. Qui

29. Al'époque d'Ibn al-Mugawir, I'ile de Qays, située
al'intérieur du golfe Persique et soumise 4 une dynas-
tie indépendante depuis le ve/x1¢ siécle, était passée
sous la domination des atabegs Salgurides du Fars.
Cf. Aubin, « Les princes d’Ormuz », p. 81 et Aigle, Le
Fars sous la domination mongole (xr11re-x1ve siécles).
Politique et fiscalité, p. 102.

30. Ibnal-Mugawir, Ta'rib al-mustabsir, éd. Lofgren,
p- 298. Cette affirmation d’Ibn al-Mugawir est confir-
mée par la chronique persane du Siraz-nama (Aigle,
loc. cit.).

31. Piacentini, « Merchant Families in the Gulf »,

p- 153. Elizabeth Lambourn, dans son article « Gifts
to Indian Q4dis », aimablement communiqué avant
parution, identifie en outre le souverain mention-
né dans l'inscription arabe de Somnath (1264) 2
Mahmad Qalhati.

32. IbnBattata, Tubfat al-nuzzar IV, p. 100 [trad.ang.
Gibb, dans The Travels of Ibn Battita, IV, p. 817].11
est d'ailleurs intéressant de noter l'absence de Kiilam
dans la liste du Nar al-ma‘arif.

33. La mention du calife abbasside dans la hutba
dite en Chine est mentionnée a une date précoce
par les Apbar al-Sin wa-I-Hind, datés de 223/851

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 157

invoquer désormais dans la hutba du vendredi ? L'établissement d'un nouveau califat abbasside
au Caire dés 659/1261 ne doit pas masquer les autres solutions qui prévalurent en dehors de
I'Empire mamlik. Le sultan rasilide al-Muzaffar Yasuf (647-694/1250-1295), qui avait recu
I'investiture directe du dernier maitre de Bagdad, al-Musta‘sim billah, en 649/1251%4, continua
de faire dire la priére au nom de ce calife, méme aprés sa mort en 656/1258 sous les coups des
Mongols. Quelques années plus tard, le fils d'al-Muzaffar Yasuf lui-méme, al-Asraf “‘Umar
(m. 696/1296), devait expliciter dans son traité de généalogie I'importance de cette invocation
posthume: aprés 'événement de 656/1248, le sultan rastlide était le seul souverain musulman
A pouvoir se prévaloir d'une « délégation » (niyaba) de souveraineté accordée par le dernier
Abbasside de Bagdad **. Aux yeux d’al-Muzaffar Yasuf et de ses successeurs, il sagissait1a d'un
argument de poids, notamment face aux Mamliks, et les maitres du Yémen n’hésitérent pas
A y recourir pour réaffirmer I'indépendance de leur sultanat®®. Linvocation d’al-Musta‘sim
billah était encore en vigueur au début du 1x¢/xv® siécle non seulement sur les terres du
sultan rasalide?’, mais aussi au-deld de l'océan, puisque les musulmans de Calicut associent
explicitement les titres honorifiques « de notre maitre le sultan, des califes précédents et des
imams du passé?® »: dans ce port indien, 2 la fin du virr/x1ve siécle, le nom du défunt calife
al-Musta“sim billah continuait vraisemblablement d’étre cité au cours du sermon du vendredi,
avant méme le nom du sultan rasalide contemporain al-Asraf Isma‘l. Il en allait pareillement
a la fin du vir¢/xime® siécle, lorsque 'intendant du port d’Aden mit a jour la liste des « dons
faits aux juges et prédicateurs en Inde ». La hutba y était alors sans aucun doute prononcée au
nom d’al-Musta‘sim billah tout autant qu'a celui d’al-Muzaffar Yasuf.

Sil est désormais clair que le sultan rasalide sut tirer profit de la situation inédite inaugurée
par la chute du califat abbasside, les conditions de la mise en place de son patronage restent
néanmoins obscures. Lenvoi d'un juge d’Aden aux musulmans de Tana marqua-t-ille début du

(trad. fr. Charles-Dominique, dans Voyageurs arabes,
p. 7): « Le marchand Sulayman rapporte qu'a Canton,
point de rassemblement des marchands, se trouve
un musulman que I'empereur de Chine a chargé du
réglement des différends entre les musulmans qui
se rendent dans cette région, chose voulue par le
souverain chinois lui-méme. A l'occasion des fétes
légales, ce musulman dirige la priére, fait le sermon
et invoque le nom du calife. »

34. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-1u’lu’iyya 1, p. 96-97.
35. Al-ASraf ‘Umar, Tubfat al-ashab, p.99. Cet
ouvrage est par ailleurs avant tout un plaidoyer en
faveur de l'affiliation des Turcomans Rasiilides a la
prestigieuse lignée des Gassanides.

36. Ainsi, lors du différend qui opposa le sultan
rastilide al-Mu’ayyad Dawad et les Mamliks en
707/1307, cet argument apparait en bonne place dans
la lettre du calife abbasside du Caire al-Mustakfi
billah, qui dénonce la prétention du souverain du

Yémen 4 s'appuyer sur l'investiture donnée autrefois
par le calife al-Musta‘sim (al-Qalqasandi, Subb al-
a‘$a’ fi sina‘at al-insa’ VI, p. 424). Dans le méme
contexte, |'historiographie rastlide insiste de son cté
sur le fait que le sultan du Yémen, descendant d’al-
Muzaffar Yuasuf, jouit alors d'une « délégation stable »
(tabit al-wilaya), allusion directe  l'investiture par
al-Musta‘sim (Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyya 1,
p- 307-308).

37. Le fait est relevé par le chroniqueur yémé-
nite al-Hazragi (« [En 640/1242] mourut le calife
al-Mustansir; son fils al-Musta“sim bi’llah Amir al-
Mu’minin Aba Ahmad assuma la califat a sa suite.
Clest lui qu'on invoque encore sur tous les minbar
jusqu’a notre époque, cest-a-dire 798/1395-1396 »,
Al-‘uqad al-lw’lw’iyya I, p.70) et par Ibn Hagar
al-‘Asqalani dans Inba’ al-gumr IV, p.2 (année
801/1398-1399).

38. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lv’iyya 11, p. 205.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

158 ® LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

processus ? Al-Ganadi ne livre malheureusement aucune indication suffisante pour dater préci-
sément cet épisode. Il est toutefois probable qu'a partir des années 660/1260, les communautés
musulmanes de I'Inde sagrégérent les unes aprés les autres aux bénéficiaires de la mansuétude
sultanienne. A la fin du vire/xre siécle, le processus était encore A I'ceuvre comme le montre
l'intégration du prédicateur de Baldara.

Notons quen dehors de l'épisode de Tana, les sources narratives rasulides, qu'il sagisse des
chroniques ou des recueils de biographie, restent bien silencieuses sur ces nouveaux usages des
communautés musulmanes de I'Inde instaurés au cours de la seconde moitié du vire/xre sie-
cle. Elles ne mentionnent pas les envois réguliers depuis la douane d’Aden, ni le rdle exact du
sultan al-Muzaffar Yasuf dans ce processus. Un siécle plus tard, dans un contexte difficile
pour la monarchie rastlide, le sultan al-Afdal al-“Abbas (764-778/1363-1377) va néanmoins
jusqu'a affirmer, dans un portrait dithyrambique de son glorieux aieul, qual-Muzaffar Yasuf
« fit construire la grande mosquée de Chine: il établit la chaire et on invoqua son nom dans
le sermon (butba) * ». Et d’ajouter: « Il construisit la grande mosquée de Hurmuz. » Aucune
de ces deux contributions 4 I'édification des grandes mosquées de Chine et de Hurmuz n'est
établie par ailleurs. Elles relévent donc largement de la 1égende dynastique et visent avant tout
a signifier I'horizon idéal de I'influence rasalide, depuis le Golfe jusqu’a la lointaine Chine. Les
auteurs contemporains du sultan al-Muzaffar Yasuf nallérent pas aussi loin dans la louange
de ce dernier. Tout au plus le faqih al-Ganadsi rapporte-t-il, au début du viir¢/x1ve siécle, une
intervention de ce sultan aupres du roi de Chine — vraisemblablement le gaun mongol Kubilay
(1260-1204) :

«On rapporte que le roi de Chine interdit aux musulmans dans son pays la circoncision. Ils en furent

outragés et en souflrirent. Le sultan al-Malik al-Muzaffar — que Dieu le prenne en sa miséricorde — lui

envoya une lettre dans laquelle il intercédait pour eux en demandant la permission [de pratiquer la
circoncision]. Il lui envoya aussi un cadeau précieux, convenant i ce qu'il souhaitait. Son intercession

fut acceptée et cela leur fut de nouveau permis *°. »

Quel que soit le crédit que l'on doive apporter  ce fait, rapporté de facon bien peu précise par
al-Ganadj, il est révélateur de la facon dont le sultanat rasilide entendait présenter sa politique
dans les mers de I'Inde et au-dela: une « défense » vigoureuse de I'islam, et non l'afirmation
d’une souveraineté politique, comme le prétend son descendant al-Afdal al-Abbas. Ce théeme
trouve d’ailleurs un écho jusque dans le Devisement du monde de Marco Polo, ot le maitre du
Yémen est présenté comme le seul roi de tout le pourtour de l'océan Indien a vouloir « grand
mal aux chrétiens* »: 4 la fin du vir¢/xire siecle, la réputation d’al-Muzaffar Yasuf comme

«secours de I'islam et des musulmans #*» n’était donc plus a faire.

39. Al-Afdal al-‘Abbas, Al-‘atdya al-saniyya, p. 692.  cours sous la direction de Philippe Ménard (éditions
40. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyya 1, p. 235 repris ~ Droz) ne couvre pas encore le Livre de I'Inde qui
3 al-Ganadi, Al-sulitk, éd. al-Akwa¢, 11, p- 552. constitue la derniére partie de I'ouvrage.

41, Marco Polo, Le devisement du monde, éd. Kappler,  42. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyyall, p. 204. Tra-
p. 205. L'édition critique du devisement du mondeen  duction dans le document 2 en annexe.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 159

Ce recours appuyé au motif de la défense de l'islam ne doit rien au hasard. Il s'inscrit
pleinement dans la stratégie de légitimation du pouvoir rastlide au cours de la seconde moitié
du vire/xrre siecle, notamment face aux nouveaux souverains mamliks de I'Egypte et de la
Sytie, tout auréolés de leurs victoires contre les terribles Mongols. Aux dires des chroniqueurs
égyptiens, cette rivalité avait été formulée en des termes trés directs par le sultan Baybars lors
de son péelerinage 4 La Mekke en 667/1269, dans une lettre célebre adressée 4 al-Muzaffar
Yisuf: « Le roi est celui qui combat pour Dieu en menant Sa guerre sainte et qui se voue a dé-
fendre le territoire de la foi (al-dibb ‘an bawzat al-din). Si tu es roi, pars affronter les Tatars 3. »
Attaché i son ceuvre de restauration du domaine ayytbide dans son antique grandeur, le sultan
Baybars revendiquait 4 la fois la souveraineté sur le Yémen et, plus encore, le contrdle de La
Mekke qui avait échappé aux sultans du Caire au début des années 640/1240+*. Linsistance
sur l'investiture recue directement du dernier calife abbasside al-Musta‘sim billah et sur la
défense de 'islam apparaissent dans ce contexte comme la réponse directe des Rasulides a
la contestation mamlike. Pour le sultan du Yémen, la mise en place d'un patronage large et
généreux auprés de musulmans habitant en dehors du Dar al-islam servit donc directement les
principaux thémes de sa propagande.

Pour les musulmans des cotes indiennes, en revanche, la proclamation des alqab-s du sultan
rastlide et du calife défunt dans les sermons du vendredi se présente plutdt comme un choix
par défaut a partir de la chute des Abbassides de Bagdad. La proximité géographique faisait du
sultan de Delhi le protecteur le plus naturel des communautés musulmanes de I'Inde cotiére,
bien quen dehors de son emprise directe. Mais ces communautés pouvaient-elles — et en avaient-
elles méme la volonté ? — se tourner vers cet encombrant voisin auquel étaient unanimement
hostiles les princes hindous qui les accueillaient ? Dans cette perspective, nous comprenons
mieux pourquoi la géographie des présents rasilides, telle quelle apparait au travers du Nar
al-ma‘arif, sarréte nettement au seuil du territoire qui se trouvait entre les mains du sultanat
de Delhi au début des années 690/1290 (carte 2). Les divisions géographiques retenues par les
secrétaires du port d’Aden dans leur liste des « dons » épousent méme de facon assez exacte
les contours des grands royaumes hindous 2 cette date, alors que toute la cote occidentale
d’al-Hind 45 échappait aux sultans turcs de Delhi:

43. Ibn ‘Abd al-Zahir, Al-rawd al-zahir, p. 356. Re-
pris par al-Maqrizi, Al-sulak I/2, p. 581-582.

44. La suzeraineté ayyubide sur le Yémen fut
maintenue nominalement par al-Mansir ‘Umar au
moins jusqu'en 632/1234-1235, et meme peut-étre
634/1236-1237 comme le montrent les frappes mo-
nétaires (cf. Niitzel, Miinzen der Rasuliden, p. 29).
Il s’en affranchit définitivement aprés avoir recu
I'investiture du calife de Bagdad. Quant 4 La Mekke,
les troupes de 'Ayyubide al-Salih Ayyab ne furent

plus en mesure d’y intervenir & compter de 639/1242

(al-Magqrizi, Al-sulak 1/2, p. 306). Or, selon l'acte d’in-
vestiture promulgué par le nouveau calife du Caire,
la souveraineté d’al-Zahir Baybars devait s’étendre
aux « terres de Misr, de Sim, de Diyar Bakr, du Higaz,
du Yémen, de 'Euphrate et tout ce qui proviendra
des conquétes » (Ibn ‘Abd al-Zahir, Al-rawd al-zahir,
p-104). Lindépendance des Rasiilides n’était donc
pas formellement reconnue par le maitre du Caire.
45. Clest-a-dire la cote indienne a l'exception du
Sind.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

160 ® LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

—le « territoire d'al-Qass » [A] correspondait en réalité au royaume des Chaulukya qui couvrait
le Rann de Kachh et l'intérieur du Gujarat, autour de la ville d’Anahillapataka (Nahrawala en
arabe) #°, Des communautés musulmanes sy trouvaient installées de longue date comme le
montrent les inscriptions et les descriptions des géographes arabes a partir du ve/x¢ siécle;

— le «territoire de Cambay » [B], ou Gujarat du Sud, était sous I'influence d'une branche
secondaire des Chaulukya, les Vaghela, dont le siége se trouvait dans la ville de Dholka, trans-
crite dans notre liste sous le nom de Dilasa47;

— les villes cotiéres du « pays d’al-Balaga» [E], au nord du Konkan médiéval, et la région
de Sindabar [C], étaient dominées par de petites dynasties autonomes, au premier rang des-
quelles se trouvaient les Silahara pour la ville de Tana. L'ensemble de ces cités reconnaissait la
suzeraineté plus ou moins formelle des Yadava de Devagiri, un puissant royaume installé dans
lintérieur du Dekkan 4%;

— les cités du Malabar [D] jouissaient d'une quasi-indépendance, sous l'autorité de principau-
tés locales. Une observation plus poussée permet de distinguer en son sein trois ensembles : au
nord, Mangalar et Fakanar, les deux principaux ports du pays Kanara, servaient de débouché
maritime aux guerriers Hoysala établis 4 I'intérieur des terres*°; au centre, Hilj, Gurfattan,
Budfattan et Dahfattan, paraissent avoir été suffisamment liés pour que Marco Polo les regroupe
sous le nom de « royaume d'Ely » (Hili) dans sa description de I'Inde>°; au sud, al-Siliyat était
vraisemblablement sous I'influence du royaume voisin des Pandya;

— le Saliyan, désignation arabe de l'ancien royaume des Cola, correspondait au sud de la
région du Coromandel. Au vir¢/xire siécle, il était dominé par les rois Pandya, une dynastie
tamoule qui fit elle aussi l'admiration de Marco Polo*".

Au cours de la seconde moitié du vir¢/xire siécle, plusieurs de ces dynasties hindoues
sopposérent les unes aux autres. Les affrontements furent particuliérement nombreux dans
I'intérieur des terres, entre les grands royaumes du centre et du sud, Pandya, Hoysala et Yadava.
Tous étaient en outre de grands consommateurs de chevaux pour leurs cavaleries, dont une
part non négligeable était importée par des marchands musulmans depuis le sultanat rasalide,
3 coté des apports provenant du Golfe*2. Des intéréts économiques majeurs concouraient ainsi
al'établissement de bonnes relations entre 'administration yéménite et les princes hindous des
villes cotiéres, notamment dans le sud de I'Inde. Plus encore, le soutien apporté aux dignitaires
religieux par l'administration yéménite lui assurait, dans ces régions, un rapport privilégié avec
les principaux membres des communautés musulmanes, tres souvent de grands marchands ou

46. Sur les Chaulukya, voir Majumdar, The History
and Culture of the Indian People, V, p. 80-81.

47. Sur les Vaghela dans la seconde moitié du vire/
x111° siécle, ibid., p. 80-81.

48. Ibid., p.192-193.

49. Sur les Hoysala, ibid., p. 230-233.

50. Polo, Le Devisement du monde, éd. Kappler,
p-193-194.

51. Sur cette dynastie: Majumdar, The History
and Culture of the Indian People, V, p.247-249 et
256-259.

52. Sur le commerce des chevaux depuis Aden, voir
Digby, « The Maritime Trade of India», p.148 et
Vallet, L’Arabie marchande, chapitre 3.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET M I61

armateurs, les nabada-s, et garantissait le maintien d'une position favorable dans les circuits
du commerce %3, Sile facteur principal de I'établissement du patronage rasulide fut bel et bien
d'ordre politique et religieux, il est certain que l'enjeu commercial pesa lui aussi dans les rela-
tions nouées avec les musulmans de 'Inde méridionale.

Le patronage rasulide, de la rivalité a I'effacement

A la fin du virre/xrve siecle, seules onze cités continuaient, aux dires du cadi de Calicut, 3
«mentionner les titres de notre maitre le sultan, le trés haut calife exalté, seigneur des sultans
des Arabes et des Perses, le sultan et seigneur al-Malik al-Asraf>*», soit prés de quatre fois
moins qu'a la fin du vir¢/xie siecle. La lettre de 795/1393 nous permet méme de saisir la raison
principale de cette diminution : les Rastlides avaient dii faire face tout au long du virre/xrve sie-
cle 2 une concurrence accrue des sultans de Delhi et, secondairement, des princes de Hurmuz.
Cette situation n'est pas étonnante au regard de la progression fulgurante de I’hégémonie des
Turcs dans le subcontinent 4 partir de l'extréme fin du vir¢/xime siécle.

Attaqué des 699/1300 par ‘Ala" al-Din Halgi, le Gujarat passa progressivement sous le
contréle des nouvelles élites turques. Les années 720-730/1320-1330, sous le régne du célébre
sultan Muhammad b. Tugluq (725-752/1325-1351), marquérent un tournant important avec la
construction de grandes mosquées dans les principales villes du Gujarat, comme 4 Cambay,
Dholkai et Broach *. Désormais, la priére du vendredi y était dite au nom du maitre de Delhi.
En direction du sud, de vigoureuses campagnes menérent les troupes du sultanat jusquau
royaume Pandya. En 713/1313, l'expédition emmenée par Malik Kafar frappa particulierement
les esprits, tant le butin ramené des terres du sud était colossal. Pour le chroniqueur yéménite
Ibn ‘Abd al-Magid, contemporain des faits, I'ensemble du subcontinent passa A cette date sous
le controéle du sultanat turc °. Les nouveaux maitres ne semblent gueére avoir été favorables aux
Rasulides; cest A cette époque que le patronage yéménite dut prendre fin dans l'ensemble des
cités du Gujarat et du Konkan. Les sources ont toutefois gardé peu de traces de cette rupture
si ce nest le témoignage de Guillaume Adam, un dominicain qui tenta de traverser en 716/1316
I'océan Indien du Golfe 4 la cote abyssinienne, dans un périple qui lui donna par la suite la
mati¢re de son traité De modo Saracenos extirpandi. A cette date, Guillaume Adam reléve que
les deux principaux ports du nord de I'Inde, Cambay et Tana, considéraient le sultanat du
Yémen comme un adversaire. Ils n'étaient pas les seuls dans ce cas, puisque cet auteur men-
tionne aussi les deux « Etats-cités » du Golfe, Qays et Hurmiz, au rang des concurrents de la
puissance rastlide .

53. Sur les rapports entre Rasulides et réseaux mar-
chands de I'Inde, voir Vallet, LArabie marchande,
chapitre 9. Sur les nabiaida-s, voir aussi 1'étude de
Chakravarti, « Nakhudas and Nauvittakas ».

54. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyya 11, p.204.
Traduit dans le document 2 en annexe.

55. Cf.Patel, Building Communities in Gujarat, p. 54,
67 et 68.

56. Ibn ‘Abd al-Magid, Bahgat al-zaman, p. 278.
57. Guillaume Adam, De modo Saracenos extirpandi,
p- 553. Voir sur ce texte l'article de Richard, «Les
navigations des Occidentaux sur 'océan Indien »,
p- 359-363.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

162 ® LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

Dés les années 730/1330, la victoire de Hurmaz sur Qays permit aux princes de cette cité
de raffermir leurs ambitions. Sil'extension de la puissance hurmuzie A 'ensemble du Golfe est
bien connue par les sources locales %, nous sommes moins bien renseignés sur la politique de la
principauté au cours du x1ve siécle en direction de la cote indienne, pourtant au fondement de
sa fortune commerciale. Dans les ports du Gujarat et du Konkan, les princes de Hurmaz durent
se concilier les bonnes grices des nouveaux maitres du pays, les sultans de Delhi. Il en allait
autrement dans les cités du Malabar, les seules a échapper véritablement 4 l'autorité nominale
du grand sultanat turc et i rester entiérement entre les mains de petites dynasties tamoules
tout au long du viir®/x1ve siécle. Cest dans cette petite frange d'Inde restée en dehors du Dar
al-islam que la concurrence entre les maitres d’Aden et ceux de Hurmuz fut vraisemblablement
la plus vive. Il est clair 4 travers la lettre de 795/1393, que les titres du maitre de Hurmuz furent
cités pendant une grande partie du virr®/xrve siecle lors de la priére du vendredi 4 Calicut,
principal port du Malabar a cette période . Dans quelles conditions le prince de Hurmaz se
fit-il reconnaitre par la communauté musulmane de Calicut? Nous ne pouvons avancer 2 ce
sujet que des hypothéses. Constatons tout d’abord que Calicut napparait comme une place
commerciale importante que trés tardivement. Bien quattestée par de maigres sources locales
depuis le x1¢ siécle, la cité n'apparait nullement dans le Nar al-ma‘arif, ni méme dans aucune
des descriptions des géographes arabes jusquau viir®/xrve siécle °. Tous mentionnent alors
plutdte la ville voisine d’al—Séliyét, qui bénéficiait d'un site portuaire au départ plus favorable.
Lenvasement progressif de ce dernier for¢a certainement le destin de la petite cité de Calicut.

Dans les années 740/1340, lors du passage d’'Ibn Battata qui est le premier auteur arabe 2
évoquer Calicut, cest déja «l'un des plus grands ports du Malabar oli abondent les navires en
provenance de la Chine, de Java, de Ceylan, des Maldives, du Yémen et du Firs et ou se réu-
nissent les marchands de tous les horizons ® ». Un essor aussi fulgurant n'est sans doute pas dtt
aux simples aléas de la géographie littorale. Lapparition de Calicut dans nos sources correspond
exactement au moment oit Hurmiz I'emporta définitivement sur Qays et assura son hégémonie
dans le Golfe. Ibn Battata souligne d’ailleurs les liens étroits qui unissaient la communauté
musulmane de Calicut 3 la grande cité du Golfe. A coté du $ah bandar, responsable civil de la
communauté, qui était originaire du Bahrayn, l'accueil des voyageurs, pélerins ou marchands,
était assuré par un couvent, zawiya, tenu par le cheikh Sihab al-Din al-Kazarani®. Or, le
réseau soufl des Kazaruni avait été l'un des principaux soutiens financiers de Hurmuz dans
sa lutte contre Qays au début du virre/xive siécle. Il était par la suite resté étroitement lié 2 la
cité et constituait vraisemblablement & Calicut le relais le plus eflicace de I'influence politique
et religieuse des princes de Hurmuz . Cette situation se prolongea manifestement jusqu'a la

58. Voir notamment Aubin, « Les princes ' Ormuz »,
p- 105.

59. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lu’iyya, p. 205. Tra-
duction en annexe, document 2.

60. Voir sur les origines de Calicut Bouchon, « Un
microcosme: Calicut au xvie siécle ».

61. Ibn Battiita, Tubfat al-nuzzar IV, p. 186 [trad. fr.
Charles-Dominique dans Voyageurs arabes, p. 913;
trad. ang. Gibb, dans The Travels of Ibn Battata IV,
p- 812].

62, Ibid.

63. Cf. Algar, « Al-Kazarani», p. 884-885; Piacentini,
« Merchant Families in the Gulf», p. 151.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 163

fin du vimr¢/xive siecle, avant que les marchands de Calicut et leur juge ne se tournent vers le
sultan rasalide. Le contexte politique des années 795-800/1393-1398, ny fut sans doute pas indif-
férent. Devant les attaques de Tamerlan, les maitres de Hurmuz seffacérent momentanément
tandis que le sultanat de Delhi seffondrait définitivement. Face 4 ces souverains chancelants,
le royaume rasalide, épargné par la tornade timiride, paraissait provisoirement comme une
«valeur stire » pour les marchands musulmans du sud de I'Inde.

Toutefois, la lettre des musulmans de Calicut ne doit pas nous tromper : le sultanat rasalide
ne retrouva un peu de son aura d’antan que grice a une conjoncture trés favorable. Celle-ci ne
tarda pas 2 se retourner. En ce début de 1x¢/xv® si¢cle, le maitre du Yémen était en effet aux
abois. A la suite de la multiplication des soulévements tribaux dans de nombreux points de son
royaume, ses ressources s étaient considérablement amoindries. Lintervention arbitraire des
agents du sultan rasalide dans les affaires commerciales d’Aden au début des années 820/1420
acheva de déconsidérer le sultanat aux yeux des marchands et armateurs de I'Inde. En 825/1422,
un nabiada de Calicut nommé Ibrahim entreprit de relier directement le sud de I'Inde aux
ports de la mer Rouge sans sarréter 3 Aden. Deux ans plus tard, il fut accueilli avec tous les
honneurs dans le port de Jedda par le représentant du sultan mamlik Barsbay %4, A cette date,
il est certain que le souverain rasilide, considérablement affaibli, n'entretenait plus aucun lien
politique ou religieux avec Calicut, ni méme avec aucun des ports de I'Inde. Sans que l'on puisse
offrir de chronologie plus précise de ce processus d'effacement, il est certain que le patronage
rastlide en Inde disparut définitivement dans les premiéres décennies du 1x¢/xv® siécle.

De la chute du califat abbasside en 656/1258 au début du 1x¢/xv® siéce, le patronage rasulide
sest donc maintenu, non sans connaitre son lot de vicissitudes. Concurrencé fortement par
l'avancée des sultans de Delhi, il n'en a pas pour autant totalement disparu dans le sud de 'Inde.
Limportance des échanges commerciaux avec cette région, notamment pour le commerce des
chevaux, n'est sans doute pas étrangére A ce maintien tardif: 'influence rasilide sest prolongée
jusqu'a ce que le port d’Aden perde son caractére d’intermédiaire obligé dans les échanges avec
la mer Rouge et 'Egypte au cours des premiéres décennies du x¢/xv* siécle. Faut-il pour cette
raison limiter le patronage des sultans du Yémen au simple enjeu économique et commercial ?
L'étude de son contexte d'origine — la chute du califat abbasside et la lutte contre les Mongols —,
de son extension territoriale — jusquaux limites du sultanat de Delhi — ont bien montré sa
portée avant tout politique. En prenant la suite du vieux califat de Bagdad, les Rasalides se sont
inscrits dans une configuration politique ancienne, structurée de part et d’autre de la frontiére
nette qui séparait le Dar al-islam de la « terre des « mécréants ». Au fondement de ce systéme
de relations pacifique établi depuis le 11¢/vi1r® siécle, les élites des communautés musulmanes
en terre indienne se sont toujours préoccupées de maintenir ce qui assurait, a leurs yeux, une
identité propre. A ce titre, l'invocation de tel ou tel prince au moment de la putba a toujours

64. Sur tous ces épisodes, voir I'étude détaillée que
nous avons proposée dans I'épilogue de L’Arabie
marchande, 4 paraitre.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

164 ® LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L' INDE

constitué un enjeu particulier, non pas comme affirmation de souveraineté mais plutdt comme
élément structurant d'identification religieuse et juridique. C'est ainsi qu'il nous faut compren-
dre le recours au patronage rasalide, mais aussi son effacement progressif.

Du vir¢/xim® au 1x¢/xve siécle, le sultanat yéménite a accompagné, mais aussi parfois
subi, des transformations profondes dans 'identité des communautés musulmanes de I'Inde
littorale. Le siécle qui voit la chute du califat abbasside est aussi celui de l'affirmation forte du
sunnisme sur tout le pourtour de l'océan Indien. Lismaélisme et I'ibadisme, marginalisés dans
les montagnes du Yémen et de 'Oman dans la seconde moitié du vi¢/x11e siécle, ne sont plus
en mesure d'exercer une influence majeure respectivement en Inde du Nord et en Afrique de
l'est au cours du viré/ximre siécle. Ce basculement est particuliérement net dans cette derniére
région, autour de Kilwa et des cités swahilies, encore dominées par I'ibadisme dans les années
1200 %, Un siécle plus tard, le périple d'Ibn Battata met en scéne de fagon trés uniforme le
monde sunnite des ports de l'océan Indien, avec ses cohortes de fugahd’, de chérifs ou de soufts,
de Kilwa 4 Calicut, d’Aden 3 Hurmuz. Une telle dynamique a certes été portée par la circula-
tion de nombreux hommes de savoir et de religion, mais il est certain que le pouvoir rasulide
a lui aussi fortement contribué A ce renforcement du sunnisme et a son ancrage dans la durée,
au moins sur la céte indienne.

Les transformations politiques profondes qua connues le subcontinent au cours du
viir®/xive siécle n'ont toutefois pas joué en faveur du sultanat du Yémen sur le long terme. Les
sultanats régionaux indépendants qui se sont établis progressivement, en commengant par la
principauté de Madurai dans I'ancien royaume Pandya en 734/1334, puis le Bengale en 736/1336,
ont cherché 4 leur tour 4 consolider leur légitimité en se faisant les défenseurs de I'islam dans
l'espace indien. Les auteurs de la lettre de 795/1393 le disent explicitement: « Pour que notre
maitre — que sa gloire dure — sache tout: il y avait auparavant un groupe (§ama‘a) de régions
situées aux confins du pays comme le Bengale, Hurmaz, al-Samutra, et dautres encore, qui
demandaient d’honorer la chaire (minbar) en mentionnant les noms des sultans de leurs pays . »
La concurrence entre tous ces nouveaux Etats nés de la « seconde expansion de l'islam » était
rude. Au tournant du virr®-1x¢/x1vexve siécle, elle sexprime non seulement sur le territoire de
I'Inde, mais aussi au cceur méme de 'islam, dans ses plus antiques Villes saintes. Le Bengale
joue la un role de premier plan, puisque son souverain fait édifier dés 813/1410 une somptueuse
madrasa 3 La Mekke, la plus grande qui y ait jamais été construite *7. A sa suite, d'autres souve-
rains musulmans de l'Inde font élever leurs propres monuments, a I'instar du sultan bahmanide
du Dekkan en 830/1427. A cette date, il est certain que le sultanat du Yémen ne représente plus
pour les musulmans de I'Inde ce point de rattachement indispensable, qui avait un temps pu
pallier I'absence du califat. Son réle historique de relais entre le « vieux monde » de I'islam et
le « nouveau » est alors achevé.

65. Cf. Horton et Middleton, The Swahili, p. 56-82.  67. Al-Fasi, Al-“iqd al-tamin IV, p. 108-109. Voir aussi
66. Al-Hazragi, Al-‘uqad al-lu’lv’iyya 11, p.205.  Mortel, « Madrasas in Mecca», p. 244.

La traduction est reprise dans le document 2 en

annexe.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 165

Document 1

Nir al-ma‘arif I, éd. Gazim, p. 516-518

Traduction du texte
(p- 516]

«Dons (al-mun‘am bi-hi) faits aux juges et prédicateurs en Inde

[A] Al-Qass et son territoire (a‘mal), qui est le Bilid al-Guzarit. On l'appelle aussi Badlasar:
Pensions de douze [personnes] °%:

garance : vingt-deux bahar-s, soit deux bahdr-s [par personne];

un tiers d’étoffe de Sousse et un turban [par personne]; parmi eux se trouve un

certain al-A‘r ®, qui recoit une robe de cheikh en soie; [au total] trois étoffes de

Sousse blanches bayt (?) et douze turbans de coton bayt (?).
(1] 7° Nahrawila, [2] al-Qass, [3] Malibar, [4] Asawil, [5] Baniiks, [6] Dilasa, 7] Bisima, 8] Mandal,

(o] Biraniir, [10] Kawsarar, [11] Kanar, [12) Qadamain.

[p- 517]
Le nouveau prédicateur de Baldara [13] dans le territoire (a‘mal) d'al-Qass : un tiers d’étoffe de Sousse,

un turban et deux bahar-s de garance.

[B] [20] Kanbiya et son territoire dans le Bilid al-Guz
Pensions (ratib) de neuf personnes:
pour chaque personne, deux bahar-s de garance, un tiers d’étoffe de Sousse et des
turbans, soit dix-huit bahdr-s de garance, trois étoffes de Sousse blanches simples
et des turbans de coton pour neuf.
(21) Bart[d]a, [22] Lard'ih, [23) Dayyawahi, [24] Inkalas, [25] Kawdara, [26] Balawdara, [27] Bitlawad,
(28] Burag, [29] Raniz.

(C] [30] Sindabiir et son territoire — cest le pays de Kumkam

9 personnes.
Pour chaque personne, un tiers d'étoffe de Sousse et un turban, soit trois étoffes
de Sousse blanches simples et neuf turbans de coton.
or bar (2): 730 + % + 1 mitqal;

Rétributions de sept [personnes] 4 12 mitqal ¥, soit 87 dinars 1/2.

68. Léditeur lit bazz, qu'il assimile 4 bazz, « tissu». 69, Ou al-A‘az (cf. Nar al-ma‘arif I, p. 516, n. 3763).

Toutefois, nous pensons qu’il faut plutdtlireiciratib,  70. Les numéros ajoutés par nos soins renvoient 3

comme en [B]. la liste des toponymes donnés infra et, lorsque ces
toponymes sont identifiés, 4 la carte 2.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

166 m LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L' INDE

[D] [Malabar 7"
[40] Bud, [41] Hili, (42) Hartili, [43) Garfattan, [44] Fandarina, [45) Mangalar, [46) al-Saliyt, [47]
Fakanir:

Rétributions de 20 personnes avec un montant total de 200 [mitqal].

(p. 518]
(E] [51] Nar Dahabatan, [52] al-Kawr, (53] Tana — ceest le Bilad al-Balaga:
90 mitqal d'or; neuf personnes; pour chaque personne, 10 mitqal;
un tiers d’étoffe de Sousse et de turban, saufle cadi de Tana et son prédicateur: a
chacun revient une robe, soit deux robes de qualité excellente avec des broderies
de soie; [au total pour les autres] deux étoffes et demi de Sousse, unies et blanches
et neuf turbans de coton.
Cadi de Tana, prédicateur (hatib) de Tana, prédicateur de Fahayim [54], prédicateur de Wasahi [55],
prédicateur de Fali [56], prédicateur de Sara [57], prédicateur d’Agasi [58], prédicateur de Duwaygar [59],

imam de la grande mosquée de Tana.

(F] Al-Suliyan, cest-a-dire al-Ma‘bar:
50 mitqal d'or, cinq personnes — pour chacun 10 mitqal; un tiers d’étoffe de Sousse et un turban; soit
des étoffes de Sousse blanches unies et cinq turbans de coton.

[60] Qagil, [61] Fanyatan, [62] Arwatuwa, [63] Malayifatan, [64] Haram al-Mulaybarat. »

Identification des produits
Garance: fuwwa. Racine de la Rubia tinctoris utilisée en teinturerie pour produire la couleur
rouge.
Etoffe de Sousse : siisi, susiyya, pl. sawasi, tissu de lin ou de soie, de couleur blanche, fabriqué
originairement dans la ville de Sousse, puis en Egypte.
Turban: ‘imama pl. ‘ama’im.

Robe: gubba.

Identification des toponymes

Laliste des toponymes telle queelle a été éditée pose de nombreux problémes d’identification,
qui ne peuvent étre résolus que par un travail conjoint sur le manuscrit original et sur les autres
sources évoquant les musulmans de I'Inde (géographes arabes, inscriptions). Toutefois, il est
actuellement impossible d’accéder a l'original du Nar al-ma‘arif, ni méme 4 une reproduction.
Nous avons donc repris la plupart des lectures proposées par Muhammad Gazim. Les quelques
suggestions alternatives que nous faisons (la lecon retenue par I'éditeur du texte est dans ce cas
indiquée entre parenthéses), en 'absence de confrontation avec le texte original, doivent étre
considérées comme provisoires. En l'absence d'un atlas détaillé de 'Inde 4 I'époque médiévale,

71. Aucunnom nevient désigner cetterégiondansle  toutes identifiées par ailleurs, ne laisse pas de place
Nar al-ma‘arif. Mais 'ensemble de ses villes, presque ~ au doute.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 167

nous avons utilisé avec profit celui d'Irfan Habib sur I'Inde 4 1'époque moghole pour le repérage
de certaines localités du Gujarat.

[A] Al-Qass et son territoire

Bilid al-Guzarit: Gujarat du Nord, quia pour capitale Nahrawala/Anahilvada. Le Gujarat
du Sud est détaillé en [B].

1. Nahrawala: (éd.: Bahanwila) La ville de Nahrawila, connue aussi sous le nom
d’Anabhillapataka correspond a l'actuelle Pattan. Inscriptions: construction d'une mosquée
en 611/1215; stéle funéraire d'un marchand, Fahr al-Din Ibrihim al-Tagir al-Sahrazari, mort
en 681/1282.

Jain, Trade and Traders in Western India (AD 1000-1300), p. 75 ; Patel, Building Communities in Gujarat,

p. 70; Thésaurus d’épigraphie islamique, VI¢ livraison, n°® 24074.

2. Al-Qass: (éd. al-Quss) Bhadre$var sur le golfe de Kachh, comme cela est indiqué dans
la suite du texte. Badlasar est la transcription approximative de Bhadresvar.

Shokoohy, Bhadresvar. The Oldest Islamic Monuments in India; Thésaurus d’épigraphie islamique,

VTIe livraison, n° 23438 (année 554/1149), n° 23439 et 23440 (569/1164), 23441 (573/1168), 23442 (624/1221)

et 23443 (1222).

3. Malibar : Peut-étre la ville connue sous le nom de Malpur, au nord-est d’Ahmadabad,
sur le leuve Watrak.

Habib, An Atlas of the Mughal Empire, planche 7A.

4. Asawil: Orthographié plus couramment Asawil, qui correspond & Ahmadabad.

5. Baniiks : non identifié (n. i.).

6. Diilasa: Localité connue sous le nom de Dholka, 2 une dizaine de km au sud d’Ahmadabad
Habib, loc. cit.

7. Basima: n. 1.

8. Mandal: Ville située au sud de Nahrawala/Anahilvada, sur le Rann de Kachh.

Habib, loc. cit.

9. Biranar: n. 1.

10. Kawsarar: n. i.

1. Kanar : Peut-étre Kaner dans le Saurashtra.

Habib, loc. cit.

12. Qadaman: n. i.

13. Baldara: n.i. Baldara ne doit pas étre confondu avec Balawdara, infra. La note 3764 de
M. Gizim est 3 rapporter 3 Balawdara et non Baldara.

(B] Kanbaya et son territoire

Bilad al-Guz: Appellation ancienne dans les sources arabes pour désigner la région de
Kanbaya/Cambay.

20. Kanbaya: actuelle Cambay.

21, Bara[d]a: Ville située a 'est de Kanbaya.

Habib, loc. cit.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

168 m LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

22. Lard'ih:n. i

23. Dabuhi (éd :Dayuhi) : Peut-étre 'actuel Dabhoi.

Habib, loc. cit.

24. Inkalas: Peut-étre Anklesvar, au sud de Broach.

Habib, loc. cit.

25. Kawdara: Gandhar, 3 'embouchure du fleuve Dhadhar. C'est le Qandahar d'Ibn Battiita,
ol il embarqua pour le sud de I'Inde.

Habib, loc. cit; Tubfat al-nuzzar, trad. Chatles-Dominique, dans Voyageurs arabes, p. 9o1.

26. Balawdara: Ibn Battita mentionne cette localité située A proximité de Kanbaya sans
que nous ayons pu la localiser avec précision.

Ibid., p. 848.

27. Bitlawad : Petlad, au nord de Kanbaya.

Habib, loc. cit.

28. Burag: Broach, a l'embouchure du fleuve Narbada.

Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 27.

29. Raniz: Peut-étre Rander, en face de Surat.

Habib, loc. cit.

(C] Kumkam

Kumkam: On réserve d'ordinaire plutdt le nom de Konkan 4 la région de Tana citée plus
bas. Par déduction, il sagit peut-étre la région du Kanara, au sud du Konkan, dont la ville
principale était Sindabar (Lamibasur ?).

30. Sindabir : (éd.: Lamibasur).

[D] Malabar

40. Bud: Bud Fattan. Le nom serait la déformation de Baliapatam, port situé au nord de
Gurfattan.

Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 29.

41. Hili: Mont d’Eli.

42. Hartili: Peut-étre a rapprocher avec Hargiliya citée par S. Nainar. Elle correspond a
l'actuelle Karsargod, une ville située  une quarantaine de km au nord de Mangalar.

Ibid., p. 39.

43. Garfattan : (éd. : Hawra$) Appelée aussi Cannanore, elle serait située A trois parasanges
au sud de Hili selon Ibn Battita.

Tubfat al-nuzzar, trad. Charles-Dominique, dans Voyageurs arabes, p. o10.

44. Fandarina: Actuelle Pantalayini.

Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 34 ; Ibn Battata, op. cit., p. 912.

45. Mangalar : Mangalore.

Ibn Battata, op. cit., p. 909; Nainat, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 61.

46. Al-Saliyat: Actuel Chaliyam, au sud de Calicut.

Ibn Battata, op. cit., p. 920 et Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India, p. 73.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 169

47. Fakanur : actuel village de Barkur.
Nainar, op. cit., p. 33; Ibn Battata, op. cit., p. 909.

(E] Bilad al-Balaga

Bilad al-Balaga: Déformation du nom de la dynastie des Ballahara (Rastrakitas) qui ré-
gnerent sur le nord du Konkan entre 743 et 974 et accueillirent d'importantes communautés
musulmanes.

Nainar, Arab Geographers’ Knowledge of Southern India p. 82.

51, Nar Dahabatan: n. i.

52. Al-Kawr : Plut6t al-Kawl, Chaul. Dans les sources arabes les plus anciennes, Chaul est
appelé Saymur.

53, Tana.

54. Fahayim:n. i

55. Wasahi: n. i,

56. Fali: n. 1.

57.Sara: n. i

58. Agasi: n. 1.

59. Duwaygar: n. i.

(F] Al-Saliyan

60. Qagqil : Kayal, principal port du territoire.

61. Fanyatan : Peut-étre la déformation de Pandyan, du nom de la dynastie régnant sur le
sud du Coromandel. Ce nom pourrait désigner leur capitale, Madurai.

62. Arwatuwa: n. i.

63. Malayafatan: n. i.

64. Haram al-Mulaybarit: Malaipur ou Mylapore, sanctuaire réputé pour les musulmans
et les chrétiens qui y révéraient le tombeau présumé de Saint Thomas.

Polo, Le Devisement du monde, p. 184-185.

Document 2

Lettre des marchands de Calicut au sultan rasalide al-Asraf Isma“il (795) 7
Al-Hazragi, Al-‘uqud al-lu’lu'yya fi tarih al-dawla al-rasaliyya I, p. 204-205

« Aumois de ramadan [795/juillet 1393] arriva une lettre (kitab) de Calicut au sultan adressée

par le Qadi Baha al-Din et par les marchands qui y résidaient, proclamant leur soumission

au sultan et demandant de pouvoir dire la hutba en son nom [a Calicut]. On ny avait jamais

prononcé la putba au nom de souverains du Yémen ou de I'Egypte, ou d’autres encore. Le

maitre de Delhi les avait dominés au tout début (fi awwal al-dahr), de méme que le maitre de

72. Nous sommes particuliérement reconnaissant a
Houda Ayoub de ses remarques sur notre traduction.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

170 @ LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

Hurmauz. Ils disaient la hutba en leurs deux noms. Lorsque le sultan recut la lettre, il accepta
leur soumission et les gratifia de la facon la plus compléte; il leur permit de faire ce qu'ils dé-
siraient et revétit le qadi d'une robe précieuse.

Voici ce que contenait approximativement leur lettre — en Dieu est la réussite:

« Aunom de Dieu le miséricordieux, celui qui fait miséricorde. Dieu, fais descendre le salut
et exauce la priére. »

Dans l'adresse (hasiya) de la lettre, aprés la basmala :

«Le plus petit des serviteurs et le plus aimant, juge de la cité de Kailiqu, et I'ensemble de
ses chefs (ruasa’). »

Dans le corps (sadr) de la lettre:

«Je demande a celui qui fait tourner la voiite céleste et dirige la trajectoire des astres d'allonger
la vie de notre trés grand maitre, notre souverain vénéré et honoré;; prince des ministres (malik
al-wuzard’) dans le monde et éclair de la religion; astre de la royauté; pole du ciel sultanien;
doté de vertus supérieures et d une position éclatante ; refuge des grands et abri des puissants;
soubassement de [notre] terre et colonne de [notre] temps; lui qui ordonne toute chose par
son autorité et embaume tout désir par sa générosité; lui qui réunit les mérites de la science et
de la libéralité et assemble les voies de la faveur et de la grice; lui qui éclaire par ses jugements
la communauté (milla), la vérité et la religion ; secours de 'islam et des musulmans; repos de
toutes les créatures — que Dieu fasse durer sa gloire et étende son ombre dans les ceeurs; que
son régne demeure riche en eaux de sources pures, fertile dans ses piturages; que ses grices
demeurent A profusion comme des bassins et des jardins verdoyants; que ceux qu'il aime pros-
perent et que ses ennemis périssent.

« Il est porté A sa noble connaissance et A son haut avis, apreés avoir baisé le sol devant son
éminente Altesse et formulé des veeux pour que dure son régne étendu jusquau lointain, que
la communauté (§ama‘a) de la cité de Calicut, en particulier les nobles marchands et les émi-
nentes personnalités qui la composent, a exprimé le souhait que la chaire (minbar) [de Calicut]
soit honorée par la mention des titres (algab) de notre maitre le trés grand sultan, le trés haut
calife, libérateur (mubarrir) des royaumes des Arabes et des Persans, maitre des sultans du
nord et du sud (al-sam wa-l-yaman), le sultan, I'illustre seigneur al-Malik al-Asraf — que Dieu
rende son régne éternel. Chacun d'entre eux espére ardemment que soient mentionnés les titres
de notre maitre le sultan — que Dieu rende son régne éternel —, des califes précédents et des
imams du passé, comme 11 prédicateurs de 11 cités shonorent de le faire: cest le cas de la cité
de Nalanbur 7 dont la chaire a été honorée par la mention des titres de notre maitre le sul-
tan — que Dieu rende son régne éternel — cette nouvelle année. Tel est le souhait [des musulmans
de Calicut]. Pour que notre maitre — que sa gloire dure — sache tout: il y avait auparavant un
groupe de gens (§ama‘a) des confins du pays, comme le Bengale 74, Hurmuz et al-Samutra, etc.,
qui demandaient d’honorer la chaire en mentionnant les noms des sultans de leurs pays, autant

73. Non identifiée. 74. Corriger la lecon retenue par 1'éditeur Sagila
en Bangila.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET B 171

qu'ils pouvaient le faire, en dépensant pour cela des biens innombrables. Et voici que le groupe
de ceux qui ont été cités souhaite désormais que la chaire shonore de mentionner les titres de
notre maitre le sultan, trés haut calife exalté, seigneur des sultans des Arabes et des Persans, le
sultan et seigneur al-Malik al-Asraf — que Dieu rende son régne éternel, qu'il fasse demeurer
la justice et soutienne chaque jour son régne par Muhammad et sa Famille.

« Ce qui est demandé 4 la générosité de notre maitre — que Dieu fasse durer sa gloire —, cest
de donner un ordre éminent A ses représentants (nuwwdab) et A ses agents (mutasarrifun) dans
le diwan bien gardé pour qu'ils marquent (yarqami) son nom dans les feuillets (saba’if) des
prédicateurs recensés précédemment et qu'ils I'inscrivent avec les noms des recensés. En cela,
(le sultan] recevra une récompense abondante et une reconnaissance. Dieu proclame la vérité
et guide vers le bon chemin.

«Quant a la raison de ma lettre A votre Altesse — qulelle ne cesse pas d’étre exaltée — cest 2
I'instigation d'un groupe (gama‘a) de la cité de Calicut, dont Gamal al-Din Yasuf al-Gassani,
Nar al-Din ‘Ali al-Qawi, Zayn ‘Ali al-Rami, Nar al-Din Sayb ‘Ali al-Irdibili, Sa‘'d al-Din
Mas‘ad et Sihib al-Din Ahmad al-Hari, et d'autres parmi les marchands recensés. Tous ont
voulu unanimement tirer fierté et orgueil [de cette demande]. En effet, qui peut se réclamer
de votre suite et se lier A votre corde obtiendra dans ce monde la réalisation de ses souhaits et
dans l'autre la quintessence de ce qu'il recherche. On dit que celui qui guide vers le bien est
comme celui qui le fait, et celui qui le fait est au Paradis. Et il n'est nul besoin pour le serviteur
d’exagérer, car notre seigneur clément et généreux ne privera pas son serviteur de I'abondance
de sa faveur et de la beauté de sa protection. Qu'il nous considére donc comme l'un de ses
serviteurs persévérant dans l'esclavage !

[Salutations finales]. »

Références bibliographiques

Instruments de travail

Algar, H., « Al-Kazarini», EI% IV, p. 884-885

Habib, Thsan, An Atlas of the Mughal Empire. Political
and Economic Maps, with Detailed Notes,
Bibliography and Index, Oxford University Press,

Synopsis of the History of that Yemenite Dynasty,
Augmented by the Description of a Newly
Discovered Rasulid Dirham Hoard, trad. ang.
A. Kinzelbach, Mayence, 1987.

New York, 1982.

Kalus, Ludvik (dir.), Thesaurus d’épigraphie islamique,
Livraisons 1-6 (Maghreb, Péninsule d’Arabie, Asie
centrale, Egypte, Monde indien), Fondation Max
Van Berchem, Genéve, 2005 (base de données
sur CD-ROM).

Niitzel, Heinrich, Miinzen der Rasuliden, W. Pormetter,
Betlin 1891; Coins of the Rasulids Comprising a

Smith, « Rasiilides », EI” v111, p. 470-472.
Varisco, Daniel M., « Medieval Agricultural Texts from
Rasulid Yemen », Manuscripts of the Middle
East 4,1989, p. 150-154.
—, Medieval Agriculture and Islamic Science. The
Almanac of a Yemeni Sultan, University of
Washington Press, Seattle, 1994.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172 B LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

Sources

Adam, Guillaume, De modo Saracenos extirpandi, dans
Recueil des historiens des croisades. Documents
arméniens, Académie des inscriptions et
belles-lettres, Paris, vol. II, 1906, p. 549-555.

Al-Afdal al-‘Abbas, al-Malik b. ‘Ali b. Dawad. b.
Yasuf b. ‘Umar al-Rasuli, Kitab al-‘ataya
al-saniyya wa-l-mawahib al-haniyya fi
al-managqib al-yamaniyya, éd. ‘Abd al-Wahid
‘Abd Allah Ahmad al-Hamiri, Wizarat
al-tagafa, Sanaa, 2004.

Anonyme, Ta'rib al-dawla al-rasaliyya, éd. ‘Abd Allah
al-Hibsi, Damas, 1405/1984.

Al-Asraf “‘Umar, al-Malik b. Yasuf b. ‘Umar b. ‘Ali
b. Rasual, Turfat al-ashab fi ma‘rifat al-ansab,
éd. K. W. Zetterstéen, Damas, 1369/1949.

Casson, Lionel (introd. et trad. ang.), The Periplus
Maris Erythraei, University of Princeton, 1989.

Al-Fasi, Taqi al-Din Muhammad b. Ahmad al-

Makki al-Hasani, Al-“iqd al-tamin fi ta’rib
al-balad al-amin, éd. Fu'ad Sayyid, Matba‘at
al-sunna al-muhammadiyya, Le Caire,
1379-1389/1959-1969, 8 vol.

Al-Ganadi, Aba ‘Abd Allih Baha al-Din Muhammad
b. Yasuf al-Saksaki al-Kindi, Al-sulik fi
tabaqat al-“ulama’ wa-l-mulitk, éd. Muhammad
al-Akwa“, Wizarat al-taqafa, Sanaa, 1403-
1409/1983-1989, 2 vol.

Al-Hazragi, ‘Alib. al-Hasan, Al-“uqid al-lu’lo’iyya fi ta’rib
al-dawla al-rasiliyya, éd. Ba Sayuni ‘Asil, revue
par Muhammad al-Akwa‘, Markaz al-dirasat
wa-l-buhut al-yamaniyya, 1403/1983, 2 vol.

Al-Husayni, al-Hasan b. ‘Ali al-Sarif, Mulabbas al-fitan
wa-l-albab wa-misbab al-buda li-I-kuttab, Milan,
Bibliotheca Ambrosiana, ms H 130. Traduit en
anglais par George Rex Smith sous le titre,

A Medieval Administrative and Fiscal Treatise
from the Yemen. The Rasulid Mulakbkhas
al-fitan of al-Hasan b. ‘Ali al-Husayni, with
additional material from the unpublished
research of the late Claude Cahen and

R.B. Serjeant, Oxford University Press,
Oxford, 2007 (Journal of Semitic Studies
Supplement 20).

Ibn ‘Abd al-Magid, Gamail al-Din Aba al-Mahaisin
‘Abd al-Bagqi al-Yamaini al-Mahzami, Bahgat al-
zaman fi ta’rib al-Yaman, éd. ‘Abd Allah
al-Hibsi/Muhammad Ahmad al-Sanabani,
Sanaa, 1408/1988.

Ibn ‘Abd al-Zahir, Al-rawd al-zahir fi sirat al-Malik
al-Zabir, éd. ‘Abd al-‘Aziz al-Huwaytir,
Riyad, 1976.

Ibn Battata, Tubfat al-nuzzar fi gard’ib al-amsar wa-

‘agd’ib al-asfar, éd. et trad. Charles Defremery et
Benjamino Raffaelo R. Sanguinetti, Imprimerie
impériale, Paris, 1853-1859, 4 vol.; traduction
anglaise de H.A.R. Gibb, The Travels of Ibn
Battiata, Cambridge University Press for the
Hakluyt Society, 1958-1994, 4 vol.; nouvelle
traduction frangaise de Paule Charles-
Dominique dans Voyageurs arabes,

Gallimard NRE, Paris, 1995, p. 369-1050.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Sihab al-Din Abi al-

Fadl Ahmad b. ‘Ali, Inba’ al-gumr bi-abna’
al-‘umr fi al-ta’rih, éd. Muhammad ‘Abd
al-Mu‘id Han, Matba‘at maglis d3'irat
al-ma‘arif al-‘utmaniyya, Hayderabad,
1387-1396/1967-1976, 9 vol.

Ibn al-Mugawir, Sifat bilad al-Yaman wa-Makka
wa-ba‘d al-Higaz al-musamma Ta'rih al-
mustabsir, éd. Oskar Lofgren, Brill, Leyde, 1951.

Al-Magrizi, Taqi al-Din Aba al-‘Abbas Ahmad b. ‘Ali
b. ‘Abd al-Qadir, Kitab al- sulak li-ma‘rifat
al-muliak, éd. Muhammad Ziyada, Maktabat
lagnat al-ta'lif wa-l-tar§ama wa-l-nasr,
1357-1377/1939-1958, 2 vol.

Nar al-ma‘arif fi nuziom wa-qawanin wa-a“raf al-Yaman fi
al-‘ahd al-muzaffari al-warif, éd. Muhammad
Gizim, Centre francais d'archéologie et de
sciences sociales de Sanaa, Sanaa, 2003-2005,

2 vol.

Polo, Marco, Le Devisement du monde, éd. René
Kappler, Imprimerie nationale, Paris, 2004
(Voyages et découvertes).

Al-Qalqasandi, Sihab al-Din Abi al-‘Abbis
Ahmad b. ‘Ali, Subb al-a$@’ fi sina‘at al-insd,
éd. Muhammad ‘Abd al-Rasal Ibrihim,

Le Caire, Dar al-Kutab al-Hadiwiyya,
1331-1338/1913-1920, 2¢ éd. 1382/1963, 14 vol.

Zayn al-Din, Ibn ‘Abd al-‘Aziz al-Malibari, Tubfat
al-mugahidin. An Historical Epic of the Sixteenth
Century, trad. ang. S. Muhammad Husayn
Nainar, University of Madras, 1942 (1*¢ éd.).

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Etudes

Aigle, Denise, Le Fars sous la domination mongole
(x1rre-x1ve siécles). Politique et fiscalité, Louvain,
Peeters, 2005 (Studia Iranica, Cahiers 31).

Aubin, Jean, « Les princes d'Ormuz du x111° au
xve sicle », JournAs CCXLI, 1953, p. 177-238.

Bouchon, Geneviéve, « Les musulmans du Kerala
I'époque de la découverte portugaise »,

Mare Luso-Indicum 2, 1973, p. 3-59.

—, «Quelques aspects de I'islamisation des régions
maritimes de I'Inde 4 I'époque médiévale
(x115-xV1® 8.) », Purusdrtha 9, 1986, p. 29-36.

—, « Un microcosme : Calicut au xvi¢ siécle », dans
Denys Lombard et Jean Aubin (dir.),
Marchands et hommes daffaires asiatiques
dans locéan Indien et la mer de Chine
(x1rre-x1x°¢ siécle), EHESS, Paris, 1988, p. 49-58.

Chakravarti, Ranabir, « Nakhudas and Nauvittakas :
Ship-Owning Merchants in the West Coast
of Indian (c. AD 1000-1500) », Journal of the
Economic and Social History of the Orient XLII,
2000, p. 34-64.

Chelhod, Joseph, « Lislam en Arabie du Sud », dans
Joseph Chelhod (dir.), CArabie du Sud. Histoire
et civilisation 2. La société yéménite de ' Hégire
aux idéologies modernes, Maisonneuve et Larose,
Paris, 1984.

Digby, Simon, « The Maritime Trade of India », dans
Tapan Raychaudhuri et Irfan Habib (dir.), The
Cambridge Economic History of India. Vol. 1
(c. 1200- ¢. 1750), Cambridge University Press,
1982, p. 125-159.

Gaborieau, Marc, « Lislamisation de I'Inde et de I'Asie
orientale », dans Jean-Claude Garcin (dir.),
Etats, sociétés et cultures du monde musulman
médiéval (xe-xve siecle) I, Presses universitaires
de France, Paris, 1995, p. 431-459.

Ho, Engseng, The Graves of Tarim. Genealogy and
Mobility across the Indian Ocean, University of
California Press, 2006.

Horton, Mark et Middleton, John, The Swabhili. The
Social Landscape of a Mercantile Society,
Blackwell, Oxford, 2000.

Hrbek, Ivan, « The Chronology of Ibn Battita’s
Travels », Archiv Orientdlni 30/3, 1962,

p- 409-486.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176 Eric Vallet

ERIC VALLET H 173

Jain, VK., Trade and Traders in Western India
(AD 1000-1300), Munshiram Manoharlal
Publishers Pvt Ltd, New Delhi, 1990.
Lambourn, Elizabeth, « Gifts to Indian Q4dis in the
Nir al-Ma‘Arif-Rasulid Yemen and Muslim
Urban Networks in 13th Century India », dans
Kennet Hall (ed.), Secondary Cities and Urban
Networking in the Indian Ocean Realm,
¢. 1000-1800, Lexington Books, 4 paraitre.
Majumdar, Ranabir C. (dir.), The History and Culture
of the Indian People, vol. 5, The Struggle for
Empire, Bombay, 1957.
Martin, Bradford G., « Arab Migration to East Africa
in Medieval Times », The International Journal
of African Historical Studies, 7/3 (1974),
p- 367-390.
Misra, Satish Chandra, Muslim Communities in Gujarat,
Asia Publishing House, Londres, 1964.
Mortel, Richard T., « Madrasas in Mecca during the
Medieval Period : a Descriptive Study Based
on Literary Sources », Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, 60 (1997),
p- 236-252.
Nainar, Subrahmanian, Arab Geographers’ Knowledge
of Southern India, University of Madras,
1942, 1st edition ; Institute for the History of
Arabic-Islamic Science at the Johan Wolfgand
Goethe University, Francfort-sur-le-Main, 1993,
2nd edition.
Patel, Alka, Building Communities in Gujarat.
Architecture and Society during the Tielfth
through Fourteenth Centuries, Brill, Leyde, 2004.
Piacentini, Valeria, « Merchant Families in the Gulf. A
Mercantile and Cosmopolitan Dimension: the
Written Evidence (11th-13th centuries AD) »,
Proccedings of the ARAM 11th International
Conference. Cultural Interchange in the East of
the Arabian Peninsula X1/1, 1999, p. 143-157.
Richard, Jean, « Les navigations des Occidentaux
sur l'océan Indien et la mer Caspienne
(x1re-xv* siécle) », dans Michel Mollat (dir.),
Sociétés et compagnies de commerce en Orient
et dans locéan Indien. Actes du huitiéme
colloque international d histoire maritime,
Beyrouth, 1966, p. 359-363.

Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 ® LES SULTANS RASULIDES DU YEMEN ET L'INDE

Risso, Patricia, Merchants and Faith. Muslim Commerce
and Culture in the Indian Ocean, Boulder,
Westview Press, 1995.

Serjeant, Robert B., « The Hadrami Network »,
dans Jean Aubin et Denys Lombard (dir.),
Marchands et hommes d'affaires asiatiques
dans locéan Indien et la mer de Chine
(xrre-xixe siecles), EHESSs, Paris, 1988,

p. 147-153; repris dans Society and Trade in
South Arabia, Variorum Reprints, Londres,
1996.

Shokoohy, Mehrdad, Bhadresvar. The Oldest Islamic
Monuments in India, Brill, Leyde, 1988.

Vallet, Eric, « Les communautés musulmanes de la cote
indienne face au Yémen (xr1mre-xvre siécles) »,
Hypotheses. Travaux de I'Ecole doctorale
d’bistoire de l'université Paris I, 2004, p. 147-156.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176  Eric Vallet

—, « Décrire et analyser les archives rasalides. Le cas
de Niir al-ma‘arif», dans Chroniques yéménites,
Centre francais d'archéologie et de sciences
sociales de Sanaa, 14, 2007, p. 63.

—, LArabie marchande. Etat et commerce sous les sultans
rasalides du Yémen (626-858/1229-1454), Presses
de la Sorbonne, Paris, 4 paraitre.

—, Grands ports du Yémen médiéval. Documents
traduits des archives rasilides, Centre francais
d’archéologie et de sciences sociales, Sanaa, 2
paraitre.

Wink, André, Al-Hind. The Making of Indo-Islamic
World, Brill, Leyde, 1990-2003, 3 vol.

Les sultans rasdlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Vllle/Xllle-XIVe siecles).

© IFAO 2026 Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ERIC VALLET H 175

RA
FARg
%)\ shiriz  KIRagzy .
“’;\A Hurmuz . Delhi
Y S * MAKRAN
Meédine & % Qays
. *7/5%7 : Colfe 4 e SIND _, Anahilwada
A A GUJARAT
HIJAZ 2 Qalhat Cambay
e La Mekke Rub’ OMAN Broach
al-Khali .
Mer ¢ Masira Tands 7
Rouge @]
N Z,
Hali T 2 7“;
o z
R Zafar Sindabir a
I g
Zabid ak-Shihr Fakandrp g
1Q'ipz® Golfe d’Aden Manjaltir >
ﬁé’}:s, Aden 4 ? 4 A >
% ocotra N ~r . ]
&I/ Hili Y 5
@ Zayla' 7¢ -
Kalam
! Kayal
Océan i
Indien S
3
\ Maldives
Maqdishii
W
Sy N
N
s 1
b 0 500 km
& Zanzibar _
P Carte: E. Vallet
Kilsa Légende
Extension du sultanat rastlide
Q < : PRI
" ala fin du vire/xmre siecle
Carte 1. Le Yémen et le monde de 'océan Indien a la fin du vire/xire siécle.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176
Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net

Eric Vallet
Les sultans rasulides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Ville/Xllle-XIVe siecles).

© IFAO 2026


http://www.tcpdf.org

Légende

CHAULUKYA

Principauté hindoue
Extension méridionale du sultanat de Delhi

Dignitaire religieux gratifié par le sultanat
rasUlide

Somnath

Océan
Indien

G
@ e,
e 1
"
7inzs 6
o8 705113_0_ .

YADAVA

Carte : E. Vallet

Villes

Gujarat / Kachh
1. Nahrawala
2. Al-Qass
3. Malpur
4. Asawil
6. Dholka
8. Mandal

11. Kanar

Gujarat / Cambay
20. Cambay
21. Bar(ida
23. Dabhoi
24. Anklesvar
25. Gandhar
27. Petlad
28. Broach
29. Rander

Konkan du Nord

52. Chaul
53.Tana

Konkan du Sud
30. Sindabur

Malabar
40. Bud Fattan
41. Hili
43. Jirfattan
44. Fandarina
45. Manjalar
46. Al-Shaliyat
47. FakanQr

Siliyan
60. Kayal
61. Madurai
64. Malaipur

Carte 2. Les communautés musulmanes de I'Inde patronnées par le pouvoir rastlide 4 la fin du vire/xirre siécle.

Anlsl 41 (2007), p. 149-176  Eric Vallet
Les sultans rasdlides du Yémen, protecteurs des communautés musulmanes de I'Inde (Vlle-Vllle/Xllle-XIVe siecles).
https://www.ifao.egnet.net

© IFAO 2026

Anlsl en ligne



http://www.tcpdf.org

