
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 41 (2007), p. 59-95

Marie Favereau

Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des
lettres et règles d’usage d’après trois manuels de chancellerie (1262-v. 1430).

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


	 annales  islamologiques  41   −   2007

Marie Favereau

Comment le sultan mamlouk s’adressait 
au khan de la Horde d’Or

Formulaire des lettres et règles d’usage 
d’après trois manuels de chancellerie (1262-v. 1430)

Je tiens à remercier Frédéric Bauden et Naglaa Hamdi 
pour leurs relectures attentives et leurs judicieuses 
remarques.
1.  La rédaction de ces lettres ne concerne qu’un as-
pect spécifique des règles régissant la production des 

documents officiels. Pour une diplomatique arabo-
musulmane globale, il faudrait prendre en compte 
également tous les autres documents produits dans 
un cadre administratif (firmans, lettres adressées à 
des fonctionnaires ou à des collègues étrangers, etc.)

La diplomatique arabo-musulmane médiévale, à fortiori quand elle touche au monde turk, 
	 en est encore à ses balbutiements. La principale raison, au dire des spécialistes du Dār 
	 al-islām, tient dans le fait que nous avons conservé trop peu de traces manuscrites 

émanant des administrations islamiques. Le problème de la disparition d’une partie des sour-
ces de première main peut cependant être contourné par une analyse, plus systématique, des 
« sources secondaires ». Cette méthode s’avère particulièrement efficace pour les correspondances 
diplomatiques 1 sur lesquelles nous possédons des témoignages indirects d’une grande fiabilité. 
Cependant, beaucoup reste à faire, qu’il s’agisse de prospection dans les archives ou de « toi-
lettage critique » de sources de seconde main. La première étape qui permettrait de relancer 
la recherche dans ce domaine serait de distinguer les règles épistolaires qui régissaient ces 
correspondances en se fondant sur un ensemble fiable de mukātabāt (lettres diplomatiques). 
Dans cet article, nous avons donc choisi de mettre en valeur un corpus qui, sans être inédit, 
demeure sous-utilisé. Bien que composé à partir de lettres recopiées, il est suffisamment 
fiable pour nous permettre de reconstituer non seulement une partie des correspondances 
entre souverains musulmans mais, surtout, le formulaire et les modèles dont se servaient les 
secrétaires de chancellerie pour rédiger le canevas de ces missives diplomatiques. Ce corpus est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or60

2.  Pour une définition du Dīwān al-inšā’ dans le 
sultanat mamlouk à la période circassienne et de 
la fonction des principaux kuttāb qui y travaillent, 
voir Martel-Thoumian, Les civils et l’administration 
(notamment p. 40-47 ; 133-141).
3.  Pour une approche détaillée de l’histoire événe-
mentielle de la Horde d’Or, l’ouvrage le plus complet 
reste : Spuler, Die Goldene Horde.
4.  De Ǧoči, fils aîné de Gengis Khan, considéré 
comme le fondateur de la Horde d’Or.
5.  Zakirov, Diplomatičeskie otnošenija Zolotoj Ordy. 
Cet ouvrage, datant de 1966, vient d’être réédité. 
N’ayant pas eu accès à la réédition, nous ne pouvons 
préciser si elle est « à l’identique » ou mise à jour.
6.  Excepté quelques ouvrages isolés comme Islamov, 
Altyn Urda et al-Ḥaǧǧī, al-ʿAlaqāt bayna Dawlat 
al-Mamālīk wa-Dawlat Muġul al-Qifǧaq.

7.  En particulier, l’auteur demeure très dépendant de 
l’édition de V. Tizengauzen (Tizengauzen, Sbornik I 
et II) pour les sources arabes et persanes.
8.  Les Ilkhanides s’opposèrent aux Mamlouks et aux 
khans de la Horde d’Or. Leur État, fondé par Hülegü, 
petit-fils de Gengis Khan, s’étendait sur les territoires 
correspondant à l’actuel Iran, l’Irak, une grande partie 
de la Turquie, le Caucase, le nord de l’Afghanistan et 
le Turkménistan (Spuler, « Īlkhāns »).
9.  On consultera, notamment, les travaux de Reuven 
Amitai, David Ayalon, Charles Halperin, Donald 
P. Little et Judith Pfeiffer énumérés dans la base 
de données de l’université de Chicago : The Online 
Mamluk Secondary Bibliography (http ://www.lib.
uchicago.edu/e/su/mideast/mamluk/).

constitué des manuels de chancellerie de trois grands kuttāb al-inšā’ du sultanat mamlouk 2 : 
al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ al-šarīf d’Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī (m. 749/1349), al-Taṯqīf fī al-taʿrīf de 
Taqī al-dīn Ibn Nāẓir al-Ǧayš (m. 786/1384) et Ṣubḥ al-a šʿā fī ṣināʿat al-inšā’ d’al-Qalqašandī 
(m. 821/1418).

Cette étude permettra d’aborder les questions de forme et de protocole qui régissent les 
« rapports écrits » entre les Mamlouks et les Gengis-Khanides de la Horde d’Or 3 et de mettre en 
lumière la manière, définie par des règles strictes, dont les sultans s’adressent aux khans. Notre 
objectif sera de déterminer si les Mamlouks se sont inspirés des règles de chancellerie ǧočide-s 4 
et si l’on peut parler d’une inter-influence entre les pratiques épistolaires turkes, mongoles et 
arabes à cette période. Il nous faudra donc commencer par évoquer le contexte dans lequel est 
née l’entente entre le sultanat mamlouk et la Horde d’Or.

Nous ne proposons pas, pour autant, de faire une synthèse complète des relations diplo-
matiques qui lièrent ces deux États musulmans, une telle étude n’ayant jamais été entreprise, 
cela nécessiterait d’entrer dans des considérations bien trop vastes et nous éloignerait de 
notre propos initial. Un seul ouvrage, celui de Zakirov 5, a directement abordé la question 
des relations diplomatiques entre la Horde d’Or et le sultanat mamlouk 6, mais de nombreu-
ses lacunes et l’utilisation d’un corpus restreint 7 ne lui permet pas d’appréhender le sujet 
dans son ampleur. Cela ne signifie pas pour autant que ce champ n’ait pas été investi par les 
chercheurs : la plupart des historiens ayant travaillé sur les relations mamloukes-ilkhanides 8 
ont été amenés, de manière plus ou moins approfondie, à traiter cette question 9. Ainsi, 
nous ne donnerons que les grandes lignes du contexte historique dans lequel a pris forme 
cette alliance et, pour plus de précisions quant aux enjeux qui sous-tendent les rapports 
Mamlouks-Ilkhanides-Horde d’Or, nous renvoyons le lecteur à la bibliographie scientifique, 
relativement abondante.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 61

10.  Ce ne sera qu’en 1552, lors de la prise de Kazan par 
Ivan IV, que les dernières forces ǧočide-s disparaîtront, 
définitivement « englouties » par les Russes.
11.  Sur cette complexe interaction entre islamisation 
et persistance des anciennes traditions, voir DeWeese, 
Islamization.
12.  La guerre entre Ilkhanides et Mamlouks s’achève 
officiellement en 1323 (les négociations avec les 
Mamlouks entreprises par l’Ilkhan Abū Saʿīd en 1320 
aboutissent à un traité de paix en 1323 mettant ainsi 
fin à soixante ans de guerre) : Amitai, « The Resolu-
tion ». Le conflit entre la Horde d’Or et les Ilkhanides 
demeurera latent jusqu’à la fin de l’État ilkhanide 

(756/1355). En 759/1357-58, l’Azerbaïdjan sera, à 
nouveau, brièvement occupé par la Horde d’Or et, 
sous le règne de Toqtamiš, les raids reprendront dans 
les régions caucasiennes que les khans ne cesseront 
jamais de revendiquer.
13.  Khan qui régna sur la Horde d’Or de 
778/1376-1377 à 799/1396-1397. Sur ce règne tumul-
tueux, voir DeWeese, « Toḳtāmish ».
14.  Sur l’opposition entre Tamerlan ou Tīmūr-i Lang 
(771-807/1370-1405) et Toqtamiš, voir, entre autres : 
Charmoy, Expédition de Timoûr-i-lènk ; DeWeese, 
« Toḳtāmish » et Manz, The Rise.

	 La Horde d’Or et le sultanat mamlouk : 
naissance d’une entente qui durera presque deux siècles

S’il n’est plus besoin aujourd’hui de présenter l’État mamlouk, la Horde d’Or est une for-
mation étatique moins connue des spécialistes du monde musulman et nécessite une rapide 
présentation historique. Cet État, qui se constitua progressivement à partir des conquêtes 
occidentales de l’Empire mongol, doit sa formation au fils aîné de Gengis Khan, Ǧoči, dans 
les années 20 du xiiie siècle 10. Un siècle plus tard, il couvrira une grande partie des terres de 
l’actuelle Russie, du Kazakhstan, du Turkménistan, du Caucase, de l’Ukraine, de la Bulgarie 
danubienne et du Khwarezm, aujourd’hui en Ouzbékistan. Les souverains de la Horde et l’élite 
ǧočide s’imprégnèrent rapidement de culture turcique et se convertirent à l’islam sunnite, tout 
en conservant, vivante, la tradition mongole et nomade, dont le système de représentations est 
structuré par une forme d’animisme 11.

La politique étrangère de la Horde d’Or s’amorça réellement avec l’ouverture aux Mamlouks. 
Il semble même qu’il s’agisse de la première « association » entre un État gengis-khanide et 
un État non gengis-khanide. Plus que d’une seule alliance pérenne entre la Horde d’Or et le 
sultanat mamlouk, il faut parler de deux grandes périodes d’alliance : la première, contre les 
Ilkhanides, débute en 660/1261-1262 et se prolonge à travers des échanges de cordialité assez 
formels jusque dans la deuxième moitié du xive siècle 12. La deuxième coïncide avec l’arrivée 
au pouvoir du khan Toqtamiš 13. Celui-ci choisit de « réactualiser » les rapports diplomatiques 
avec le sultanat mamlouk en se fondant sur leur commune opposition à Tamerlan 14. Cette 
alliance contre Tīmūr-i Lang ne va durer qu’une dizaine d’années, de 786/1384-1385 (première 
ambassade de Toqtamiš au sultan mamlouk) jusque vers 798-799/1395 (date de l’éviction po-
litique de Toqtamiš). Par la suite, les échanges entre les deux États se feront de plus en plus 
sporadiques pour s’arrêter définitivement dans le courant du xve siècle. Nous accorderons plus 
d’importance au contexte historique de la première alliance dans la mesure où elle suscita un 
volume conséquent d’échanges diplomatiques et où les règles de correspondance entre les deux 
États furent alors définies pour ne plus changer.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or62

Si ces alliances se sont, à chaque fois, soudées autour d’une rivalité commune à l’encontre 
d’une tierce partie (les Ilkhanides, puis Tamerlan), les raisons qui poussèrent les Mamlouks et 
les Ǧočide-s à se rapprocher dans les années 1260 n’en demeurent pas moins complexes et liées à 
de multiples facteurs. Il faut notamment prendre en compte le fait qu’il s’agit de l’œuvre de deux 
hommes : Baybars (658-676/1260-1277), sultan mamlouk, et Berke (655-665/1257-1267), khan de la 
Horde d’Or. Le premier est d’origine kipčak 15, d’où une certaine « connivence culturelle » entre 
les Mamlouks et une partie des élites ǧočide-s, car, même si les khans ne sont pas des Kipčak-s 16, 
ce peuple nomade est considéré comme la force vive de la Horde d’Or. Le second, quatrième 
khan de la Horde d’Or, se déclare ouvertement musulman, ce qui le met théoriquement dans 
le même camp que le sultan mamlouk Baybars contre les « infidèles » Ilkhanides. Petit-fils de 
Gengis Khan, il est le premier souverain musulman de l’Empire mongol. Il est intéressant de 
noter que ce que l’on appelle la « conversion de Berke à l’islam 17 », n’est pas une conséquence 
de cette alliance mais, au dire des historiens mamlouks, le facteur déclenchant qui décida le 
sultan Baybars à entamer des relations diplomatiques avec la Horde d’Or. C’est, en tout cas, 
l’argument avancé dans la première missive mamlouke adressée au khan en 660/1261-1262. 
Dans cette lettre, qui parvint à Berke par l’intermédiaire de marchands alān-s 18, Baybars le 
féliciterait pour sa « conversion » à l’islam, et l’encouragerait à combattre Hülegü 19. La prise 
de position religieuse de Berke semble, en effet, avoir eu grand retentissement. Ainsi, savoir à 
quelle date il se déclara ouvertement musulman n’est pas une question annexe. De même, on 
peut s’interroger sur le lien entre sa prise de position religieuse et son entrée en conflit avec 
Hülegü car, si l’on connaît, à peu près, la date d’ouverture des hostilités armées, il est plus 
difficile de déterminer avec précision à quand remonte l’inimitié profonde entre les deux sou-
verains gengis-khanides.

Même si, selon certaines sources 20, la conversion de Berke aurait été inspirée par le šayḫ 
Sayf al-dīn Baḫarzī 21, disciple de Naǧm al-dīn Kubrā, à Bukhara, il est probable qu’il ait reçu, 
depuis sa plus tendre enfance, une éducation musulmane. Il ne faut d’ailleurs pas le considérer 

15.  Clans turcophones, chrétiens et musulmans, qui 
nomadisent dans une zone appelée le Dašt-i Kipčak 
(plaine de Kipčak), correspondant grosso modo à la 
Russie méridionale, au sud de la vallée de la Volga et à 
la région qui sépare la mer Noire de la mer Caspienne. 
À partir du xiie siècle, ces populations sont nommées 
Cuman ou Polovce dans les sources non musulma-
nes ; ce qui correspond, probablement, à la fusion de 
confédérations tribales (kipčak et cuman) autrefois 
distinctes (Hazai, « Ḳipčaḳ » ; Vásáry, Cumans).
16.  Ils deviendront eux-mêmes progressivement 
des « Turkish speakers with Mongol memories », 
selon l’excellente expression de R. Amitai (« The 
Resolution », p. 376).
17.  Sur ce sujet, les trois études majeures sont : Ri-
chard, « La conversion de Berke » ; DeWeese, The 

Kashf al-Khudâ, p. 25-38, 97-101 (thèse de doctorat 
que nous n’avons malheureusement pas pu consul-
ter) ; Vásáry, « History and Legend ».
18.  Peuple de langue persane du Caucase nord et, 
plus anciennement, de l’est de la mer Caspienne. À 
l’époque de l’invasion mongole, ils sont majoritaire-
ment chrétiens de rite grec mais on trouve également 
une présence de groupes musulmans, notamment 
dans la Horde d’Or (Barthold, « Alān »).
19.  Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, Rawḍ, p. 88-89.
20.  On en trouvera la liste dans Vásáry, Cumans 
(al-Ḏahabī, Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, al-ʿAynī, Al-
Qalqašandī, Ǧuzǧānī et le Šaǧarat-al-Atrāk pour les 
plus importantes).
21.  Quelques informations sur sa biographie dans 
Vásáry, Cumans, p. 242-243. La légende islamique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 63

veut que Berke, poussé et inspiré par le šayḫ Baḫarzī, 
se soit emparé du pouvoir dans la Horde et ait, dans 
la foulée, combattu Hülegü. Il n’est pas impossible 
que ce šayḫ ait soutenu Berke dans sa course vers le 
pouvoir puisque c’était clairement dans l’intérêt de 
l’élite religieuse du Mā warā’ al-nahr (Transoxiane) 
de voir un khan musulman à la tête de la Horde 
d’Or. En outre, d’après des traditions rapportées dans 
Ǧuzǧānī le pouvoir ǧočide en Transoxiane était très 
apprécié des musulmans (ibid., p. 248-250).
22.  Richard, « La conversion de Berke ». Les deux 
sources sur lesquelles il s’appuie sont extrêmement 
fiables : d’une part, l’histoire du sultan du Khwarezm 
Ǧalāl al-dīn Mankubirtī rédigée par Muḥammad 
al-Nasawī (al-Nasawī, Sīrat al-sulṭān, trad. Hou-
das, p. 70, 305) et, d’autre part, le Muʿizz al-Ansāb 
(Muʿizz al-Ansāb, fol. 17 : Sulṭān-Ḫātūn est appelée 
Ḫān-Sulṭān) qui présentent la femme de Ǧočī, mère 
de Batu et de Berke, comme musulmane.
23.  La conquête arabe du Khwarezm fut effectuée en 
93/712 par Qutayba b. Muslim al-Bāhilī. La région 
connut une islamisation progressive pour devenir, 
comme le Khorasan et la Transoxiane l’un des centres 
du savoir sunnite (Bosworth, « Khwārazm »).

24.  Le royaume des Bulgars qui se trouvait au nord 
de la vallée de la Volga correspond grosso modo au 
Tatarstan actuel.
25.  Ibn Rusta, dans un ouvrage composé entre 290 et 
300/903-913, signale que les Bulgars sont musulmans 
depuis déjà un certain temps (Ibn Rusteh, Les Atours 
précieux, p. 158-159). Les propos d’Ibn Faḍlān, qui 
fait allusion dans son récit de voyage à la conversion 
récente des Bulgars en 309-310/921-922, doivent ainsi 
être nuancés (Ibn Faḍlān, Risāla, p. 67-69).
26.  Le terminus ante quem de cette déclaration offi-
cielle serait 1253 (Vásáry, Cumans, p. 236) et pourrait 
avoir un lien avec le šayḫ Baḫarzī et la ville de Bukhara, 
même si les sources sont tissées de récits légendaires 
(ibid., p. 241-242). J. Richard montre que les deux 
versions ne sont pas incompatibles, Berke ayant pu à 
la fois recevoir une éducation islamique et se déclarer 
publiquement musulman sous l’influence du šayḫ 
Baḫarzī (Richard, « La conversion de Berke »).
27.  Il faut toutefois préciser que l’implantation pro-
fonde de l’islam sur l’ensemble des terres de la Horde 
et au sein de la classe dirigeante ǧočide prendra encore 
plusieurs générations et demeurera fragile jusqu’au 
règne d’Uzbek ḫān (712-741/1312 ou 1313-1341).

comme l’auteur d’un choix subversif et isolé : deux de ses frères auraient également été musul-
mans, ainsi que son épouse principale (Čiček Ḫātūn), ses émirs et leurs femmes. Jean Richard 
émet, à ce sujet, une hypothèse solidement argumentée : la mère de Berke (Sulṭān-Ḫātūn), fille 
du sultan du Khwarezm, aurait été musulmane et, de ce fait, Berke aurait été élevé dans un 
contexte musulman 22.

Il est donc préférable d’éviter le terme « conversion », qui signifierait que Berke a changé 
de religion, alors qu’il a probablement toujours été musulman. Enfin, il est utile de préciser 
que l’islamisation des régions volgaïques n’a pas débuté sous son règne. Ce n’est ni l’influence 
mamlouke, ni la volonté d’afficher une opposition avec les Ilkhanides qui a ouvert les populations 
de la Horde d’Or à la religion musulmane. Quand l’État se forme, l’islam est depuis longtemps 
implanté dans certaines régions qui deviendront les zones phares de la civilisation ǧočide : dans 
le Khwarezm depuis le viiie siècle 23 et dans la Bulgarie volgaïque 24 depuis au moins le début 
du xe siècle 25. Cela étant, le fait que Berke revendique officiellement son appartenance à la 
communauté musulmane 26 est l’amorce d’un véritable discours politique, d’une prise de posi-
tion au sein de l’Empire mongol et sur la scène diplomatique 27. En l’occurrence, les souverains 
de la Horde vont accepter de se tourner vers les Mamlouks et une alliance matrimoniale fera 
même du sultan Baybars le gendre du khan.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or64

28.  Jackson, « The Dissolution » p. 233-234.
29.  Projet auquel il croira sans doute encore long-
temps (cf. Ibn Wāṣil, in Tizengauzen, Sbornik 1, p. 72 ; 
al-Yuninī, Ḏayl 1, p. 535).
30.  À ce sujet, voir les intéressantes remarques de 
R. Amitai (« The Resolution », p. 377) qui rappelle, 
dans le contexte du conflit ilkhanide-mamlouk, que 
le fait d’être musulman n’a jamais empêché les sou-
verains de se combattre les uns les autres.
31.  Fils de Ǧoči, khan de la Horde d’Or jusqu’à sa 
mort en 624/1227.
32.  Version 1 : Ibn Ḫaldūn (Kitāb al-ʿIbar V, p. 534) 
et al-Nuwayrī (Nihāyat al-Arab xxvii, p. 359) qui 
tient probablement sa version (truffée d’erreurs gé-
néalogiques) de la chronique de Baybars al-Manṣūrī 

(à ce sujet, voir Amitai, « Al-Nuwayrī as a Historian 
of the Mongols », p. 31-33) ; version 2 : Ötemiš Ḥāǧǧī, 
ʿAbd al-Ġaffār Qïrïmï (Vásáry, Cumans, p. 244).
33.  Ibid., p. 243-244. Elle aurait envoyé une lettre 
à Hülegü dans laquelle elle lui offrirait le trône de 
la Horde d’Or (al-Nuwayrī, Nihāyat al-Arab xxvii, 
p. 359). 
34.  Spuler, Die Goldene Horde, p. 34 ; Pelliot, Notes, 
p. 39-44.
35.  En effet, cette Boraqšin est présentée soit comme 
la femme de Togan, soit comme la femme de Sartaq, 
soit, le plus probable, comme la principale épouse de 
Batu (Vásáry, Cumans, p. 245, note 40).
36.  C’est également le point de vue de Vásáry (Cu-
mans, p. 245).

La guerre entre Ǧočide-s et Ilkhanides ne débuta que trois ans après la prise de Bagdad 28. 
On sait que Berke ne s’est pas opposé à cette invasion, ni à la destruction du califat abbasside : 
il soutenait encore le projet gengis-khanide de « conquête du monde 29 ». Ainsi, la revendication 
de son appartenance à l’islam ne va pas déterminer ses actes mais lui permettre de les justifier 
à posteriori et si nécessaire 30. L’hypothèse du facteur religieux comme facteur déterminant 
dans l’entrée en conflit entre Berke et Hülegü doit ainsi être écartée.

Les véritables raisons de leur différent sont plutôt à chercher dans les querelles de préséance 
et d’autorité qui minent l’Empire mongol. D’une part, les difficultés que connut Berke pour 
accéder au trône jouèrent un rôle certain (a) et, d’autre part, le statut des nouvelles conquêtes et 
les conflits autour de l’élection du Grand-Khan contribuèrent de manière décisive à envenimer 
les relations entre les Gengis-Khanides (b).

a.  Après la mort du khan Batu 31, en 1256, un conflit éclate entre les partisans de Berke 
et ceux de Tudā Mengü. Des personnalités influentes dans la Horde d’Or font alors appel à 
Hülegü. Selon les sources, il s’agit soit d’une femme dénommée Boraqšin, soit d’un groupe 
d’émirs de la Horde d’Or 32. Cette Boraqšin, soutenant son fils (Tudā Mengü) ou son petit-
fils (Ulaġčī), se serait fait assassiner par les supporters de Berke vers 1257-1258 après avoir pris 
contact avec Hülegü 33.

Cette version des faits fut contestée par B. Spuler et P. Pelliot 34, estimant que l’on ne pou-
vait se fier à ces récits mettant en scène une femme dont l’identité n’est pas clairement établie 35. 
Cela étant, ils admettent qu’une dénommée Boraqšin joua un rôle certain dans les événements 
qui marquèrent l’accession au trône de Berke 36. Les circonstances dans lesquelles il est arrivé 
au pouvoir furent clairement conflictuelles avec, d’une part, un pôle regroupant de manière 
confuse les partisans de Boraqšin, Ulaġči et Sartaq (groupe qui aurait obtenu le soutien du 
Grand-Khan Möngke et de Hülegü) et, d’autre part, Berke et ses partisans. L’inimitié entre ce 
dernier (musulman) et Sartaq (chrétien nestorien) est mise en avant, parfois de manière excessive, 
dans la majorité des sources. On rapporte même que Sartaq, qui meurt brutalement en 1256, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 65

aurait été empoisonné par Berke après avoir été nommé khan par Möngke. Or, si Möngke a 
soutenu Sartaq contre Berke 37, il est probable que Hülegü, loyal envers le Grand-Khan, son 
frère, ait également soutenu l’adversaire de Berke. Dans cette éventualité, il est fort possible 
que la rupture entre Berke et Hülegü se produisit très tôt, probablement dès 1256, à la mort de 
Batu, soit avant l’arrivée sur le trône de Berke (1257) et avant la prise de Bagdad (1258). Il faudrait 
donc distinguer la « rupture » entre les Ǧočide-s et les partisans de Hülegü (qui daterait de 1256) 
et « la guerre » entre la Horde d’Or et les Ilkhanides (qui débute à l’hiver 1261-1262) 38.

b.  Aux enjeux conflictuels nés de la succession au trône ǧočide, il faut ajouter, ceux, non 
moins complexes, de la succession à la tête de l’Empire mongol et de la préséance entre les 
Gengis-khanides. Nous ne nous étendrons pas sur les raisons multiples de la « dissolution de 
l’Empire mongol 39 » qui dépasse largement le propos de cette étude. En voici simplement les 
grandes lignes en rapport avec notre sujet.

Le flou qui entoure les questions de préséance, dont les règles ne furent pas clairement défi-
nies par Gengis Khan 40, est à l’origine de la majorité des conflits politiques au sein de l’Empire 
mongol et explique, d’une part, l’opposition entre Ǧočide-s et Čaġatayide-s 41 dans les régions 
du Khwarezm et de la Transoxiane et, d’autre part, les revendications ǧočide-s sur le Caucase 
qui aboutiront à l’entrée en guerre de la Horde d’Or contre les Ilkhanides. Ces revendications, 
qu’elles soient légitimes ou non, remontent à une époque ancienne, celle de Gengis Khan 
ou, au plus tard, celle de Möngke 42. Ce dernier arrive sur le trône après la mort, en 1248, du 
Grand-Khan Güyük et grâce au soutien de Batu 43, deuxième khan de la Horde d’Or et aġa 
(aîné des Gengis-khanides). Il lance alors une violente campagne contre les Čaġatayide-s et les 
Ögödeyide-s qui n’avaient pas soutenu son accession au pouvoir et l’ulus de Čaġatay (correspon-
dant grosso modo à la Transoxiane et au Turkestan occidental) passe temporairement entre 
les mains des Ǧočide-s. L’Empire mongol est alors divisé en deux grandes sphères d’influence : 
à l’est, le domaine de Möngke et à l’ouest, celui de Batu.

En 1253, Möngke envoie son frère Hülegü à l’Occident, vers de nouvelles conquêtes 44. 
Dans cette expédition, il était accompagné de représentants d’autres lignages gengis-khanides 

37.  Jackson, « The Dissolution », p. 223-225.
38.  Nous partageons sur ce point l’avis de P. Jackson 
(ibid., p. 223-227) contre celui de B. Spuler (Die Gol-
dene Horde, p. 34) et de P. Pelliot (Notes, p. 39-44) 
qui estiment que l’opposition entre Berke et Hülegü 
ne commença qu’une fois Berke arrivé sur le trône 
(1257) et après la prise de Bagdad (1258).
39.  Selon l’expression de P. Jackson (« The Dissolu-
tion ») qui offre un bon aperçu de la bibliographie 
sur le sujet.
40.  Trois modes de succession sont en compétition : 
l’ultimogéniture, la sénoricité et la raison du plus fort 
(ibid., p. 193-195).

41.  Ainsi nomme t-on les successeurs de Čaġatay, 
deuxième fils de Gengis Khan, qui fondèrent un État 
en Asie centrale dont le cœur était la Transoxiane 
(Barthold, « Čaghatay »).
42.  Jackson, « The Dissolution », p. 208-212.
43.  Güyük aurait été, selon la rumeur, empoisonné 
par Batu. Möngke devient officiellement Grand-Khan 
le 9 rabīʿ II 649 / 1 juillet 1251.
44.  L’objectif aurait été, non la prise de Bagdad, mais 
la destruction de l’État chiite gouverné par le chef de 
la secte des Ismāʿīlī Nizārī (connus également sous le 
nom des Assassins). La célèbre forteresse d’Alamūt, 
sise sur un rocher au centre des montagnes d’Alburz 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or66

(notamment, des petits-fils et arrières petits-fils de Ǧoči). Il n’était, alors, pas question de 
fonder l’État ilkhanide 45.

Ce n’est qu’avec la prise de Bagdad, en 1258, que Hülegü et ses partisans commencèrent à 
circonscrire un territoire. Mais, ce faisant, ils prenaient pied dans une zone que les Ǧočide-s 
considéraient comme de leur ressort, menant ainsi à une rupture inéluctable avec ces derniers. 
Après la prise de Bagdad, Hülegü, ayant obtenu un décret du Grand-Khan lui conférant l’auto-
rité suprême sur les nouvelles conquêtes, aurait fait éliminer les princes ǧočide-s qui s’opposaient 
à sa prise de pouvoir 46. D’après P. Jackson, cet épisode, qui n’a pu se produire qu’après la mort 
de Möngke 47, est le véritable déclencheur de la guerre. Dans les sources mamloukes, de nom-
breuses raisons sont données pour expliciter le déclenchement du conflit : il serait né soit durant 
la campagne d’Iran (v. 1256) quand les Ǧočide-s voulurent lever un tribut sur la ville de Hérat, 
ce qui leur fut refusé par le nouveau malik soutenu par Hülegü, soit du fait que Berke tenta 
de sécuriser les taxes et butins qui lui revenaient en Iran, soit parce qu’à la mort de Möngke, 
Hülegü et Berke ne soutenaient pas le même candidat soit, enfin, parce que Hülegü fit assas-
siner trois envoyés ou lieutenants ǧočide-s de Berke 48. Tous ces épisodes sont vraisemblables et 
compatibles entre eux. S’il semble plus logique de retenir le dernier comme facteur décisif, c’est 
en raison de la gravité de l’événement, l’assassinat de représentants du pouvoir gengis-khanide 
étant considéré comme une déclaration de guerre.

Hülegü se serait alors appuyé sur Qubilay qui lui était favorable dans la mesure où Berke 
était, à cette époque, le soutien de son principal adversaire (Ariġ-Böke). La guerre avec la Horde 
d’Or débutera dans la foulée, à l’hiver 1261/1262 49.

Ainsi, l’enjeu majeur des combats n’est pas la religion (bien qu’elle ait pu y contribuer) mais 
l’appropriation par Hülegü de terres qui faisaient partie de la sphère d’influence ǧočide. Si 
l’aspect territorial du conflit est très net, il en cache un autre, plus profond, lié à la souverai-
neté et au statut des conquêtes. Dans cette affaire, il semble que les Ǧočide-s étaient dans leur 
droit. P. Jackson montre que, dans les années 1240, ils avaient la haute main sur l’Iran et les 
régions attenantes en direction de l’ouest 50. On comprend donc que l’annexion de l’Iran et du 
Caucase par Hülegü fût vécue comme un acte d’usurpation ; d’autant qu’il était prévu, une 
fois la conquête accomplie, que celui-ci rentrerait vers Möngke 51. Les souverains de la Horde 

au nord-nord-est de Qazwīn, fut entre 483/1090 
et 654/1256 le cœur de cet État dont les territoires 
étaient disséminés de la Syrie à l’Iran oriental. Voir 
Jackson, « The Dissolution », p. 224 et Lockhart, 
Hodgson, « Alamūt ». Plus généralement l’objec-
tif de Möngke était d’étendre et de consolider les 
conquêtes, renforçant ainsi le pouvoir et la légitimité 
des Toluides.
45.  Jackson, « The Dissolution », p. 221-222.
46.  Pour un rappel des faits et des sources, voir Ayalon, 
« Yāsa/b », p. 174-176 ; Jackson, « The Dissolution », 

p. 232-233 et Amitai, Mongols, p. 78-86.
47.  Même si les sources parlent de Möngke, ce décret 
pourrait plutôt émaner de Qubilay, Grand-Khan de 
1259 à 1294 ( Jackson, « The Dissolution », p. 234).
48.  Ibid., p. 222-223 ; 226-227. 
49.  D’après des sources arméniennes et mamloukes 
(ibid., p. 233).
50.  Ibid., p. 212-219.
51.  Voir Jackson (ibid., p. 220-222) s’appuyant no-
tamment sur une citation de Rašīd al-Dīn.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 67

d’Or ont d’ailleurs toujours justifié leurs attaques contre les Ilkhanides en arguant que leur 
revenaient de droit les territoires du Caucase méridional, d’Arrān et d’Azerbaïdjan, lieux de 
résidence privilégiés des Ilkhans 52.

Entre janvier et juillet 1262 (660), la nouvelle de l’entrée en guerre des Ǧočide-s contre les 
partisans de Hülegü parvint en Égypte. Cette information est vraisemblablement à l’origine 
de la première ambassade mamlouke vers la Horde d’Or 53.

En ḏū l-ḥiǧǧa 660/novembre 1262, Baybars obtient des précisions sur le conflit grâce à 
l’intermédiaire de troupes mongoles fugitives (wāfidiyya) qui formaient un contingent ǧočide 
en Iran. Comme elles étaient directement menacées par Hülegü, Berke leur aurait ordonné 
de le rejoindre ou, à défaut, de se rallier au sultan mamlouk qui apparaît donc déjà comme 
son allié 54. Pour la première fois, un prince gengis-khanide (Berke) coopère avec un pou-
voir indépendant (le sultanat mamlouk) contre d’autres Mongols (les partisans de Hülegü).

Le conflit armé entre la Horde d’Or et les Ilkhanides a ainsi débuté peu avant l’ouverture 
des relations diplomatiques avec le sultanat. Mais cette alliance, clairement voulue par les 
Mamlouks, était-elle aussi importante pour les khans de la Horde d’Or ? Si le maintien de re-
lations conflictuelles entre Ǧočide-s et Ilkhanides semble indispensable aux Mamlouks et leur 
entente avec la Horde d’Or primordiale 55, l’inverse est moins évident, la Horde n’ayant pas de 
raison vitale d’approfondir ses liens avec les Mamlouks (les Ilkhanides n’ont jamais menacé 
sérieusement la Horde d’Or). Quel était donc le fondement de cet accord ǧočide-mamlouk qui 
nécessita une réelle implication diplomatique de part et d’autre ? Peut-on imaginer, par exemple, 
une conscience et une volonté partagées de former un bloc turko-mongol ?

Remettons les événements dans leur contexte historique 56 : non seulement les deux États 
n’ont pas réussi à développer de stratégie commune contre les Ilkhanides mais, en outre, les 
Mamlouks n’ont pas interféré dans le conflit entre Ǧočide-s et Ilkhanides. On peut déduire de 
la teneur des correspondances que les objectifs de cette alliance étaient :

1.  S’assurer que le combat continuait contre leur ennemi commun, leurs démarches diplo-
matiques visant à isoler l’ennemi et à favoriser l’ouverture d’un second front ;

2.  S’assurer que caravanes et marchandises continuaient de circuler et, en particulier, que 
rien n’entravait le déplacement et le commerce des esclaves-guerriers kipčak-s : ce qui nous renfor-
ce dans l’idée que le lien kipčak fut fondamental et tout aussi important que le lien musulman 57.

52.  Ibid., p. 208.
53.  Ibid., p. 237 ; Amitai, Mongols, p. 80-81. La prise 
de position religieuse de Berke, déjà connue de Bay-
bars, n’est donc pas l’élément décisif qui le poussa à 
entamer des relations diplomatiques avec la Horde 
d’Or, même si, dans sa lettre, le sultan évoque lon-
guement la foi musulmane du khan.
54.  Amitai, Mongols, p. 81.
55.  Il est clair que le conflit avec les khans de la 
Horde d’Or gêna considérablement les Ilkhanides 

dans leur volonté d’expansion en terres mamloukes. 
Ibid., p. 86-87.
56.  C’est D. Ayalon (Yāsa C1, p. 129-130), repris par 
R. Amitai (Mongols, p. 86-87, 90-91) qui insistera le 
premier sur ce point.
57.  La traite des esclaves kipčak-s fut, évidemment, 
l’une des raisons d’être essentielle des relations 
Mamlouks-Horde d’Or. Sur ce point, voir la 
synthèse éclairante d’Ehrenkreutz, « Strategic 
Implications ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or68

Les Mamlouks sont dépendants de leur approvisionnement en esclaves, indispensable à 
leur force armée. Or, à partir de 1243, les routes terrestres reliant le Caucase à la Syrie passent 
sous contrôle mongol et, dès les années 1260, les Ilkhanides acquièrent la possibilité d’empêcher 
l’approvisionnement humain de l’armée mamlouke pouvant ainsi provoquer leur défaillance 
militaire. Le renouvellement de l’élite mamlouke étant également mis en danger, il leur fallait 
trouver rapidement d’autres voies pour transiter les esclaves et éviter un embargo ilkhanide. 
Ainsi, les Mamlouks seront extrêmement favorables au développement du commerce dans 
l’espace de la mer Noire où les comptoirs maritimes vénitiens et génois fleurissent à partir du 
xiiie siècle. Ils multiplieront les accords avec Byzance et la Horde d’Or dans le but de protéger 
cette nouvelle voie commerciale. Traditionnellement, les caravanes qui transitaient par la zone 
pontique passaient par l’Asie mineure mais, suite à l’entrée en conflit des Ilkhanides avec le 
sultanat et la Horde d’Or, la nouvelle route qui fut adoptée pour convoyer les esclaves vers le 
sultanat mamlouk rejoignit la Crimée et l’Égypte via le Bosphore. Elle avait l’avantage à la fois 
d’isoler les Ilkhanides et de faire le lien entre la mer Noire et la Méditerranée 58. On comprend 
l’intérêt que les Mamlouks portèrent alors à la Horde d’Or, leur alliée la plus précieuse dans 
le commerce des esclaves-guerriers kipčak-s, et dans quel but ils soutinrent les revendications 
ǧočide-s sur le Caucase.

Ainsi, leur entente se fonda moins sur des actes de guerre concertés que sur la nécessité, 
éprouvée par les deux parties, d’être informées, le plus vite possible et dans un esprit de sin-
cérité ; d’où ces échanges permanents d’ambassades, de messages et de lettres dans un monde 
où les communications sont loin d’être évidentes 59. On comprend également qu’il leur est 
indispensable, pour être à la hauteur des enjeux politiques, militaires et économiques de leur 
temps, d’établir et de respecter des règles épistolaires strictes dans un contexte de guerre où 
falsifications de documents et pratiques d’espionnage sont monnaie courante.

Enfin, si on ne peut parler d’une volonté partagée de former un bloc turko-mongol, rappelons 
néanmoins que cette alliance diplomatique est le fait de deux « dynasties » : celle des Batuides 60 
et celle des Mamlouks Baḥrites. Leur entente repose sur de réelles accointances culturelles, 
même si elles sont difficiles à définir « matériellement ». L’étude formelle des lettres mamloukes 
adressées aux khans permettra de préciser si leurs échanges diplomatiques, même s’ils furent 
peu fructueux politiquement, influèrent d’une manière non négligeable sur les pratiques de 
chancellerie des deux États.

58.  Ibid., p. 335-345.
59.  Le voyage de jonction entre les deux États est 
long et dangereux d’autant que les intermédiaires, en 
particulier les Byzantins, jouent souvent double jeu et 
ont les moyens d’empêcher les messages de parvenir 
à bon port (Ayalon, « The Great Yāsa », p. 129). Sur 

le rôle de l’Empire byzantin, voir notamment Amitai, 
Mongols, p. 91-94.
60.  Ainsi appelle t-on la première dynastie de khans 
dominants dans la Horde d’Or, du nom de Batu, petit-
fils de Gengis Khan. Cette dynastie se maintient au 
pouvoir des années 1220 aux années 1350.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 69

	 Trois manuels de chancellerie mamlouks

Nous avons tenté de déterminer la teneur de ces « règles épistolaires », qui sous-tendent 
toute la correspondance mamlouke-ǧočide, à travers un corpus de textes directement produit 
par des kuttāb du Dīwān al-inšā’ mamlouk entre les années 1340 et 1410 61. Pour ce faire, nous 
avons choisi de ne pas prendre en compte les recueils de lettres à l’usage de la chancellerie 62 
mais trois grands manuels d’adāb al-inšā’ qui bénéficient d’éditions scientifiques : al-Taʿrīf fī 
al-muṣṭalaḥ al-šarīf d’Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī, édité au Caire en 1312/1894-1895 63 ; al-Taṯqīf fī 
al-taʿrīf de Taqī al-dīn Ibn Nāẓir al-Ǧayš, dont l’édition de référence est celle de Veselý publié à 
l’Ifao en 1987 et le Ṣubḥ al-a šʿā fī ṣināʿat al-inšā’ d’al-Qalqašandī, édité au Caire entre 1918 et 1922 
et réimprimée dans cette même ville entre 1963 et 1972 64.

Ces ouvrages ont été rédigés par des secrétaires de chancellerie à l’intention de leurs jeunes 
collègues. On y trouve les règles à suivre pour la rédaction des actes de l’administration. Ces 
« règles d’usage » sont illustrées d’exemples tirés de manuels plus anciens ou de documents 
d’archive originaux encore à la disposition des auteurs et parfois même composés par leurs 
soins durant leur service. Ainsi, on pourrait en déduire qu’il s’agit de sources extrêmement 
fiables quant au contenu et à la forme des lettres diplomatiques qu’elles présentent. Mais 
les auteurs de ces manuels n’ont pas vocation d’historien, leur objectif est d’offrir au lecteur 
les codes diplomatiques les plus sûrs et les plus efficaces et, dans cet esprit, d’établir ce qu’il 
convient d’appeler « des modèles épistolaires ». De ce fait, ils ne donnent jamais le texte entier 
d’une missive, ils en retranchent notamment les informations à priori évidentes pour le lecteur 
ou déjà mentionnées dans un chapitre précédent, ainsi qu’une bonne part du matn : le corps 
du texte qui contient le récit ou l’exposé des motifs à l’origine du courrier. Leur intérêt porte, 
avant tout, sur la présentation matérielle et rhétorique de la lettre (le nombre de parties dont 
elle se compose, les formules d’usage, le papier, l’encre, le qalam…), non sur le fond du texte 

61.  Si ces sources ont été rédigées tardivement par 
rapport aux premiers temps des relations entre la 
Horde d’Or et le sultanat, elles sont néanmoins 
composées à partir de documents référant à cette 
période. Leurs auteurs dressent un état des lieux 
géographique et politique à la fois contemporain et 
antérieur à la période de leur rédaction.
62.  Ce qu’on appelle les munša’āt, lesquels contien-
nent des documents a priori authentiques que les 
secrétaires ont puisés dans les archives et auxquels 
ils donnent une valeur de modèle, d’exemplum. Ils 
méritent un traitement à part et doivent être distin-
gués des manuels de chancellerie. On citera, à titre 
d’exemple, le Qahwat al-inšā’ d’Ibn Ḥiǧǧa, recueil de 
chancellerie de l’époque mamlouke (premier tiers du 
xve siècle), que l’on pourra consulter dans l’édition 
récente de Veselý (2005).

63.  Cette édition a été reprise pratiquement à l’iden-
tique par la Dār al-kutub al-ʿilmiyya de Beyrouth 
(1988) ; les parties concernant la correspondance avec 
la Horde d’Or y sont, en tout cas, rigoureusement 
les mêmes. L’édition la plus récente, à laquelle nous 
n’avons pas eu accès, est celle de Samir al-Droubi, 
A Critical Edition of and Study on Ibn Faḍl Allāh’s 
Manual of Secretaryship (1992, Jordanie), en deux 
volumes, le premier contenant l’édition critique du 
texte et le second, en anglais, la bio-bibliographie de 
l’auteur et les notes.
64.  Une autre édition existe, plus récente, celle de 
Beyrouth (1987). Pour une vision d’ensemble du 
contenu de cette oeuvre monumentale, on consultera : 
Björkman, Staatskanzlei.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or70

et les événements relatés. Enfin, la grande majorité de ces manuels ne présente que des lettres 
produites par la chancellerie mamlouke et ne s’intéresse pas à la composition des missives reçues 
par le sultan 65 (contrairement aux munša’āt qui peuvent contenir à la fois les lettres envoyées 
et les lettres reçues).

Leur apport principal, dans le cas précis de l’histoire des relations entre les Mamlouks et 
la Horde d’Or, est de nous offrir un point de vue technique fort intéressant, très dégagé des 
contingences politiques et des discours idéologiques. Ils nous livrent un aperçu sur la manière 
dont la fine fleur de l’administration mamlouke concevait l’État de la Horde d’Or, un État allié 
de longue date mais relativement mal connu. En effet, si l’on suit la composition des chapitres, 
il apparaît clairement que les Ilkhanides passent avant les Ǧočide-s. Les lettres adressées aux 
khans de la Horde d’Or sont présentées comme partiellement identiques à celles envoyées 
aux descendants de Hülegü et le chapitre dévolu aux Ǧočide-s est toujours composé comme 
un complément du chapitre réservé aux Ilkhans. Ces derniers semblaient alors être considérés 
comme les souverains gengis-khanides (musulmans) de référence. Comment peut-on expliquer 
cette curieuse préséance vu les conflits profonds qui les opposèrent aux Mamlouks ?

En premier lieu, rappelons que ces manuels ont été composés après la conversion des 
Ilkhanides et que, même si leurs relations avec le sultanat sont demeurées conflictuelles, ils font 
alors partie du Dār al-islām 66. En second lieu, cette étrangeté hiérarchique peut s’expliquer en 
vertu d’un principe littéraire de présentation du monde qui favorise les États les plus proches 
dans l’espace (la proximité géographique étant considéré comme une valeur en soi). Selon une 
optique arabo-centrée, voire même « égypto-centrée 67 », l’Irak, le Caucase et l’Iran sont des 
contrées moins lointaines que les steppes volgaïques.

Cela étant, quand on se fonde sur l’ensemble des sources de la période mamlouke, il ap-
paraît que les auteurs arabophones se sont familiarisés plus vite et plus profondément avec 
les Ilkhanides, souverains mongols les mieux connus des kuttāb du Dīwān al-inšā’. L’état frag-
mentaire des sources ne nous permet pas de savoir si les Mamlouks eurent plus d’échanges 
de lettres et d’ambassades avec eux qu’avec la Horde d’Or 68. Mais le fait d’être en rivalité a 
certainement motivé une curiosité réciproque, selon le fameux principe que « pour vaincre son 

65.  Seul al-Qalqašandī (Ṣubḥ VIII, p. 63-71) offre 
une brève partie sur les lettres des Gengis-Khanides 
adressées au sultan, laquelle est presque exclu-
sivement consacrée aux Ilkhanides. Les quelques 
paragraphes sur la forme des missives provenant 
des souverains gengis-khanides convertis à l’islam 
concernent également la Horde d’Or mais ont été 
clairement établis d’après des modèles épistolaires 
Ilkhanides (al-Qalqašandī, Ṣubḥ VIII, p. 64-65 ; 
Tizengauzen, Sbornik I, p. 403, 415-416).
66.  Ibn Faḍl Allah al-ʿUmarī, l’auteur du premier de 
ces trois manuels, est mort en 749/1349.
67.  Rappelons que ces manuels débutent systéma-
tiquement par une partie géographique de laquelle 

semble découler la hiérarchie de tous les États mu-
sulmans qui n’ont pas le prestige d’avoir participé 
aux premiers temps de l’islam mais appartiennent, 
néanmoins, au Dār al-islām.
68.  D’après les chroniques et les œuvres encyclopédi-
ques de l’époque mamlouke, entre 1261/1262 et 1395, 
on dénombre plus de 70 échanges d’ambassade (donc 
de courriers) entre le sultanat et la Horde d’Or dont 
une quarantaine en provenance des Ǧočide-s et une 
trentaine en provenance des Mamlouks. La question 
de la régularité et du volume de ces échanges diplo-
matiques est un problème en soi que nous espérons 
traiter dans un prochain travail.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 71

ennemi, il faut le connaître le mieux possible ». De ce fait, les sultans se sont plus intéressés 
aux Ilkhanides qu’aux Ǧočide-s de la Horde d’Or 69. Enfin, il est un point important sur lequel 
il faut insister : si les sultans sont d’origine kipčak, ce n’est pas le cas des fonctionnaires de la 
chancellerie. Ainsi, probablement existait-il des accointances intimes entre les Mamlouks et 
les envoyés ou marchands en provenance des steppes, entre le sultan et le khan (les paroles de 
« frères » dans les lettres échangées résonnaient sans doute d’une certaine sincérité) mais les 
secrétaires du Dīwān al-inšā’ et auteurs des manuels étaient, dans leur grande majorité, tota-
lement étrangers à ce monde 70.

Cette hiérarchisation des pays et des dynasties se retrouvera, selon divers critères, dans 
tous les chapitres consacrés à un État qui entretient des relations avec le sultanat. Quant au 
classement qui apparaît dans le traitement des lettres, il dépend de la stature des personnages 
auxquels s’adressent le sultan ou le kātib al-dīwān, la correspondance ne se faisant pas exclusi-
vement entre souverains mais également entre ministres, membres de la chancellerie ou hauts 
personnages de l’État. L’existence d’une telle correspondance, parallèle à celle des souverains, 
révèle d’intéressantes données sur l’administration interne de la Horde d’Or et du sultanat 
mamlouk, qui pourront, à l’occasion, nous permettre de compléter cette étude sur les règles 
épistolaires dans le cadre des échanges entre khans et sultans.

Par ailleurs, ces manuels permettent également de saisir ce que l’on pourrait appeler la « réa-
lité de l’ambassade » : les missives étaient en effet systématiquement accompagnées de cadeaux 
et délivrées par de hauts dignitaires (souvent des religieux ou des proches du pouvoir) dont le 
rôle était loin d’être anodin. Ces « ambassadeurs » avant l’heure (ce sont souvent les mêmes 
qui reviennent) avaient la charge, outre la lourde responsabilité de mener à bon port lettre et 
présents, de délivrer un message oral venant compléter la missive écrite. Ainsi, le texte même 
des lettres n’était jamais complet et il ne peut, en aucun cas, être considéré comme contenant 
toutes les informations de l’échange diplomatique. Cela ne doit pas, pour autant, nous amener 
à minimiser l’importance du message écrit. Ce dernier, portant devises des souverains, sceaux 
et signatures officiels, était le garant majeur de l’authenticité de l’ambassade ; ce qui explique 
pourquoi expéditeurs et destinataires accordaient une telle attention à son aspect matériel. 
Cela permet également de mieux saisir l’objectif pratique des manuels de chancellerie en nous 
rendant la logique de leur composition interne.

69.  J.M. Rogers parle même du « goût mongol » de 
l’élite mamlouke. Il insiste sur le fait que, malgré 
l’état de guerre, l’influence de l’art persan mongol 
demeura très profonde dans le sultanat mamlouk et 
alla même croissant. Il démontre également qu’il n’y 
a qu’une faible probabilité pour que ces influences 
mongoles viennent de la Horde d’Or (« Evidence for 
Mamlūk-Mongol Relations », p. 396-398).
70.  Il s’agit de ne pas confondre les pratiques 

culturelles du peuple dont est issu le souverain 
mamlouk avec celles de l’élite intellectuelle et 
administrative arabe. Sur les origines des kuttāb, 
voir Martel-Thoumian, Les civils et l’administration, 
p. 123-132 ; sur les rapports entre les secrétaires et les 
Mamlouks (soldats et esclaves militaires), voir ibid, 
p. 165-171 ; sur la réalité de la présence turke dans le 
sultanat mamlouk, on consultera avec profit : Haar-
mann, « Arabic in Speech, Turkish in Lineage ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or72

	 Les modèles épistolaires

Pour une plus grande clarté dans le traitement des données, nous avons séparé les éléments 
codicologiques et diplomatiques qui sont présentés en deux sections distinctes 71. Cette di-
chotomie est évidemment artificielle et non induite par les auteurs des manuels. Les modèles 
épistolaires proposés dans ces ouvrages dépendent des sources à la disposition des secrétaires de 
chancellerie au moment de leur rédaction. Chaque auteur présente, en général, un modèle fait à 
partir d’une ou plusieurs copies 72. Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī propose un modèle de lettre sans pré-
ciser le nombre d’originaux qu’il a eu à sa disposition ; Ibn Nāẓir al-Ǧayš établit un modèle d’après 
trois lettres différentes dont l’une est tirée de ses compositions personnelles (la première à l’inten-
tion d’Uzbek ḫān, à l’époque du sultan al-Nāṣir Muḥammad b. Qalawūn, soit entre 712/1312-1313 
et 741/1341 73 ; la deuxième dans les années 750 74, à l’intention du khan Ǧānī Bek 75 et la troisième, 
destinée au khan Muḥammad 76, dans la dernière décade de rabīʿ I de l’année 776, soit entre le 
30 août et le 8 septembre 1374) et al-Qalqašandī, après avoir cité in extenso ses prédécesseurs 77, 
mentionne deux lettres, l’une (sans date) clairement issue de sa production personnelle et l’autre 
(datée de 812/1409-1410 78) rédigée alors qu’il était en fonction au Dīwān al-inšā’ du Caire. Dans 
la mesure où chacun reprend la quasi-totalité des données livrées par ses prédécesseurs, il faut 
considérer toute variante comme un « ajout », une possibilité supplémentaire dans la rédaction 
ou dans la préparation et non comme une nouveauté remplaçant une ancienne pratique. Nous 
avons donc tenu à ce que ces variantes soient apparentes dans les tableaux (voir infra) sous forme 
d’alinéas indiqués par des traits d’union. On verra que toutes ces variantes suivent un modèle 
codicologique et diplomatique rigoureux et que le moindre écart à l’usage est justifié.

	 Aspect matériel des missives
	 Tableau A : Format du papier

Nous possédons des indications précises quant au format (qaṭʿ) de la feuille de papier utilisée 
pour écrire au khan de la Horde d’Or. En effet, il s’agissait d’une donnée importante – tant 
pour des raisons de prestige que de sécurité 79 – et, de ce fait, systématiquement mentionnée 

71.  Rappelons que seules les lettres des sultans 
mamlouks adressées aux khans sont prises en compte 
dans cette étude.
72.  Dans le cas présent, les copies mentionnées ren-
voient uniquement aux lettres adressées aux khans 
de la Horde d’Or et non à celles rédigées à l’intention 
des Ilkhans également utilisées par les secrétaires 
pour établir ces modèles.
73.  Ces dates correspondent au règne d’Uzbek. En 
741/1341 Ibn Nāẓir al-Ǧayš n’était pas encore entré 
en fonction à la chancellerie du Caire. En revanche, 
les deux lettres suivantes ont été rédigées alors qu’il y 
travaillait. (Ibn Nāẓir al-Ǧayš, al-Taṯqīf, intro. Veselý, 
p. viii-x.)

74.  750 et quelques (sanat nayyif wa-ḫamsīn wa-
sabʿimi’a) dans l’édition de Veselý (Ibn Nāẓir al-Ǧayš, 
al-Taṯqīf, p. 12), mais 756 exactement dans la version 
citée par al-Qalqašandī (Ṣubḥ, p. 295).
75.  743-759/1342-1357.
76.  Muḥammad Pulāk ḫān (770-782/1368-1380).
77.  Pour ne pas alourdir, nous avons retranché des 
colonnes réservées à al-Qalqašandī toutes les parties 
tirées des ouvrages d’Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī et 
d’Ibn Nāẓir al-Ǧayš citées telles quelles.
78.  Probablement à l’intention de Pūlād ḫān qui ve-
nait de monter sur le trône (il régna de 811/1407-1408 
à 816/1412-1413).
79.  Humbert, « Le manuscrit arabe », p. 68.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 73

par le secrétaire de chancellerie. Dans le cadre diplomatique, une lettre est écrite non sur une 
feuille isolée mais sur plusieurs feuilles de taille égale (waṣl, pl. awṣāl 80) collées entre elles dans 
le sens de la longueur et formant un darǧ, c’est-à-dire un rotulus 81. En général, c’est le format 
de la feuille qui est donné (largeur et longueur) et non celui du rouleau dont la longueur varie 
en fonction de la taille du texte à rédiger. Le papier de chancellerie était ainsi défini et nommé 
par son format. G. Humbert, s’appuyant sur deux sources fondamentales pour la période 
mamlouke 82, rappelle que le format « varie selon le type d’acte ou de document et, surtout pour 
les correspondances officielles, en fonction du rang du destinataire : plus celui-ci est élevé, plus 
le format de la feuille est grand 83 ». Dans le cas présent, il est question, à une exception près, de 
feuilles de format « baġdādī complet », format le plus prestigieux, utilisé dans la correspondance 
entre souverains 84. La feuille de papier baġdādī utilisée par la chancellerie mamlouke mesurait 
une coudée de largeur (soit 488 mm) et la longueur du waṣl était d’une coudée et demi 85.

On note cependant que, dans l’un des exemples donnés par Ibn Nāẓir al-Ǧayš, le papier 
utilisé pour écrire au khan n’est pas baġdādī et sa largeur ne mesure que trois doigts 86. Or, si 
l’on se réfère au tableau de G. Humbert 87, le papier d’une largeur de trois doigts est le plus petit 
format utilisé par la chancellerie mamlouke. Il correspondrait à la largeur du papier du courrier 
par pigeon, un papier très fin également utilisé pour les dépêches 88. Au lieu du papier le plus 
prestigieux, le secrétaire s’est donc servi du papier au format le plus réduit. Comment compren-
dre un tel écart à l’usage ? L’auteur précise que cette missive fut écrite en réponse à une lettre du 
khan et sur un modèle identique à celle-ci. Cela signifierait que, dans certaines circonstances, à 
la place du baġdādī 89, les secrétaires préféraient choisir, parmi les formats de papier à leur dis-
position 90, le plus proche de celui utilisé par l’expéditeur. Dans le cas présent, le choix du papier 
est clairement lié au « statut » de la missive (une lettre-réponse, envoyée par retour d’ambassade) 

80.  Waṣl peut aussi désigner la ligne laissée en blanc 
dans une lettre, c’est-à-dire l’interligne (Humbert, 
« Le manuscrit arabe », p. 71) et la jointure des 
feuilles.
81.  Voir ibid., p. 70 : « Le darj est un rouleau de pa-
pier à déroulement vertical résultant de l’assemblage 
de plusieurs waṣl-s de même largeur. »
82.  Al-Qalqašandī (Ṣubḥ) et le manuscrit du Dīwān 
al-inšā’.
83.  Humbert, « Le manuscrit arabe », p. 69 ; al-
Qalqašandī, Ṣubḥ VI, p. 190-192.
84.  Al-Qalqašandī, Ṣubḥ, p. 190.
85.  Humbert, « Le manuscrit arabe », p. 75. La cou-
dée est mesurée à partir de la coudée du tissu cairote 
(ibid., p. 72). Seul le manṣūrī complet était plus grand 
que le baġdādī complet.
86.  « Arrivèrent aux Nobles portes, en l’année 750 
et quelques, une lettre de Ǧānī Bek b. Uzbek, l’un 
des descendants de Gengis Khan. On lui écrivit (en 

retour) une noble missive, identique à la lettre venue 
de chez lui, sur du papier non-baġdādī, de trois doigts 
exactement. » (al-Taṯqīf, p. 12-13).
87.  Humbert, « Le manuscrit arabe », p. 73.
88.  Al-Qalqašandī, Ṣubḥ, p. 192 (al-qaṭʿ al-ṣaġīr).
89.  Le fait que l’auteur précise qu’il ne s’agit pas d’un 
format baġdādī montre que c’était bien le format 
usuel des transactions épistolaires entre le sultan 
et le khan. Cela est d’ailleurs confirmé par l’auteur 
du Kitāb Dīwān al-inšā’ ; celui-ci signale une autre 
entorse à la règle : « la lettre qui fut écrite en l’an 832 
à Mohammad-Khan, souverain du Khawarizm et 
du Descht-Kaptchak avait été, à défaut de papier de 
Bagdad, transcrite sur du papier Mansouri, qui avait 
deux doigts de moins que le papier parfait (al-kāmil). » 
(Dīwān al-inšā’, trad. Quatremère, p. cxxxvi).
90.  Humbert (« Le manuscrit arabe », p. 72, 73) a 
répertorié, pour la chancellerie mamlouke, 6 types 
et 9 formats de papier.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or74

qui fut faite non d’après les anciens courriers envoyés aux khans conservés dans les archives du 
Dīwān al-inšā’ mais sur le modèle de la lettre initiale. Cette méthode, on le verra, peut déterminer 
également le choix des encres, des titulatures ou de certaines formules épistolaires (cf. tableau E 

– infra). En outre, cette anecdote rapportée par Ibn Nāẓir al-Ǧayš a l’avantage de nous renseigner 
sur le format de la lettre du khan Ǧānī Bek, lequel était d’une largeur apparemment très réduite 
(environ 70 mm). Cela n’a rien de surprenant. En effet, les quelques données dont on dispose 91 
concernant le papier utilisé dans la chancellerie de la Horde d’Or montrent que le format diplo-
matique ǧočide est, en général, deux fois moins large que le baġdādī mamlouk 92.

En outre, d’autres formats de papier pouvaient être utilisés en fonction de l’écriture ser-
vant à la rédaction du texte 93. Aussi, al-Qalqašandī précise que le format baġdādī est utilisé 
uniquement si on écrit au khan en arabe. On sait, en effet, que la chancellerie mamlouke usa 
également de l’alphabet uyġur (dit « mongol ») pour correspondre avec les khans 94.

Enfin, nous attirons l’attention sur le fait qu’al-Qalqašandī signale avoir utilisé « un papier 
de format baġdādī complet fait à partir de papier égyptien fabriqué selon les canons du baġdādī ». 
Cette indication confirme l’hypothèse de G. Humbert 95 qui veut que la terminologie de baġdādī, 
désignant à l’origine un papier fabriqué à Bagdad pendant la période du califat, ait pris le sens 
d’un « format-étalon » en s’exportant. Ainsi, la chancellerie mamlouke utilisait un papier dont 
l’appellation renvoyait à des mesures prédéfinies et non à son lieu de fabrication (Le Caire 96).

Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

–  Baġdādī complet : 
« qaṭʿ al-baġdādī al-kāmil ». 
(al-Taʿrīf, p. 44)

–  Baġdādī complet : « waraq ʿarḍ al-
baġdādī al-kāmil » (al-Taṯqīf, p. 12) ; 
« ʿ arḍ al-baġdādī al-kāmil ».
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  Papier non baġdādī de trois doigts 
exactement : « waraq dūna al-baġdādī 
bi-ṯalāṯat aṣābiʿ maṭbūqa ».
(al-Taṯqīf, p. 12-13)

–  « Si on lui écrit en arabe, le format 
de la lettre qu’on lui envoie est le 
même que pour la correspondance 
avec le maître de l’Iran. »
(Ṣubḥ VII, p. 294)

–  « Un papier de format baġdādī 
complet fait à partir de papier égyp-
tien fabriqué selon les canons du 
baġdādī » : « qaṭʿ al-baġdādī al-kāmil 
min al-waraq al-miṣrī al-maʿmūl ʿ alā 
hay’at al-baġdādī ». 
(Ṣubḥ VII, p. 299)

91.  Pour une synthèse de la question, voir ma thèse 
de doctorat, La Horde d’Or de 1377 à 1502, p. 232-236 ; 
Usmanov, Žalovannie akti et Kurat, Topkapı Sarayı 
Müzesi Arşivindeki Altınordu.
92.  On peut citer, par exemple, le format des trois 
lettres khaniales adressées au sultan ottoman (xve siè-
cle) qui sont rédigées sur des papiers d’une largeur de 
280 mm, 270 mm et 210 mm ; ce qui correspond plus 
ou moins à 1/2 coudée cairote. Même si ces lettres 
ont une largeur supérieure à trois doigts (environ 
70 mm), on voit que, dans l’usage ǧočide, le papier 

diplomatique est plus étroit que le baġdādī.
93.  Al-Qalqašandī, Ṣubḥ III, p. 53-55, 59-61 ; VI, 
p. 194-195.
94.  Sur la question des langues et des alphabets 
utilisés pour correspondre avec les khans, voir tableau 
C – infra.
95.  Humbert, « Le manuscrit arabe », p. 71.
96.  Peut-être la Teinturerie de la soie au Caire, s’il 
s’agit bien du nom du fournisseur en papier de la 
chancellerie mamlouke (ibid., p. 72-73).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 75

	 Tableau B : Encres et qalam-s
Le texte de la lettre est rédigé à l’encre noire et comporte des éléments (mots ou formules) 

tracés à l’encre dorée (chrysographie) ou à l’ocre rouge. L’utilisation d’encre dorée pour souligner 
les termes importants est une pratique répandue dans l’ensemble du Dār al-islām 97 et, de ce fait, 
entendue par tous. Elle était notamment très courante dans la Horde d’Or où les secrétaires 
du Dīwān al-inšā’ employaient chrysographie et encre vermillon 98. L’encre rouge ou vermillon, 
qui a la même valeur symbolique que la dorure, est plus spécifiquement réservée à la signature 
du sultan (ʿ alāma) et aux sceaux (ṭamġa-s) 99.

Les auteurs des manuels s’attachent à définir précisément les éléments qui doivent être mis 
en valeur par ce procédé. Ils sont répartis en deux grandes catégories, l’une touchant au pouvoir 
sultanial/ khanial (a) et l’autre à l’islam (b) :

a.  Les formules en exergue du protocole d’ouverture (invocatio), la ṭuġrā et l’adresse qui 
comporte les titres du sultan (intitulatio) ; les noms du sultan, du khan et de tout ce qui se 
rapporte directement à eux (a fortiori, les pronoms personnels les désignant) ;

b.  Les noms de Dieu et toutes les formules qui s’y rapportent ; les noms des prophètes, des 
anges, des saints personnages et toutes les formules qui leur sont liées ; la mention de l’islam.

Il est bien évident que ces usages concernant les encres ne sont pas propres aux lettres 
destinées à la Horde d’Or mais valent pour l’ensemble des échanges au sein du Dār al-islām et, 
plus particulièrement, pour la correspondance avec les Ilkhanides ainsi que le signalent Ibn 
Nāẓir al-Ǧayš et al-Qalqašandī.

À contrario, très peu d’indications nous sont données quant au qalam, c’est-à-dire à la 
manière de tracer les lettres (contrairement aux missives adressées aux hauts dignitaires de la 
Horde d’Or où l’usage de tel ou tel qalam est souvent précisé). Il semble que certaines parties 
étaient tracées en « or plein » et d’autres « en or bordées de noir ». La ṭuġrā (voir tableaux D et 
D’ – infra) devait bénéficier d’un traitement spécial. Al-Qalqašandī mentionne une lettre où 
elle était tracée en style d’écriture exacte (qalam muḥaqqaq) dorée bordée de noir. Le muḥaqqaq 
(ou muḥarrar), qui se distingue du muṭlaq (négligent) et du mursal (relâché), était un style 
d’écriture prestigieux utilisé pour la rédaction de textes importants 100, notamment dans la 
correspondance diplomatique entre souverains et pour les inscriptions encadrées. Cette écriture 
se caractérise par une grande lisibilité des lettres qui ne sont pas imbriquées les unes dans les 
autres (comme avec le muṭlaq) 101 et par le fait que le coin gauche de certaines lettres est tracé 

97.  Une telle pratique remonterait à l’Antiquité 
(Déroche, Manuel de codicologie, p. 125-145).
98.  Voir ma thèse de doctorat, La Horde d’Or de 
1377 à 1502, p. 236-237.
99.  Voir tableaux D et D’ – infra. Déroche (Manuel 
de codicologie, p. 125-145) note que le fait d’utiliser de 
l’encre rouge pour imprimer le sceau vient probable-
ment d’une influence chinoise.

100.  C’était l’un des six styles calligraphiques (avec 
le rīḥān, le ṯuluṯ, le nasḫ, le tawqīʿ et le riqāʿ) dé-
finis dans la première moitié du ive/xe siècle par 
Ibn Muqla ; il était utilisé pour les corans de format 
allongé (cf. « Khaṭṭ », p. 1144-1162).
101.  Stern, Fāṭimid Decrees, p. 103-106 ; al-Qalqašandī, 
Ṣubḥ III, p. 10, 26 (fa-amā al-muḥaqqaq famā ṣaḥḥat 
aškāluhu wa-ḥurūfuhu ʿalā iʿtibārihā mufrada), 
p. 59-61.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or76

de manière anguleuse. Ainsi, al-Qalqašandī, qui la compte au nombre des sept aqlām (style 
d’écriture lié à une pointe taillée de qalam et à un format de papier) utilisés dans le Dīwān al-
inšā’ 102, précise que cette écriture était, à l’origine, utilisée pour les ṭuġrā-s dans les lettres des 
khans et, même, qu’elle aurait été spécialement « inventée » à cet effet 103.

Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

Chrysographie et encre noire :

–  « Dans cette lettre, toute la ḫuṭba, 
la ṭuġrā et l’adresse (ʿ unwān) sont 
écrites en or plein ainsi que les 
noms glorieux apparaissant dans 
[le texte de] la lettre. Chaque per-
sonne ayant une position noble 
comme, par exemple, le nom de 
Dieu – qu’Il soit exalté – ou le nom 
de notre Prophète – que la prière et 
le salut de Dieu soient sur lui – ou 
le nom d’autres prophètes ou des 
anges – que la paix soit sur eux – 
ou la mention de la religion de l’is-
lam ou la mention de notre sultan 
ou du sultan destinataire ou de ce 
qui se rapporte à eux (par exemple 
dans l’expression « chez nous » et 
« chez vous » et « pour nous », « pour 
vous », « notre lettre », « votre let-
tre »), tout cela est écrit en or et le 
reste est en noir. » 
(al-Taʿrīf, p. 45)

Chrysographie et encre noire :

–  « L’écriture est dorée et noire 
selon la manière que nous avons 
expliquée pour la lettre d’Abū Saʿ īd, 
de même pour l’adresse. » 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  « Le protocole d’ouverture [se 
compose] d’une ḫuṭba appropriée 
entièrement écrite en doré. Tout 
le reste est en noir excepté ce que 
nous avons mis en exergue dans 
la lettre d’Abū Saʿ īd ; l’adresse est 
dorée. » (al-Taṯqīf, p. 13)

–  « …avec une brève ḫuṭba dorée 
et le reste en noir et doré comme 
ce qui a été mis en exergue dans la 
lettre du qān Abū Saʿ īd. » 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  « À l’emplacement réservé à la 
noble signature (bayt al-ʿ alāma al-
šarīfa), on a signé à l ’ocre rouge 
ʿirāqiyya : al-Muštāq Šaʿ bān [le sul-
tan al-Ašraf Nāṣir al-Dīn Šaʿ bān 
(764/1363-778/1377)]. »
(al-Taṯqīf, p. 13)

Chrysographie et encre noire :

–  « Et la ṭuġrā […] composée des 
titres de notre sultan selon la ma-
nière habituelle, [est] écrite en or en 
style (qalam) muḥaqqaq [et] bordée 
de noir. […] Puis, les titres illustres, 
tels que le nom de Dieu – qu’Il soit 
exalté – et de son Prophète – que 
le salut et la paix soient sur lui –, 
le nom de notre sultan et du sul-
tan auquel on écrit et le pronom 
personnel qui se rapporte à l’un 
ou à l’autre sont écrits en or plein 
comme on l’a rapporté auparavant 
dans la description de la lettre du 
maître de l’Iran [envoyée] par le 
passé. »
(Ṣubḥ VII, p. 299)

	 Tableau C : Langues et alphabets
Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī et al-Qalqašandī soulignent que, dans la correspondance avec 

les khans de la Horde d’Or, les lettres étaient rédigées soit en arabe, soit en mongol. Sur ce 
point, on constate, pour une fois, une différence claire de traitement par rapport à la corres-
pondance ilkhanide qui ne se faisait pas, ou plus, « en mongol » depuis, au moins, la conversion 
des Ilkhans à l’islam.

102.  Al-Qalqašandī évoque huit styles d’écriture 
arabe (Ṣubḥ III, p. 51-53) : muḫtaṣar al-ṭūmār, al-ṯuluṯ, 
ḫafīf al-ṯuluṯ, al-tawqīʿ, al-riḳāʿ, al-ṭūmār al-kāmil, 
al-muḥaqqaq et al-ġubār ; il précise que sept d’entre 

eux sont utilisés dans le Dīwān al-inšā’ (les mêmes 
excepté al-tawqīʿ).
103.  Al-Qalqašandī, Ṣubḥ III, p. 52.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 77

Dans la première moitié du xve siècle (et probablement dès l’époque d’Ibn Nāẓir al-Ǧayš 
qui n’a pas trouvé nécessaire de donner des précisions quant à la langue), on n’écrivait plus aux 
khans « en mongol ». Quand al-Qalqašandī fait allusion à une correspondance « en mongol », les 
sources qu’il cite à ce sujet sont anciennes, puisqu’elles remontent à l’époque d’Ibn Faḍl Allāh al-

ʿUmarī. En revanche, dans la première moitié du xive siècle 104, on écrivait encore au souverain de 
la Horde d’Or « en mongol » (ce qui est confirmé par les sources internes à la Horde d’Or – voir 
infra). Arabe et mongol étaient ainsi utilisées parallèlement et non à l’exclusion l’une de l’autre.

Comme nous l’avons souligné précédemment, il y avait une différence de traitement selon 
l’écriture utilisée : l’arabe s’écrivait sur un papier de format baġdādī complet comme pour la 
correspondance avec les Ilkhanides, tandis que le mongol nécessitait un autre format de papier, 
non précisé 105. En outre, l’équipe de fonctionnaires en charge de la correspondance variait en 
fonction de la langue. Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī donne des informations sur les responsables 
de la correspondance « en mongol » : quatre kātib-s étaient affectés à cette tâche, Aytamïš al-
Muḥammadī, Ṭāyïrbuġā al-Nāṣirī, Arġudluq [ ?] al-tarǧumān et Qawṣūn al-Sāqī.

De « pure extraction mongole » (ou tatar selon les sources), Aytamïš 106 était réputé pour ses 
compétences diplomatiques, sa carrière connut son apogée sous le troisième règne d’al-Nāṣir 
Muḥammad (709/1309-741/1341) qui le promut amīr de cent et commandant de mille, rang le plus 
élevé de l’armée mamlouke. Il fut chargé, en particulier, de trois missions auprès de l’Ilkhan Abū 
Saʿ īd (en 722/1322, 726/1326 et 728/1328) en vertu de sa connaissance de la langue et des coutumes 
« mongoles » (avec toute l’ambiguïté que ce terme recoupe). Son savoir en la matière aurait été 
exceptionnel et, de ce fait, il était respecté et apprécié à la cour ilkhanide. Les auteurs mamlouks 
insistent sur le fait qu’il maîtrisait à la fois l’oral et l’écrit, qu’il était capable de lire une lettre en 
provenance de l’est et d’y répondre avec une très belle graphie uyġur ; ce qui donne à penser que 
ce type de compétence était peu répandu dans le sultanat mamlouk. Aytamïš était responsable 
de la correspondance en mongol au Dīwān al-inšā’ et pouvait être remplacé par Ṭāyïrbuġā lors 
de ses déplacements. Ce dernier, oncle maternel du sultan al-Nāṣir Muḥammad entra en service 
au Caire en 726/1326 durant la deuxième mission d’Aytamïš auprès d’Abū Saʿ īd (qui s’absenta 
alors pendant trois mois et demi). De son côté, Qawṣūn, marchand originaire de la Horde d’Or, 
serait arrivé au Caire en 720/1320 et aurait été spécialement en charge de la correspondance 
avec les khans. De ce fait, il serait resté en poste un peu plus longtemps que les autres. Émir de 
cent, à la tête de 700 Mamlouks à l’apogée de sa carrière, il fut l’un des favoris du sultan al-Nāṣir 
Muḥammad et épousa l’une de ses filles. Après la mort de ce dernier, il fut l’un des principaux 
protagonistes des luttes entre puissants émirs pour placer tel ou tel mamlouk sur le trône. Il finit 
étranglé en prison en 1342 107. Quant à Arġudluq, nous ne savons rien de lui.

104.  al-ʿUmarī travailla à la chancellerie du Caire jus-
qu’en 738/1337, puis à Damas de 740/1339 à 743/1342 
(Salibi, « Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī »).
105.  Aucune indication dans les parties d’al-
Qalqašandī portant sur les styles d’écriture et les 
formats de papier (voir notamment Ṣubḥ III, p. 53-59 ; 
VI, p. 189-196).

106.  Sur la biographie et la carrière de l’amīr Sayf 
al-Dīn Aytamïš al-Ašrafī al-Muḥammadī et les sour-
ces mamloukes y afférant, voir Little, « Notes on 
Aitamïš ».
107.  Sur Qawṣūn, voir Irwin, The Middle East, 
p. 125-128 et Van Steenbergen, « The Amir 
Qawṣūn ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or78

Il est à noter qu’Aytamïš n’était pas seulement un membre de la chancellerie mais aussi 
un « envoyé », une sorte d’ambassadeur : le responsable de la rédaction des lettres avait 
donc aussi fonction de diplomate. Cela donne à penser que peu nombreux étaient ceux qui 
connaissaient réellement les pratiques diplomatiques turko-mongoles et que ce domaine était 
réservé à de véritables spécialistes. Enfin, le fait que le sultan mamlouk envoie toujours les 
mêmes personnalités en ambassade était favorable aux échanges dans la mesure où le khan et 
l’Ilkhan connaissaient ainsi leurs interlocuteurs (à défaut de pouvoir rencontrer le sultan en 
personne), ce qui créait une certaine intimité dans les relations diplomatiques. Les absences 
prolongées d’Aytamïš expliquent, également, pourquoi il y avait plusieurs secrétaires chargés 
de la correspondance avec les Gengis-khanides. En outre, l’existence d’une telle équipe, formée 
de quatre secrétaires permanents, dont au moins trois furent des proches du sultan, montre 
qu’une réelle importance était accordée à cette correspondance dans la première moitié du 
xive siècle 108.

Tout cela renvoie à une question cruciale, à laquelle les spécialistes n’ont pas encore totale-
ment répondu, celle de la langue officielle de la Horde d’Or 109. La chancellerie ǧočide connaît une 
mutation linguistique progressive entre la deuxième moitié du xiiie siècle et la fin du xve siècle. 
Les documents en alphabet uyġur les plus tardifs que nous connaissions sont un texte littéraire 
écrit sur une écorce de bouleau datant du début du xive siècle 110 et un acte d’octroi de Tīmūr 
Qutluġ (800/1398) 111 ; sachant que parallèlement on trouve des documents officiels en alphabet 
arabe. Nous n’avons retrouvé aucun acte émanant de la chancellerie khaniale rédigé en langue 
mongole. Aussi, actuellement, nos conclusions sont les suivantes :

1.  Jusqu’à la fin du xive siècle, voire au début du xve, la chancellerie khaniale utilisa l’al-
phabet uyġur ;

108.  Ce qui changera considérablement par la suite : 
voir à ce sujet deux anecdotes d’al-ʿAynī qui mon-
trent qu’au début du xve siècle il n’y a plus d’équipe 
spécialisée dans la correspondance « en mongol » 
au Dīwān al-inšā’ (Tizengauzen, Sbornik I, « ʿ Iqd 
al-Ǧumān », p. 501-502). Al-Qalqašandī décrit en 
quelques lignes la section responsable de la traduc-
tion arabe des lettres khaniales turkes et mongoles : 
une fois la traduction rédigée, elle est lue au sultan 
qui décide de la réponse dont se chargera le kātib 
al-sirr (Ṣubḥ VI, p. 216).
109.  D’après Zakirov (Diplomatičeskie otnošenija 
Zolotoj Ordy), la langue écrite officielle des Ǧočide-s 
était le mongol. Grigor’ev (« Oficial’nyj jazyk ») estime 
que, probablement, tous les documents émanant de 
la chancellerie khaniale, jusqu’à la fin du xive siècle, 
étaient en mongol et/ou en turk, écrits en caractères 
uyġur. D’après lui, les chartes d’exonération destinées 
aux Russes étaient, en premier lieu, écrites en mongol 

(caractères uyġur-s), puis traduites en turk (dans 
le même alphabet) et, enfin, traduites en russe. Le 
turk aurait donc joué un rôle d’intermédiaire, de 
médiateur dans les relations russo-mongoles aux 
xiiie et xive siècles. Pour un aperçu général sur la 
question de la langue officielle de la Horde d’Or, 
voir Favereau, dea, Les sources de la Horde d’Or, 
p. 66-67 et thèse de doctorat, La Horde d’Or de 1377 
à 1502, p. 149-150.
110.  Texte bilingue turk et mongol (Poppe, « �����Zolo-
toordynskaja rukopis’���� »).
111.  Même si la copie du texte d’origine a été faite 
par un kātib ottoman, l’alphabet initial était l’uyġur. 
Ce texte est bi-scripturaire (alphabets arabe et uyġur) 
mais unilingue (turk). Le chroniqueur al-ʿAynī men-
tionne également une lettre du khan Muḥammad, 
envoyée au sultan en 832/1427, en langue uyġur (turk) 
et en alphabet mongol (Tizengauzen, Sbornik I, « ʿ Iqd 
al-Ǧumān », p. 502).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 79

2.  Dès le xiiie siècle, l’alphabet arabe était connu et maîtrisé par une partie de l’adminis-
tration (les légendes des monnaies sont majoritairement en langue arabe) ;

3.  La langue officielle ǧočide fut, du xiiie à la fin du xive siècle, le mongol, puis rapidement 
le turk écrits en caractères uyġur-s. Au cours du xve siècle, le turk demeura langue officielle 
mais passa de l’écriture uyġur à l’écriture arabe ;

4.  L’arabe et le persan ne furent jamais utilisées comme langues de chancellerie.

À ce sujet, nous attirons l’attention des spécialistes sur les différentes interprétations 
possibles des expressions « bi-l-ʿ arabī » et « bi-l-muġulī ». Il faut se méfier d’une traduction 
unilatérale renvoyant à un idiome parlé ; elles peuvent, en effet, désigner simplement l’écriture 
ou l’alphabet utilisé sans que précision soit faite de la langue. Puisque turk et mongol pou-
vaient s’écrire en uyġur, peu de chroniqueurs arabes étaient capable ou trouvaient nécessaire 
de les distinguer. Quant aux auteurs des manuels, leur priorité n’était-elle pas de différencier 
deux alphabets et non deux langues s’écrivant avec le même alphabet ? Cela expliquerait 
d’ailleurs pourquoi l’usage du persan, attesté dans les chroniques pour la correspondance 
avec les khans, n’a pas retenu l’attention des trois kātib-s. L’alphabet compte plus que la 
langue : en effet, rédiger une lettre en persan n’induit pas les mêmes changements qu’une 
lettre en alphabet uyġur (le format de papier est conservé ainsi que les nombreuses formules 
coraniques et religieuses).

Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

Arabe et mongol :

–  « On a écrit en arabe 
(bi-l-ʿ arabī) [au khan] de la même 
manière qu’à l ’intention du 
maître de l’Iran comme mention-
né ci-dessus ; la différence étant 
qu’on lui écrit [aussi] souvent en 
mongol (bi-l-muġulī)… »
(al-Taʿrīf, p. 47)

Pas d’indication Arabe et mongol :

–  « J’ai vu dans plusieurs registres 
(dasātīr), venant du qāḍī ʿAlā’ al-
Dīn Ibn Faḍl Allāh [al-ʿ Umarī], 
qu’on écrivait [au khan] sur du 
brouillon (muswadda) afin de ré-
diger en arabe (bi-l-ʿ arabī) ; puis, 
on a cessé (de faire cela) et on a 
écrit en mongol (bi-l-muġulī). Il 
[al-ʿ Umarī] a dit : si on lui écrit en 
arabe (bi-l-ʿ arabī), le format de la 
lettre qu’on lui envoie est le même 
que pour la correspondance avec 
le maître de l’Iran. »
(Ṣubḥ VII, p. 294)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or80

	 Tableau C’ : Personnel du Dīwān al-inšā’ responsable de la correspondance 
avec les khans à une période donnée

Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

–  Responsables de la correspon-
dance en alphabet uyġur (langues 
mongole et turke) :

« […] On lui écrit [aussi] souvent 
en mongol (bi-l-muġulī) et de cela 
sont responsables : Aytamïš al-
Muḥammadī, Ṭāyïrbuġā al-Nāṣirī 
et Arġudluq [ ?] al-tarǧumān ; 
puis, après eux, le responsable fut 
Qawṣūn al-Sāqī. » 
(al-Taʿrīf, p. 47)

–  Responsable de la correspon-
dance en arabe : Ibn Nāẓir al-Ǧayš 
lui-même.

« À l’époque de la dernière décade 
de rabīʿ I 776, on m’a ordonné d’écri-
re une lettre au qān Muḥammad du 
pays d’Uzbek… » 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  Responsable de la correspon-
dance en arabe : al-Qalqašandī lui-
même.

« Voici un exemplaire (nusḫa) tiré 
de mes compositions. Il a été rédigé 
sur l’ordre de Sa Haute Éminence 
(al-Maqarr al-ʿ ālī) al-Fatḥī, le maî-
tre du Noble Dīwān al-inšā’ 112. » 
(Ṣubḥ VII, p. 299)

	

	 Tableaux D et D’ : Éléments d’authentification
En sus du papier, du qalam, de la répartition des encres, de l’organisation des lignes dans la 

page (etc.) – qui jouent un rôle de certification –, les éléments d’authentification dans le cadre de 
cette correspondance sont, en quelque sorte, extérieurs au texte 113. Un point fondamental de leur 
définition touche d’ailleurs à leur emplacement sur la page qui varie en fonction du statut du des-
tinataire, de l’importance du document et des traditions spécifiques à telle ou telle chancellerie. 
En outre, dans la composition de ces lettres, on ne trouve pas de partie correspondant à la corro-
boratio (ta’kīd), qui se situe normalement après la dispositio (voir tableau E – infra) ; ces clauses de 
certification n’étant pas utiles du fait de la présence de nombreux éléments d’authentification.

Ces éléments, qui ne sont autres que différents modes de signature à la disposition du sou-
verain 114, sont le fruit de deux grandes traditions : l’une est sino-turko-mongole (elle introduisit 
la ṭamġa, l’emblème tribal ou clanique et, par extension, le sceau contenant cet emblème 115) et 
l’autre, arabo-musulmane (elle imposa une signature sous forme de devise, la ʿalāma 116). On 
sait que les Turks jouèrent un rôle fondamental dans l’histoire des institutions islamiques et 

112.  Il s’agit probablement du kātib al-sirr de l’épo-
que : Fatḥ al-dīn Fatḥ-Allāh (d’où la nisba al-Fatḥī) 
qui exerça du 7 ḏū-l-ḥiǧǧa 808/1406 au 3 šawwāl 
815/1413 (Martel-Thoumian, Civils et administration, 
p. 451).
113.  C’est pourquoi, à la différence de Stern (Fāṭimid 
Decrees, p. 123-165), nous les avons inclus dans la 
partie sur la codicologie et non dans celle traitant 
de la diplomatique.
114.  D’où l’intitulé du chapitre dans lequel Stern trai-
te cette question : « The Signature » (ibid., p. 123-165).

115.  On les distinguera par les appellations sui-
vantes : emblème-ṭamġa et sceau-ṭamġa. On peut 
faire le rapprochement entre l’emblème-ṭamġa et le 
rank (symbole du sultan mamlouk apparaissant dans 
le sceau, tel la panthère de Baybars) à la différence 
que le premier est collectif (clanique, tribal ou dynas-
tique), tandis que le second est personnel.
116.  La ʿalāma, que l’on peut traduire selon les 
contextes par signature, devise, signe de validation ou 
signe distinctif, correspondait à l’origine à l’apposition 
d’une devise qui avait valeur de signature dans l’islam 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 81

en particulier dans le développement des signes de validation 117. Les clans turks et mongols 
s’identifiaient par leurs emblèmes-ṭamġa, marques distinctives qui pourraient être à l’origine de 
la ṭuġrā, pratique de validation prisée par de nombreuses dynasties turkes. Cette ṭuġrā, qui est 
une combinaison de l’emblème-ṭamġa et de la devise-ʿalāma, fut introduite dans les chancelleries 
islamiques par les Seldjoukides 118. Ces derniers entamèrent ainsi le remplacement progressif 
de la devise du souverain (qui avait valeur de signature) par l’apposition de ses noms et titres 
dans les documents officiels.

Sous les Mamlouks, le « conflit » entre l’usage classique de la ʿ alāma (attesté depuis le début 
du ive/xe siècle 119) et la pratique récente (époque ayyoubide 120) de la ṭuġrā semble résolu de la 
manière suivante : on constate à la fois une disparition progressive de la devise-ʿalāma, rempla-
cée par la signature-ʿ alāma 121 ; une utilisation sporadique du sceau (dont la forme, ronde/ovale, 
le différencie nettement du sceau-ṭamġa carré utilisé par les Gengis-khanides) et un usage 
récurrent – pour les documents importants – de la ṭuġrā. Dans le cas particulier de la corres-
pondance avec la Horde d’Or, trois sortes de signatures-validations sont utilisées 122 : la ʿ alāma 
ou nom du sultan signé de sa main (a), la ṭuġrā (b) et le sceau-ṭamġa (c).

A.  À l’époque ayyoubide, parallèlement à la devise-ʿalāma, apparut déjà, sous l’influence 
seldjoukide, le principe de la signature du souverain par ses nom et titres 123. Ce procédé de 
validation (le nom du sultan et éventuellement ses patronymes) est très courant dans les do-
cuments mamlouks. Il ne doit pas être confondu avec la ṭuġrā mais peut être appelé ʿalāma 
comme l’indique Ibn Nāẓir al-Ǧayš. Celui-ci nous donne le détail de l’une des ʿalāma-s du sul-
tan : al-Muštāq Šaʿbān. Cette formule doit être considérée non comme une devise mais comme 

classique (devise qui sera progressivement remplacée 
par le nom du souverain). Normalement inscrite de la 
propre main du signataire, elle dépendait non d’une 
fonction mais d’une personne (ibid., p. 133).
117.  Ibid., p. 143.
118.  D’après Stern, la ṭuġrā seldjoukide serait 
composée de trois éléments : la marque tribale 
(emblème-ṭamġa), le nom du souverain et sa devise 
(la ʿalāma étant inscrite sous l’emblème-ṭamġa et 
au-dessus de la basmala). Les Khwarezmshahs uti-
lisèrent également la ṭuġrā à laquelle ils ajoutaient, 
comme les Seldjoukides, une devise – ʿalāma. Ce 
que l’on retrouvera chez les Aq-Qoyunlu dont la 
ṭuġrā combine la marque tribale, le nom du souverain 
(associé, comme chez les Mongols à sözüm/sözümüz) 
et une devise. De nombreuses dynasties (dont les 
Mamlouks et les Ottomans) furent influencées par 
l’usage de la ṭuġrā seldjoukide mais réduisirent la 
partie picturale (emblème-ṭamġa) et accentuèrent le 
tracé ou la stylisation de certaines lettres. Tradition-
nellement, la ṭuġrā était apposée par un fonctionnaire 
spécialement affecté à cette tâche contrairement à 

la ʿalāma qui était de la main du sultan (ibid., p. 144, 
148, 149). Sur l’apport seldjoukide dans les pratiques 
des chancelleries islamiques, voir également : Cahen, 
« La tuğra seljukide ».
119.  Stern, Fāṭimid Decrees, p. 124.
120.  Ibid., p. 152.
121.  Dans certains types de documents (comme les 
octrois de terre) la devise-ʿalāma continue d’être uti-
lisée (ibid., p. 159). On en trouvera des exemples dans 
al-Qalqašandī, Ṣubḥ III, p. 58 (exemple de graphie) ; 
XIII, p. 161 (exemples de formulation).
122.  Ces trois sortes de signatures-validations ne 
sont qu’un échantillon du large panel de signatures 
en usage sous les Mamlouks (comparer notamment 
avec Stern, Fāṭimid Decrees, p. 157-159).
123.  Le terme tawqīʿ n’apparaît pas dans les parties 
des manuels consacrées à la correspondance avec les 
khans. Signifiant, à l’origine, « note écrite », il peut, 
selon les époques et les contextes, prendre le même 
sens que ʿ alāma (signature autographe). Tawqīʿ serait 
plus employé dans l’est du monde musulman, tandis 
que ʿalāma serait préféré dans l’ouest (ibid., p. 127).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or82

une signature par le nom du souverain. Ibn Nāẓir al-Ǧayš précise qu’elle a un emplacement 
particulier et que le kātib doit laisser un espace vide (bayt al-ʿ alāma) pour que le sultan puisse 
signer. Cette ʿalāma se situe exactement en troisième position sur la page, après la basmala et 
les formules d’affirmation de la souveraineté du sultan 124.

B.  La ṭamġa mentionnée par Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī désigne le sceau du souverain. Celle-ci 
est généralement imprimée à plusieurs reprises sur le document (une fois celui-ci rédigé) et elle 
est systématiquement apposée au bas de la lettre. Cela permettait d’éviter les contrefaçons 
et les ajouts de feuilles ; le kātib précise d’ailleurs qu’elle doit être imprimée à la jointure des 
feuilles (kollêseis). Le sceau-ṭamġa tient une place extrêmement importante dans les chancel-
leries mongoles et chinoises où il est le principal moyen de certification. On peut penser qu’il 
est utilisé ici en écho à la pratique épistolaire ǧočide qui en use d’une manière quasi-identique 
(ṭamġa en or appliquée à la jointure des feuilles, dans un mouvement de balancier droite-gauche 
ou inversement, jusqu’à la fin du texte où elle est apposée à gauche) 125.

C.  La ṭuġrā 126, contenant les noms et titres du sultan inscrits de manière stylisée 127, est 
utilisée comme en-tête dans les documents les plus importants et, notamment, dans la cor-
respondance avec les souverains musulmans. Dans certains cas, elle peut précéder et même 
remplacer la basmala 128 alors que, dans la tradition musulmane classique, cette formule intro-
ductive par excellence (d’origine coranique), doit figurer en tête des documents officiels 129. Or, 
la question de savoir comment débute un acte de chancellerie est fondamentale pour des raisons 
de sécurité (des éléments pouvant être intercalés entre la bordure supérieure et la première 
phrase). Le fait de débuter un texte officiel autrement que par la basmala (qu’il s’agisse d’une 
ṭuġrā ou de formules spéciales liées à l’expression de la souveraineté khaniale et de la puissance 
divine 130) est une innovation propre à certaines dynasties musulmanes turkes et mongoles. Dans 
la lignée des Seldjoukides, puis des Ayyoubides, les Mamlouks utilisent la ṭuġrā comme signe 
de validation. Mais, contrairement à l’hypothèse de Gazagnadou 131, qui voit dans cette pratique 
une influence des modèles épistolaires ǧočide et ilkhanides, il semble qu’il faille s’en tenir à une 
influence seldjoukide, transmise par les Ayyoubides. L’usage gengis-khanide qui place, en tête 

124.  Pour de plus amples précisions sur l’emplace-
ment des différents signes de validation, voir infra. 
Sous les Fatimides et les Ayyoubides, la ʿalāma 
était placée non juste après la basmala mais entre 
la première et la deuxième ligne du texte (ibid., 
p. 131, 153).
125.  Voir les photocopies des manuscrits dans Ku-
rat, Topkapı Sarayı Müzesi Arşivindeki Altınordu et 
Özyetgin, Altın Ordu.
126.  On constate parfois un amalgame entre ṭurra 
(en arabe : bordure, marge) et ṭuġrā, amalgame qui 
date d’avant la période mamlouke (Stern, Fāṭimid 
Decrees, p. 148, note 2 ; p. 155, note 1). Voir également 
Gazagnadou, « Remarques » : intéressant mais inégal. 
Dans les parties consacrées à la correspondance avec 
les khans, nous n’avons constaté aucune confusion 

entre les deux termes ; ṭurra est employé dans son 
sens initial (par exemple, dans Ibn Faḍl Allāh al-
ʿUmarī, al-Taʿrīf, p. 45 : « On n’appose pas de sceau 
sur la bordure blanche (al-ṭurra al-bayḍā’)… »). 
127.  On en trouvera des exemples dans al-Qalqašandī, 
Ṣubḥ XIII, p. 162-166.
128.  Voir Gazagnadou, « Remarques », p. 160-164. 
Mais ce dernier commet l’erreur d’attribuer systé-
matiquement cette pratique aux Mamlouks.
129.  Voir à ce sujet : al-Qalqašandī, Ṣubḥ VI, 
p. 217-224.
130.  Telles que « Par la force de Dieu – qu’Il soit 
exalté – et par les bons augures de la religion ma-
hométane (al-milla al-muḥammadiyya) » (Ibn Nāẓir 
al-Ǧayš, al-Taṯqīf, p. 12).
131.  Gazagnadou, « Remarques », p. 163-164.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 83

des documents officiels, le nom, les titres et une formule mettant en valeur le pouvoir absolu 
des khans, ne doit pas être confondu avec la ṭuġrā 132. Cette pratique a, néanmoins, influencé 
les modèles épistolaires mamlouks destinés aux khans, qui contiennent la ṭuġrā et/ou des 
formules en arabe correspondant aux en-têtes mongols 133. Cela étant, il faut noter que, dans 
cette correspondance, la ṭuġrā n’est jamais en première position, elle est toujours précédée de 
la basmala. On s’en rendra compte en analysant le protocole d’ouverture des lettres aux khans 
tel qu’il est décrit dans les manuels de chancellerie. On retrouve un schéma identique à chaque 
fois (basmala/formules de souveraineté/ʿalāma ou ṭuġrā) 134.

Dans le modèle épistolaire d’Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī, on commence par la basmala, puis 
une ligne de ḫuṭba (qui peut correspondre à l’en-tête mongol), on laisse ensuite une place pour la 
ṭuġrā, qui est inscrite en dernier, après l’apposition des sceaux, puis les titres du sultan. Dans celui 
d’Ibn Nāẓir al-Ǧayš, on débute par la basmala, puis on inscrit la formule d’origine mongole « Par 
la force de Dieu – qu’Il soit exalté – et par les bons augures de la religion mahométane (al-milla 
al-muḥammadiyya) » sur deux lignes mises en valeur au centre de la page, puis on laisse un es-
pace pour la ʿalāma (qui sera apposée par le souverain) et enfin les titres du sultan. Dans celui 
d’al-Qalqašandī, on inaugure par la basmala (après avoir laissé cinq feuilles blanches (awṣāl) au 
début du rouleau, pour le prestige), puis on débute la première ligne du texte à un waṣl (interligne 
de trois doigts) de la basmala, on inscrit ensuite la ṭuġrā à distance égale de la première et de la 
deuxième ligne d’écriture. Ces mesures, proportionnelles au format du papier et au type d’acte 
délivré, sont à peu près conformes à celles de tous les documents établis au nom du sultan 135.

On notera qu’aux époques d’Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī, Ibn Nāẓir al-Ǧayš et al-Qalqašandī, 
l’emplacement de la signature (qu’il s’agisse d’une ṭuġrā ou d’une ʿalāma) est conforme aux 
pratiques fatimides et ayyoubides (après la basmala, dans l’intervalle entre la première et la 
deuxième ligne d’écriture) 136.

132.  Sur ces formules introductives, voir Kotwicz, 
« Les formules initiales des documents mongols ». 
Le Dīwān al-inšā’ de la Horde d’Or ne semble pas 
avoir utilisé la ṭuġrā. Une seule lettre, celle du khan 
Maḥmūd au sultan ottoman (1466), présente un 
en-tête en forme de triangle (pointe vers le bas) 
ressemblant à une ṭuġrā, ne contenant pas d’emblème-
ṭamġa mais simplement la formule suivante : « Lui 
[Dieu]. Par la force de l’Unique, par les miracles de 
Muḥammad et le témoignage de l’Écrit, qu’Allāh 
perpétue le règne [du khan] à travers la lignée de 
Maḥmūd » ; deux autres missives khaniales débutent 
par des formules écrites de manière stylisée et mises 
en valeur par leur espacement du reste du texte (dans 
l’une : « Par la protection de Dieu – qu’Il soit exalté –, 
par les miracles du prophète Muḥammad » et dans 
l’autre : « Lui [Dieu] »). Mais, nous n’avons aucune 
trace de lettres ǧočide-s débutant par la basmala. Pour 
visualiser les documents originaux de la Horde d’Or, 

consulter Kurat, Topkapı Sarayı Müzesi Arşivindeki 
Altınordu et Özyetgin, Altın Ordu.
133.  À propos de leur réutilisation par les Mamlouks, 
voir l’exemple donné par Ibn Nāẓir al-Ǧayš (cf. note 
supra), formule directement issue de la phraséologie 
ilkhanide (Stern, Fāṭimid Decrees, p. 161, note 1).
134.  Il semblerait que ʿalāma et ṭuġrā n’apparais-
saient pas dans une même lettre, l’une remplaçant 
l’autre. Pour le détail de l’ensemble du protocole, voir 
tableau E – infra.
135.  Pour un format baġdādī, la basmala doit être 
séparée de la bordure supérieure par six feuilles blan-
ches (waṣl) et la distance entre les lignes d’écriture 
doit être de trois doigts environ (comme à l’époque 
ayyoubide où l’espace entre les lignes était de 3 à 4 
doigts). Un waṣl, dans le sens d’« intervalle », mesure 
donc à peu près trois doigts de large (al-Qalqašandī, 
Ṣubḥ VI, p. 195-196).
136.  Stern, Fāṭimid Decrees, p. 122.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or84

	 Tableau D : Les différents éléments d’authentification
Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

–  Ṭuġrā écrite en or plein compre-
nant les titres du sultan
(al-Taʿrīf, p. 44, 45)

–  « [La lettre] est certifiée 
(yuṭammaġ) par des ṭamġa-s en 
or comprenant les titres de notre 
sultan ; ces ṭamġa-s sont apposées 
à la jointure des feuilles (awṣāl). On 
commence par la ṭamġa à droite sur 
la première jointure (waṣl) ; ensuite 
à gauche sur la deuxième jointure 
(waṣl), puis on poursuit de la sorte 
jusqu’à ce que l’on termine à la fin, 
à droite. » (al-Taʿrīf, p. 45)

–  « À l’emplacement réservé à la 
noble signature (bayt al-ʿ alāma al-
šarīfa), on a signé à l ’ocre rouge 
ʿirāqiyya : al-Muštāq Šaʿ bān [le sul-
tan al-Ašraf Nāṣir al-Dīn Šaʿ bān 
(764/1363-778/1377)]. »
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  « La ṭuġrā […] composée des ti-
tres de notre sultan selon la maniè-
re habituelle, [est] écrite en or en 
style (qalam) muḥaqqaq [et] bordée 
de noir… » 
(Ṣubḥ VII, p. 299)

	 Tableaux D’ : Indications de présentation et emplacement des éléments d’authentification
Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

–  « [Le texte], après la basmala et 
une ligne de ḫuṭba, débute par la 
ṭuġrā, écrite en or plein, comprenant 
les titres de notre sultan selon la 
forme usuelle des ṭuġrā-s (ʿ alā ʿ ādat 
al-ṭugrāwāt). »
(al-Taʿrīf, p. 44)

–  « [La lettre] est certifiée 
(yuṭammaġ) par des ṭamġa-s en or 
comprenant les titres de notre sul-
tan ; ces ṭamġa-s sont apposées à 
la jointure des feuilles (awṣāl). On 
commence par la ṭamġa à droite sur 
la première jointure (waṣl) ; ensuite 
à gauche sur la deuxième jointure 
(waṣl), puis on poursuit de la sor-
te jusqu’à ce que l’on termine à la 
fin, à droite. On n’appose pas de 
sceau sur la bordure supérieure 
vierge du rouleau (al-ṭurra al-bayḍā’) 
et le secrétaire laisse des espaces 
pour les ṭamġa-s, des espaces pour 
écrire, une fois à droite, une fois à 
gauche. » 
(al-Taʿrīf, p. 45)

–  « Après la noble basmala [on 
inscrit la formule suivante] : Par 
la force de Dieu – qu’Il soit exal-
té – et par les bons augures de la 
religion mahométane (al-milla al-
muḥammadiyya). Puis une place 
est laissée à la ʿalāma ; puis, on 
écrit la noble titulature sultaniale : 
le sultan le plus puissant ; ensuite, 
le reste des nobles titres habituels 
[du sultan] selon ce qui suit […puis] 
les prières de circonstance »
(al-Taṯqīf, p. 12).

–  « À l’emplacement réservé à la 
noble signature (bayt al-ʿ alāma al-
šarīfa), on a signé à l ’ocre rouge 
ʿirāqiyya : al-Muštāq Šaʿ bān [le sul-
tan al-Ašraf Nāṣir al-Dīn Šaʿ bān 
(764/1363-778/1377)]. »
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  « Après avoir laissé cinq feuilles 
blanches (awṣāl), on débute par 
la basmala [inscrite] en haut de 
la sixième feuille (waṣl) et par un 
blanc de chaque côté d’une largeur 
de deux doigts ; la deuxième ligne 
d’écriture (saṭr) [se fait] de la mê-
me manière à la fin de la [6e] feuille 
(waṣl) [et] on laisse un blanc des 
deux côtés de même mesure qu’à la 
première ligne d’écriture (saṭr). La 
ṭuġrā [faite] entre les deux [lignes 
d’écriture], composée des titres 
de notre sultan selon la manière 
habituelle, [est] écrite en or en sty-
le (qalam) muḥaqqaq [et] bordée 
de noir. Au-dessus de la ṭuġrā, il y 
a un espace blanc de la largeur de 
3 doigts, le même espace [est lais-
sé] au-dessous. Pour le reste des 
lignes d’écriture (suṭūr) il y a, habi-
tuellement, une marge à droite et, 
entre chaque ligne d’écriture (bayna 
kull saṭrayn), [on laisse] une demi-
coudée (niṣf ḏirāʿ) d’après la coudée 
(ḏirāʿ) du tissu cairote ». 
(Ṣubḥ VII, p. 299)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 85

	 Tableau E : Règles de découpage du texte et de rédaction
La terminologie utilisée dans le tableau ci-dessous est issue de plusieurs ouvrages de diplo-

matique sur lesquels nous nous sommes fondée pour proposer un découpage interne du texte 
des missives tel qu’il apparaît dans les manuels 137. Le texte est schématiquement divisé en trois 
parties : protocole d’ouverture (iftitāḥ), corps du texte (matn) et protocole de fin (iḫtitām) ; cette 
dernière partie étant celle sur laquelle nous possédons le moins d’informations 138.

Le tableau suivant doit être considéré comme indicatif. N’oublions pas, en effet, qu’un 
élément non mentionné par un auteur ne signifie pas forcément qu’il a disparu des règles épis-
tolaires à un moment donné. Il peut toujours être considéré soit comme un oubli, soit comme 
une partie « évidente » pour le lecteur, ou peu importante, et qui ne mérite pas d’être relevée.

Pour une meilleure lisibilité, nous avons évité de citer in extenso les auteurs et nous pro-
posons un résumé ou un abrégé de leurs indications diplomatiques. Ces indications peuvent 
prendre deux formes : soit une énonciation d’exemples (citations de lettres), soit une liste de 
principes ou règles générales.

Ibn Faḍl Allāh
al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

Invocatio
(daʿwa, taḥmīd, 
tamǧīd, ḫuṭba)
Formule religieu-
se introductive

–  La basmala, puis une 
ligne de ḫuṭba (en-tête 
mongol ?). 
(al-Taʿrīf, p. 44)

–  La basmala, puis la formu-
le suivante sur deux lignes 
au centre de la page : « Par 
la force de Dieu – qu’Il 
soit exalté – et par les 
bons augures de la religion 
mahométane (al-milla al-
muḥammadiyya). » 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  Une ḫuṭba (en-tête mon-
gol ?) appropriée en chryso-
graphie. 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  La basmala. 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  La basmala en haut de la 
sixième page blanche.
(Ṣubḥ VII, p. 299)

137.  Björkman, « Diplomatique » ; Busse, « Diplo-
matique – Perse » et Untersuchungen zum Islamischen 
Kanzleiwesen ; Fekete, Einführung in die Persische 
Paläographie ; Reychman, Handbook ; Stern, Fāṭimid 
Decrees. Pour une comparaison avec la Horde 
d’Or, voir : Usmanov, Žalovannye akty, p. 183-270 
et ma thèse de doctorat, La Horde d’Or de 1377 à 
1502, p. 65-71 (Diplomatique du yarlīġ) ; p. 154-155 
(Schéma de l’organisation formelle des bitīk-s). Nous 
avons également consulté les parties du Ṣubḥ al-aʿšā 
se rapportant à la diplomatique mais elles sont 

délicates à utiliser car extrêmement généralistes (al-
Qalqašāndī, Ṣubḥ VI, p. 217-273 ; plus spécifiquement 
pour les lettres : p. 274-364). Nous espérons que cette 
méthode de découpage textuel pourra être utile à des 
chercheurs travaillant sur d’autres correspondances, 
comme point de comparaison ou point de départ.
138.  Il n’y a, notamment, aucune indication en ce 
qui concerne le lieu de rédaction du document (locus/
maqām) et l’institution chargée de la rédaction de 
la lettre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or86

Ibn Faḍl Allāh
al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

Intitulatio 
(ʿ unwān)
Adresse ou 
suscription : 
l’auteur de la 
lettre (le sultan) 
donne son nom et 
sa titulature

–  Ṭuġrā en or plein compre-
nant les titres du sultan.

–  L’adresse est formée des 
titres du sultan jusqu’au « ti-
tre personnel » (al-laqab al-
ḫāṣṣ), puis, d’une ou deux 
prières du type « que Dieu 
rende puissant son sultanat 
et élève sa position ».
(al-Taʿrīf, p. 44, 45)

–  ʿAlāma, puis titulatu-
re sultaniale telle que : « le 
sultan le plus puissant », 
puis le reste de la titulature 
habituelle en fonction de 
la suite. 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  Aʿlāma à l’ocre rouge (si-
gnature avec le nom du 
sultan), suivie d’une par-
tie laudative à l ’intention 
du sultan, entrecoupée de 
déclarations religieuses. 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  Ṭuġrā composée des titres 
du sultan, écrite en or en 
style (qalam) muḥaqqaq et 
bordée de noir. Cette ṭuġrā 
doit être imprimée entre 
la basmala et la deuxième 
ligne d’écriture du texte. 
Puis, longue introduction 
religieuse et laudative. 
(Ṣubḥ VII, p. 299)

Inscriptio
(alqāb et par-
fois également 
ʿunwān) identité 
du destinataire 139 
contenant la 
titulature de 
celui-ci

–  Une ḫuṭba débutant par 
des formules introductives 
(baʿdiyya  140) jusqu’aux 
titres suivants : Son 
Excellence noble, haute, 
sultaniale, grande, šāhinšāh, 
unique, fraternelle, qaāniale, 
une telle (le titre « royal » 
ne doit pas être mention-
né) 141 ; puis, on donne le 
nom du sultan destina-
taire et on ajoute le mot 
« khan ». 
(al-Taʿrīf, p. 44, 45)

–  Après la ḥamdala et une 
ḫuṭba très brève, on insè-
re les titres : « À l’attention 
de Son Excellence noble 
et supérieure, Son Excel-
lence le Sultan, l’éminence, 
le frère utérin, le savant, le 
juste, le qān, le puissant, 
l ’unique, šāhinšāh, le roi 
Uzbek al-ḫan 142, sultan de 
l’islam et des musulmans, 
unique parmi les rois et les 
sultans, pilier du pouvoir 
royal, sultan des Muġul-s, 
des Qibǧāq-s et des Turk-s, 
grâce des rois de son temps, 
soutien de la lignée de 
Gengis Khan, glorieux 
ṭamġāǧ 143, maître du trô-
ne et de la couronne, bras 
droit de ceux qui sont dans 
la crainte de Dieu, trésor 
des croyants. »
(al-Taṯqīf, p. 12 ; deux autres 
propositions de titulature 
p. 13)

–  Proposition d’inscriptio : 
« Cette lettre a été produite 
à l’intention de Son Altesse 
(al-maqām al-ʿ ālī), sultania-
le, grande, fraternelle, une 
telle, le soutien de la reli-
gion islamique, le pilier 
du royaume gengis-kha-
nide, trésor de la religion, 
compagnon de l’Emir des 
croyants – que Dieu aug-
mente sa grandeur et rende 
sa justice éternelle. »
(Ṣubḥ VII, p. 300)

139.  Quand il y a un doute sur le nom du destinataire, 
l’adresse peut être laissée anonyme (al-Taṯqīf, p. 13).
140.  La baʿdiyya correspond à un paragraphe intro-
duit par wa-baʿdu. 
141.  « Car, pour eux, il n’a pas grande importance et il 
est dévalorisé » (al-Taʿrīf, p. 44). Le peu d’importance 

que les Mongols accordaient aux titres autres que 
« khan » ou « qāan » est également souligné par 
l’auteur dans son Masālik (iii, p. 75). Cette coutume 
remonterait à l’époque de Gengis Khan.
142.  Dans son édition, Veselý donne « al ḫān », qui 
pourrait être lu al-ḫān (le terme khan précédé de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 87

Ibn Faḍl Allāh
al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

Salutatio 
(du āʿ’) 
Brève partie 
de salutation 
concluant le pro-
tocole d’ouverture 
(Iftitāḥ) et intro-
duisant le corps 
du texte

–  « On lui adresse de gran-
des prières redondantes, 
dignes d’un roi et selon la 
respectabilité [de ce] sul-
tan, [on ajoute] : la victoire 
des auxiliaires, l ’éternité 
des jours, la diffusion des 
drapeaux, le soutien des 
soldats, la multiplication 
des délégations… Puis, on 
[lui] adresse des formu-
les métonymiques et des 
déclarations sur le thème de 
l’amitié éternelle, la pureté 
de la pensée, la description 
des désirs, la multitude des 
penchants, et d’autres du 
même type. » 
(al-Taʿrīf, p. 44)

–  « [On lui adresse] les priè-
res de circonstance, puis la 
formule par laquelle on lui 
adresse des salutations. » 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  « Nous lui adressons des 
salutations, qui [lui] sont 
portées par le vent du sud 
et qui laisseront leur em-
preinte au Nord… » 
(Ṣubḥ VII, p. 300)

Narratio 
(naql, iblāġ, taṣrīḥ). 
Le corps du texte 
débute par le ré-
cit ou exposé des 
motifs à l’origine 
de l’ambassade

–  « On mentionne l’objectif 
[de la lettre], on conclut par 
une prière glorieuse et l’on 
explique [nos] besoins et 
les services [que l’on aime-
rait], on décrit nos attentes 
à ce sujet et on montre à 
quel point elles sont pres-
santes. » 
(al-Taʿrīf, p. 44, 45 ; varian-
te du même passage dans 
Ṣubḥ VII, p. 295).

–  « Nous nous enquérons de 
ses nouvelles et nous nous 
entretenons avec lui [pour 
profiter] de sa noble science. 
Fin » (al-Taṯqīf, p. 12)

–  Une lettre où il y aurait 
« grosso modo, salutation et 
amitiés et où l’on s’enquer-
rait de [ses] nouvelles… » 
(al-Taṯqīf, p. 13).

–  Exemple de narratio : 
« Un long temps s’est écoulé 
depuis que Sa Noblesse (al-
maqām al-šarīf) – que Dieu, 
qu’Il soit exalté, glorifie sa 
position – nous a envoyé 
un messager qui apaise les 
brûlures du désir, et nous 
n’avons reçu de sa part aucu-
ne lettre alléguant l’envie 
d’un échange [en attendant] 
la véritable rencontre… » 
(Ṣubḥ VII, p. 301).

l’article) ou il-ḫān (le titre des souverains ilkhanides). 
Cependant, cette deuxième proposition est la moins 
probable dans la mesure où la graphie se fait norma-
lement avec un yā’. Concernant le titre ilkhan, nous 
renvoyons à l’article d’Amitai : « Evidence for the 

Early Use of the Title īlkhān », excellente synthèse 
sur le sujet.
143.  Ce terme serait un ancien vocable turk dési-
gnant la Chine : cf. Biran, The Empire of the Qara 
Khitai, p. 34, 98-101.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or88

Ibn Faḍl Allāh
al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

Dispositio 
(amr) Après 
avoir exposé le 
problème ayant 
nécessité l’envoi 
d’une ambassade, 
le sultan propose 
une solution 
(par exemple, 
l’envoi d’une 
nouvelle lettre 
pour reprendre 
contact). Cette 
partie se mêle 
souvent à la précé-
dente. Le nom des 
« ambassadeurs » 
et la mention des 
cadeaux sont in-
clus dans cette 
partie.

Pas d’indication –  « Nous avons l’intention 
d’entamer des discussions 
par cette lettre et nous 
avons voulu commencer 
par ces propos introduc-
tifs (al-muḫāṭaba) pour qu’il 
[le khan] sache que notre 
amitié pour lui était sincè-
re et affirmer notre union 
(…) Nous avons préparé 
[cette lettre] pour nos en-
voyés x et y et ceux qui les 
accompagnent (…), nous 
avons envoyé à Son Altesse 
(al-maqām al-ʿ ālī) – que 
Dieu élève sa position – avec 
nos messagers, maints tis-
sus alexandrins et d’autres 
[encore] qui font office de 
cadeaux ainsi que les dons 
traditionnels mentionnés 
dans le papier [officiel] pré-
paré en amont 144… » 
(al-Taṯqīf, p. 15)

–  « Pour communiquer [no-
tre] lettre et rappeler [notre] 
loyauté, nous avons choi-
si Son Éminence (al-maǧlis 
al-sāmī), qui jouit de notre 
considération : al-amīr 145 
ḫoǧā un tel – que Dieu, qu’Il 
soit exalté, l ’honore – et 
nous l’avons chargé de sa-
lutations... » 
(Ṣubḥ VII, p. 301)

Datatio (ta’rīḫ)
L’année, le mois 
et le jour de la 
semaine

Pas d’indication –  « À l’époque (…) de Mu
ḥammad b. Qalawūn » : la 
formulation exacte n’est pas 
donnée. 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  « Dans les années 750 » : 
la formulation exacte n’est 
pas donnée. 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  « À l’époque de la derniè-
re décade de rabīʿ I de l’an-
née 776 » : peut-être formu-
lation de la date telle qu’elle 
apparaît dans le texte de 
la lettre. 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  La date est mentionnée 
avant les formules finales. 
(al-Taṯqīf, p. 15)

–  « En 812 » : la formulation 
exacte n’est pas donnée. 
(Ṣubḥ VII, p. 299)

Salutations ou 
prières finales

Pas d’indication –  La ḥamdala, puis la 
ḥasbala 146. 
(al-Taṯqīf, p. 15)

Pas d’indication

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 89

	 Tableau F : Quelques indications sur les méthodes de travail	
appliquées par les kuttāb du Dīwān al-inšā’

Diverses remarques, tirées des passages étudiés, permettent de reconstruire, en partie, les 
méthodes de travail des secrétaires affectés à la correspondance avec les souverains étrangers 147. 
Ces méthodes ne recouvrent pas la dichotomie diplomatique/codicologie que nous appliquons 
aujourd’hui à l’étude des documents, c’est pourquoi nous avons choisi de les détailler dans une 
partie conclusive synthétisant les données présentes dans les tableaux A à E. Nous y ajoutons 
un dernier tableau (F) qui récapitule l’ensemble des assertions pouvant se rapporter à la mé-
thodologie des kuttāb du Dīwān al-inšā’ 148.

Comme nous l’avons signalé précédemment, plusieurs techniques de travail sont utilisées de 
manière parallèle ou complémentaire. Les auteurs distinguent en général deux types de missives : 
celles qui peuvent être conformes à un usage passé 149 et celles qui sont « extra-ordinaires » et 
isolées. Le premier travail du secrétaire étant de définir si la lettre, qu’il reçoit ou qu’il envoie, 
entre dans une correspondance, une série ou s’il s’agit d’un courrier unique (premier échange 
entre souverains, dynastie inconnue…). Ainsi, une grande partie de ses compétences reposera 
sur ses connaissances en géographie et politique internationales (pour rédiger correctement 
une lettre il faut connaître au moins le nom du souverain auquel on s’adresse 150), aux époques 
passée et contemporaine d’où l’importance des chapitres consacrés à ces questions dans les 
manuels de chancellerie 151.

144.  Ce papier (waraqa) correspond à la liste officielle 
(ṯabat) répertoriant tous les cadeaux envoyés par le 
sultan, document distinct de la lettre d’ambassade et 
qui avait pour fonction d’empêcher les vols.
145.  Nous avons opté pour la même lecture que 
Tizengauzen (Sbornik I, « ʿ Iqd al-Ǧumān », p. 400) 
et nous n’avons pas suivi l’éditeur du Ṣubḥ qui donne 
« al-amīn ».
146.  Formules que l’on trouve traditionnellement à la 
fin des documents officiels importants (al-Qalqašandī, 
Ṣubḥ VI, p. 265-266, 269-270). Voir aussi Stern 
(Fāṭimid Decrees, p. 120-121) qui montre que cette 
pratique, comme celle de débuter un acte par la bas-
mala, est attestée à la période fatimide.
147.  Pour une approche générale du métier de kātib, 
voir Martel-Thoumian, Les civils et l’administration, 
p. 133-141 (« Le kātib : entre mythe et réalité »).
148.  Avant tout, rappelons que la difficulté majeure, 
qui empêche encore une véritable étude de cette ques-
tion, réside dans le fait que ces manuels s’adressent 
non à des amateurs mais à des lettrés qui possèdent 
déjà un certain savoir. Aussi, pour bien faire, il nous 
faudrait deviner ou reconstruire ce premier niveau 
de savoir que les manuels viennent compléter. Les 
auteurs font souvent allusion à des conventions qu’ils 

ne détaillent pas car elles sont censées être connues 
du lecteur (cf. tableau F : « [les lettres] à l’intention 
du qān, [sont] rassemblées selon les règles en vigueur 
(ḥudūd) et organisées selon les conventions (ʿuqūd) 
comme [pour] Abū Saʿīd… » (al-Taʿrīf, p. 44) ou 
« Après vérification (al-murāgaʿa), on lui a donné les 
titres… » (al-Taṯqīf, p. 13). Or, pour étudier ce savoir 
déjà acquis, transmis oralement et par la pratique, 
d’autres sources que les manuels doivent être mises 
à contribution (récits de voyages et d’ambassades, 
chroniques, miniatures et illustrations, sources ar-
chéologiques, etc.).
149.  Cf. Tableau F : al-Taʿrīf, p. 44.
150.  Ce qui n’était pas toujours le cas (cf. Tableau 
F : al-Taṯqīf, p. 13). Voir également les remarques 
d’al-Qalqašandī critiquant Ibn Nāẓir al-Ǧayš au sujet 
du nom d’un khan (Ṣubḥ VII, p. 298-299).
151.  C’est pourquoi Ibn Nāẓir al-Ǧayš précise : « On 
n’a correspondu avec personne de cette manière après 
lui » (cf. Tableau F) et, quand il n’est pas certain 
d’une information, il donne ses sources : « … on 
m’a ordonné d’écrire une lettre au qān Muḥammad 
du pays d’Uzbek, qui est le représentant (al-qā’im 
maqām) d’Uzbek, aux dires des messagers des Nobles 
Portes. » (cf. Tableau F).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or90

Pour la composition, le kātib cherche, avant tout, à « s’inspirer » des lettres précédentes 
et à reprendre un maximum d’éléments rhétoriques, excepté pour les parties du matn (dans 
les narratio et dispositio) qui doivent être adaptées aux objectifs propres à chaque courrier 152. 
Pour ce faire, les auteurs utilisent toute pièce à leur disposition, que ce soit les ouvrages (voire 
les « papiers ») de leurs confrères et prédécesseurs ou les archives du Dīwān al-inšā’ 153. Dans 
le cas où il s’agit d’une correspondance inédite (arrivée d’une nouvelle dynastie, d’un nouveau 
souverain au pouvoir ou reprise de contact après une longue interruption), deux possibilités s’of-
frent au secrétaire : soit de rédiger par « analogie 154 » ; soit, pour une réponse, de s’inspirer du 
modèle de la lettre reçue 155. Cette dernière « tactique » permet d’expliquer, en grande partie, 
l’inter-influence entre les règles épistolaires ǧočide-s et mamloukes. Cela permet également de 
comprendre pourquoi il existe des variantes au sein d’une même correspondance, le secrétaire 
ayant préféré copier la lettre reçue, plutôt que s’en référer à des copies archivées 156.

En ce qui concerne la « pédagogie » de ces auteurs de manuels, nous avons déjà noté que 
deux méthodes d’apprentissage étaient utilisées de manière concomitante : soit par le biais 
d’exemples, qui sont des citations de lettres rédigées par le passé, soit par l’énoncé de règles 
épistolaires (ḥudūd,ʿ uqūd). En général, les deux principes explicatifs se mêlent à tel point qu’il 
est parfois difficile de se repérer entre règles et citations, d’autant plus que ces « règles » ne sont 
autres que des conventions d’usage issues d’« exemples ». Ces derniers n’ont d’ailleurs pas une 
fonction d’illustration, comme ce serait le cas dans une dissertation aujourd’hui, et peuvent 
précéder voire remplacer l’énoncé des règles. À ce propos, on note une évolution très nette 
dans le style et la pédagogie de ces trois auteurs : tandis qu’al-ʿ Umarī s’attache à donner des 
définitions et relativement peu d’exemples, ses successeurs offrent de longues citations tirées 
de leur prose personnelle. Ainsi, on passe du plus concis au plus précis ; du plus théorique au 
plus descriptif. On s’aperçoit également que le format des lettres à l’intention des khans de la 
Horde d’Or est resté fondamentalement le même entre la deuxième moitié du xive siècle et la 
première moitié du xve siècle.

152.  Ainsi, lorsqu’on ordonne à Ibn Nāẓir al-Ǧayš 
d’écrire une lettre au khan, la seule chose qu’on lui 
précise est l’objectif du courrier : cette lettre doit 
contenir, grosso modo, salutations et amitiés et il faut 
s’enquérir des nouvelles du khan (cf. Tableau F).
153.  Par exemple, al-Qalqašandī : « J’ai vu dans plu-
sieurs registres (dasātīr), venant du qādī ʿ Alā’ al-Dīn 
Ibn Faḍl Allāh [al-ʿUmarī], qu’on écrivait [au khan] 
sur du brouillon (muswadda) afin de rédiger en arabe 
(bi-l-ʿarabī)… » (cf. Tableau F).
154.  Dans ce cas, les auteurs s’appuient sur les lettres 
aux Ilkhans mais pas n’importe lesquelles, en général 
il s’agit de missives récentes (notamment adressées à 
Abu Saʿīd, dernier Ilkhan) : « On a écrit en arabe (bi-l-
ʿarabī) [au khan] de la même manière qu’à l’intention 
du maître de l’Iran comme mentionné ci-dessus. » 

(cf. Tableau F) ; « L’écriture est dorée et noire selon 
la manière que nous avons expliquée pour la lettre 
d’Abū Saʿīd, de même pour l’adresse. » (cf. Tableau F). 
Cela pourrait signifier que les lettres ilkhanides ont 
été mieux conservées dans les archives. Voir éga-
lement nos remarques dans « II. Trois manuels de 
chancellerie mamlouks » (supra).
155.  Par exemple : « On lui écrivit [en retour] une 
noble missive, identique à la lettre provenant de chez 
lui [le khan]… » (cf. Tableau F).
156.  C’est le cas de la lettre, destinée au khan Ǧānī 
Bek, rédigée sur du papier non-baġdādī (al-Taṯqīf, 
p. 12-13). Cela confirme que la correspondance avec 
la Horde d’Or était incomplète dans les archives 
mamloukes. On notera, à ce sujet, cette phrase d’al-
Qalqašandī : « Cette situation [d’incertitude] vient 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 91

Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī Ibn Nāẓir al-Ǧayš al-Qalqašandī

–  « [Les lettres] à l’intention du 
qān, [sont] rassemblées selon les 
règles en vigueur (ḥudūd) et orga-
nisées selon les conventions (ʿ uqūd) 
comme [pour] Abū Saʿ īd… » 
(al-Taʿrīf, p. 44)

–  « On a écrit en arabe (bi-l-ʿ arabī) 
[au khan] de la même manière 
qu’à l’intention du maître de l’Iran 
comme mentionné ci-dessus. » 
(al-Taʿrīf, p. 47).

–  « L’écriture est dorée et noire 
selon la manière que nous avons 
expliquée pour la lettre d’Abū Saʿ īd, 
de même pour l’adresse. On n’a cor-
respondu avec personne de cette 
manière après lui. » 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  « On lui écrivit [en retour] 
une noble missive, identique à la 
lettre provenant de chez lui [le 
khan]… » 
(al-Taṯqīf, p. 12)

–  « … On m’a ordonné d’écrire une 
lettre au qān Muḥammad du pays 
d’Uzbek, qui est le représentant (al-
qā’im maqām) d’Uzbek 157, au dire 
des messagers des Nobles Portes. » 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  « [Lettre qui contiendrait], gros-
so modo, salutations et amitiés et 
où l’on s’enquerrait de [ses] nouvel-
les. » (al-Taṯqīf, p. 13)

–  « Après vérification (al-murāgaʿa), 
on lui a donné les titres… » 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  « L’adresse est [rédigée] à l ’en-
cre dorée, sans mention d’identité 
(bi-ġayr taʿrīf) ». 
(al-Taṯqīf, p. 13)

–  « J’ai vu dans plusieurs registres 
(dasātīr), venant du qādī ʿAlā’ al-
Dīn Ibn Faḍl Allāh [al-ʿ Umarī], 
qu’on écrivait [au khan] sur du 
brouillon (muswadda) afin de ré-
diger en arabe (bi-l-ʿ arabī) ; puis, on 
a cessé (de faire cela) et on a écrit en 
mongol (bi-l-muġulī). Il [al-ʿ Umarī] 
a dit : si on lui écrit en arabe (bi-l-
ʿarabī), le format de la lettre qu’on 
lui envoie est le même que pour la 
correspondance avec le maître de 
l’Iran. » 
(Ṣubḥ VII, p. 294)

–  « Cette situation [d’incertitude] 
vient du fait que l’on a recopié [les 
données du Dīwān al-inšā’]. »
(Ṣubḥ VII, p. 299)

Certains ont perçu dans l’alliance Ǧočide-s-Mamlouks le signe de la dissolution de l’Empire 
mongol. Il faut, en tout cas, y voir une véritable prise de position politique et le début d’un 
discours diplomatique indépendant de la part de la Horde d’Or. Cette « entente » perdurera, 
avec des coupures, jusque dans la deuxième moitié du xve siècle. La fin progressive des relations 
entre les deux États est le résultat de multiples bouleversements : en particulier, le tarissement 
du commerce des guerriers kipčak-s 158 et le changement d’extraction des Mamlouks jouèrent 

du fait que l’on a recopié [les données du Dīwān 
al-inšā’]. » (cf. Tableau F). L’auteur fait sans doute 
allusion à la période de troubles qui frappa le règne 
du sultan Barqūq en 791-792/1389-1390 ; période 
durant laquelle une partie des documents du dīwān 
al-inšā’ fut vendue au poids à des marchands de papier 

(certaines pièces d’archives furent alors probablement 
résumées ou recopiées). Sur ce point, voir Bauden, 
« The Recovery », p. 74-75.
157.  Muḥammad Pulāk ḫān (770-782/1368-1380) est, 
en réalité, non le « représentant » (al-qā’im maqām) 
mais le successeur d’Uzbek. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or92

un rôle non négligeable dans leur éloignement. En outre, après la mort de Tamerlan, aucun 
ennemi commun ne viendra plus réunir les deux États. Ainsi, quand en 832/1427, une ambas-
sade de la Horde d’Or arrive au Caire avec deux lettres, l’une en arabe, l’autre en langue uyġur 
(c’est-à-dire en turk), le chroniqueur et historien al-ʿAynī précise que cette seconde missive ne 
peut être lue, car « on ne trouve personne pour en déchiffrer l’écriture 159 ». Il est intéressant de 
noter qu’à cette date la chancellerie mamlouke n’emploie plus de traducteur, ni de spécialiste 
de l’alphabet mongol, ce qui montre à quel point les relations diplomatiques avec la Horde 
d’Or sont alors distendues.

Fort heureusement, les manuels des secrétaires de chancellerie, composés entre les années 
1340 et 1410 (et utilisant des documents plus anciens), couvrent une part importante de la durée 
de cette alliance. Leurs auteurs nous offrent une description précise d’un certain nombre de 
lettres envoyées par les sultans aux khans. En comparant ces modèles épistolaires à ceux émis par 
la Horde d’Or, on s’aperçoit que le style (diplomatique et codicologique) de leurs missives était 
très proche. La raison principale découlait du fait que les kuttāb, pour répondre, s’inspiraient des 
modèles envoyés par leurs homologues 160. On peut donc parler d’une véritable inter-influence 
entre les deux Dīwān al-inšā’, témoignage concret d’une circulation du savoir et des techniques 
de chancellerie islamiques entre l’Égypte et l’Asie centrale de la deuxième moitié du xiiie siècle 
à la première moitié du xve siècle. Durant cette période, tant dans le sultanat mamlouk que 
dans la Horde d’Or, on remarque que les institutions administratives se maintiennent avec 
une réelle stabilité malgré la discontinuité et les chaos de la succession dynastique. Les dis-
cours, que l’on perçoit à travers ces échanges épistolaires, connaissent également une certaine 
continuité : l’objectif de la plupart de ces courriers est de justifier ou d’interroger les silences, 
les ambassades manquées et les longues absences d’échange. Les pratiques diplomatiques de 
ces deux États s’inscrivent donc, elles aussi, dans une longue durée favorable à une évolution 
commune et partagée des règles de chancellerie.

158.  Tarissement notamment dû aux ravages de la 
Mort noire et au rôle d’Edigü qui décida d’endiguer 
la fuite des futures élites militaires de la Horde d’Or 
vers le sultanat mamlouk (DeWeese, Islamization, 
p. 339-340). Cette question, qui n’a jamais été abordée 
de manière approfondie, ne peut être traitée dans le 
cadre de cet article.
159.  Tizengauzen, Sbornik, I, « ʿ Iqd al-Ǧumān », 
p. 502.

160.  Dans la partie portant sur les lettres envoyées 
par les souverains étrangers, al-Qalqašandī (Ṣubḥ VIII, 
p. 64-65) décrit une missive « gengis-khanide » très 
proche de celle dépeinte par Ibn Nāẓir al-Ǧayš (al-
Taṯqīf, p. 12). Pour approfondir cette étude sur la 
similitude entre les lettres de la Horde d’Or et les 
lettres mamloukes, il faudrait prendre en compte 
toutes les missives khaniales conservées dans les 
munša’āt.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 93

	 Références bibliographiques

	 Instruments de travail

The Online Mamluk Secondary Bibliography (base de 
données bibliographique concernant les études 
mamloukes) : http ://www.lib.uchicago.edu/e/
su/mideast/mamluk/

L’Encyclopédie de l’Islam, Nouvelle édition, Brill, Leiden, 
1960-2005 : 
« Alamūt », L. Lockhart, M. Hodgson, I, 
p. 363-364. 
« Alān », Vasilii Vladimirovitch Barthold, 
trad. V. Minorsky, I, p. 364-365. 
« Čaghatay (Khānat de) », Vasilii 
Vladimirovitch Barthold, trad. J.A. Boyle, II, 
p. 3-4. 
« Diplomatique », Walther Björkman, IV, 
p. 309-316. 
« Diplomatique – Perse », Heribert Busse, IV, 
p. 319. 
« Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī », K.S. Salibi, III, 
p. 78-82. 
« Īlkhāns », Berthold Spuler, III, p. 1148-1151. 

« Khaṭṭ », IV, p. 1144-1162 (principalement dans 
le monde arabe J. Sourdel-Thomine, p. 1144-
1154 ; Turquie, Ali Arl Arslan, p. 1156-1158). 
« Khwārazm », Clifford Edmund Bosworth, IV, 
p. 1092-1097. 
« Ḳipčaḳ », György Hazai,  V, p. 128-129. 
« Toḳtāmish », Devin DeWeese, X, p. 602-605.

Björkman, Walther, Beiträge zur Geschichte der 
Staatskanzlei im islamischen Ägypten, 
Hambourg, 1928.

Busse, Heribert, Untersuchungen zum Islamischen 
Kanzleiwesen, Le Caire, 1959.

Fekete, Lajos, Einführung in die Persische Paläographie, 
Akadémiai Kiadó, Budapest, 1977. 

Reychman, Jan ; Zajączkowski, Ananiasz, 
Handbook of Ottoman-Turkish Diplomatics, 
trad. A.S. Ehrenkreutz, éd. T. Haąlasi-Kun, 
Near and Middle East Studies Columbia 
University, Mouton, La Hague, Paris, 1968.

	 Sources

Al-ʿAynī, « ʿ Iqd al-Ǧumān fi ta’rīḫ ahl al-islām », dans 
V.G. Tizengauzen (Tiesenhausen), Sbornik 
materialov, otnosjaščikhsja k istorii Zolotoj Ordy, 
tome 1 : Izvlečenija iz sočinenij arabskikh, 1884, 
p. 502.

Charmoy, François-Bernard, Expédition de Timoûr-
i-lènk (Tamerlan) contre Toqtamiche, khân de 
l’Ouloûs de Djoûtchy en 793 H. 1391 de J.-C. 
[Texte imprimé] : textes arabes, persans et 
turks / publiés et traduits avec des notes 
et éclaircissements [par] François-Bernard 
Charmoy, Philo Press, Amsterdam, 1975 ; 
Réimpression de : Mémoires de l’Académie 
impériale des sciences de St-Pétersbourg. 
6e série, Sciences politiques, histoire et 
philologie ; t. III (1836), t. V (1835).

Dīwān al-inšā’, ms Bnf : Arabe 4439 [Traduction 
partielle de Quatremère dans Raschid-Eldin, 
Histoire des Mongols de la Perse, Imprimerie 
Royale, Paris, 1836].

Ibn ʿAbd al-Ẓāhir, Al-Rawḍ al-zāhir fī sīrat al-malik al-
ẓāhir, éd. ʿA.ʿA. al-Ḫuwayṭir, Riyad, 1396/1976.

Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, Masālik al-abṣār fī mamālik 
al-amṣār iii, Markaz Zāyid li-l-turāṯ wa-l-ta’rīḫ, 
Emirats Arabes Unis, 2001.

Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ al-šarīf, 
Le Caire, 1312/1894-1895.

—, al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ al-šarīf, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, 1408/1988.

—, A Critical Edition of and Study on Ibn Faḍl Allāh’s 
Manual of Secretaryship « al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ 
al-šarīf », éd. Samir al-Durubī, 2 vols., al-Karak, 
( Jordanie), 1992. 

Ibn Faḍlān, Risālat Ibn Faḍlān, éd. et commentaires 
Sāmī al-Dahān, Maktabat al-ṯaqāfat al-ʿāliyya, 
Beyrouth, 1987.

—, Voyage chez les Bulgares de la Volga, traduit de 
l’arabe et présenté par Marius Canard, Sindbad, 
Paris, 1988.

Ibn Ḫaldūn, Kitāb al-ʿibar wa-dīwān al-mubtadā wa-l-
ḫabar fī ayyām al-ʿarab wa-l-ʿağam wa-l-barbar V, 
éd. Naṣr al-Dīn al-Hūrīnī, Būlāq, 1867-1868. 

Ibn Ḥiǧǧa, Qahwat al-inšā’, Rudolf Veselý (éd.), 
Bibliotheca Islamica 36, Beyrouth, 2005.

Ibn Nāẓir al-Ǧayš, al-Taṯqīf fī al-taʿrīf, éd. Veselý, 
Ifao, 1987.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


comment le  sultan mamlouk s ’adressait  au  khan de  la  horde  d’or94

Ibn Rusteh, Les Atours précieux (Kitāb al-aʿlāq 
al-nafīsa), trad. française G. Wiet, Publications 
de la Société de géographie d’Égypte, 
Le Caire, 1955.

Kurat, Akdes Nimet, Topkapı Sarayı Müzesi 
Arşivindeki Altınordu, Kïrım ve Türkistan 
Hanlarına ait Yarlık ve bitikler, Dil ve Tarih-
Çoğrafya Fakültesi Yayınlarından. Tarih Serisi I, 
Burhanettin Matbaasï, Istanbul, 1940.

Muʿizz al-Ansāb, ms. Bnf : Persan 67. 
al-Nasawī, Muḥammad, Sīrat al-sulṭān Ǧalāl al-dīn 

Mankubirtī X, trad. O. Houdas, Publications 
de l’École des langues orientales, 3e série, 
Paris, 1895.

al-Nuwayrī, Nihāyat al-Arab fī funūn al-adab, 
Le Caire, 1923-1955.

al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšā’ , 
Le Caire, 1918-1922 ; rééd. Le Caire, 1963-1972.

—, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšā’, Beyrouth, 1987.
Özyetgin, A. Melek, Altın Ordu, Kırım ve Kazan 

sahasına ait yarlık ve bitiklerin dil ve üslûp 
incelemesi, Ankara, 1996.

Poppe, Nikolaj Nikolaevič, « �������������������������� Zolotoordynskaja rukopis’ 
na bereste », Sovetskoe Vostokovedenie 2, 1941, 
p. 81-134, 24 pls.

Tizengauzen (Tiesenhausen), V.G., Sbornik 
materialov, otnosjaščikhsja k istorii Zolotoj 
Ordy, tome 1 : Izvlečenija iz sočinenij arabskikh, 
St Petersbourg, 1884.

—, V.G., Sbornik materialov, otnosjaščikhsja k istorii 
Zolotoj Ordy, tome 2 : Izvlečenija iz persidskikh 
sočinenij, St Petersbourg, 1941.

Al-Yūnīnī, Ḏayl Mir’āt al-Zamān, 2 vols., 
Hyderabad, 1955.

	 Études 

Amitai (Amitai-Preiss), Reuven, « Evidence for the 
Early Use of the Title īlkhān among the 
Mongols », Journal of the Royal Asiatic Society 
1/3, 3e série, novembre 1991, p. 353-361.

—, « Al-Nuwayrī as a Historian of the Mongols », dans 
Hugh Kennedy (éd.), The Historiography of 
Islamic Egypt (c. 950-1800), coll. The Medieval 
Mediterranean 31, Brill, 2001, p. 23-36.

—, « The Resolution of the Mongol-Mamluk War », 
dans Reuven Amitai et Michal Biran (ed.), 
Mongols, Turks and Others. Eurasian Nomads 
and the Sedentary World, Brill, Leiden, 
Boston, 2005.

—, Mongols and Mamluks. The Mamluk-Īlkhānid War, 
1260-1281, Cambridge University Press, 1995.

Ayalon, David, « The Great Yāsa of Chingiz Khān. 
A Re-examination. Pt. B », StudIsl 34, 1971, 
p. 151-180.

Bauden, Frédéric, « The Recovery of Mamluk Chancery 
Documents in an Unsuspected Place », in The 
Mamluks in Egyptian and Syrian Politics and 
Society, Amalia Levanoni et Michael Winter 
(éds.), Brill, Leiden, 2004, p. 59-76. 

Biran, Michal, The Empire of the Qara Khitai in 
Eurasian History : Between China and the Islamic 
World, Cambridge, 2005.

Cahen, Claude, « La ṭuğrā seljuḳide », Journal asiatique 
234, 1943-1945, p. 167-172.

Déroche, François, (dir.), Manuel de codicologie des 
manuscrits en écriture arabe, Bnf, Paris, 2000.

DeWeese, Devin A., The Kashf al-Khudâ of Kamâl 
ad-Dîn Husayn Khorezmî : A Fifteenth-Century 
Sufi Commentary on the Qasîdat al-Burdah in 
Khorezmian Turkic, Ph.D. dissertation, Indiana 
University Bloomington, 1985.

DeWeese, Devin A., Islamization and Native Religion 
in the Golden Horde [Texte imprimé] : Baba 
Tükles and Conversion to Islam in Historical 
and Epic Tradition, University Park (Pa.) : 
Pennsylvania State University, 1994.

Ehrenkreutz, Andrew, « Strategic Implications of the 
Slave Trade between Genoa and Mamluk 
Egypt in the Second Half of the Thirteenth 
Century », The Islamic Middle East : 700-
1900 : Studies in Economic and Social History, 
éd. A.L. Udovitch, Darwin Press, Princeton, 
1981, p. 335-345.

Favereau, Marie, Les sources de la Horde d’Or. Recension 
et analyse, DEA d’Histoire médiévale 
(Sorbonne-Paris IV), 2000.

—, La Horde d’Or de 1377 à 1502 : aux sources d’un siècle 
« sans histoire », thèse de doctorat en histoire 
médiévale (Sorbonne-Paris IV), 2004.

Gazagnadou, Didier, « Remarques sur le problème 
de l’origine d’une pratique des chancelleries 
Mamlūkes : la Ṭurra », StudIsl LXIV,  
p. 160-164.

Grigor’ev, A.P., « Oficial’nyj jazyk Zolotoj Ordy 
XIII-XIVvv. », Tjurkologičeskij Sbornik ����1977, 
Moscou, 1981, p. 81-89.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


marie  favereau 95

Haarmann, Ulrich, « Arabic in Speech, Turkish in 
Lineage : Mamluks and their Sons in the 
Intellectual Life of Fourteenth-Century Egypt 
and Syria », Journal of Semitic Studies 33, 1988, 
p. 81-114.

al-Ḥaǧǧī, Ḥayāt Nāṣir, al-ʿAlaqāt bayna Dawlat 
al-Mamālīk wa-Dawlat Muġul al-Qifǧaq 
fī al-fatra ma bayna 658-741 H/1260-1341 
M, Kulliyat al-Adāb (Ǧāmiʿat al-Kuwayt), 
Koweit, 1981.

Humbert, Geneviève, « Le manuscrit arabe et ses 
papiers », La tradition manuscrite en écriture 
arabe, Remmm 99-100, p. 55-77.

Irwin, Robert, The Middle East in the Middle Ages. 
The Early Mamluk Sultanate 1250-1382, 
Londres-Sydney, 1986.

Jackson, Peter, « The Dissolution of the Mongol 
Empire », Central Asiatic Journal 32, 1978, 
p. 186-244.

Kotwicz, W., « Formules initiales des documents 
mongols aux xiiie et xive s. », Rocznik 
Orjentalistyczny 10, 1934, p. 131-157.

Little, Donald P., « Notes on Aitamïš, a Mongol 
Mamluk », Die islamische Welt zwischen 
Mittelalter und Neuzei t : Festschrift für Hans 
Robert Roemer zum 65. Geburtstag, Ulrich 
Haarmann et Peter Bachmann (éds.), Orient-
Institut der Deutschen Morganlandischen 
Gesellschaft/Wiesbaden, Beyrouth, 1979, 
p. 387-401.

Manz, Beatrice Forbes, The Rise and Rule of Tamerlane, 
Cambridge University Press, Cambridge, 
New York, 1999.

Manz, Beatrice, Forbes, « Mongol History Rewritten 
and Relived », Figures mythiques de l’Orient 
musulman, REMMM 89-90, p. 129-150.

Martel-Thoumian, Bernadette, Les civils et 
l’administration dans l’État militaire mamlūk 
(ixe/xve siècle), Ifead, Damas, 1992.

Islamov, R.F., Altyn Urda hem Memlykler Misyry : 
jazma miras, medeni Baglanyšlar, Matbugat Jorty, 
Kazan, 1998.

Pelliot, Paul, Notes sur l’histoire de la Horde d’Or, 
Paris, 1949.

Richard, Jean, « La conversion de Berke et les débuts 
de l’islamisation de la Horde d’Or », Revue des 
études islamiques 35, 1967, p. 173-184. 

Rogers, J.Michael, « Evidence for Mamlūk-Mongol 
Relations, 1260-1360 », in Colloque international 
sur l’histoire du Caire (27 mars – 5 avril 1969), 
Le Caire, 1972, p. 385-403.

Stern, S.M., Fāṭimid Decrees Original Documents 
from the Fāṭimid Chancery, Saber and Saber, 
Londres, 1964.

Spuler, Bertold, Die Goldene Horde : die Mongolen 
in Russland, 1223-1502, O. Harrassowitz, 
Wiesbaden, 1965.

Usmanov, M.A., Žalovannie akti džučieva ulus, 
Kazan, 1979.

Van Steenbergen, Jo, « The Amir Qawṣūn, Statesman 
or Courtier ? (720-741 AH/1320-1341 AD) », 
dans Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid 
and Mamluk Eras III, U. Vermeulen et J. Van 
Steenbergen (éd.), Orientalia Lovaniensia 
Analecta 102, 2001, p. 449-466).

Vásáry, István « « History and Legend » in Berke 
Khan’s Conversion to Islam », dans Aspects of 
Altaic Civilization III, D. Sinor (éd.), vol. 145, 
1990, p. 230-252.

Vásáry, István, Cumans and Tatars. Oriental Military in 
the Pre-Ottomans Balkans, 1185-1365, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2005.

Zakirov, Salikh, Diplomatičeskie otnošenija Zolotoj 
Ordy s Egyptom (xiii-xiv vv.), Nayka, 
Moscou, 1966.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 59-95    Marie Favereau
Comment le sultan mamlouk s’adressait au khan de la Horde d’Or. Formulaire des lettres et règles d’usage d’après trois manuels de
chancellerie (1262-v. 1430).
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

