
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 41 (2007), p. 101-125

Īhāb Aḥmad Ibrāhīm

.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


2007  -  41   إ سلامية حوليات

المملوكي  العصرين  في  المصري  »المجتمع  ندوة:  فى  البحث  هذا  ألقى 
والمقامة  ريمون،  الكبير/أندريه  للعالم  تكريما  نظمت  التى  والعثماني« 
الأعلى  والمجلس  التاريخية  للدراسات  المصرية  الجمعية  بين  بالتعاون 

للثقافة في الفترة من 2-4 أبريل2005م.
 لاسيما أن هناك دراسات تناولت تأثير التصوف على جوانب أخرى  .1
انظر:  التفاصيل،  من  ولمزيد  والإسلامية،  العربية  المجتمعات  حياة  من 
بين  القلي،  صوفية  التركي؛  الأدب  في  الشعبي  التصوف  طاهر،  حمزة 
العظيم،  عبد  سليمان  الأوربي؛  العذري  والشعر  العربي  الصوفي  الشعر 
بين مسرح كالديرون وفكر ابن عربي؛ أدونيس، الصوفية والسوريالية؛ 
خالد  الحديث؛  العصر  في  الصوفية  والطرق  الوقف  زاركون،  تييرى 

المتصوفة  كوبريلى،  فؤاد  محمد  الصوفي؛  والخطاب  أدونيس  بلقاسم، 
الأولون في الأدب التركي؛ بيير روكالف، لويس ماسينون، الحب الصوفي 
في الإسلام والشعر العربي؛ نايف عيد السهيل، دور الشيخ عبد القادر 
والولاء  الولاء  العلامي،  الحكم  عبد  البغدادي؛  المجتمع  في  الجيلانى 
المجاور بين التصوف والشعر؛ عبد الحكيم حسان، التصوف في الشـعر 
محمد  والتصوف؛  الثورة  محفوظ،  نجيب  الغنى،  عبد  مصطفى  العربي؛ 
لجمال  الأهرام«  »متون  رواية  في  قراءة  الصوفي:  النص  بهاء  الحمامصى، 
الغيطاني؛ حبيب فياض، الدين، الفن والتصوف؛ أنور فؤاد أبو خزام، 
الروح الصوفية في النظريات الجمالية العربية الإسلامية؛ هدى درويش، 

دور المتصوفين في إسلام آسيا الوسطى.

إيهاب أحمد إبراهيم

التصوف والفن الإسلامي

على كثرة الدراسات التي أرخت للفن الإسلامي، فإن القليل منها ما اهتم بمحاولة ربط ظواهر ذلك الفن وإبداعاته 
- التي طالما أطنب في ذكرها مؤرخو الفنون - بسياقاتها الدينية والسياسية والاجتماعية وغيرها من العوامل التي - ولا 
شك - كان لها أثر فعال في تحديد مفهوم الفن الإسلامي، كما أنها أضفت عليه من سماتها أيضا، ومن ثم فسوف يكون 
من الصعب علينا التأريخ للفن الإسلامي بمعزل عن تلك السياقات، كما أننا سوف لن نفهم مفردات عناصره الفنية حق 
فهمها ومراد الفنان منها إلا في ضوء إلمامنا بالعوامل التي أحاطت بالفترات الزمنية التي أفرزت تلك المنتجات الفنية، 
البيئة، فإنه من المنطقي أن يكون الفن - الذي هو واحد من أوجه إبداعات  وكما يقول علماء الاجتماع أن الإنسان ابن 

الإنسان - حاملا لكل سمات الأفكار والاتجاهات التي توافرت لمجتمع ما في بيئة ما.
ومن ثم فسوف أحاول في هذه الورقة وضع الأساس المنهجي الذي يمكن من خلاله تلمس الأثر المحتمل للفكر 
الصوفي - الذي هو واحد من الروافد المهمة للفكر الديني في المجتمعات الإسلامية في مختلف عصورها التاريخية - على 
الفن الإسلامي1، خاصة وأن هناك بعض الدراسات التي تناولت هذا الموضوع، والتي على الرغم من إصابتها في عرضها 
لبعض أوجه تأثير الفكر الصوفي على الفن الإسلامي، إلا أنها فضلا عن قلتها فقد تميزت في بعض الأحيان بأمرين: أولهما 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  102

الفنون  على  والعقائدية  الفكرية  الاتجاهات  تأثير  احمد،  محمد   عربي  .2
الإسلامية؛ صلاح احمد البهنسى، مناظر الطرب في العصرين التيمورى 
والصفوى؛ نادر محمود عبد الدايم، التأثيرات العقائدية في الفن العثماني؛ 
عربي محمد، الحياة الفكرية في العصر الأيوبي في مصر واليمن وأثرها على 
العربي؛  الخط  لجمالية  الصوفي  البعد  خزام،  أبو  فؤاد  أنور  الفنية؛  الحياة 
رفعت عبد العظيم، رسوم الطريقة المولوية ومظاهرها، دلالاتها الصوفية 
في  والفكرية  العقائدية  الاتجاهات  سويلم،  المنعم  عبد  عادل  والفنية؛ 
خزام،  أبو  فؤاد  أنور  الإسلامية؛  الفنون  على  وأثرها  الصفوي  العصر 
حسين،  إبراهيم  محمود  الإسلامي؛  الفن  جماليات  في  الصوفية  الروح 
تأليف:  الإسلامي،  الفن  جماليات  في  الصوفية  الروح  لكتاب:  مراجعة 
أنور فؤاد أبو خزام؛ حسن يوسف، الفن إبداع الذات والصوفية تتجاوز 
الذات؛ محمود إيرول قليج، الرمز الصوفي في الفن السلجوقى »الرتاج«؛ 
ميرفت عيسى، الكشكول بين رمزية الشكل ورمزية الزخارف؛ محمود 
إسماعيل، إشراقات التصوف في الفنون الإبداعية الإسلامية؛ أنور فؤاد 
أبو خزام، الروح الصوفية في النظريات الجمالية العربية الإسلامية؛ سامي 

مكارم، فن الخط العربي والتصوف.
 زكى محمد حسن، من الكنوز الفنية في مصر بستان سعدى في دار  .3
الجاشنكير؛  بيبرس  خانقاة  مرزوق،  العزيز  عبد  محمد  المصرية؛  الكتب 
 )1( وتحقيق  دراسة  دمشق  في  الأثرية  الأبنية  الريحاوى،  القادر  عبد 
دراسة  دمشق  في  الأثرية  الأبنية  بدمشق؛  السليمانيتين  والمدرسة  التكية 
ديوان  محرز،  محمد  جمال  الصالحية؛  في  السليمية  التكية   )2( وتحقيق 
السادس  القرن  في  بخاري  من  مصورة  مخطوطة  الشيرازي،  حافظ 
عشر الميلادي؛ حسن عبد الوهاب، خانقاة فرج بن برقوق وما حولها؛ 
إبراهيم احمد شبوح، رباط هرثمة بن أعين بالمنستير؛ محمد توفيق بلبع، 
خالد  المسلمين؛  تاريخ  في  المرابطة  نظام  وأهمية  وتطوره  الرباط  نشأة 
عبد  محمد  الإسلامية؛  للمدارس  امتداد  السنوسية  الزوايا  الحديدي، 
الهادي شعيرة، الرباطات الساحلية الليبية الإسلامية؛ الرملة ورباطاتها 
 ـ؛ خليل سعيد، الربط الإسلامية؛ محمد أبو الفرج  السبعة في القرن 4 ه

العش- عبد القادر الريحاوى، التكية السليمانية في دمشق؛ رأفت غنيمى 
الأيوبية  العمارة  في  الرباط  عبو،  نجم  عادل  السنوسية؛  الزوايا  الشيخ، 
زوايا  عقده،  راضى  النفوس؛  تزكية  معاهد  الله،  عبد  دولت  سوريا؛  في 
حماه؛ عادل عبد المنعم سويلم، دراسة أدبية وفنية لمخطوط خمسة خسرو 
دهلوى؛ يوسف صلاح الدين، يوسف و زليخا )دراسة تصاوير مخطوط 
نادر لملا جامي(؛ محمد بن فهد، إضافات جديدة لرباطات مكة المكرمة؛ 
سناء عبد الله، العمارة الداخلية للتكايا في مصر؛ محمود مرسى، تصاوير 
في  الصوفية  خانقاوات  رزق،  محمد  عاصم  ؛  زليخا  و  يوسف  قصة 
الصوفية في مصر في  الأيوبي والمملوكي؛ خانقاوات  العصرين  مصر في 
عصر دولة المماليك البرجية؛ سمير عبد المنعم خضري، الأربطة الباقية 
مراجعة  )حمادي(،  حمودي  هاشم  المملوكي؛  العصر  خلال  بالقاهرة 
محمد،  احمد  محمود  المنمنمات؛  وفن  الخمسة«  »الكنوز  نظامي  لكتاب: 
العصرين  في  الزوايا  المرسى،  محمد  طارق  بالإسكندرية؛  المتوكل  رباط 
العمارة  التكايا في  الدايم،  نادر محمود عبد  بالقاهرة؛  المملوكي والعثماني 
إيران؛ سمير  التصوف في  مقلمة تحكى قصة  حسن،  الإسلامية؛ سمية 
عبد المنعم، الزوايا والأربطة الليبية في العصر العثماني؛ محمد أبو العمايم، 
منطقة مسجد جاهين الخلوتى، منطقة تصوف قديمة؛ جعفر الحسنى، 

التكية السليمانية بدمشق.
 هند على حسن، منشآت التصوف بمدينة القاهرة من الفتح العثماني  .4
من  القاهرة  زوايا  المرسى،  التاسع عشر؛ طارق محمد  القرن  نهاية  حتى 
عطية،  مروة  الميلادي؛  عشر  التاسع  القرن  نهاية  حتى  العثماني  العصر 
تصاوير المتصوفين والزهاد والنساك والدراويش في إيران؛ بسنت محمود، 

أثر الفكر الصوفي على الفن الإسلامي في إيران وتركيا.
 محمود إبراهيم، مراجعة لكتاب: الروح الصوفية في جماليات الفن  .5

الإسلامي، ص 267-260.
 أنور فؤاد أبو خزام، الروح الصوفية في جماليات الفن الإسلامي. .6

 محمود إبراهيم، مراجعة لكتاب: الروح الصوفية في جماليات الفن  .7
الإسلامي، ص 265.

التعميم، وثانيهما الافتعال والمبالغة2، هذا فضلا عن طائفة أخرى من الدراسات اهتمت بموضوعات ذات صلة وثيقة 
بالتصوف مثل المنشآت المعمارية والتحف التطبيقية، ولكن حدود معالجتها للموضوع اقتصرت على الوصف والتسجيل 
دون الاهتمام بوضعها ضمن سياق استخدامها الوظيفي لبيان أثره عليها3، بينما توجد دراسات أخرى قيد التسجيل4، 

ولكنها ربما لن تخرج في معالجتها للموضوع عن واحد من الاتجاهين السابقين.
وكان أول ما وقع في يدي من هذه الدراسات دراسة نقدية5 لكتاب تعرض لهذا الموضوع6، حاولت تلك الدراسة 
النقدية أن تفند الأخطاء التي وقع فيها مؤلف هذا الكتاب، ولكنها في ذات الوقت حاولت أن تنفى عن الفن الإسلامي 
الدولة  كنف  في  لنشأته  الرمزية  عن  الإسلامي  الفن  ابتعاد  هي:  ذلك  في  الدراسة  تلك  حجة  وكانت  بالتصوف،  تأثره 
الإسلامية، وأن الفن الإسلامي فن مدني، يعبر عن احتياجات الإنسان اليومية، وأن ما يتحدث فيه المتصوفة أمور تميز 

علاقتهم بالله عز وجل، ولا شأن للفن الإسلامي بها، باعتباره عملا من أعمال الحياة اليومية7.
ومن الجدير بالذكر أن هناك من الدراسات التي حاولت إبراز العلاقة الوطيدة بين التصوف والفن الإسلامي من 
حيث المنهج والتجربة، وذلك تأسيسا على كون التجربة الصوفية وتجربة الإبداع الفني تجربة واحدة من حيث فردانيتها، 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  103التصوف 

 محمود إسماعيل، إشراقات التصوف في الفنون الإبداعية الإسلامية،  .8
ص 59-58.

الدين،  فلسفة  منظور  من  والفن  التصوف  الشيخ،   مم��دوح  .9
ص42-27.

تأسيسية،  علائقية  رؤية  والتصوف:  الفن  الدين،  فياض،   حبيب  .10
ص 9-5.

 لا يسعني في هذا المقام إلا أن أتقدم بخالص شكري وتقديري إلى  .11
الأستاذ الدكتور/ محمد حمزة إسماعيل الحداد لإمدادي بهذا الكتاب.

ونتيجة  خصوصية،  ذات  ومكابدات  معاناة  بعد  الإلهام  على  تعتمدان   - الفردانية  تلك  رغم   - معا  كونهما  من  وكذا 
جديد،  واقع  تحقيق  واستهداف  مأزوم  واقع  في  والمتمثل  المزدوج،  الوعي  أيضا  يجمعهما  كما  المألوف،  تجاوز  لمحاولتهما 
التي يمكن بها نفى حقيقة  السهولة  بنفس  بالأمر الهين: فلا يمكن خلق حقيقة الأشياء  بطبيعة الحال -  وليس ذلك - 
الواقع، هذا فضلا عن أن المتصوف والفنان من طينة خاصة إذ ينطلقان من نظرية في القيم، وبرغم تنوع تلك القيم من 
بقدر ما هو رؤية تفضي إلى الخير الأسمى  أنه يجمعهما معا قيمة الجمال، والجمال هنا ليس قيمة مجردة  الشكل إلا  حيث 
- حسب المصطلح الصوفي - الذي تتحقق به ذاتية المبدع، متصوفا كان أم فنانا، وتحقيق الذات يعنى من زاوية ما تحرير 
الذات8، وهكذا فإن الفن قد تبادل مع التصوف التأثير والتأثر ليس فقط على مستوى العلاقة التاريخية والاشتراك في البعد 
الوجداني الواضح فيهما، بل تجاوزت العلاقة ذلك لتصل إلى تشابه بنيوي ملفت من حيث السمات العامة والطموح إلى 
إعادة تعريف الأشياء عبر قدرة يتصور المتصوف والفنان أنه يملكها وأنه قادر باستخدامها على الإحاطة )أو الخلق من 
عدم( بناء على الإرادة9، وخلاصة ما تقدم أن العلاقة بين الدين والفن والتصوف إنما هي علاقة مشتركة بين الإنسان 
النقص  العلاقة رفع  النهائي لهذه  المقصد  أن  المتعددة، حيث  بتجلياته  الواحد  المطلق  المختلفة وبين  بسلوكياته وفعالياته 

لدى الإنسان، وبلوغه الكمال، وحصوله على السعادة10.
وعلى الرغم من أنني لم أكن ساعتها قد اطلعت على ذلك الكتاب، إلا انه انتابني شعور بأن هذه الدراسة النقدية قد 
تحاملت على المفاهيم والأفكار التي طرحها مؤلف الكتاب، ولم يحملني على ذلك الشعور ساعتها إلا قناعتي بأنه ولابد 
أن يكون للتصوف أثر ما على الفن الإسلامي، ولكن بطبيعة الحال لم يكن لدى إطلاع كاف في مجال التصوف حتى أتبين 

حقيقة الأمر وأتثبت من قناعتي هذه.
وقد بذلت محاولات مضنية للحصول على ذلك الكتاب، ولكنــها باء ت جميعها بالفشل على مدار فترة طويلة من 
الزمن، كنت خلالها قد شرعت في القراءة في التصوف، وازدادت قناعتي بعدها أن هذا الأثر موجود بالفعل، ولكنه يحتاج 
إلى إطلاع كبير في علم التصوف، وسبر لأغواره، والطريق إلى ذلك جد صعب، يحتاج إلى وقت وجهد وسعة اطلاع، 
ولن أبالغ إذا قلت أنني اليوم أكتب في هذا الموضوع بعد حوالي عشر سنوات من بداية اهتمامي به، وعلى الرغم من هذا 
فإني ما زلت في حاجة إلى كثير من الاطلاع حتى تكتمل رؤيتي للجوانب المختلفة لموضوع التصوف، وبعدما قد يأست 

من الحصول على الكتاب الذي أشرت إليه من قبل، يسر الله سبحانه وتعالى لي الحصول عليه11.
وبعدما اطلعت عليه تغيرت فكرتي التي كنت قد كونتها من قبل عنه من خلال الدراسة الناقدة له، ووجدت نفسي 
من  الكثير  شابها  وعموميات،  لمطلقات  العنان  بإطلاقه  الكتاب  ذلك  طرحها  التي  الفكرة  متناقضتين،  فكرتين  أسير 
المغالطات، بفضل الحماس الزائد للموضوع، الذي اضطر المؤلف للمبالغة والافتعال في كثير من آراءه، والفكرة الناقدة 
التي - وإن كانت على صواب في نقدها للكتاب - نفت عن التصوف أثره على الفن الإسلامي، وربما كان هذا نتيجة 

منطقية لطبيعة معالجة الموضوع في الكتاب المنقود.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  104

ومن ثم فقد قررت الخوض في دراسة هذا الموضوع، متخليا عن أية أفكار مسبقة، إلا عن فكرة واحدة، عرضتها في 
بداية كلامي، تتعلق بأنه إذا كان للتصوف ذلك الانتشار الواسع في شتى أقطار العالم الإسلامي، فلابد منطقيا أن نرصد 
له أثرا ما على منتجات الفن الإسلامي، وتبرز بعد هذا إشكالية أساسية ترتبط بمنهجية البحث لتبيان ذلك الأثر، فمن 
خلال إطلاعي المبدئي على الدراسات السابقة، وجدت أنها تسير في اتجاهين رئيسين، الاتجاه الأول: وهو المعنى بدراسة 
الآثار الواضحة والملموسة للتصوف، بطريقة اتجهت إلى رصد متعلقاته من مبان معمارية وأدوات وملابس وغيرها، في 
الفلسفية ومدى  الصبغة  المجردة ذات  بالأفكار  الأول  المقام  اهتم في  أنه  الثاني وهو الأصعب، حيث  حين عنى الاتجاه 

إمكانية ارتباطها بخصائص وفلسفة الفن الإسلامي.
وكانت وجهة نظري المتعلقة بمنهجية بحث هذه القضية، تحبذ الابتداء بالاتجاه الأول باعتباره يتطلب - أكثر - منهجا 
وصفيا تسجيليا، يصبح من خلاله لدينا تصورا واضحا عن مدى تغلغل مفهوم التصوف في المجتمعات الإسلامية، وبعدها 
يصبح الطريق ممهدا أمام البحث في القضايا المعنى بها الاتجاه الثاني، الذي هو ولاشك الأصعب، وصعوبته الحقيقية تكمن في 
أن الباحث فيه لابد وأن يمتلك أدواته بشكل جيد، يتيح له الإلمام بفلسفة التصوف، وتصور واضح لفلسفة الفن الإسلامي، 
وقدرته على امتلاك تخيل لمدى تلائم هاتين الفلسفتين، وتطويعهما للتلاقى، على أن يكون الأمر مؤيدا بالبراهين والدلائل 

المادية، متخليا عن إطلاق العنان للخيال و التصور والخروج بنتائج غالبا ما تشوبها مغالطات وقصور في الفهم.
وسوف أبدأ الآن باستعراض عام للمجالات المختلفة للفن الإسلامي واضعا الأفكار الرئيسة، التي يمكن من خلال 
دراستها - في ضوء الاتجاه الأول - بعمق في بحوث لاحقة أن نصل لتصور واضح لأثر التصوف على الفن الإسلامي.

العمارة أولا	

والزوايا  الربط  حيث  بالتصوف،  ارتبطت  التي   - الإسلامي  العالم  أرجاء  في  المنتشرة   - العمائر  من  الكثير  هناك 
والخانقاوات والتكايا، وخرجت الكثير من الدراسات التي تؤرخ لهذه المباني، بشكل وصفى تسجيلي، يركز على أشكال 
تخطيطاتها وعناصرها المعمارية، دون الوقوف على أمور أخرى تتعلق بربط هذه المنشآت بسياق الفكر الديني السائد في 
المتصوفة في  العمائر وتخطيطاتها، خاصة وأن  المنوط بها هذه  إنشائها، والوظيفة  إلى  التي دعت  إنشائها، والأمور  فترات 
الحياة،  أمور  المتصوف من ملبس ومأكل ومسكن وغيرها من  أن يكون عليه  ينبغي  أطنبوا في الحديث عما  قد  كتاباتهم 
ومثال على ذلك ما قدمه لنا ابن عربي في كتابه: »الخلوة المطلقة« من معلومات عن صفات مسكن المريد، حيث يشترط 

فيه: »أن يكون ارتفاعه قدر قامتك، وطوله قدر سجودك، وعرضه قدر جلستك«12.
العمارة،  الفكر الصوفي على  أثر  إليها حتى نستطيع الخروج بتصور واضح عن  هذه الأمور كلها مطلوب الالتفات 
وهناك من الدراسات التي اتبعت هذا الأسلوب في بحثها لموضوع التكية المولوية، حيث لم تقتصر على معالجة الموضوع 
من زاوية معمارية بأسلوب وصفى تسجيلي كما هو الشائع، وإنما تعدت ذلك إلى دراسة تحليلية، ربطت هذا النسق المعماري 
بالوظيفة المنوط به تأديتها، مما أظهر جليا الأسباب الكامنة وراء اتخاذ هذا النسق المعماري بالتحديد، حيث هناك دورا 

 سعيد الوكيل، الجسد في الرواية العربية المعاصرة، ص 25-24. .12

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  105التصوف 

آخر،  بأي شكل معماري  للمعماري فرصة للاستعاضة عنه  يدع  لم  النسق،  المعمارية لهذا  العناصر  محددا لكل عنصر من 
ومن ثم فقد أفردت الدراسة صفحات طويلة - قد يخالها البعض نوعا من الاستطراد والخروج عن مقتضيات البحث 
في مجال العمارة الإسلامية - لإلقاء الضوء على التصوف ومفهومه وطقوسه ورسومه، كانت نعم العون في فهم واحد من 
أنماط العمارة الإسلامية13، ومن الدراسات المهمة في هذا المجال، وهى أسبق من الدراسة السابقة، حيث صدرت باللغة 
التركية في عام 1953 م، ثم ترجمت مؤخرا إلى اللغة العربية، وأفرد مؤلفها الفصل الخامس لموضوع التكايا المولوية، وقد 
بنائها، ومكوناتها، وما  الكيانات المعمارية، وأماكن  انبثقت من خلاله تلك  بإيضاح السياق الذي  الدراسة  اهتمت هذه 

يدور بها، وما كان يدون عليها من نقوش كتابية، ولكنها كانت في حاجة لبعض من الإسهاب في جوانبها الأثرية14.
ولا زال تعدد واختلاف مسميات منشآت التصوف من المشاكل المطروحة أمام البحث، فعندنا الخانقاوات و التكايا 
والربط والزوايا، وما زال لدينا خلط وعدم وضوح في دلالة مفاهيم هذه المصطلحات، ومن ثم فهذا الأمر يحتاج إلى 
هذه  بين  والفرق  بالتصوف،  المنشآت  هذه  ارتباط  مدى  خلاله  من  نتبين  بشكل  والالتباس،  الخلط  هذا  لإزالة  دراسة 
الواحدة، فمثلا يطلق  المنشأة  المسميات على  أكثر من تسمية من هذه  إمكانية إطلاق  البعض، ومدى  المنشآت وبعضها 
الرحالة التركي أوليا جلبى )1611-1682 م( تسميتي الزاوية والتكية على نفس المنشآت، حيث يذكر في عنوان الفصل 
الذي يتحدث فيه عن تلك المنشآت: الزوايا ومساكن الصوفية، ثم يسميها بعد ذلك - في عناوين فرعية - التكايا، وعند 
حديثه عن تكية الشيخ إبراهيم الكلشنى، نجده ينعتها في معرض حديثه عنها بالخانقاه، وبالتالي فقد أعطانا انطباعا عن 
أن كلا من الزاويا والخانقاوت والتكايا شيئا واحدا15، ومن جهة أخرى يذكر ابن الحاج أن الرباط هو المسمى في عرف 
العجم خانقاه، في حين يرى ابن بطوطة أن الخانقاة هي الزاوية، وان المصريين يطلقون على زواياهم أسم خانقاوات أو 
خوانق، أما المقريزى فقد فرق في خططه بين الخوانق والربط والزوايا، وذكر كل نوع في قائمة مستقلة خاصة به، ولكنه 

في تعريفه لكل نوع منها، لم يخرج عن معنى واحد، هو أنها كانت جميعا بيت الصوفية ومنزلهم16.
ويستطيع الباحث مثلا من خلال عمل حصر للمباني الدينية في عصر ما من العصور التاريخية، وتحديد نسبة المنشآت 
الخاصة بالمتصوفة لنسبة بقية المنشآت الدينية الأخرى، يمكنه من خلال ذلك الحكم بشكل موضوعي على صدى وتأثير 
الأفكار الصوفية في المجتمعات الإسلامية، وعندنا من المؤرخين الذين عنوا بفكرة رصد المنشآت الأثرية في عصورهم 
منهم على سبيل المثال لا الحصر المقريزى17، وقام المرحوم أ.د/ عبد الرحمن زكى بعمل حصر للأحياء والبيوت والأبواب 
والبرك والأسواق والوكالات و الأسبلة والحمامات التي أحصاها الجبرتي18، ومن ثم فنحن في حاجة إلى مثل هذا الحصر 
فيما يتعلق بمنشآت التصوف، خاصة وأنه صدرت طبعة حديثة من كتاب الجبرتي مزودة بالفهارس19 ولدينا أيضا الرحالة 
التركي أوليا جلبي الذى أحصى - في رحلته التي استمــرت ثمان سنوات من سنة 1672-1680 م - من زوايا ومساكن 

 ماهر سعيد هلال، التكية المولوية. .13
الرومي،  الدين  جلال  بعد  المولوية  جلبنارى،  الباقي   عبد  .14

ص 577-521.
 أوليا جلبي، سياحتنامه مصر، ص 338-318. .15

وطريقة،  شيخ  البدوي،  أحمد  السيد  عاشور،  الفتاح  عبد   سعيد  .16
ص 224-223.

 عن الخانقاوات والربط والزوايا، انظر: المقريزى، كتاب المواعظ  .17
ج 4،  المقريزية،  بالخطط  المعروف  والآثار  الخطط  بذكر  والاعتبار 

ص 436-414.
 عبد الرحمن زكى، خطط القاهرة في أيام الجبرتي، ص 514-465،  .18

خريطتان.
 الجبرتي، عجائب الآثار في التراجم والأخبار. .19

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  106

 أوليا جلبي، سياحتنامه مصر، ص 336-318. .20
 ،51 رق  برقوق،  بن  فرج  الناصر  للسلطان  الشرعية   الحجة  .21
الدين  جمال  للأمير  الشرعية  الحجة  بالقلعة؛  القومية  الوثائق  بدار   ،61
الأستادار، بدار الوثائق القومية بالقلعة، وقد تم نشرها، انظر: محمد عبد 
الستار عثمان؛ وثيقة وقف جمال الدين يوسف الأستادار؛ وثيقة السلطان 
برسباى الشرعية، رقم 880 بوزارة الأوقاف، حجة وقف السلطان أينال 

الأجرودى، رقم 66 بدار الكتب المصرية، وقد تم نشرها، انظر: سامي 
احمد حسن، السلطان إينال وآثاره المعمارية في القاهرة؛ الوثيقة الشرعية 
رقم 886 بوزارة الأوقاف، وقد تم نشرها، انظر: حسنى محمد نويصر، 
وثائق  حمدي،  ناهد  القاهرة؛  بمدينة  الدينية  قايتباى  السلطان  منشآت 

التكايا في مصر في العصر العثماني.

الصوفية في مصر عدد 43 تكية20، فالمطلوب إعادة قراءة نصوص هذه المصادر بنظرة تحليلية تكشف لنا عن جوانب - لم 
يلق عليها الضوء بعد - من العلاقة بين التصوف والعمارة الإسلامية.

ومن الأفكار ذات الصلة بالعمارة الإسلامية وعلاقتها بالتصوف، أمر يتعلق بالتخطيط، فمن المعروف أن لكل عصر 
من العصور التاريخية سماته الخاصة بنمط التخطيط المعماري، فليس من الغريب أن تجد في عصر ما وحدة مشتركة بين 
تخطيط عمائره على اختلاف أنواعها من دينية ومدنية وحربية وتجارية وغيرها، مع التسليم بوجود اختلافات بينها في أمور 
المباني والمنشآت  الفكرة نفسها على  العمائر، والمطلوب تطبيق هذه  أنواع هذه  تتماشى مع مقتضيات وظيفة كل نوع من 
مباني  في  المتوافر  التخطيط  سمات  مع  تخطيطها  في  تتماشى  هي  هل  الآتية،  الأسئلة  ستبرز  ثم  ومن  بالتصوف،  الخاصة 
معمارية أخرى من ذات العصر، أم أن لها تخطيط خاص بها، لا يمكن ملائمته مع أسلوب المدرسة المعمارية السائدة في 
تلك الفترة؟، وما هي الأسباب الكامنة وراء هذا التشابه أو الاختلاف؟، وهل كان للتصوف وطقوسه أثر في الخروج 

بأفكار جديدة في تخطيط تلك المنشآت مما يجعلها تتمايز عن غيرها من المنشآت المعاصرة لها؟.
ومن الملاحظات المتصلة بموضوع التصوف وأثره على العمارة الإسلامية، والتي نطرحها هنا في صورة سؤال، هل 
كان للتصوف ومبادئه المرتبطة بشكل أساسي بفكرة الزهد والتقشف أثر يمكن أن نتلمسه من دراستنا للمباني المعمارية 
ذات الصلة بالتصوف؟، هل يمكن لنا من خلا ل المقارنة بين منشآت التصوف وبين غيرها من المنشآت الخروج بفكرة 
ابتعاد المعمار عن العناصر الزخرفية إذا ما كان الأمر متصلا بعمائر ذات علاقة بالتصوف، في مقابل الإقبال على استخدام 
العناصر الزخرفية على اختلاف أنواعها وتقنيات تنفيذها في أنواع أخرى من العمائر حتى الدينية منها، كما يشاهد مثلا 

في العمارة المملوكية.
كما أنه يمكن الاستفادة من نصوص الوثائق والحجج و الوقفيات الخاصة بمنشآت التصوف21 بشكل جديد يخرجنا 
لإلقاء  النصوص  تلك  استخدام  فكرة  أسيرى  جعلنا  والذي  نصوصها،  إلى  خلاله  من  النظر  اعتدنا  الذي  الإطار  من 
الضوء على أشكال التخطيط والعناصر المعمارية، الأمر الذي يمكننا في بعض الأحيان من الوصول بمهارة لوضع تصور 
لتخطيطات بعض المنشآت المندثرة، دون أن ننتبه للقيمة الحقيقية لنصوص تلك الوثائق، والتي يمكن الوصول إليها من 
خلال تحليل نصوصها التي تضعنا بشكل مباشر أمام أمور مرتبطة بوظائف تلك المباني المعمارية ونظم تشغيلها، بشكل 

يرتبط بظروف العصر والمكان التي بنيت فيه تلك العمائر.
وربما كانت هناك أمور أخرى لابد وأن تأخذ في الاعتبار عند الكتابة عن العمارة وارتباطها بالفكر الصوفي، تتعلق 
ببعض الأفكار أو المعتقدات - ذات الصلة بالتصوف - الراسخة في عقول الناس والتي ستأثر بشكل أو بآخر على العمارة 
وأنواعها وملحقاتها وأماكن إنشائها، وخير مثال على ذلك السلطان المملوكي برقوق الذي كان يعتقد في ورع المتصوفة 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  107التصوف 

والشيخ  البجائي  الشيخ  أمثال  الأتقياء  الصوفية  بعض  أقدام  تحت  يدفن  بأن  يوصى  أن  به  حدا  الذي  الأمر  عصره،  في 
الصيرامى في قرافة المماليك أو القرافة الشمالية، وقد نفذ أبنه الناصر فرج وصية أبيه، ودفنه في قبر متواضع، ضرب عليه 
خيمة إلى أن انتهى من إنشاء خانقاة الناصر فرج بن برقوق22 - التي ما زالت موجودة إلى الآن - وذلك على الرغم من 
أن السلطان برقوق قد أعد قبل وفاته ضريحا لنفسه ملحقا بمدرسته الواقعة في شارع المعز23، ولكنه فضل أن يدفن في 
الصحراء - بجوار الصوفية الذين كان يعتقد في ورعهم - على أن يدفن داخل مدينة القاهرة24، وهذا الأمر كان له أثره 
الواضح في ازدهار حركة العمران في منطقة قرافة المماليك، فقد بنى بعده كل من السلطان برسباي خانقاته الموجودة إلى 
الآن25، وكذلك منشأة السلطان أينال26 ثم حذا حذوهم السلطان قايتباى بإنشائه مجموعته الشهيرة التي قامت بوظيفة 
الخانقاة ضمن وظائفها الأخرى المتعددة27 ومنشأة قرقماس أمير كبير28، وربما كان لوصية السلطان برقوق أثر آخر على 
الذي كان يوصى صاحب  العتقاء،  التي كان يحرص السلاطين على تضمينها منشآتهم، وأعنى بذلك حوش  الملحقات 

المنشأة أن يدفن فيها شخصيات يحددها بنفسه، كان منهم شيوخ الصوفية29.
هذا وبالإجابة على التساؤلات المطروحة سابقا ربما نستطيع من جهة أن نلقى الضوء بشكل واضح على الدور الذي 
لعبه التصوف في المجتمعات الإسلامية تطبيقا على مجال العمارة، وفى ذات الوقت بث الروح والحياة في العمائر والمنشآت 
كان  ما  لطبيعة  واضحة  صورة  ورسم  المنشآت،  تلك  أدته  التي  الدور  لطبيعة  واضح  تصور  وضع  خلال  من  الصوفية 
جلبى  أوليا  أورد  حيث  الأمور،  هذه  مثل  على  الضوء  ألقت  ورحالة  لمؤرخين  نصوصا  لدينا  وأن  لاسيما  داخلها،  يتم 
وصفا لمجالس الذكر والسماع، ومراسم استقبال الضيوف والزائرين، واجتماعات الشيوخ وترتيب جلوسهم أثناء تلك 

الاجتماعات عند حديثه عن تكية الشيخ إبراهيم الكلشنى، وكذلك تكية قصر العيني30.

التصوير نياً	 ثا

يعد مجال التصوير الإسلامي من أبرز مجالا ت الفن الإسلامي تأثرا بالفكر الصوفي، وربما يرجع ذلك لطبيعة التصوير 
الإسلامي، وتعامله مع أوجه شتى من حياة المجتمعات الإسلامية، وارتباطه بتمثيل وتصوير تفاصيل ودقائق من حياة 
تلك المجتمعات،لا تتطرق إليها أنواع الفنون الأخرى، ومن ثم فمجال البحث في التصوير الإسلامي سوف يكشف لنا 
أمورا كثيرة تتعلق بالتصوف في الفترات التاريخية التي ترجع إليها اللوحات التصويرية، فقد كانت أفضل أشعار العصور 
القارئ  بالأفكار الصوفية حتى لا يكاد  أو متأثرة  إما صوفية خالصة  الكم والكيف -  الوسطى في فارس - من حيث 
يفهمها فهما تاما، وكان فريد الدين العطار وجلال الدين الرومي و سعدى وحافظ وجامي من أبرز شعراء الفرس، وإن 

 أثر رقم 149، 803-813 هـ/ 1400-1411 م. .22
حسنى  1384- 1386م،  786-788 ه��ـ/   ،187 رقم   أثر  .23
والمماليك،  الأيوبيين  عصر  مصر،  في  الإسلامية  العمارة  نويصر،  محمد 

ص 267.
 المرجع نفسه، ص 263، 265. .24

 أثر رقم 121، 835 هـ/ 1432 م. .25

 أثر رقم 158، 855- 860 هـ/ 1451- 1456 م. .26
 أثر رقم 99، 877- 879 هـ/ 1472- 1474 م. .27

 أثر رقم 162، 911- 913 هـ/ 1505- 1507 م. .28
 حسنى محمد نويصر، العمارة الإسلامية في مصر، ص 630. .29

 أوليا جلبي، سياحتنامه مصر، ص 332-326. .30

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  108

التي حظيت بأوفى قسط من اهتمام المصورين31، فبداية يمكننا أن نسلط الضوء على  كانت أشعار سعدى وجامي هي 
مجموعة من المخطوطات - المزينة و المزوقة بالصور - ذات الصلة المباشرة بموضوع التصوف مثل: المثنوي لجلال الدين 

الرومي، ومنطق الطير وتذكرة الأولياء لفريد الدين العطار وديوان حافظ الشيرازي وبوستان وجولستان سعدى.
فهناك نسخة مصورة من كتاب منطق الطير لفريد الدين العطار، ترجع إلى هراة في العصر التيمورى، ومؤرخة بسنة 
1483 م، ومحفوظة بمتحف المتروبوليتان بنيويورك32، وتوجد بنفس المتحف نسخة أخرى، ترجع إلى هراة، ومؤرخة 
نسخة مصورة من  توجد  الطير33، كما  اجتماع  تمثل  منها واحدة  إلى أصفهان  تنتمي  منمنمات  أربع  بسنة 1609 م، وبها 
مخطوط: تذكرة الأولياء لفريد الدين العطار، نسخها سيد عزيز الدين، و تنتمي إلى كشمير في سنة 1797 م، ومحفوظة 
بمكتبة معهد أبو الريحان البيرونى في طشقند بأوزبكستان34، ولدينا نسخة من ديوان حافظ الشيرازى ترجع إلى القرن 
مدينة  إلى  تنسب  أخرى  بنسخة  بنيويورك  المتروبوليتان  متحف  ويحتفظ  المصرية35،  الكتب  بدار  محفوظة  15 م،  9 هـ/ 
هراة في الفترة التيمورية ومؤرخة بسنة 896 هـ/ 1490 م36، وتوجد نسخة من ديوان حافظ ترجع للفترة ما بين سنتي 
1517-1540م، رسم صورها المصور شيخ زاده، ومحفوظة ضمن مجموعة آرثر سامبون37، وهناك نسخة أخرى بإحدى 
المجموعات الخاصة، مؤرخة بسنة 1533م38، وتحتفظ مكتبة تشستر بيتى بدبلن بنسخة من جولستان سعدى، مؤرخة 
بسنة 1427 م39، وتوجد نسخة أخرى ترجع لأوائل القرن 11 هـ/ 17 م، محفوظة بدار الكتب المصرية40، كما تحتفظ دار 

الكتب المصرية بالنسخة الأشهر من مخطوط بوستان سعدى، المؤرخة بسنة 1488 م، ومن تصوير بهزاد41 وغيرها.
ولا شك أن الصور الملحقة والموضحة لتلك الأعمال سوف تلقى الضوء بشكل واضح وجلى على أسلوب المصور 
المسلم في تصوير الموضوعات الصوفية التي تتعامل في غالب الأحيان مع أفكار معنوية مجردة، لاشك أنها تستلزم جهدا 
العاشقان  قصة  المصور  يعرض  حافظ،  لديوان  المصاحبة  اللوحات  من  تصويرة  ففي  لتمثيلها،  المصور  قبل  من  خاصا 
والناسك، حيث يريد المصور أن يبين من خلالها أفكار المتصوفة عن العشق، فنشاهد في الصورة جلسة عاشقين في رحاب 
الطبيعة، وقد افترشا بساطا منقوشا، وأمامهما آنية بها فاكهة، وإلى جوارهما دورق الشراب، وبينما يحلقان أليفين في آفاق 
النشوة، إذا بناسك يمر بهما مستنكرا عشقهما، فيرد عليه العاشق بأبيات من ديوان حافظ، قائلا: »أيها الشيخ الزاهد النقي 
السريرة، لا تعتب على المعربدين، فإنك لن تحمل عنهم ذنوبهم، وكل يطلب إلفه مفيقا كان أم نشوان، وكل مقام منزل 
للعشق، يستوي في ذلك الجامع والكنيسة«42، ومن خلال الكشف عن هذا الأسلوب في التعامل مع المخطوطات ذات 
الموضوعات الصوفية، يمكننا من جهة أخرى أن نكتشف حقيقة موضوعات وردت في لوحات داخل مخطوطات غير 
ذات صلة مباشرة بالتصوف، وقد يجانبنا الصواب في التعرف على مغزى موضوعاتها بدون إطلاعنا وتعرفنا على طريقة 

 ثروت عكاشة، التصوير الفارسي والتركي، ص 15. .31
 المرجع نقسه، ص 170-173، لوحات 105-104. .32
 المرجع نفسه، ص 281-285، لوحات 179-178. .33

Ismailova, Oriental Miniatures, pl. 61.  .34
ثروت عكاشة، التصوير الفارسي والتركي، ص 224-226، لوحات 

.139-138
Ismailova, Oriental Miniatures, pl. 61.  .35

ثروت عكاشة، التصوير الفارسي والتركي، ص 224-226، لوحات 
.139-138

Lewis, The World of Islam, p. 129, pl. 6.  .36
 Binyon, Wilkinson, and Gray, Persian Miniature  .37
Painting, p. 128, pl. LXXXIV-B. 127 (c).
ص 234-233،  والتركي،  الفارسي  التصوير  عكاشة،   ثروت  .38

لوحة 144.
 المرجع نفسه، ص 111-114، لوحة 70. .39

 المرجع نفسه، ص 280-281، لوحة 177. .40
 المرجع نفسه، ص 167-170، لوحات 103-102. .41

 المرجع نفسه، ص 226، لوحة 139. .42

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  109التصوف 

تعامل المصور المسلم مع المخطوطات وثيقة الصلة بالتصوف، والأمثلة على ذلك تفوق الحصر، فمعظم اللوحات التي 
توضح موضوعات مثل ليلى والمجنون، ويوسف وزليخة وخسرو شيرين في الأدب الفارسي إنما تعالج في حقيقة الأمر 
موضوعات ذات صلة بالتصوف والعشق الإلهي، اكثر منها صلة بموضوعات عاطفية ذات دلالة على الحب الإنساني 

أو الجسدي43.
ومن جهة أخرى يمكننا أن نجد مجالا رحبا للبحث في مجال التصوف من خلا ل التصوير الإسلامي في موضوعات 
كثيرة منها رسوم شيوخ وأقطاب التصوف حيث حفلت صور المخطوطات برسوم تمثل شيوخ وأقطاب التصوف، فعلى 
سبيل المثال لا الحصر، هناك صورة شخصية لمولانا جلال الدين الرومي44، وتوجد لوحة توضح إحدى المقابلات بين 
الملا شمس الدين التبريزى، ومولانا جلال الدين الرومي، وهى إحدى لوحات نسخة من مخطوط جامع السير، ترجع 
المتصوفة من  كبار مشايخ  لبعض  باستانبول45، وهناك صور  بمتحف طوبقابى سراى  لحوالي سنة 1600 م، ومحفوظة 
أمثال: الشيخ سعد الدين الحموي وجلال الدين الرومي وإبراهيم بن أدهم و حافظ الشيرازي وأبو يزيد البسطامى46، 
كما توجد صور لبعض مشاهير متصوفة إيران47، كما توجد لوحة توضح الشاعر الصوفي سعدى الشيرازي وهو يخطب 
صورة  إلى  بالإضافة   ،48 مسكين  المصور  عمل  ومن  سعدى،  جلستان  مخطوط  لوحات  ضمن  وهى  الأموي،  بالمسجد 
اللوحة إلى حوالي  العثمانية، وترجع  الشيرازي، وهى ضمن واحد من الالبومات  الشاعر الصوفي حافظ  شخصيه تمثل 
منتصف القرن 11هـ/ 17 م49، وتوضح لوحتان أخريتان المتصوف إبراهيم بن أدهم50 ترجعان لمدرسة التصوير المحلى 
الموضوع52 وإن كانت  التسجيل تبحث في هذا  قيد  ما زالت  القرن 12هـ/ 18 م51، وهناك رسالة ماچستير  بالهند فى 
كما يتضح من عنوانها محددة بإيران في فترة معينة، ومن ثم فما زال المجال مفتوحا لدراسة نفس العنوان في أماكن وأزمنة 

مختلفة.
ومن خلال صور المخطوطات يمكننا التعرف على أنواع الملابس والأزياء والعمائم الخاصة بالمتصوفة، فهناك دراسات 
تعرضت لهذا الموضوع، ولكنها اقتصرت في مناقشته على الطريقة المولوية، ومن ثم فالمجال مازال مفتوحا في هذه النقطة، 
حتى يمكننا وضع تصور محدد حيال ملابس وأزياء المتصوفة، فهل كانت واحدة؟ أم أنه كان لكل طريقة ملابس خاصة 

ليلى  قصة  معالجة  خلال  من  ذلك  فيها  اثبت  دراسة   وللباحث  .43
والمجنون، بعنوان: »ليلى والمجنون في التصوير الإسلامي، رؤية جديدة«، 
ألقيت في مؤتمر التراث الحضاري لمصر وروسيا، والذي عقد في الفترة من 
بالتعاون بين  بالقاهرة، وذلك  7-9 مايو 2005م بمقر جامعة حلوان 
كلية الآداب جامعة حلوان وبين جامعة الإنسانيات بموسكو/ روسيا، 

والدراسة في سبيلها للنشر بكتاب المؤتمر.
 ربيع حامد، الصور الشخصية في التصوير العثماني، لوحة 119. .44

 ،112 a ال����ورق����ة   ،H. 1230 س���ج���ل:   رق�������م  .45 
.Atil, Turkish Art, p. 183, pl. 29 :انظر

 Ismailova, Oriental Miniatures, pl. 29, 30, 62, 64,  .46
69.
 سمية حسن، مقلمة تحكى قصة التصوف في إيران، ص 44-31،  .47

أشكال 14-1.
 ثروت عكاشة، التصوير الإسلامي المغولي في الهند، لوحة 59. .48

 ربيع حامد، الصور الشخصية في التصوير العثماني، لوحة 132. .49
خراسان  مدينة   - بلخ  أهل  من  أدهم،  بن  إبراهيم  إسحاق   أبو  .50
- كان من أبناء الملوك والمياسير، وخرج للصيد فهتف به هاتف أيقظه 
من غفلته، فترك طريقته فى التزين بالدنيا، ورجع إلى طريقة أهل الزهد 
بن  والفضيل  الثورى  سفيان  بها  وصحب  مكة،  إلى  وخرج  والورع، 
ومات  يده،  عمل  من  ويأكل  فيه،  يعمل  فكان  الشام  ودخل  عياض، 
 ـ، انظر: ابو عبد الرحمن السلمى، طبقات  بالشام سنة 161 هـ أو 162 ه
الصوفية، ص 12-13؛ إيهاب أحمد إبراهيم، دراسة فنية لتصاوير ألبوم 

أثرى، ج 1، ص 168-166.
ج 1،  أثرى،  ألبوم  لتصاوير  فنية  دراسة  إبراهيم،  أحمد   إيهاب  .51

ص 152-171، ج 2، لوحة 31، 32.
والدراويش  والنساك  والزهاد  المتصوفين  تصاوير  عطية،   مروة  .52

في إيران.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  110

بها؟، ومن ملابس المتصوفة: المرقعة والخرقة والعباءة والتنورة، هذا فضلا عن العمائم وأنواعها عند أتباع الطريقة المولوية، 
أن  بالذكر  العرفية والجنيدي والدولامة، ومن الجدير  العمامات  أنواع  »الدستار«، ومن  العرقية والسكة والعمامة  حيث 

ألوان الملابس وأغطية الرءوس كانت ذات دلالات محددة53.
وحفلت صور المخطوطات بكثير من طقوس ورسوم الطرق الصوفية من مجالس ذكر وسماع، وما ينتاب المتصوفة 
من حالات وجد واضطراب )رقص( في التصوير الإيراني54، وتوجد لوحة تمثل واحد من مجالس الذكر والسماع، ضمن 
نسخة مخطوطة لديوان حافظ، محفوظة في متحف المتروبوليتان بنيويورك، تنسب إلى مدينة هراة في الفترة التيمورية ومؤرخة 
بسنة 896 هـ/ 1490 م55، هذا فضلا عن لوحة أخرى توضح مجموعة من الدراويش تقيم حلقة ذكر في ضريح سعدى 
بسنة 974 هـ/ 1566 م56، وهناك لوحة أخرى  الشيرازي، وذلك ضمن نسخة من كتاب جلستان سعدى، مؤرخة 
توضح حلقة ذكر، ضمن لوحات نسخة من مخطوط مجالس العشاق، محفوظة في المكتبة البودلية باكسفورد57، واهتمت 
المغولية  المدرسة  أمثلة ذلك تصويرة من  المتصوفة، من  بتمثيل حلقات ذكر وسماع  الهند  التصوير الإسلامي في  مدرسة 
الهندية، مؤرخة بسنة 1004 هـ/ 1595 م، محفوظة بمتحف فيكتوريا وألبرت بلندن58، وتصويرة أخرى ترجع للقرن 
السماع60  في  خاصة  وطريقة  أسلوب  المولوية  وللطريقة  بلندن59،  وألبرت  فيكتوريا  بمتحف  محفوظ  17 م،  11 هـ/ 
المولوية  الطريقة  أتباع  التي توضح  اللوحات  الرغم من ذلك فهناك بعض  الطرق الصوفية الأخرى، وعلى  تختلف عن 
واحدة  تمثل  لوحة  ذلك  مثال  الأخرى،  الصوفية  الطرق  أتباع  سماع  حلقات  في  يجرى  لما  مماثلة  بحركات  يقومون  وهم 
الرحالة  المصور  اهتم  وقد  للقرن 10 هـ/ 16 م61،  يرجع  تركي  المولوية، ضمن مخطوط  الدراويش  من حلقات سماع 
الفرنسي J.B. Van Mour بتسجيل أسلوب المولوية الخاص في حلقات الذكر والسماع، حيث عاش هذا المصور الرحالة 
باستانبول في الفترة ما بين سنتي 1111-1150 هـ/ 1699-1737 م، وله العديد من الرسوم التي تلقى الضوء على 
طقوس المولوية في تكاياهم، مثال على ذلك لوحة توضح واحدة من حلقات السماع، ترجع إلى القرن 12 هـ/ 18 م، 

ومحفوظة بإحدى المجموعات الخاصة بلندن62.

 رفعت عبد العظيم، رسوم الطريقة المولوية ومظاهرها، ص 135- .53
عبد  ص 52؛  ج 1،  الصوفية،  خانقاوات  رزق،  محمد  عاصم  163؛ 
الرومي، ص 659-668؛  الدين  بعد جلال  المولوية  الباقي جلبنارى، 
حامد،  ربيع  ص 195-201؛  المولوية،  التكية  هلال،  سعيد  ماهر 
 ،45-43  ،37-35 أشكال  العثماني،  التصوير  في  الشخصية  الصور 
لوحات 118-120، 121، 132-133؛ ويمكننا الاستعانة بالمصادر 
التى قد يرد فيها وصف لطبيعة أزياء المتصوفة، مثال ذلك ما  التاريخية 
ذكره القلقشندى عن طبيعة ملابس أرباب الصوفية فى العصر المملوكى، 

انظر: القلقشندى، صبح الأعشى، ج 4، ص 43.
في  الإيراني  التصوير  في  الطرب  مناظر  البهنسى،  احمد   صلاح  .54
العصرين التيمورى والصفوي، ص 245-272، 393-402، لوحات 

.77-74
Lewis, The World of Islam, p. 129, pl. 1.  .55

 ،Ms. Add. 24944:محفوظ في المكتبة البريطانية بلندن، رقم سجل  .56
.Lewis, The World of Islam, p. 133, pl. 11 :انظر

Ibid. p. 131, pl. 5.  .57

Ibid., p. 174, pl. 4.  .58
Ibid., p. 132, pl. 9.  .59

الدين  جلال  أنغام  على  السيما  يرقصون  المولوية  مظهر،   سليمان  .60
ومظاهرها،  المولوية  الطريقة  رسوم  العظيم،  عبد  رفعت  الرومي؛ 
ص 52-55؛  الصوفي،  الرقص  الحسن،  أبو  طارق  ص 238-273؛ 
الباقي  عبد  ص 16-17؛  الإلهي،  الحب  رقصة  المولوية  ياغي،  بارعة 
ماهر  ص 581-612؛  الرومي،  الدين  جلال  بعد  المولوية  جلبنارى، 
الرقص  آند،  متين  ص 202-225؛  المولوية،  التكية  هلال،  سعيد 
 ـ، 16، 26-22، 28،  التركي، ص 55-164، لوحات 5، 15،8 أ-ه
36-37، 49-52؛ محمد فهمي عبد اللطيف، ألوان من الفن الشعبي، 

ص 84-97؛ محمد فهمي عبد اللطيف، الفن الإلهي، ص 56-41.
 ،Ms. No. H. 1365 محفوظ بمكتبة طوبقابى باستانبول، رقم سجل  .61
 Nasr, Islamic Science, An Illustrated Study, p. 24, انظر: 
pl. 9.

Lewis, The World of Islam, p. 122, pl. 4.  .62

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  111التصوف 

تحدد  أن  حاولت  الصوفية  الكرامة  عن  دراسة  ففي  الأولياء،  كرامات  من  جوانب  المخطوطات  صور  لنا  وتظهر 
صور الكرامات التي رأت أنها تندرج تحت عشرين وظيفة أو صورة، وهى صور لخيالات أدبية تتلامس مع الأساطير 
والحكايات الشعبية، ومن هذه الأصناف العشرين: المشي على الماء، حيث أن الولي هنا يلقى في الذهن ما حدث مع موسى 
عليه السلام حينما ألقى بعصاه فانشق البحر، لكن الولي يتجاوز ذلك في النص الكراماتى إذ يمشى على الماء فلا تغوص 
قدماه ولا تبتلان وكأنه يمشى على اليابسة، وبذلك يحدث الانفصال بين الولي وغيره من الناس من حيث المنزلة التي لا 
يصل إليها أحد سواه63، وتوجد لهذه الكرامة أمثلة في التصوير الإسلامي، حيث توجد صورة تنسب إلى المصور بهزاد، 
تمثل صوفي يعبر البحر على سجادة صلاة، ضمن مخطوط لكتاب بستان سعدى مؤرخ بسنة 882 هـ/ 1479 م، ومحفوظ 
في مجموعة شستر بيتي بلندن 64، وهناك لوحة أخرى تجسد كرامة المشي على الماء، يظهر فيها أتابيه بن الغلام ماشيا على 
الماء، وذلك في نسخة من كتاب: تذكرة الأولياء لفريد الدين العطار، نسخها سيد عزيز الدين، و ترجع إلى كشمير في 
البيرونى في طشقند بأوزبكستان65، وتمثل نفس الموضوع لوحة من  الريحان  أبو  سنة 1797 م، ومحفوظة بمكتبة معهد 
نسخة لمخطوط جولستان لسعدي، يرجع إلى بخاري سنة 1547 م66، وهناك لوحة أخرى من مخطوط: تذكرة الأولياء 
لفريد الدين العطار - السابق الإشارة إليه - يظهر فيها ذو النون المصري67 وهو يلتقط اللؤلؤ من الأسماك68، كما أن 
هناك تصويرة تركية ترجع إلى أواخر القرن 10 هـ/ 16 م، محفوظة بمتحف فيكتوريا وألبرت بلندن، توضح بقرة تركع 

أمام جلال الدين الرومي69.
المصور محمدي  المتصوفة، ومثال ذلك تصويرة من عمل  احتفالات  المخطوطات جانبا من  لنا صور  كما أوضحت 
الدراويش في واحدة من احتفالاتهم، حيث يشاهد بعضهم يرقصون، والآخرون يقرعون الطبول  توضح مجموعة من 
والدفوف، ومنهم من يرتدى أقنعة لرءوس حيوانات70، وهناك لوحة أخرى توضح مسيرة احتفالية لطائفة الدراويش 
القلندرية، وهم يحملون الكتب والمباخر و العصي والكشاكيل وغيرها من الأدوات71، هذا وقد كان للمتصوفة احتفالات 
بمناسابات خاصة بهم، وإن كان لم يصلنا منها شئ مصور بعد، ولكن هذا لا يمنع من وجود مثل هذه اللوحات، ولكننا 
لم نكتشفها بعد بسبب عدم إلمامنا بمثل هذه المناسابات الاحتفالية، مثال ذلك احتفالهم بإعطاء العهد وإلباس الخرقة72، 
وكذلك مراسم احتفالهم بصلاة الجمعة73، واحتفالهم بتجديد مشهد الرأس، كما يرويها الجبرتي في حوادث سنة 1225 هـ/ 

1810 م74، هذا بالإضافة إلى مراسم احتفالهم الخاصة في العرس والموت75.

 محمد أبو الفضل، أدبيات الكرامة الصوفية، ص 180-115. .63
 زكى محمد حسن، أطلس الفنون الزخرفية والتصاوير الإسلامية،  .64

شكل 843 مكرر في صفحة 337.
Ismailova, Oriental Miniatures, pl. 61.  .65

موسكو  الوسطى،  آسيا  في  التصوير   بوجاتشينكوفا-جاليركينا،  .66
1979 م، لوحة 34 )باللغة الروسية(.

مولى  الأخميمى،  المصرى  إبراهيم  بن  ثوبان  الفيض  أبو  النون   ذو  .67
ومائتين،  وأربعين  خمس  سنة  توفى  نوبيا،  إبراهيم  أبوه  وكان  لقريش، 
وقيل ثمانى وأربعين، أنظر: أبو عبد الرحمن السلمى، طبقات الصوفية، 

ص 12-10.
Ismailova, Oriental miniatures, pl. 63.  .68

Lewis, The World of Islam, p. 132, pl. 10.  .69

في   162 لوحة  والتركي،  الفارسي  التصوير  عكاشة،   ث��روت  .70
صفحة 268.

 ض����م����ن ن��س��خ��ة م���ن مخ���ط���وط ل��ك��ت��اب مج��ال��س  .71
اك��س��ف��ورد،  في  ال��ب��ودل��ي��ة  بالمكتبة  مح��ف��وظ��ة   ال��ع��ش��اق، 

.Lewis, The World of Islam, p. 131, pl. 6 :انظر
 عاصم محمد رزق، خانقاوات الصوفية، ج1، ص 51-50. .72

 المرجع نفسه، ج 1، ص 53. .73
وطريقة،  شيخ  البدوي،  أحمد  السيد  عاشور،  الفتاح  عبد   سعيد  .74
التراجم والأخبار، ج 4،  ص 237-238؛ الجبرتي، عجائب الآثار في 

ص 120.
حضارية،  أثرية  دراسة  المولوية،  التكية  هلال،  سعيد   ماهر  .75

ص 233-226.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  112

جزاء  لاقوه  وما  المتصوفة  بعض  قصص  من  جانبا  توضح  رسوم  من  المخطوطات  صور  تضمنته  عما  فضلا  هذا 
لمعتقداتهم، من أشهرهم الحلاج الذي أمر الخليفة العباسي المقتدر بالله في سنة 310 هـ/ 922 م بإهدار دمه، فشنق في 
الموضوع،  هذا  توضح  لوحة  وهناك  بالعراق76،  دجلة  نهر  في  عنه  المتخلف  ترابه  ورمى  وحرق،  الخلافة،  قصر  حديقة 
حيث يظهر فيها الحلاج معلقا في المشنقة، والصورة من عمل الفنان مير عبد الله صاحب القلم المسك، ومؤرخة بسنة 
1011 هـ/ 1602 م، وتنتمي للمدرسة المـغولية الهندية، ومحفوظة في ولترز جاليرى بواشنطن77، وهناك صورة أخرى 
توضح تنفيذ حكم الإعدام شنقا في الصوفي الشيخ أبو الحبيب الحريري المتوفى سنة 423 هـ/ 1030 م، والصورة ضمن 
نسخة من مخطوط للشاهنامه، ترجع للعصر الصفوي، ومؤرخة بسنة 1015 هـ/ 1606 م، ومحفوظة بمكتبة معهد أبو 
باسم  المعروف  الدين  عماد  سيد  أمير  إعدام  توضح  أخرى  لوحة  وتوجد  بأوزبكستان78،  طشقند  في  البيرونى  الريحان 
علماء  أقوال  خالفت  التي  وكتاباته  الإلهي  وعشقه  تصوفه  بسبب  وذلك  1434 م،  838 هـ/  سنة  توفى  الذي  نسيمى، 

السنة، وكانت طريقة إعدامه بالسلخ وهو حي79.
خانقاوات  من  المتصوفة  منشآت  داخل  يدور  كان  جلية عما  واضحة  أعيننا صورة  أمام  يضع  هذا  أن كل  ولا شك 
وتكايا وزوايا وربط، خاصة إذا ما ربطنا بين تلك الصور وبين ما ورد في بطون كتب التصوف والفقه والمصادر التاريخية 

وكتب الرحالة، كم أنه يجلو أمام أعيننا كثيرا من دقائق حياتهم وأحوالهم.

الفنون ثالثاً	

الفن  الصوفي على  الفكر  تأثير  لدراسة  الخصبة  المجالات  أيضا من  فهي  والتطبيقية  الزخرفية  بالفنون  يتعلق  فيما  أما 
الإسلامي، حيث أنها تزخر بكثير من الأدوات التي كانت تستخدم من قبل المتصوفة مثل ملابسهم وأزيائهم وعمائمهم80 
و  الصنجات  و  النوافير  و  والدفوف  الطبول  مثل  الموسيقية  والآلات  والفؤوس  المقاليع  و  العصي  و   ،81 والكشاكيل 
الرباب82 والنجف والثريات والمباخر و المجامر، هذا فضلا عن أنواع الزخارف المختلفة التي كانت تستخدم في زخرفة 

تلك الفنون التطبيقية أو التي كانت تزين بها أسطح الجدران، وما تحمله من رموز ودلالات.
وقد كان للمتصوفة شعاراتهم وشاراتهم المتمثلة في الفنون التطبيقية، حيث أتخذوا من الألوان شعارات لهم، فكان 
ما  اللون الأسود شعارا مميزا لاتباع طريقتهم، وهو  الرفاعية  بينما اتخذت  الطريقة الأحمدية،  اللون الأحمر شعارا لاتباع 

 رفعت موسى محمد، عنف الحكام للرعية في ضوء الفن الإسلامي  .76
وصور المخطوطات، ص 35-33.

 60 لوحة  الهند،  في  المغولي  الإسلامي  التصوير  عكاشة،   ثروت  .77
في صفحة 112.

Ismailova, Oriental Miniatures, pl. 33.  .78
ص 36، الح����ك����ام،  ع��ن��ف  م���وس���ى،   رف����ع����ت  .79 
Ismailova Oriental Miniatures pl. 54. 

 انظر هامش رقم: 51. .80

 Melikian-Chirvani From The Royal Boat To The    .81
Beggar’s Bowl p. 3-111.
ميرفت محمود عيسى، الكشكول بين رمزية الشكل ورمزية الزخارف، 

ص 124-147، 16 شكل، 3 لوحات.
 رفعت عبد العظيم، رسوم الطريقة المولوية، ص 237-212. .82

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  113التصوف 

يظهر في خرقهم وعمائمهم وأعلامهم83، هذا ومن شارات المولوية الاستواء والحبة والماشة ذات الجراب والورقة الخضراء 
و المسمار المدقوق والحذاء84.

وكانت الأباريق من الأدوات المهمة عند المتصوفة وذلك لاستخدامها في الطهارة، ويأتي ذكرها في مراسم دخول المريدين 
للأربطة، ومن الطريف انهم يشترطون أن يكون الإبريق مستقبل القبلة في كل موضع يضعونه فيه85، كما أن للمتصوفة 
اشتراطات خاصة إذا ما كان الأمر يتعلق باستخدامه في أربطة النساء86، وقد وصلت ألينا مجموعة من الأباريق التي تخص 
طائفة الدراويش البكتاشية، اشتملت على زخارف وشارات وعبارات ذات صلة واضحة بطائفة الدراويش البكتاشية ورموز 
طريقتهم، وليس من المستبعد استخدام هذه الأباريق أثناء أداء بعض الطقوس الخاصة بأتباع الطريقة البكتاشية87، هذا وقد 
كان للأباريق رمز عند المتصوفة حيث رمزت إلى الماء الطهور، وكذلك للعلوم الروحية، مصداقا لكلام جلال الدين الرومي 

في إحدى قصص المثنوي: »إن إبريق الماء رمز لعلومنا«، قاصدا بذلك أن الإبريق رمز للوعاء الذي به هذه العلوم88.
كما كانت الشمعدانات من أدوات الإضاءة التي استخدمت في منشآت التصوف خاصة أثناء مجالس الذكر والسماع، 
ومن ثم كان من المنطقي أن تتميز تلك الشمعدانات من حيث زخارفها على الأقل عن غيرها من الشمعدانات المستخدمة 
في مبان أخرى، وهو ما أثبتته إحدى الدراسات التي تناولت بالتحليل زخارف بعض الشمعدانات، تزينها رسوم شخوص 
واقفة متشابكة الأيدي في نظام خاص، وقد استطاعت الدراسة إثبات أن هذه الزخرفة تعبر عن أشكال المتصوفة وهى 
متراصة في حلقات الذكر، وذلك من خلال المقاربة بين هذه الرسوم وبين أوصاف هيئة المتصوفة في تلك الحلقات من 

خلال المصادر التاريخية89.
أما القناديل فلها بعض الدلالات عند الصوفية حيث يعتبرونها روحا تشبه أنوارها الأنوار التي تبدو في عيون المؤمنين 

أو هي قلب المؤمن الذي دخله النور الإلهي90.
ويستفاد من الكتابات الموجودة على واحدة من المشكاوات الخزفية، التي ترجع لمدينة أزنيق، ومؤرخة بسنة 956 هـ 
انتماء صانعها إلى واحدة من الطرق الصوفية، حيث ذكر اسم شيخ هذه الطريقة ضمن تلك الكتابات91، هذا ويحتفظ 

متحف الفن الإسلامي في القاهرة بمشكاة زجاجية عملت برسم أحد الأربطة92.
ومن السجاجيد ما كان يفرش في منشآت التصوف، حيث يحتفظ متحف الفن الإسلامي في القاهرة بسجادتين من 
إنتاج مدينة تبريز من النوع الموشى بخيوط الذهب والفضة، لعل أبرز ما يميزهما عبارات منسوجة بخط التعليق، وقوامها 

 عبد الحليم محمود، أقطاب التصوف، السيد أحمد البدوي رضى الله  .83
عنه، ص95-96؛ عاصم محمد رزق، خانقاوات الصوفية في مصر، ج1، 
ص 58؛ سعيد عبد الفتاح عاشور، السيد أحمد البدوي، شيخ وطريقة، 
في  المغاربة  المتصوفة  أثر  مرسى،  على  نعمة  196-198؛  ص 189، 

التصوف في مصر، ص295، هامش 116 في صفحة 309.
 رفعت عبد العظيم، رسوم الطريقة المولوية، ص 165-163. .84

 ابن الحاج، المدخل: مدخل الشرع الشريف على المذاهب، ج 3،  .85
م 2، ص 191-185.

وطريقة،  شيخ  البدوي،  أحمد  السيد  عاشور،  الفتاح  عبد   سعيد  .86
ص 223.

العثماني،  العصر  فــي  الإسلامية  الفنون  حامد،   رب��ي��ع  .87
ص 115-113.

الإسلامي،  الفن  في  بالكلمات  التصوير  إبراهيم،  احمد   إيهاب  .88
ص 348.

 Baer, Aspects of Sufi Influence on Iranian Art,  .89
p. 1-19, 9 figures.

الإسلامي،  الفن  في  بالكلمات  التصوير  إبراهيم،  احمد   إيهاب  .90
ص 348.

 عبد الناصر محمد، الرمزية الدينية في الزخرفة الإسلامية )دراسة  .91
في ميتافيزيقا الفن الإسلامي(، هامش 70 في صفحة 17، ربيع حامد، 

الفنون الإسلامية فــي العصر العثماني، ص 71-70.
Wiet, Catalogue général, p. 158.  .92

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  114

أشعار فارسية في المدح والغزل العفيف، وهى أقرب ما تكون إلى أشعار حافظ الشيرازي المتوفى سنة 791 هـ/ 1389 م، 
أو  التصوف،  السجاداتان قد صنعتا لوضعهما داخل منشأة من منشآت  المتصوفة، وربما تكون هاتان  الشعراء  وهو من 
لاستخدامهما في واحد من القصور أو البيوت، وفى الحالتين فإن ما يحليهما من كتابات يعتبر أثر من آثار التصوف على 
العديد من الأدوات  القرن 11 هـ/ 17 م، تزينها رسوم  إيران في  الفن الإسلامي93، وتوجد سجادة أخرى ترجع إلى 

الخاصة بالدراويش الشيعة94.
واستعمل المتصوفة الرايات والأعلام والبيارق، وقد عرف عن الصوفية اختيارهم أعلاما لها ألوان تتفق ورموزهم 
ومبادئ طرقهم الصوفية95، حيث أشتهر أصحاب الطريقة الأحمدية بأعلامهم الحمراء96، وذلك اقتداء بالرسول صلى 
الله عليه سلم عندما قدم لواء بنى سليم يوم فتح مكة على الألوية، وكان أحمر97، وظهرت الأعلام في بعض المخطوطات 
العطار98، وكذلك في لوحة من مخطوط خمسة نظامي99،  الدين  الطير لفريد  بالتصوف مثل مخطوط منطق  الصلة  ذات 
التي  الصوفية100  الطوائف  أعلام  أنه من  يعتقد  الحرير الأخضر،  بعلم من  القاهرة  الفن الإسلامي في  ويحتفظ متحف 

كان يتم استخدامها في الاحتفالات ومجالس الذكر والسماع وغيرها101.

والكتابات الخط  رابعاً	

العربي،  الذين مارسوا كتابة الخط  المتصوفة  تبدأ من وجود بعض  الصلة بين الخط والتصوف،  وهناك علاقة وثيقة 
حيث تبرز في تاريخ الخطاطين العرب بعض الأسماء لشخصيات صوفية كالحسن البصري ومالك بن دينار102، بل يرى 
أحد الآراء أن نسبة ثمانين في المائة من الخطاطين كانوا من المتصوفة103، هذا فضلا عن أن هناك مصحفا مكتوب بخط 
الثلث  إلى الأشكال الأولى لخط  الهندسي  المحدود  النموذج  انفلت من   ـ، وأسلوب خطه  البصري في سنة 97 ه الحسن 
البديع104، ومن ثم فسوف يكون من المنطقي أن يضمنوا كتاباتهم كثيرا من أفكارهم وأقوالهم وأشعارهم، وسوف تنتشر 

هذه الكتابات على العمائر والتحف التطبيقية، وكذلك المخطوطات ومرقعات الخط.
الغزالي  حامد  أبو  الإمام  يجمل  حيث  العربـي  للخط  الجمالية  القيم  مواصفات  وضع  في  المتصوفة  بعض  شارك  كما 
الشروط الجمالية للخط العربي بقوله: »… والخط الحسن كل ما جمع ما يليق بالخط من تناسب الحروف، وتوازيها واستقامة 

 عبد الرحمن فهمي، من روائع السجاجيد الإيرانية، لوحة 1، 2. .93
Lewis, The World of Islam, p. 127, pl. 7.  .94

 منى محمد بدر، الأعلام الإسلامية، ص 453. .95
مصر،  في  التصوف  في  المغاربة  المتصوفة  أثر  مرسى،  على   نعمة  .96

ص 295، هامش 116 في صفحة 309.
 عبد الحليم محمود، أقطاب التصوف، السيد أحمــد البدوي رضى  .97

الله عنه، ص 96-95.
 منى محمد بدر، الأعلام الإسلامية، ص 429-428. .98

 ثروت عكاشة، التصوير الفارسي والتركي، لوحة 105 في صفحة  .99
172، لوحة 108 في صفحة 177؛ منى محمد بدر، الأعلام الإسلامية، 

ص 429.

 منى محمد بدر، الأعلام الإسلامية، ص 441. .100
واستخداماتها،  الأدوات  هذه  لبعض  وصفا  جلبى  أوليا   أورد  .101
كما أشار إلى أن منها ما كان يستخدم لتزيين جدران التكايا، انظر: أوليا 

جلبي، سياحتنامه مصر، ص 332-326.
 أنور فؤاد أبو خزام، الروح الصوفية في جماليات الفن الإسلامي،  .102

ص 116.
بصري  عرض  التذهيب،  و  القرآن  كتابة  فنون  لينكس،   مارتن  .103

لأبى بكر سراج الدين، ص 215-214.
 أنور فؤاد أبو خزام، الروح الصوفية في جماليات الفن الإسلامي،  .104

ص 114.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  115التصوف 

ترتيبها وحسن انتظامها…« 105، وقد يصل الأمر إلى أبعد من ذلك حيث المقاربة بين الخط والتصوف على أساس النقطة 
التي هي الوحدة التي يتكون منها الحرف من جهة ورمزية النقطة في الفكر الصوفي من جهة أخرى، حيث يرى صاحب 
هذا الرأي أن: »الخطاط العربي المسلم لجأ إلى طريقة رائدة كي يضمن شروط التناسب بين الحروف وذلك باعتماده للنقطة 
كوحدة قياس وقاعدة ارتكاز في رسم وتشكيل الحروف وتقدير حجمها ومقدارها بالنسبة إلى بعضها البعض، وكذلك 
فإن النقطة أيضا بالمفهوم الصوفي الإسلامي قوام المعرفة، كما أن لها شأن مهم ورئيس عند الصوفية، حيث يذكر أبو بكر 
الشبلي - وهو صوفي مشهور - في أحد الشطحات: »أنا النقطة التي تحت الباء«، ويزعم الجندي أن الألف ماهيتها في 
له، وبعض  النقطة لا معنى ولا مفهوم  إذا تجرد من  فإن الحرف  التي أعطت للحروف معنى الحرف،  النقطة لأنها هي 
النقطة في مظهره كالباء، كما أن الهمداني ألف كتابا في  النقطة في جوهره كالألف والميم، وبعضها يحمل  الحروف يحمل 
إسار النقطة، وكل هذه القرائن تدل على أن قاعدة رسم الخط العربي لتحقيق التناسب بين الحروف تجد فلسفتها في الفكر 

الصوفي الإسلامي«106.
وإذا ما فارقنا موضوع الخط إلى مضمونه، نجد أنفسنا ولجنا إلى مجال الكتابات، وللكتابات مضامين متعددة سوف 
نتعرض لجانب واحد منها فقط، وهو المتصل بموضوع التصوف، و أعنى بهذا العديد من الكتابات المنفذة على مواد مختلفة 
منها اللوحات خطية، فلدينا مجموعة من اللوحات الخطية عبارة عن وجوه آدمية تشكل ملامحها الرئيسية بعض الحروف 
والكلمات والعبارات ذات الدلالة الشيعية، وقد كان للطرق الصوفية الدور الأهم في ظهور تلك الوجوه الآدمية107، 
وهناك لوحة خطية أخرى تمثل طائرا يلتقط الحبوب من إناء أمامه، وتوجد داخل الإناء الذي يلتقط منه الحبوب عبارة: 

»صوت صفير البلبل هيج فؤادي الثمل«، وهى من العبارات التي ترد في كتابات المتصوفة وأشعارهم108.
ومن الكتابات ما هو منفذ على السجاجيد، حيث يحتفظ متحف الفن الإسلامي بالقاهرة بسجادتين من إنتاج مدينة 
تبريز من النوع الموشى بخيوط الذهب والفضة109، ولعل أبرز ما يميزهما عبارات قوامها أشعار فارسية في المدح والغزل 

العفيف من النوع الوارد في كتابات المتصوفة، وهذه ترجمة لجزء من نصوص السجادة الأولى: -

البستان في  العشق  مراتع  فذكر  ال��ورد  العشقعاد  بأغاني  يشدو  الولهان  البلبل  فغدا 

قلبها في  دفين  سر  الروض  في  برعمة  وقد أطلعنا نسيم الصباح الرقيق على هذا السرولكل 

ع���ن���د م���ق���دم���ه ت���رح���ي���ب���ا ب��كول��ق��د رق����ص ال�����ورد ف���ي ال��ب��س��ت��ان

وكانت الكشاكيل من التحف التي حفلت بالكتابات ذات المدلول الصوفي، ومن أمثلتها كتابة على حافة ظاهر كشكول 
من النحاس الأصفر محفوظ بمتحف الفنون التركية والإسلامية بإستانبول تقرأ: »أما السفينة فكانت لمساكين يعملون في 
البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصبا )سورة الكهف: آية 79( صدق الله العظيم وصدق 

 المرجع نفسه، ص 66. .105
 المرجع نفسه، ص 68-67. .106

الإسلامي،  الفن  في  بالكلمات  إبراهيم،التصوير  احمد   إيهاب  .107
ص 340-341، لوحة 2.

 المرجع نفسه، ص 344، لوحة 15. .108
الإيرانية،  السجاجيد  روائ��ع  من  فهمي،  الرحمن   ع��ب��د  .109

ص 55-50.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  116

رسوله الكريم«110، وربما كان لاختيار هذه الآية الكريمة ووضعها على الكشكول صلة بالرأي الذي يرى في الكشكول 
أنه قارب أو سفينة الصوفي في رحلة الحياة، يحمله وهو في حقيقة الأمر يتخيل أنه يستقله في محاولة للخروج من الحياة 
الدنيا إلى عالم الأسرار حيث الحقيقة التي يبحث عنها، كما أنه رمز لزهد الصوفي في الحياة الدنيا فلم يجد ما يحمله منها 
سوى الكشكول، وسيلة للنجاة111، كما وردت على الكشاكيل بعضا من أشعار الصوفية، وهى أشعار رمزية، فلكلام 
الصوفية ظاهر أو معنى قريب غير مقصود، وباطن أو معنى بعيد هو المقصود، ومن نماذج الشعر الصوفي التي وردت 
على التحف المعدنية الإيرانية، ما ورد على كشكول من الحديد الصلب من العصر الصفوي ما ترجمته: »كل من يريد أن 

يشرب من نبع الخضر ويحظى بالحياة السرمدية أو من يطلب كأس جمشيد من كف الاسكندر«112.
واحتوت كتابات المشكاوات على أسماء مشايخ الطرق الصوفية113، كما حملت الشمعدانات بعضا من أشعار الصوفية، 
مثال ذلك ما ورد على شمعدان من النحاس الأصفر ما ترجمته: »لقد احترقت النار في كبدى، وهذه النار أحالت خرقتنا 
الصوفية بيت نار«114 وغيرها، ويستفاد من مضمون وروح هذه الكتابات أن للتصوف صلة سواء من قريب أو بعيد 

بفنون الخط والكتابات.
كما حفظت لنا المصادر التاريخية طبيعة المكاتبات التى كان يخاطب بها أرباب الوظائف الدينية، مثال ذلك ما ذكره 
القلقشندى من نصوص كتبت إلى وظائف المتصوفة ومشايخ الخوانق فى دمشق وما هو خارج عن حاضرتها115، وهو 

ما يكشف عن طبيعة ألقابهم الرسمية.

الرئيسة  الأفكار  عليها  المختلفة موضحا  بفروعه  الإسلامي  للفن  خريطة  السابقة رسم  الصفحات  حاولت في  لقد 
التي يمكن من خلال دراستها بعمق أن نصل لتصور واضح عن أثر الفكر الصوفي على الفن الإسلامي116، وذلك من 
خلال الاتجاه الأول - من الاتجاهين المفترضين منى لدراسة هذا الموضوع - الذي يهتم بتبيان الآثار الواضحة والملموسة 
للتصوف على الفن الإسلامي من خلال رصد متعلقاته الظاهرة في مجالات العمارة والتصوير والفنون التطبيقية والزخرفة 

والخط والكتابات.
ومن ثم فقد بقى لنا أن نتناول الحديث عن الاتجاه الثاني الذي يهتم بالأفكار المجردة ذات الصبغة الفلسفية ومدى 
إمكانية ارتباطها بخصائص وفلسفة الفن الإسلامي، وسوف أسوق أمثلة توضح مجالات هذا الاتجاه، مع التسليم مسبقا 
الفن الإسلامي، وصعوبته تكمــن - كما سبق وأن أشرت - في  الفكر الصوفي على  أثر  تبيان  بأنه الاتجاه الأصعب في 
احتياجه لنوعية من الباحثين متسلحين بثقافة واسعة في مجالي فلسفة الفن والتصوف الإسلامي، وأن يتميزوا بقدر من 

العصرين  في  المعادن  على  الأثرية  الكتابات  إبراهيم،   شبل  .110
التيمورى و الصفوي، ص 126، لوحات 52-51.

 ميرفت محمود، الكشكول بين رمزية الشكل ورمزية الزخارف،  .111
ص 129.

 شبل إبراهيم،الكتابات الأثرية على المعادن في العصرين التيمورى  .112
و الصفوي، ص 143، لوحة 53.

 عبد الناصر محمد، الرمزية الدينية في الزخرفة الإسلامية )دراسة  .113
في ميتافيزيقا الفن الإسلامي(، هامش 70 في صفحة 17؛ ربيع حامد، 

الفنون الإسلامية فــي العصر العثماني، ص 71-70.
العصرين  في  المعادن  على  الأثرية  الكتابات  إبراهيم،   شبل  .114

التيمورى و الصفوي، ص 144، لوحة 37.
 القلقشندى، صبح الأعشى، ج 12، ص 106-101. .115

لنفسي  الطريق  معالم  أوضح  أن  العمل  هذا  وراء  من   قصدت  .116
للتأريخ  البكر  المجالات  من  واحد  في  للخوض  الباحثين  من  وغيري 

للفن الإسلامي، وعلى الله قصد السبيل.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  117التصوف 

الأفق الرحب حتى يتسنى لهم التوفيق والتطويع بين المجالين، شريطة أن يتم هذا بشكل يستند إلى المنطق والدلائل المادية 
المقبولة لدى العقل، ودعونا نتفق أيضا على أن النتائج التي سيتوصل إليها البحث في هذا الاتجاه - الثاني - ستظل مثيرة 
التي تختفي  الرمزيات  المعاني والأفكار والدلالات و  النظر ومرهونة بقدرتنا على قراءة  للنقاش و إعادة  للجدل وقابلة 

وراء جماليات الفن الإسلامي.
ومن أمثلة ذلك واحدة من النتائج التي خرجت بها دراسة عن الرمز الصوفي في الفن السلجوقى117 والتي تعتبر أن 
أفكار ابن عربي هي الأساس الذي قامت عليه فكرة الأشكال النجمية في الفن السلجوقى، واعتمدت في ذلك على الربط 
بين شيوع هذه الأشكال الزخرفية أثناء فترة تواجد ابن عربي في بلاد الأناضول من ناحية118، واستندت من جهة أخرى 
على تصور وشرح ابن عربي - في كتابه الفتوحات المكية - لفكرة مراتب الوجود، ولكي يشرح ابن عربي فكرته هذه، استعان 
بشكل توضيحي يتكون من دائرة مركزية تتقاطع معها مجموعة من الدوائر الأخرى119، وبوضع هذا الشكل التوضيحي 
الذي تصوره ابن عربي - مرسوما على ورقة من النوع الشفاف - فوق أشكال الأطباق النجمية، يمكننا التحقق من فكرة 

أن هذا الشكل التوضيحي هو الأساس نفسه الذي اعتمد عليه في تصميم وتنفيذ هذه الزخارف النجمية120.
وعلى الرغم من أن الباحث قد أكد على فكرته بدليل مادي، إلا أن نتيجته وفكرته التي خرج بها ستظل - كما قلت 
سابقا - مثيرة للجدل والنقاش، فهل سنقبل فكرة أن الرسم التوضيحي الذي استعان به ابن عربي هو الأساس الذي 
الفترة  المسلم في  الفنان  ابن عربي مصدرا لإلهام  أفكار  بأنه كانت  النجمية، وإذا سلمنا  منه تصميمات الأطباق  خرجت 
والمكان اللذان ظهر فيهما ابن عربي، فماذا عن انتشار زخرفة الأطباق النجمية التي تزين منتجات الفن الإسلامي في جميع 
ربوع أقطار العالم الإسلامي، وماذا عن انه يمكن تأصيل ظهور هذا النوع من الزخرفة - على الأقل في مصر - وإرجاعه 

- أو على الأقل إرهاصات ظهوره - إلى زمن يسبق ابن عربي، وإلى أسباب غالبيتها اقتصادية.
فكلنا يعلم أن مصر من البلاد الفقيرة في إنتاج الأخشاب، ولو تحرينا الدقة أكثر يمكن أن نقول أن ما تنتجه مصر من 
أخشاب هي أنواع أقل رتبة من تلك التي نحتاجها لصناعة الأثاث الفخم، ومن ثم فقد كانت تعتمد في توفير الأنواع 
الجيدة من الأخشاب على الاستيراد، مما يعمل على ارتفاع أثمانها في الأسواق المصرية، ونعلم أيضا أنه في النصف الثاني من 
عمر الدولة الفاطمية، كانت هناك ضائقة اقتصادية نجمت عن انحسار فيضان النيل، مما أسفر عما اصطلح عليه تاريخيا 
بالشدة المستنصرية، وكان من الطبيعي في مثل تلك الظروف أن تقل حركة الاستيراد من الخارج، فأصبحت هناك ندرة 
في الأخشاب المستوردة، وربما كان هذا هو الدافع الذي أدى بالقائمين على صناعة الأثاث في مصر إلى التفكير بشكل 
عملي للاستفادة بأقصى درجة من قطع الأخشاب الصغيرة التي تتناثر أثناء عمل قطع الأثاث، وربما ولأول مرة فكروا 
بشكل عملي للاستفادة منها، بتجميعها وتعشيقها في نظام محدد لتخرج من هذه الصورة في شكل طريقة من طرق صناعة 
وزخرفة الأثاث الخشبي، تعرف بطريقة التجميع والتعشيق، وهذه الفكرة استخدمت في بعض قطع الأثاث التي ترجع 
إلى العصرين الفاطمي والايوبى، التي زخرفت بأشكال هندسية تعد الإرهاصة الأولى منها على سبيل المثال لا الحصر منبر 

السلجوقى  الفن  في  الصوفي  الرمز  قليج،  إي��رول   محمود  .117
»الرتاج«.

 المرجع نفسه، ص 204. .118

 المرجع نفسه، ص 212، شكل 1. .119
 المرجع نفسه، ص 209، شكل 2 في صفحة 212. .120

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  118

خشبي صنع لمشهد الحسين في عسقلان، ثم نقل إلى حرم الخليل في فلسطين، عليه كتابة باسم الخليفة المستنصر الفاطمي 
ووزيره بدر الجمالي سنة 484هـ/ 1091-1092 م؛ ومحراب خشبي من مشهد السيدة نفيسة بالقاهرة، يرجــع لفترة 
ما بين عامي 532-541 هـ/ 1138-1146 م، ومحفوظ في متحف الفن الإسلامي بالقاهرة؛ ومحراب خشبي آخر من 
مشهد السيدة رقية بالقاهرة، يرجع إلى نحو سنة 1155 م، ومحفوظ بمتحف الفن الإسلامي بالقاهرة؛ والتركيبة الخشبية 
بالقاهرة؛  الإسلامي  الفن  بمتحف  الأخرى  هي  ومحفوظة  مصر،  في  الأيوبي  العصر  لبداية  ترجع  التي  الحسين،  لمشهد 
والتركيبة الخشبية لضريح الإمام الشافعي بالقاهرة المؤرخة بسنة 574 هـ/ 1178 م؛ وغير ذلك من الأمثلة الكثير121 
النجمية  الأطباق  فكرة زخارف  أن  هذا  أقصده من كل  وما  بفترة122،  ذلك  بعد  التي ظهرت  النجمية  الأطباق  لفكرة 
- على الأقل في مصر - لم تهبط على الفن الإسلامي من وحي الرسوم التوضيحية لأفكار ابن عربي، إنما هي أفكار نمت 

وترعرعت إلى أن خرجت في شكلها المكتمل بعد فترة طويلة من الزمن.
وأسوق إليكم مثلا آخر - من ذات الدراسة السابقة - يحاول أن يثبت أن للفكر الصوفي أثرا على العمارة السلجوقية 
في الأناضول، وذلك اعتمادا على فكرة أن العمائر السلجوقية كانت لها مداخل عامرة بالزخارف، بينما الجدران الخارجية 
خالية - إلى حد ما - من الزخرفة، وإذا ولجنا من الباب داخلين، واجهتنا العمارة الداخلية خالية من الزخرفة إلا المحراب 
الذي يتلألأ بزخارفه، فضلا عن أنه على نفس محور باب الدخول، وفى هذا رمز صوفي، فالباب يعنى المدخل، والباب 
يعنى أيضا الطريق، ويعنى بدوره مقام »الطريقات«، أما المحراب فهو المكان الذي يتولى ويتوجه إليه، وهو يعنى الهدف 
والغاية، ويعنى مقام الحقائق، إذن فالطريق والغاية واحدة، فمن وجد الباب، ودخل الطريق، فقد هدى إلى طريقه، ولهذا 

كله قد تم تزيين الباب والمحراب دون غيرهما123.
والمحراب،  المدخل  تزيين  أن  في  يتمثل  جدا،  بسيط  لسبب  أيضا  الاستنتاج  بهذا  التسليم  يمكننا  لا  الحال  وبطبيعة 
وكذا وضعهما على محور واحد أمرا غير قاصر على العمارة السلجوقية في الأناضول، إنما يوجد في مناطق كثيرة من العالم 
الإسلامي، وفى فترات تاريخية تسبق ظهور التصوف الفلسفي، الذي يستقى المثال من أفكاره، وفى أحسن الأحوال ربما 

نجد أنفسنا غير مسلمين ولا نافين - في ذات الوقت - لفكرة هذا الاستنتاج.
وفى مجال الخط العربي توجد لدينا أمثلة تتسم استنتاجاتها بعدم المنطقية، حيث ترد فكرة تداخل كلمات الكتابة العربية 
في بعض أنواع الخطوط، وما يترتب على ذلك من التعقيد وعدم الوضوح، مما يستلزم جهدا في قراءتها إلى صعوبة الرحلة 
الصوفية، وتداخل مقامتها، ومعاناة السالك ومكابدته في الوصول إلى المعنى الحق124، وبطبيعة الحال لا يمكن التسليم 
بهذا، فربما كان ضيق المساحات على الكلمات والعبارات المراد تدوينها هي السبب في اللجوء لفكرة الكتابات المتداخلة؛ 
وإمعانا في هذه المبالغة في الخروج بأحكام متصورة نتيجة العلاقة بين التصوف والفن الإسلامي، فهناك رأى يفترض أن 
إبراز الأحرف العمودية كالألف واللام والكاف، متجهة إلى أعلى، كان عن قصد من الخطاط، حتى يشير في ذلك إلى ابتهال 

السالك إلى الله، والتسليم له، والاسترسال فيه، وبالتالي تحققه في الحق وكأنه في ذلك يشير إلى تجربته الصوفية فيها125.

 زكى محمد حسن، أطلس الفنون الزخرفية والتصاوير الإسلامية،  .121
أشكال 35، 360، 365-362، 367، 376-371.

 المرجع نفسه، أشكال 384، 410،406-401، 412، 516،  .122
.531-530 ،521

 محمود إيرول قليج، الرمز الصوفي في الفن السلجوقى »الرتاج«،  .123
ص 207-206.

 سامي مكارم، فن الخط العربي والتصوف، ص 119. .124
 المرجع نفسه، ص 119. .125

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  119التصوف 

إبراهيم أحمد شبوح، رباط هرثمة بن أعين بالمنستير، أحواله المعمارية 
وتأثيره على عمارة الربط في عصر الأغالبة، رسالة ماچستير، 

جامعة القاهرة، 1385 هـ/ 1965 م.
أدونيس، الصوفية والسوريالية، ط 1، دار الساقي، بيروت/ لبنان 

1992 م.
أنور فؤاد أبو خزام، البعد الصوفي لجمالية الخط العربي، مجلة الفكر 
يناير - مارس 1992 م،  ليبيا،  العربي، ع67، س 13، 

ص 120-113.
الصداقة  دار  الفن الإسلامي،  الصوفية في جماليات  الروح   ،—

العربية، بيروت/ لبنان، 1995 م.
—، الروح الصوفية في النظريات الجمالية العربية الإسلامية، مجلة 
لبنان، 1426 هـ/ 2005 م،  المحجة، ع 13، بيروت/ 

ص 85-65.
 أوليا جلبي، سياحتنامه مصر، ترجمة: محمد على عوني، تحقيق: عبد 
السعيد سليمان، إصدارات مركز  الوهاب عزام - أحمد 
العلمية،  للمراكز  المركزية  المعاصر، الإدارة  تاريخ مصر 
مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، 1424 هـ/ 

2003م.
إيهاب أحمد إبراهيم، دراسة فنية لتصاوير ألبوم أثرى )مرقعه( بدار 
تاريخ فارسى، جزءان،  الكتب المصرية سجل رقم 66 
الآثار،  كلية  الإسلامية،  الأثار  قسم  ماچستير،  رسالة 

جامعة القاهرة، 1415 هـ/ 1994 م.

الفن الإسلامي، ضمن كتاب ندوة:  بالكلمات في  التصوير   ،—
العالم الإسلامي، قسم الآثار  الآثار الإسلامية في شرق 
القاهرة، 30 نوفمبر إلى  الإسلامية، كلية الآثار، جامعة 

1 ديسمبر 1998 م.
التصوير الإسلامي، رؤية جديدة، مؤتمر  ليلى والمجنون في   ،—
2005 م  مايو   9-7 وروسيا،  لمصر  الحضاري  التراث 
بالتعاون بين كلية الآداب  بالقاهرة  بمقر جامعة حلوان 
جامعة حلوان وبين جامعة الإنسانيات بموسكو/ روسيا، 

والدراسة في سبيلها للنشر بكتاب المؤتمر.
الفنون، ع2،  المولوية رقصة الحب الإلهي، جريدة  ياغي،  بارعة 

الكويت، فبراير 2001 م، ص 17-16.
بيير روكالف - لويس ماسينيون، الحب الصوفي في الإسلام والشعر 
معاصرة  قراءة  الشرق،  قلب  في  كتاب:  ضمن  العربي، 
للترجمة،  القومي  المشروع  ماسينيون،  لويس  لأعمال 
2002 م،  القاهرة  للثقافة،  الأعلى  المجلس   ع393، 

ص 218-207.
بسنت محمود عزت، أثر الفكر الصوفي على الفن الإسلامي في إيران 
الفنون  الفن، كلية  تاريخ  وتركيا، خطة ماچستير، قسم 
الغفار  عبد  بالقاهرة، جامعة حلوان، إشراف:  الجميلة 

شديد وإيهاب أحمد إبراهيم.
بوجاتشينكوفا - جاليركينا، التصوير في آسيا الوسطى، موسكو، 

1979 م )باللغة الروسية(.

وبطبيعة الحال هناك الكثير من الأمثلة التي يمكن أن نعدد من خلالها وجهات نظر الذين تحدثوا عن أثر التصوف 
على الفن الإسلامي من منطلق الاتجاه الثاني وكذلك الأول، ولكنى ما قصدت معالجة جميع هذه الآراء الآن، إنما قصدت 
أن أبين أن الفن الإسلامي - ولاشك - قد تأثر بالفكر الصوفي، خاصة وأنه رافد من الروافد المهمة للفكر الديني عند 
المسلمين، كما أردت أيضا أن أضع منهجا وخريطة يمكن أن تسير في هديهما الدراسات المستقبلية التي يمكن أن تناقش 

هذا الموضوع، وعلى الله قصد السبيل.

والمراجع المصادر  	

العربية المراجع  أولاً	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  120

الحديث،  العصر  في  الصوفية  والطرق  الوقف  زاركون،  تييرى   
صيف  لبنان،  بيروت/  س9،  ع 36،  الاجتهاد،  مجلة 

1418 هـ/ 1997 م، ص 166-149.
ثروت عكاشة، التصوير الفارسي والتركي، ط1، موسوعة تاريخ 
الفن، ج 6، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 

1404 هـ/ 1983 م.
الفن:  تاريخ  الهند، موسوعة  المغولي في  التصوير الإسلامي   ،—
العامة  الهيئة المصرية  العين تسمع والأذن ترى، ج 13، 

للكتاب، القاهرة، 1995 م.
الجبرتي )عبد الرحمن بن حسن الجبرتي(، عجائب الآثار في التراجم 
والأخبار، 8 أجزاء، تحقيق: عبد الرحيم عبد الرحمن عبد 
للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة  الأسرة،  مكتبة  الرحيم، 

القاهرة، 2003 م.
العلمي  المجمع  مجلة  بدمشق،  السليمانية  التكية  الحسنى،  جعفر 

العربي، ع 31، سوريا، ص 237-222، 450-437.
الشيرازي، مخطوطة مصورة من  جمال محمد محرز، ديوان حافظ 
المجلة،  الميلادي، مجلة  السادس عشر  القرن  بخاري في 
1959 م،  مايو  1378 ه��ـ/  شوال  القاهرة،  ع 29، 

ص 61-67، 7 لوحات. 
ابن الحاج )محمد بن محمد العبدرى ت 737هـ(، المدخل: مدخل 
المذاهب، ج 3، م2، دار الحديث،  الشرع الشريف على 

القاهرة، 1401 هـ/ 1981 م.
حبيب فياض، الدين، الفن والتصوف: رؤية علائقية تأسيسية، مجلة 
لبنان، 1426 هـ/ 2005 م،  المحجة، ع13، بيروت/ 

ص 9-5.
حسن عبد الوهاب، خانقاة فرج بن برقوق وما حولها، ضمن كتاب: 
المؤتمر الثالث للآثار في البلاد العربية، فاس 8-18 نوفمبر 
1959 م، القاهرة 1961 م، ص283-305، 30 لوحة؛ 
ضمن كتاب: دراسات في الآثار الإسلامية، المنظمة العربية 
للتربية والثقافة والعلوم، القاهرة، 1979 م، ص213-

266، 29 لوحة، شكل واحد.
حسن يوسف، الفن إبداع الذات والصوفية تتجاوز الذات، جريدة 
الكويت، أغسطس 2001 م، ص 26- الفنون، ع 8، 

.27
حسنى محمد حسن نويصر، منشآت السلطان قايتباى الدينية بمدينة 
القاهرة، دراسة معمارية أثرية، رسالة دكتوراه، قسم الآثار 

1395 هـ/  القاهرة،  جامعة  الآثار،  كلية  الإسلامية، 
1975 م.

—، العمارة الإسلامية في مصر، عصر الأيوبيين والمماليك، مكتبة 
زهراء الشرق، القاهرة، 1996م.

حمزة طاهر، التصوف الشعبي في الأدب التركي، مجلة كلية الآداب 
جامعة القاهرة، م 12، ج 2، القاهرة، ديسمبر 1950 م، 

ص 146-111.
خالد بلقاسم، أدونيس والخطـاب الصوفي، ط1، دار توبقال للنشر، 

الدار البيضاء/ المغرب، 2000 م.
امتداد للمدارس الإسلامية،  السنوسية  الزوايا  خالد الحديدي، 

بنغازي/ ليبيا، 1968 م.
الربط الإسلامية، رسالة ماچستير، كلية الآداب،  خليل سعيد، 

جامعة بغداد، العراق، 1972 م.
القاهرة،  النفوس، مطبعة حسان،  تزكية  دولت عبد الله، معاهد 

1980 م.
راضى عقده، زوايا حماه، الحوليات الأثرية السورية، م 31، سوريا، 

1402 هـ/ 1981 م.
السنوسية، مجلة كلية الآثار جامعة  الزوايا  الشيخ،  رأفت غنيمى 
1978 م،  القاهرة،  ج 1،  الذهبي،  الكتاب  القاهرة، 

ص 176-153.
ربيع حامد خليفة حسن، الفنون الإسلامية فــي العصر العثماني، 

ط1، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، 2001 م.
العثماني، ط 1، مكتبة زهراء  التصوير  الشخصية في  الصور   ،—

الشرق، القاهرة، 1423 هـ/ 2003 م.
المولوية ومظاهرها،  الطريقة  العظيم محمود، رسوم  رفعت عبد 
اللغات  دلالاتها الصوفية والفنية، رسالة دكتوراه، قسم 
الآداب،  كلية  الإسلامية(،  الأمم  لغات  )فرع  الشرقية 

جامعة القاهرة، 1993 م.
رفعت موسى محمد، عنف الحكام للرعية في ضوء الفن الإسلامي 

وصور المخطوطات، القاهرة، 2005 م.
زكى محمد حسن، من الكنوز الفنية في مصر بستان سعدى في دار 
يناير  القاهرة، 16  الثقافة، ع 55،  الكتب المصرية، مجلة 

1940 م، ص 33-29.
الزخرفية والتصاوير الإسلامية، مطبوعات  الفنون  —، أطلس 
القاهرة،  كلية الآداب والعلوم 1956 م، مطبعة جامعة 

1956 م.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  121التصوف 

سامي احمد حسن، السلطان إينال وآثاره المعمارية في القاهرة دراسة 
أثرية معمارية، رسالة دكتوراه، قسم الآثار الإسلامية، كلية 

الآثار، جامعة القاهرة، 1976 م.
العربي والتصوف، مجلة المحجة، ع 13،  سامي مكارم، فن الخط 
ص 115- 2005 م،  1426 ه��ـ/  لبنان،  بري�وت/ 

.121
البدوي، شيخ وطريقة،  السيد أحمد  الفتاح عاشور،  سعيد عبد 
العامة  المصرية  الهيئة  المصريين، ع 123،  تاريخ  سلسلة 

للكتاب، القاهرة، 1998 م.
سعيد الوكيل، الجسد في الرواية العربية المعاصرة، سلسلة كتابات 
القاهرة،  الثقافة،  لقصور  العامة  الهيئة  ع 144،  نقدية، 

2004 م.
سليمان عبد العظيم العطار، بين مسرح كالديرون وفكر ابن عربي، 
الكويت، يوليو - سبتمبر  الفكر، ع 2، م 16،  مجلة عالم 

1985 م، ص 86-63.
الدين  جلال  أنغام  على  السيما  يرقصون  المولوية  مظهر،  سليمان 
نوفمبر  الكويت،  ع 348،  العربي،  مجلة  الرومي، 

1987 م.
سمية حسن محمد إبراهيم، مقلمة تحكى قصة التصوف في إيران، 
ضمن دراسات وبحوث في الآثار والحضارة الإسلامية، 
الكتاب التقديري للآثارى عبد الرحمن عبد التواب، ج 2، 
المجلس الأعلى للآثار، وزارة الثقافة، القاهرة، 2001 م، 

ص 31-44، 8 لوحات.
بالقاهرة  الباقية  الشال، الأربطة  المنعم خضري غنيم  سمير عبد 
-1250( )648-923 ه��ـ(  المملوكي  العصر  خلال 
الإسلامية،  الآثار  قسم  ماچستير،  رسالة  1517 م(، 

كلية الآثار، جامعة القاهرة، 1998 م.
—، الزوايا والأربطة الليبية في العصر العثماني )958-1323 هـ/ 
1551-1911 م(، رسالة دكتوراه، قسم الآثار الإسلامية، 

كلية الآثار، جامعة القاهرة، 2006 م.
سناء عبد الله عبد الشكور، العمارة الداخلية للتكايا في مصر)ديكور 
الفنون الجميلة،  التكايا المصرية(، رسالة ماچستير، كلية 

جامعة حلوان، القاهرة، 1995 م.
العصرين  في  المعادن  على  الأثرية  الكتابات  عبيد،  إبراهيم  شبل 

التيمورى و الصفوي، دار القاهرة، القاهرة، 2002م.

صلاح أحمد البهنسى محمد، مناظر الطرب في التصوير الإيراني في 
الصفوي، ط 1، مكتبة مدبولي،  التيمورى و  العصرين 

القاهرة، 1410 هـ/ 1990 م.
طارق أبو الحسن، الرقص الصوفي، مجلة سطور، ع 34، القاهرة، 

سبتمبر 1999 م، ص 55-52.
طارق محمد المرسى حسين، الزوايا في العصرين المملوكي والعثماني 
بالقاهرة دراسة أثرية حضارية، رسالة ماچستير، قسم الآثار 

الإسلامية، كلية الآثار، جامعة القاهرة، 2000 م.
—، زوايا القاهرة من العصر العثماني حتى نهاية القرن التاسع عشر 
الميلادي )923-1218 هـ/ 1517-1900 م( دراسة 
أثرية حضارية، خطة دكتوراه، قسم الآثار الإسلامية، كلية 
القاهرة، 1422 هـ/ 2001 م، إشراف:  الآثار، جامعة 

آمال العمري.
عادل عبد المنعم سويلم، الاتجاهات العقائدية والفكرية في العصر 
الصفوي وأثرها على الفنون الإسلامية، رسالة دكتوراه، 
قسـم لغات الأمم الإسلامية، كلية الآداب، جامعة عين 

شمس، القاهرة، 1994م.
العمارة الأيوبية في سوريا، مجلة كلية  الرباط في  عادل نجم عبو، 
القاهرة،  الذهبي، ج 2،  الكتاب  القاهرة،  الآثار جامعة 

1399 هـ/ 1978 م، ص 46-37.
صوفية القلي، بين الشعر الصوفي العربي والشعر العذري الأوربي، 
1976 م،  فبراير  صفر،  ع  الإسال�م،  في  الفن  مجلة 

ص 52-49.
عادل عبد المنعم سويلم، دراسة أدبية وفنية لمخطوط خمسة خسرو 
دهلوى الموجود في دار الكتب القومية رقم 144-م أدب 
عين  جامعة  الآداب،  كلية  ماچستير،  رسالة  فارسـى، 

شمس، القاهرة، 1988 م.
الصوفية في مصر في  الرحمن، خانقاوات  عاصم محمد رزق عبد 
العصرين الأيوبي والمملوكي 567-923 هـ/ 1171-

1517 م، ج 1، سلسلة صفحات من تاريخ مصر، ع 31، 
مكتبة مدبولى، القاهرة، 1417 هـ/ 1997 م.

البرجية  المماليك  —، خانقاوات الصوفية في مصر في عصر دولة 
سلسلة  ج 2،  1385-1516 م،  787-920 ه���ـ/ 
صفحات من تاريخ مصر، ع 31، مكتبة مدبولى، القاهرة، 

1417 هـ/ 1997 م.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  122

الرومي، ترجمة:  الدين  المولوية بعد جلال  الباقي جلبنارى،  عبد 
عبد الله أحمد إبراهيم، المشروع القومي للترجمة، ع 508، 

المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 2003 م.
عبد الحكم العلامي، الولاء والولاء المجاور بين التصوف والشعر، 
سلسلة كتابات نقدية، ع 132، الهيئة العامة لقصور الثقافة، 

القاهرة، مارس 2003 م.
العربي، نشأته وتطوره  الشـعر  التصوف في  عبد الحكيم حسان، 
الثالث الهجري، ط 2، مكتبة الآداب،  القرن  حتى آخر 

القاهرة، 2003 م.
عبد الحليم محمود، أقطاب التصوف، السيد أحمــد البدوي رضى 

الله عنه، دار المعارف، القاهرة، 1981 م.
أيام الجبرتي، ضمن كتاب:  القاهرة في  الرحمن زكى، خطط  عبد 
الرحمن الجبرتي، دراسات وبحوث، إشراف: احمد  عبد 
عزت عبد الكريم، سلسلة المكتبة العربية، المجلس الأعلى 
لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية/ الهيئة المصرية 
ص 514-465،  1976 م،  القاهرة،  للكتاب،  العامة 

خريطتان.
أحمد  ورتبه:  يسره  الصوفية،  طبقات  السلمى،  الرحمن  عبد  أبو 
الشرباصى، كتاب الشعب 92، مطابع الشعب، القاهرة، 

1380 هـ.
السجاجيد الإيرانية، ضمن  الرحمن فهمي محمد، من روائع  عبد 
كتاب: دراسات في الفن الفارسي، كتاب تذكاري احتفاء 
بمرور 2500 سنة على تأسيس الإمبراطورية الفارسية، 
وزارة الثقافة والإعلام، الهيئة العامة للكتاب/ دار التأليف 

والنشر، القاهرة، 1971 م.
عبد القادر الريحاوى، الأبنية الأثرية في دمشق دراسة وتحقيق )1( 
السليمانيتين بدمشق، الحوليات الأثرية  التكية والمدرسة 
السورية، م 7، سوريا، 1957 م، ص 134-125، 5 

لوحات، شكل واحد.
—، الأبنية الأثرية في دمشق دراسة وتحقيق )2( التكية السليمية 
في الصالحية، الحوليات الأثرية السورية، م 8، 9، سوريا، 

1378-1379 هـ/ 1958-1959 م، ص 74-67.
الزخرفة  في  الدينية  الرمزية  ياسين،  حسن  محمد  الناصر  عبد 
الفن الإسلامي(، مجلة  ميتافيزيقا  الإسلامية )دراسة في 
كلية الآداب بسوهاج جامعة جنوب الوادي،ع 23، ج 2، 

أكتوبر  أثرية، سوهاج/ مصر،  إصدار خاص: دراسات 
2000 م.

والعقائدية  الفكرية  الاتجاهات  تأثير  حسنين،  احمد  محمد  عربي 
على الفنون الإسلامية في مصر في عصر الولاة العباسيين 
و الطولونيين، رسالة ماچستير، قسم الآثار الإسلامية، 

كلية الآثار، جامعة القاهرة، 1402 هـ/ 1981 م.
—، الحياة الفكرية في العصر الأيوبي في مصر واليمن وأثرها على 
الحياة الفنية، رسالة دكتوراه، قسم الآثار الإسلامية، كلية 

الآثار، جامعة القاهرة، 1991 م.
القلقشندى)أبو العباس أحمد القلقشندى(، صبح الأعشى، 16جزء، 
تقديم: فوزي محمد أمين، سلسلة الذخائر، أعداد 130-

145، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، 2006 م.
بصري  عرض  التذهيب،  و  القرآن  كتابة  فنون  لينكس،  مارتن 
الدين، ضمن كتاب: الحكمة والفنون  لأبى بكر سراج 
الضائعة، دار القبة الزرقاء، مراكش/ المغرب، 1421 هـ/ 

2000 م.
ماهر سعيد هلال عوض الله الخولى، التكية المولوية، دراسة أثرية 
حضارية، رسالة ماچستير، قسم الآثار الإسلامية، كلية 
القاهرة، 1423 هـ/ 2003 م، إشراف:  الآثار، جامعة 
عبد  وجمال  الدايم  عبد  العزيز  وعبد  الباشا  حسن 

الرحيم.
متين آند، الرقص التركي، ترجمة: مركز اللغات والترجمة بأكاديمية 
الفنون، سلسلة باليه ورقص، ع 1، وحدة الإصدارات، 

أكاديمية الفنون، القاهرة، 1998 م.
المرابطة في  نظام  الرباط وتطوره وأهمية  نشأة  بلبع،  توفيق  محمد 
تاريخ المسلمين، جمعية الآثار بالإسكندرية، الإسكندرية/ 

مصر، 1968 م.
»متون  رواية  في  قراءة  الصوفي:  النص  بهاء  الحمامصى،  محمد 
الأهرام« لجمال الغيطاني، مجلة نزوي، ع 9، سلطنة عمان، 

ص 245-244.
الدين  وقف جمال  وثيقة  عثمان،  المقصود  عبد  الستار  عبد  محمد 
دار  وثائقية،  أثرية  تاريخية  دراسة  الأستادار،  يوسف 

المعارف،القاهرة، 1983 م.
محمد عبد العزيز مرزوق، خانقاة بيبرس الجاشنكير، مجلة الهلال، 

القاهرة، يوليو 1945 م.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  123التصوف 

الليبية الإسلامية،  الساحلية  الرباطات  محمد عبد الهادي شعيرة، 
الأول،  التاريخي  المؤتمر  التاريخ،  ليبيا في  كتاب:  ضمن 

الجامعة الليبية، ليبيا، 16-23 مارس 1968 م.
الحروب  قبيل  4هـ،  القرن  في  السبعة  ورباطاتها  الرملة   ،—
الصليبية، نظام دفاعي دائري، دراسة عن فلسطين، المجلة 
التاريخية المصرية، م 15، القاهرة، 1389 هـ/ 1969 م، 

ص 48-37.
إبراهيم، منطقة مسجد چاهين الخلوتى، منطقة  أبو العمايم  محمد 

تصوف قديمة، ضمن كتاب:
Le développement du soufisme en Égypte à l’époque 
mamelouke, édité par Richard McGregor et Adam 
Sabra avec la collaboration de Mireille Loubet, 
Ifao, Le Caire, 2006, p. 1-31.

محمد أبو الفرج العش- عبد القادر الريحاوى، التكية السليمانية في 
دمشق، ضمن كتاب المعالم الأثرية في البلاد العربية، ج2، 

القاهرة، 1972 م، ص 240-247، لوحة واحدة.
محمد أبو الفضل بدران، أدبيات الكرامة الصوفية، دراسة في الشكل 
والمضمون، ط1، إصدارات مركز زايد للتراث والتاريخ، 

العين/ الإمارات، 1421 هـ/ 2001 م.
محمد بن فهد عبد الله الفعر، إضافات جديدة لرباطات مكة المكرمة 
في مطلع القرن السادس الهجري/ 12 م، مجلة دراسات 
آثارية إسلامية، م 5، القاهرة، 1995م، ص 296-253، 

4 لوحات، شكل واحد.
محمد فهمي عبد اللطيف، ألوان من الفن الشعبي، سلسلة المكتبة 
الثقافية، ع 111، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة 

والطباعة والنشر، القاهرة، 15 يونيو 1964 م.
الكاتب  دار  ع 223،  الثقافية،  المكتبة  الإلهي،سلسلة  الفن   ،—
العربي للطباعة والنشر، المؤسسة المصرية العامة للطباعة 
الدراسات  يوليو 1969م؛ مكتبة  القاهرة 15  والنشر، 
الشعبية، ع 2، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، نوڤمبر 

1997 م.
محمد فؤاد كوبريلى، المتصوفة الأولون في الأدب التركي، جزءان، 
القومي  المشروع  ط1،  إبراهيم،  أحمد  الله  عبد  ترجمة: 
للترجمة، ع 348، 371، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 

2002 م.

محمود إبراهيم حسين، مراجعة لكتاب: الروح الصوفية في جماليات 
المجلة  خزام،  أبو  فؤاد  أنور  تأليف:  الإسلامي،  الفن 
العربية للعلوم الإنسانية، ع 61، س 16، الكويت، شتاء 

1998 م، ص 267-260.
محمود احمد محمد درويش، رباط المتوكل بالإسكندرية )دراسة في 
المملوكي(،  العصر  المعمارية وتطوره حتى نهاية  أصوله 
إصدار خاص من مجلة التاريخ والمستقبل، المنيا/ مصر، 

يوليو 1999 م، ص 3-95، 35 شكل.
محمود إسماعيل، إشراقات التصوف في الفنون الإبداعية الإسلامية، 
مجلة المحجة، ع 13، بيروت/ لبنان، 1426 هـ/ 2005 م، 

ص 64-57.
 محمود إيرول قليج، الرمز الصوفي في الفن السلچوقى »الرتاج«، 
ضمن كتاب: الحكمة والفنون الضائعة، دار القبة الزرقاء، 
ص 201- 2000 م،  1421 هـ/  المغرب،  مراكش/ 

212، 4 أشكال.
محمود مرسى مرسى يوسف، تصاوير قصة يوسف و زليخا في 
الهندية،  والمغولية  والتركية  الإيرانية  التصوير  مدارس 
رسالة  والتكوينات،  الفنية  للأساليب  مقارنة  دراسة 
جامعة  الآثار،  كلية  الإسلامية،  الآثار  قسم  ماچستير، 

القاهرة، 1417 هـ/ 1996 م.
مروة عطية على حسب الله، تصاوير المتصوفين والزهاد والنساك 
والدراويش في إيران دراسة أثرية فنية من العصر المغولي 
وحتى نهاية العصر الصفوى، خطة ماچستير، قسم الآثار 
1422 هـ/  القاهرة،  جامعة  الآثار،  كلية  الإسلامية، 

2001 م، إشراف: محمود إبراهيم حسين.
مصطفى عبد الغنى، نجيب محفوظ، الثورة والتصوف، مهرجان 
العامة  المصرية  الهيئة  الأسرة،  مكتبة  للجميع،  القراءة 

للكتاب، القاهرة، 2005 م.
المقريزى)تقي الدين احمد بن على المقريزى(، كتاب المواعظ والاعتبار 
المقريزية،ج 4،  بالخطط  المعروف  والآثار  الخطط  بذكر 
الثقافة،  لقصور  العامة  الهيئة  ع 54،  الذخائر،  سلسلة 

القاهرة، 1999 م.
مجلة  الدين،  فلسفة  منظور  من  والفن  التصوف  الشيخ،  ممدوح 
لبنان، 1426 هـ/ 2005 م،  المحجة، ع 13، بيروت/ 

ص 42-27.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


إبراهيم أحمد  إيهاب  124

منى محمد بدر محمد بهجت، الأعلام الإسلامية منذ ظهور الإسلام 
عشر  )الثامن  الهجري  عشر  الثاني  القرن  نهاية  وحتى 
الإسلامية،  المخطوطات  بالتطبيق على صور  الميلادي( 
الوادي، ع 6، ج 1،  قنا جامعة جنوب  آداب  مجلة كلية 

مصر، 1996 م.
ورمزية  الشكل  رمزية  بين  الكشكول  عيسى،  محمود  ميرفت 
العرب، ع 3،القاهرة،  الاثاريين  الزخارف، مجلة جمعية 
ذو القعدة 1423 هـ/ يناير 2003 م، ص 147-124، 

16 شكل، 3 لوحات.
نادر محمود عبد الدايم، التأثيرات العقائدية في الفن العثماني، رسالة 
جامعة  الآثار،  كلية  الإسلامية،  الآثار  قسم  ماچستير، 

القاهرة، 1410 هـ/ 1989 م.
م 61،  المنهل، ع 571،  العمارة الإسلامية، مجلة  التكايا في   ،—
س 66، السعودية، شوال وذو القعدة 1421 هـ/ يناير 
وفبراير 2001 م، ص 214-223، 6 لوحات، شكل 

واحد.
ناهد حمدي، وثائق التكايا في مصر في العصر العثماني، رسالة دكتوراه، 

كلية الآداب، جامعة القاهرة، 1405 هـ/ 1984 م.
المجتمع  القادر الجيلانى في  الشيخ عبد  السهيل، دور  نايف عيد 
البغدادي 488-561 هـ/ 1095-1165 م، حوليات 
القاهرة،  التاريخية بكلية الآداب جامعة  البحوث  مركز 
الآخر  ربيع  القاهرة،   ،3 الرسالة  الأولى،  الحولية 

1423 هـ/ يوليو 2002 م.

نعمة على مرسى، أثر المتصوفة المغاربة في التصوف في مصر في القرن 
الشاذلي«،  البدوي وأبو الحسن  السابع الهجري »السيد 
عبر  المغربية  المصرية  العلاقات  مؤتمر:  أبحاث  ضمن 
التاريخ، كلية الآداب جامعة حلوان، القاهرة، 2002 م 

ج 1، ص 316-275.
هاشم حمودي )حمادي(، مراجعة لكتاب: نظامي »الكنوز الخمسة« 
الفيصل،  تأليف: كريم كريموف، مجلة  المنمنمات،  وفن 
ويونيو  مايو  1420 ه��ـ/  صفر  السعودية،  ع 272، 

1999 م، ص 129-132، لوحتان.
الوسطى، سلسلة  المتصوفين في إسلام آسيا  هدى درويش، دور 

كتب التصوف الإسلامي، ع 45، القاهرة د.ت.
من  القاهرة  بمدينة  التصوف  منشآت  منصور،  حسن  على  هند 
الفتح العثماني حتى نهاية القرن التاسع عشر، دراسة أثرية 
حضارية، خطة ماچستير، قسم الآثار الإسلامية، كلية 

الآثار، جامعة القاهرة، 1994 م.
)دراسة  زليخا  و  يوسف  السلام،  عبد  الدين  صلاح  يوسف 
متحف  مقتنيات  من  جامي(  لملا  نادر  مخطوط  تصاوير 
الفن الإسلامي بالقاهرة، مجلة دراسات آثارية إسلامية، 
القاهرة، 1412 هـ/ 1991 م، ص 261-235،  م 4، 

5 لوحات.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


الإسلامي والفن  125التصوف 

الأجنبية المراجع  نياً	 ثا

Atil, E.,Turkish Art, New York, 1980.
Baer, E., «Aspects of Sufi Influence on Iranian Art», Arta 

Iranica 12, 1976.
Binyon, L., Wilkinson, J.V.S. and Gray, B., Persian 

Miniature Painting, New York, 1931.
Ismailova, A.M., Oriental Miniatures of Abu Raihan Beruni 

Institute of Orientology of the UzSSR Academy of 
Sciences, Tashkent, 1980.

Lewis, B., The World of Islam, London, 1976.
Melikian-Chirvani, A.S., «From The Royal Boat To The 

Beggar’s Bowl», Islamic Art IV, 1990- 1991.
Nasr, S.H., Islamic Science. An Illustrated Study, England, 

1976.
Wiet, G., Catalogue général du Musée arabe du Caire, lampes 

et bouteilles en verre émaillé, Le Caire, 1982.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 101-125    Īhāb Aḥmad Ibrāhīm
.islāmī-al fann l-wa taṣawwuf-Al .التصوف والفن الإسلامي
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

