
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES 
ISLAMOLOGIQUES

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

AnIsl 41 (2007), p. 11-20

Marie Favereau

Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en
partage (1258-1517). Introduction

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


       −  

Introduction

. Cahen, « Notes de diplomatique », p. -. . Björkman, Colin, Busse, Reychmann, « Diploma-

tique ».

T recherche ayant trait à des documents d’archives dans le Dār al-islām médiéval 
se heurte à cette difficulté : très peu d’actes originaux ont été conservés. Pour autant, 
on ne peut affirmer qu’il n’existait pas d’archives dans les États musulmans, ou qu’une 

telle pratique n’était pas attestée, car de nombreuses sources indirectes prouvent l’existence 
d’une production importante de documents officiels en circulation (sauf-conduits, lettres, 
diplômes, …) ou préservés dans des archives. En effet, la conservation de documents originaux 
et de copies d’originaux était une pratique courante dans le monde arabo-musulman que ce soit 
le fait de particuliers ayant eu des fonctions officielles ou dans le cadre des bureaux de l’admi-
nistration, lesquels, pour des raisons pratiques, prirent l’habitude de constituer leurs propres 
archives . Ainsi, malgré les nombreuses lacunes qui obèrent ce type de sources, on ne peut nier 
l’existence d’une véritable culture administrative arabe, à la fois ancienne et complexe puisqu’elle 
mêle des substrats byzantin, persan et turk . Ces lacunes ne sont donc pas dues à une faible 
production de documents officiels mais au fait que peu de ces actes nous sont parvenus. Les 
raisons en sont multiples et peuvent être imputées à de médiocres conditions de conservation 
(de nombreuses archives ont été détruites lors d’incendies) ou au fait que l’on se débarrassait, 
parfois systématiquement, des originaux (recopiés et conservés dans des registres de type « car-
tulaires » ; vendus ou détruits lors de changements dynastiques ou de bouleversements au sein 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


XII

. Le cas le plus flagrant, récemment mis en lu-

mière par F. Bauden (« e Recovery », p. -), 

concerne la vente de documents du dīwān al-inšā’ 
mamlouk à des marchands de papier durant la crise 
(-/-) qui frappa le règne du sultan 

Barqūq.

. Méthode déjà suggérée par Cahen (« Notes de 

diplomatique »), condition sine qua non pour faire 

face aux manquements des archives.

. Selon l’expression de Cahen, cf. « Notes de 

diplomatique ».
. Il est prématuré de parler de l’existence d’une 

« chancellerie d’État » avant la période omeyyade 

(Björkman, « Diplomatique », p. -).

du pouvoir en place ) mais sans doute également à des méthodes spécifiques de conservation 
et de transmission des documents dont les règles nous échappent encore.

En effet, nous ne possédons que très peu de données sur les pratiques archivistiques. Dans 
l’immense majorité des cas, nos originaux sont des « archives silencieuses », dont nous ne pou-
vons retrouver le cheminement à travers le temps et l’espace. C’est seulement en établissant des 
liens entre différentes traditions étatiques, qu’il est possible d’identifier ou de « reconstruire » 
en partie ces pratiques. Dans cette optique, on ne peut négliger l’étude d’une institution qui 
joua un rôle fondamental dans le développement des pratiques archivistiques et administratives 
musulmanes : la chancellerie.

Ainsi, pour résoudre les problèmes que posent ces archives lacunaires et « silencieuses », il 
faut mettre en relation, de manière systématique, des sources de même nature quelle que soit 
leur origine (par exemple, toutes les lettres diplomatiques d’un ou plusieurs souverains mu-
sulmans à une époque donnée qu’il s’agisse de documents originaux, de copies ou de mentions 
issues de sources secondaires) en les juxtaposant et en les confrontant de manière à en tirer 
des enseignements d’une large portée . Le corpus ainsi constitué prend une valeur à la fois 
heuristique et historique.

Le thème des « conventions diplomatiques » a l’avantage de se situer à la croisée de ces deux 
champs. En jouant sur l’ambivalence diplomatie/diplomatique, il offre un cadre sémantique 
valide pour mettre en pratique cette méthode, la seule qui permette de pallier les lacunes des 
sources directes. Ce thème permet, d’une part, de prendre en compte et de mettre en valeur 
les documents originaux produits par les chancelleries (missives, traités de paix, recueils de 
lettres, …) et les sources secondaires (chroniques, manuels de chancellerie, …) qui foisonnent 
d’informations sur les échanges diplomatiques entre souverains du Dār al-islām. D’autre part, 
le choix de l’expression « conventions diplomatiques » traduit la volonté de se pencher autant 
sur la question des « règles écrites » que sur celle des comportements liés à la civilité ou au 
protocole des ambassades. 

L’objectif du dossier est d’explorer ce nouveau champ de recherche en articulant de manière 
dynamique, des études portant sur la codicologie, la diplomatique, les pratiques de chancellerie 
et la diplomatie à l’échelle du monde musulman. Il s’agit d’une étape indispensable si l’on veut 
pouvoir un jour constituer une véritable « Diplomatique de l’Islam  ».

L’organisation d’archives étatiques centralisées se met en place progressivement durant la 
période omeyyade , tandis que parallèlement s’opère une réflexion sur le statut des documents. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


   XIII

. Ibid.
. Ibid.
. Notamment grâce à l’œuvre d’Ibn al-Ṣayrafī (Ibn 

al-Ṣayrafī, al-Qānūn fī dīwān al-rasā’il).

. Björkman, « Diplomatique », p. -.

. Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ 
al-šarīf.
. Ibn Nāẓir al-Ǧayš, al-Taṯqīf fī al-taʿrīf.
. Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšā’.
. Al-Ẓāhirī, Zubdat kašf al-mamālik wa-bayān 
al-ṭuruq wa-l-masālik.
. Dīwān al-inšā’, ms. BNF : arabe .

. À ce sujet, voir : Wiet, « Les classiques du scribe 

égyptien au  siècle » ; Lévi-Provençal, Trente-sept 
lettres officielles Almohades ; id., « Un recueil de lettres 

officielles almohades » ; pour un bilan actuel de l’état 

de la recherche dans ce domaine, on consultera les tra-

vaux de P. Buresi (Buresi, al-Allaoui, « La chancellerie 

almohade ») dont le projet en cours (Diplomatique, 
prosopographie et droit dans l’Islam médiéval occidental. 
Les documents de la chancellerie almohade : traduction 
et étude) participe au renouvellement historiographi-

que en la matière.

Rapidement, dans les chancelleries, une distinction claire est établie entre un « brouillon » 
(musawwada), un « original » (aṣl) et une « copie » (nusḫa) . Or l’un des principes qui prévaut à 
la conservation des actes officiels est la capacité à faire la distinction entre les différents statuts 
des documents, permettant alors de les classer ou de les recopier, de manière ordonnée, dans 
des registres. C’est sous les Abbassides, dont la culture administrative est pétrie d’influence 
persane, qu’apparaît pour la première fois le dīwān al-rasā’il, bureau de la chancellerie, connu 
également sous l’appellation dīwān al-mukātabāt ou, plus courant par la suite en Orient, dīwān 
al-inšā’ et, en Occident musulman, dār al-inšā’. 

En Égypte, bien que l’on puisse parler de l’existence d’une chancellerie d’État, qui aurait 
été constituée dès le règne d’Aḥmad b. Ṭūlūn sur un modèle bagdadien (vers /) , c’est à 
partir de l’époque fatimide que nous possédons le plus de données concrètes sur cette institu-
tion . A contrario, nous n’avons pas conservé de traités spécialement dévolus à la chancellerie 
datant de la période ayyoubide ; mais les sources, bien que peu fournies, laissent deviner des 
éléments de continuité avec le modèle administratif mis en place à la période précédente . Enfin, 
sous les Mamlouks, ce secteur de l’administration officielle connaît un développement d’une 
telle envergure que l’on peut parler d’un véritable apogée de l’adāb al-inšā’, art de la rédaction 
dans la chancellerie arabe. Les maîtres en diplomatique sont alors : Ibn Faḍl Allāh al-ʿ Umarī 
(m. /) , Ibn Nāẓir al-Ǧayš (m. /) , al-Qalqašandī (m. /) , Ḫalīl al-Ẓāhirī 
(m. /)  et l’auteur du Kitāb dīwān al-inšā’ ( siècle) …, pour ne citer que les plus cé-
lèbres parmi ceux dont on a conservé la trace aujourd’hui. En grande partie grâce à leurs traités, 
on s’aperçoit qu’à cette époque un secteur de la chancellerie se développe plus particulièrement : 
le bureau des correspondances avec l’étranger, lequel accorde une place grandissante aux inter-
prètes, aux traducteurs, aux rédacteurs de missives et aux secrétaires passés maîtres dans l’art de 
la composition épistolaire. On saura ainsi l’une des raisons majeures qui nous a poussée à centrer 
cette étude sur l’époque mamlouke et ce qui motiva notre choix d’une périodisation médiévale 
tardive : de la prise de Bagdad par les Mongols gengis-khanides () à la conquête du domaine 
mamlouk par les Ottomans (/). Ce choix ne doit pas occulter le fait qu’à d’autres époques 
la chancellerie islamique connut un développement d’une grande richesse, en particulier à la 
période almohade (-) au Maghreb et en al-Andalūs où l’art de la chancellerie atteint un 
niveau tel qu’il constituera une référence pour les kuttāb mamlouks .

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


XIV

On ne s’étonnera donc pas que la moitié des articles du dossier traite, de manière plus ou 
moins directe, de la culture diplomatique sous les Mamlouks (Bauden, Broadbridge, Favereau, 
Talbi). Il ne s’agit pas pour autant de nier ou de diminuer l’importance de l’art de la chancellerie 
et de son corollaire, l’art de la diplomatie, en Occident et en Extrême-Orient musulmans : on 
trouvera des contributions portant sur les Zayyānides de Tlemcen (Elhadri), les Ilkhanides de 
Perse (Talbi), la Horde d’Or de Russie et d’Asie centrale (Broadbridge, Favereau), les Rasūlides 
du Yémen et les communautés musulmanes de l’Inde (Vallet), les Nogays de Russie (Vásáry) 
et les sultanats malais en Asie du Sud-Est (Gallop).

Bien entendu, nous ne pouvions prétendre à l’exhaustivité. Le grand défi de la recherche 
contemporaine en ce domaine n’est pas de couvrir l’ensemble du Dār al-islām – ce dont nous 
sommes encore bien incapables – mais de réussir à mettre en relation des études portant sur 
différentes aires à une époque donnée. Notre objectif est à la fois de mettre en commun des 
études singulières et de leur donner l’audience nécessaire pour relancer la recherche et réactua-
liser les problématiques touchant tant à la diplomatique qu’à la codicologie islamiques .

Ainsi, nous avons élaboré le dossier en nous concentrant sur les trois raisons principales 
qui nous ont poussée à lancer cet appel à contributions.

Notre intérêt est motivé, de prime abord, par l’existence de sources nombreuses et de nature 
extrêmement hétérogène : sources manuscrites (missives diplomatiques, traités, concessions 
commerciales, …) ; miniatures et peintures (représentations de réceptions d’ambassade, …) ; 
monnaies et matériel archéologique (salles de réception, cadeaux d’honneur, objets d’apparat, …). 
En outre, nous bénéficions de maints travaux, souvent anciens mais sérieux, sur les « diplômes » 
ou décrets, manāšīr, farmān-s, yarlīġ-s, mais aussi amān (sauf-conduits) ou tout autre document 
juridique de portée générale émis par une chancellerie . Ces types de documents, dont nous 
possédons un nombre non négligeable de copies originales, nous permettent d’établir des ana-
logies (pour ce qui est du vocabulaire, de la phraséologie, de l’encre ou du papier employé, des 
sceaux, des signatures, …) avec les missives diplomatiques que nous ne connaissons souvent 
que par l’intermédiaire d’un recueil de chancellerie ou d’un texte de chronique.

D’autre part, comme nous l’avons signalé, les études de détail pertinentes sur la diplomatique, 
les relations internationales ou l’altérité au sein du monde musulman médiéval demeurent trop 
souvent isolées et souffrent d’un réel manque de coordination. Relancer le débat historiographi-
que sur ce thème, à l’aune des plus récentes recherches et dans un esprit de synthèse, constitue 
ainsi le second moteur de cet appel. Il est nécessaire aujourd’hui de mettre en commun des 
travaux sur la diplomatique persane, malaise, arabe, turque ou turcique et de faire le point 
sur les documents d’archives qui ne relèvent pas du codex mais du rotulus/volumen, supports 

. Il n’existe pas de manuel de diplomatique is-

lamique prenant en compte toutes les traditions 
des chancelleries ; pour la codicologie, l’ouvrage de 

référence est celui de Déroche, Manuel de codicologie 
des manuscrits en écriture arabe.
. On en trouvera des exemples notamment dans : 

Busse, Untersuchungen zum Islamischen Kanzleiwesen ; 

Stern, Fāṭimid Decrees. Original Documents from the 
Fāṭimid Chancery ; Fekete, Einführung in die Persische 
Paläographie ; Reychman, Zajączkowski, Handbook of 
Ottoman-Turkish Diplomatics ; Kurat, Topkapı Sarayı 
Müzesi Arşivindeki Altınordu (pour accéder à une 

liste plus exhaustive, on consultera : Roncaglia, Essai 
bibliographique de diplomatique).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


   XV

ordinaires de la lettre diplomatique. Si on ne peut que constater et déplorer la disparition de 
nombreuses sources, en comparant les textes éparpillés dans les archives, on pourra pallier, 
en partie, les lacunes qui empêchent les chercheurs de produire des études d’ensemble sur ce 
thème. Réunir et confronter des enquêtes historiques particulières nous permettrait de tirer 
des conclusions d’une large portée et d’aboutir à une synthèse, laquelle, étant fondée sur les 
documents d’archives, aurait des effets pratiques indéniables.

Enfin, la périodisation choisie atteste d’une volonté de réfléchir sur une époque souvent 
prise entre deux feux historiographiques : la fin de la période dite de « l’islam classique » avec 
l’apparition des « menaces » seldjoukides et croisées (- siècles, jusqu’à la prise de Bagdad) ; 
la période de l’hégémonie ottomane (à partir de la conquête du sultanat mamlouk en -) 
durant laquelle le volume des archives va augmenter considérablement et les règles de produc-
tion et de conservation des documents officiels vont s’en trouver bouleversées. Or, les siècles 
intermédiaires, de la conquête mongole à la fin des Mamlouks, correspondent à une période 
particulièrement riche au regard des problématiques qui nous intéressent. Les musulmans sont 
majoritairement non-arabes, les langues et les cultures au sein de l’umma n’ont jamais été si 
diverses, le Dār al-islām s’est étendu de manière considérable et les voies de communications, 
complexes et sinueuses, vont de la Chine à l’Espagne. Enfin, l’imbrication Dār al-ḥarb/Dār 
al-islām, phénomène déterminant à cette époque, aura des conséquences profondes sur la 
société et le discours des penseurs musulmans.

Nous avons choisi d’organiser les huit contributions qui composent ce dossier autour de 
quatre thèmes principaux : 

. La recherche de sources et d’archives diplomatiques inédites ; 
. La question de l’unité des conventions stylistiques dans les chancelleries islamiques ; 
. La mise en pratique du protocole diplomatique ; 
. L’expression de la domination entre pouvoirs musulmans au sein de l’umma.

. Constituer de nouveaux outils de recherche et les mettre à la disposition de la commu-
nauté scientifique est une tâche d’autant plus fondamentale que nous avons conservé très peu 
de documents originaux émis par les chancelleries arabo-musulmanes. Ainsi, la découverte 
de tout autre type de sources (en particulier les recueils et les manuels de chancellerie) nous 
est particulièrement précieuse. À ce titre, la contribution de F. Bauden qui signale l’existence 
d’un manuscrit conservé à la BNF (le ms. ar. ) et demeuré jusqu’à aujourd’hui quasiment 
inexploité alors qu’il contient les copies de nombreuses missives échangées entre le sultanat 
mamlouk et d’autres États musulmans, nous est d’une grande utilité. L’étude qui en sera issue 
permettra de relancer un certain nombre de problématiques concernant les règles de chancellerie 
et les rapports diplomatiques entre pouvoirs du Dār al-islām à l’époque mamlouke.

Dans un même esprit de renouvellement des sources en diplomatique et diplomatie is-
lamiques, on peut saluer la contribution d’I. Vásáry portant sur la correspondance entre les 
Nogays et les Russes de la principauté de Moscou aux  et  siècles. Ces documents, 
qu’il s’agisse de lettres ou de rapports d’ambassades, ont été conservés presque intégralement au 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


XVI

R (archives étatiques russes où se trouvent les actes les plus anciens) dans  volumes de 
« livres diplomatiques » (posol’skie knigi) et à travers des milliers de pages de registres (stolbtsy). 
Ils se présentent soit sous leur forme première, rédigés en tatar à l’aide de l’alphabet arabe, soit 
sous forme de traductions russes établies à partir des originaux. Ces lettres et rapports sont 
pratiquement tous inédits et inexploités par les chercheurs actuels. Or, ils pourraient être 
extrêmement utiles pour mieux connaître les conventions diplomatiques dans une partie du 
monde musulman sur laquelle nous possédons très peu de sources directes.

. La question de l’existence d’influences entre les conventions stylistiques des chancel-
leries islamiques nous renvoie à celle de l’unité de l’umma. En effet, l’une des caractéristiques 
du monde musulman entre les  et  siècles, c’est la diversité de ses centres culturels, 
administratifs et politiques. Peut-on parler d’une culture commune, malgré les disparités ? La 
communication inter-étatique au sein du Dār al-islām et les conventions diplomatiques qui 
la structurent permettent-elles un véritable échange entre les cultures administratives ? C’est 
en tout cas dans cette direction que penchent deux contributions, l’une (Gallop) traitant de 
l’utilisation de l’elevatio (terme ou phrase mis en exergue dans un document officiel en alphabet 
arabe) dans les chancelleries malaises de l’Asie du Sud-Est et l’autre (Favereau), des formulaires 
et règles d’usage dans les missives adressées par les sultans mamlouks aux khans de la Horde 
d’Or. Ces deux études, qui montrent la perméabilité de certaines règles de chancellerie et 
attestent l’existence d’une circulation des savoirs et des pratiques liés à la diplomatie dans les 
dīwān al-inšā’ et dār al-inšā’ du monde musulman, nous incitent à soulever la question suivante : 
dans un Dār al-islām devenu majoritairement non-arabe, quelle est la place de la langue et de 
l’écriture arabe ? Peut-on parler d’une norme linguistique diplomatique ?

À la lecture de ces articles, il apparaît clairement que les chancelleries islamiques, au contact 
d’autres pouvoirs (qu’ils soient musulmans ou non), développèrent une diplomatie active et 
complexe fondée sur la capacité à produire des documents officiels adaptés à leurs destinataires 
dont la langue, la culture et les traditions pouvaient être extrêmement variées. En outre, dans 
le sillage de l’invasion gengis-khanide, les pratiques turko-mongoles vont influer d’une manière 
décisive sur la culture administrative islamique et des éléments d’origine turcique, en venant se 
greffer sur un substrat turko-persan datant de la période seldjoukide, trouveront progressive-
ment leur place dans l’art de la chancellerie. Enfin, les deux grands idiomes de la composition 
épistolaire demeurent l’arabe et le persan, bien que le turk ait commencé à faire son entrée sur 
la scène diplomatique islamique avec la création de l’État de la Horde d’Or.

. On ne peut mettre en doute l’existence de protocoles diplomatiques stricts et préala-
blement définis auxquels il fallait nécessairement se soumettre sous peine d’enfreindre les 
codes de la bienséance. Il est également fort intéressant de se focaliser sur la mise en pratique 
de ces protocoles diplomatiques, notamment à travers des exemples concrets portant sur les 
« comportements » des envoyés ou sur les réceptions des ambassades. Or, certaines sources 
littéraires, en particulier les chroniques, nous offrent des récits détaillés narrant ce type 
d’événements et s’attachant à mettre en exergue tout ce qui pourrait s’apparenter à un « incident 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


   XVII

diplomatique ». Deux auteurs se sont spécialement penchés sur la question du « comportement » 
en diplomatie et sur celle de l’interprétation des codes de chancellerie : A. Broadbridge et 
A. Talbi. La première met en parallèle l’existence d’une théorisation de l’art de la chancellerie, 
présenté sous une forme idéalisée dans les grands manuels de l’époque mamlouke, et la réalité 
du déroulement des ambassades, plein d’incidents, de malentendus, de quiproquos… forçant 
les pouvoirs à un inévitable pragmatisme. Le second propose une réflexion sur les usages de 
l’oralité en diplomatie, sur tout ce qui se dit en marge de ce qui s’écrit, et sur la manière dont 
on peut, en la rapportant après coup, transformer une entrevue diplomatique en polémique à 
portée sociale et politique. En narrant une discussion au style un peu particulier entre l’Ilkhan 
Ġazān et un dénommé al-Muǧīrī, envoyé par les Mamlouks, il soulève également le problème 
incontournable de l’authenticité et de la véracité du discours diplomatique. A. Talbi rejoint 
alors A. Broadbridge qui formule la problématique essentielle, à laquelle sont confrontés tant 
le secrétaire de chancellerie que le diplomatiste moderne : quels sont les critères garantissant 
l’authenticité de la lettre diplomatique et l’honnêteté de l’ambassade ?

. Enfin, nous avions proposé, dans notre appel à contributions, de sonder les différentes 
formes d’expression de la domination dans un cadre diplomatique (quels sont les normes de 
conciliation et les rapports de tension au sein de l’umma ? Sur quoi se fonde un discours de guerre 
ou d’alliance, de supériorité ou de soumission entre pouvoirs musulmans ?). Ce type d’étude 
permet de décrypter les rapports de force souvent dissimulés derrière les discours diplomatiques, 
qu’ils prennent la forme d’alliance (avec des partenaires égaux ou dans un rapport de vassalité) 
ou de déclarations de guerre. Si la plupart des contributions traitent ce sujet de manière plus ou 
moins distanciée, deux auteurs se sont particulièrement attachés, en partant de cas concrets, à 
approfondir notre réflexion commune sur ce point. D’une part, M. Elhadri, en évoquant des 
problèmes d’attribution posés par les monnaies des derniers Zayyānides, signale dans quel 
contexte diplomatique tout à fait spécifique ces pièces furent produites. Les rois zayyānides sous 
domination ottomane frappèrent, dans la première moitié du  siècle, des monnaies dont les 
légendes font référence aux deux pouvoirs : sur une face, le nom du souverain zayyānide et sur 
l’autre, celui du sultan ottoman. L’intérêt de cet article réside également dans sa méthode : en 
utilisant des sources monétaires, indispensables à la juste compréhension du contexte diploma-
tique de l’époque, l’auteur nous rappelle à quel point le recours à des sources de natures diverses 
est fécond dans la recherche historique. D’autre part, É. Vallet nous offre une étude des rela-
tions entre les communautés musulmanes de l’Inde et leurs protecteurs, les sultans rasūlides du 
Yémen (- siècles). Non seulement, cette contribution vient enrichir un domaine où les 
recherches se font encore trop rares, celui des liens politiques et religieux entre le Yémen et l’Inde 
à la période médiévale, mais, en outre, elle met à notre disposition les traductions de documents 
provenant des archives yéménites du sultanat rasūlide, qui montrent qu’avec la chute du califat 
abbasside de Bagdad, l’influence spirituelle et politique du souverain rasūlide sur les communau-
tés musulmanes de l’océan Indien ne cessa de croître jusqu’à la fin du  siècle. Le texte d’une 
lettre adressée par des marchands de Calicut au sultan rasūlide al-Ašraf Ismāʿīl en /, dont 
É. Vallet nous propose une traduction, témoigne, en effet, de la durée de cette « alliance ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


XVIII

Nous sommes loin d’avoir résolu toutes les questions complexes que suscite l’étude des 
conventions diplomatiques au sein du Dār-islām et de nombreuses pistes demeurent ouvertes. 
Ces nouvelles voies à explorer constituent l’un des moteurs essentiels de la mise en place d’un 
projet international portant sur « les conventions diplomatiques dans l’Orient musulman » ; 
projet visant à recenser, analyser et mettre en perspective historique la correspondance diplo-
matique des souverains musulmans, du  à la fin du  siècle, quels que soient la langue et 
l’alphabet utilisés dans leurs missives . Son objectif premier est de coordonner des recherches 
portant sur des sources de trois natures différentes : des manuscrits originaux de lettres (et 
leurs traductions contemporaines certifiées), des recueils de chancellerie (inšā’, cartulaires, …) 
et tout autre type de textes faisant mention ou description de lettres diplomatiques (chroniques, 
récits de voyageurs, …). Ce projet s’inscrit dans la lignée des problématiques soulevées dans le 
dossier, à la fois parce qu’il a vocation à renouveler les notions de corpus et de base documen-
taire et parce qu’il offre un cadre international indispensable à la poursuite de nos recherches, 
pour que les pistes ouvertes ne demeurent pas en suspens. 

Cette première étape nous a servi à localiser les zones d’ombre et les champs isolés qu’il est 
nécessaire de soumettre à une réflexion collective ; en particulier, ce qui concerne les éléments de 
transmission ou d’interaction entre les chancelleries et au travers des pratiques diplomatiques : 
qui transmet ou porte les influences dans les chancelleries ? Quelle est l’origine des secrétaires, 
dans quels milieux sont-ils recrutés ? Quel rôle ont-ils joué dans le développement du saǧʿ (prose 
rimée utilisée dans les missives en arabe et qui connaîtra son apogée à l’époque mamlouke) et 
dans le maintien de la langue arabe comme l’idiome le plus valorisé dans les correspondances 
entre souverains musulmans ?

Enfin, la majorité des thèmes traités dans ces contributions s’articulent autour d’une question 
fondamentale et qui ne peut être éludée quand on travaille sur « les conventions diplomatiques » : 
quels dispositifs étaient mis en place dans les chancelleries pour contrecarrer les faux et éviter 
les malentendus diplomatiques ? S’apparentent-ils à la méthode critique utilisée par les histo-
riens contemporains pour décrypter, dater et traduire un texte ancien ? Bref ne s’agissait-il pas 
déjà d’une « science » que l’on pourrait appeler la diplomatique ?

La façon dont nous avons organisé les contributions dans le dossier demeure, bien entendu, 
indicative car ces études ne sauraient être réduites à une seule lecture. Chacune d’entre elles 
soulève des interrogations spécifiques et ouvre de multiples pistes de recherche dont nous ne 
pouvions que partiellement nous faire l’écho. Il nous a semblé néanmoins fort enrichissant 
de réunir ces contributions aux horizons très divers et de mettre en valeur tant leurs points 
communs que leurs divergences dans tout ce qui a trait au couple diplomatie / diplomatique. 

. Projet de l’Ifao, dirigé par Denise Aigle, en par-

tenariat avec l’U  Orient et Méditerranée 

– laboratoire : Islam médiéval ; l’U  Études 
turques et ottomanes ; l’Ifri (Téhéran) ; l’Ifea (Istanbul), 

l’Ifpo (Damas, Beyrouth et Amman), l’Ephe (Paris), 

l’Istituto per l’Oriente C.A. Nallino (Rome) et l’Ins-

titut of Asian and African Studies ( Jérusalem).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


   XIX

Que tous les auteurs soient chaleureusement remerciés pour leurs fructueuses participations et 
pour le dynamisme qu’ils ont insufflé à ce travail collectif. Tous mes remerciements également 
à Sylvie Denoix, directrice des études, qui fut l’instigatrice du projet sur « les conventions 
diplomatiques » et qui rendit possible la réalisation de ce dossier par son soutien constant et 
ses conseils avisés.

Marie Favereau

 Références bibliographiques

 Instruments de travail

Björkman, Walther,Walther, Beiträge zur Geschichte der 
Staatskanzlei im islamischen Ägypten, 
Hambourg, .

Björkman, Walther ; Colin, Georges S. ; Busse, 
Heribert ; Reychmann, Jan, « Diplomatique », 
E.I. IV, p. -.

Busse, Heribert, Untersuchungen zum Islamischen 
Kanzleiwesen, Le Caire, .

Déroche, François, (dir.), Manuel de codicologie des 
manuscrits en écriture arabe, BNF, Paris, .

Fekete, Lajos, Einführung in die Persische Paläographie, 
Akadémiai Kiadó, Budapest, .

Reychman, Jan ; Zajączkowski, Ananiasz, Handbook 
of Ottoman-Turkish Diplomatics, trad. 
A.S. Ehrenkreutz, éd. T. Haąlasi-Kun, Near 
and Middle East Studies Columbia University, 
Mouton-La Hague-Paris, .

Roncaglia, Martiniano Pellegrino, Essai bibliographique 
de diplomatique islamique (Arabe – Persane 

– Ottomane) , Beyrouth, .

 Sources

Dīwān al-inšā’, ms. BNF : arabe  [Traduction 
partielle de Quatremère dans Raschid-Eldin, 
Histoire des Mongols de la Perse, Imprimerie 
royale, Paris, ].

Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī, al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ al-šarīf, 
Le Caire, /-.

—, al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ al-šarīf, Dār al-kutub 
al-ʿilmiyya, Beyrouth, /.

—, A Critical Edition of and Study on Ibn Faḍl Allāh’s 
Manual of Secretaryship "al-Taʿrīf fī al-muṣṭalaḥ 
al-šarīf ", éd. Samir al-Durubī,  vol., al-Karak, 
( Jordanie), .

Ibn Nāẓir al-Ǧayš, al-Taṯqīf fī al-taʿrīf, éd. Veselý, 
Ifao, .

Ibn al-Ṣayrafī, al-Qānūn fī dīwān al-rasā’il wa al-išāra 
ilā man nāla-l-wazāra, éd. Ayman Fū’ād Sayyid, 
al-Dār al-miṣriyya al-lubnāniyya, 
Le Caire, .

Kurat, Akdes Nimet, Topkapı Sarayı Müzesi 
Arşivindeki Altınordu, Kırım ve Türkistan 

Hanlarına ait Yarlık ve bitikler, Dil ve 
Tarih-Çoğrafya Fakültesi Yayınlarından. 
Tarih Serisi I, Burhanettin Matbaası, Istanbul, 
.

Lévi-Provençal, Évariste (éd.), Trente-sept lettres 
officielles almohades, Maǧmūʿat rasā’il 
muwaḥḥidiyya min inšā’ kuttāb al-dawla 
al-mu’miniyya, Rabat, .

Lévi-Provençal, Évariste, « Un recueil de lettres 
officielles almohades. Étude diplomatique et 
historique », Hespéris, , , p. -.

Al-Qalqašandī, Ṣubḥ al-aʿšā fī ṣināʿat al-inšā’, Le Caire, 
- ; rééd. Le Caire, - .

Stern, S.M., Fāṭimid Decrees. Original Documents from 
the Fāṭimid Chancery, Londres, .

Al-Ẓāhirī, Zubdat kašf al-mamālik wa-bayān al-ṭuruq 
wa-l-masālik, éd. Paul Ravaisse, Paris, .

—, La Zubda kachf al-mamālik de Khalil az-Zahiri, 
trad. Jean-Michel Venture de Paradis, éd. Jean 
Gaulmier, IFD, Beyrouth, .

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


XX

 Études

Bauden, Frédéric, « e Recovery of Mamluk Chancery 
Documents in an Unsuspected Place », dans 
e Mamluks in Egyptian and Syrian Politics 
and Society, Amalia Levanoni et Michael 
Winter (éd.), Brill, Leiden, , p. -.

Buresi, Pascal ; al-Allaoui, Hisham, « La chancellerie 
almohade », dans Los Almohades : problemas 
y perspectivas , P. Cressier, M. Fierro et 
L. Molina (dir.), Madrid, CSIC (Collection 
Estudios árabes e islámicos, Monografías), 
, p. -.

Cahen, Claude, « Note de diplomatique arabo-
musulmane », JA , , p. -.

Wiet, Gaston, « Les classiques du scribe égyptien au 
 siècle », StudIsl , , p. -.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


       −  

Glossaire

. Tous nos remerciements à Malika Dekkiche pour 
ses conseils et ses relectures attentives du glossaire. 

C  est constitué de l’ensemble des termes techniques apparaissant dans les 
articles du dossier. Ces vocables sont liés d’une part à la diplomatique, à la codicologie et 
aux normes de la diplomatie et, d’autre part, aux fonctions et aux titres qui dépendent 

des administrations sultaniennes ou étatiques. Les définitions qui sont proposées ne renvoient 
donc pas au sens commun ou courant de ces termes mais au sens particulier qu’ils prennent 
dans le cadre des articles du dossier. Une place importante a été accordée à la terminologie en 
arabe, turk, russe et malais. L’origine des termes est donnée selon les abréviations suivantes : 
ar. (arabe) ; gr. (grec) ; lat. (latin) ; mal. (malais) ; mong. (mongol) ; per. (persan) ; ru. (russe) ; 
tur. (turk) .

Aʿlāma (ar.) à l’origine devise apposée de la main du souverain qui avait valeur de signa-
ture dans l’islam classique ; par la suite et selon les contextes, signature, de-
vise, signe de validation ou signe distinctif.

Aʿmīl (ar.) intendant à Aden, principal membre de l’administration de la cité après le 
surintendant (nāẓir).

Abïz (tur., de 
l’ar. ḥāfiẓ)

scribe ou secrétaire tatar (voir baḫšï).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org




Adāb al-inšā’ (ar.) art de la composition dans le cadre de la chancellerie.

Autographe écrit de la main de l’auteur.

Baʿdiyya (ar.) formules introductives ou paragraphe introduits par « wa-baʿdu ».

Baḫšï (tur.) scribe ou secrétaire tatar (voir abïz).

Baġdādī (ar.) à l’origine papier fabriqué à Bagdad, devenu format de papier de référence 
dans les chancelleries islamiques.

al-Baġdādī 

al-kāmil

(ar.) (Baġdādī complet ou parfait) format de papier prestigieux utilisé dans la 
correspondance entre souverains. Dans la chancellerie mamlouke, la feuille 
de papier mesurait  coudée de largeur ( mm) et  coudée ½ de longueur.

Barīd (du pers., 
barīd ou du 
gr., beredos) 

dans les États musulmans, système de poste par courriers à cheval faisant 
office de service de renseignements.

Basmala (ar.) formule coranique introductive par excellence devant figurer en tête 
des documents officiels.

Bayt al-ʿ alāma (ar.) emplacement réservé à la ʿalāma dans un document officiel.

Bi-feuillet dans un manuscrit ou un livre, pièce rectangulaire de papier pliée en son 
milieu pour former deux feuillets.

Chrysographie fait d’écrire en lettres d’or.

Codex manuscrit ou livre qui, à l’inverse du rouleau, est composé de feuilles pliées 
en deux et assemblées en un ou plusieurs cahiers.

Codicologie science et étude des aspects matériels d’un manuscrit et, par extension, 
de toute source écrite dans son état original.

Collesis (du gr. 
Kollêseis)

point de jonction entre deux feuilles d’un rotulus ou d’un volumen.

Colophon formule, le plus souvent finale, qui offre des informations sur la 
transcription, la copie ou la conservation d’un texte.

Corroboratio (lat.) clauses de certification dans un document officiel (voir ta’kīd).

Dār al-ḍiyāfa (ar.) résidence réservée aux émissaires et aux hôtes du souverain.

Darǧ (ar.) rouleau de papier se dépliant dans le sens de la longueur (voir rotulus).

Dastūr/plu. 
dasātīr

(per.) dans l’administration, registre.

Datatio (lat.) formule(s) de datation dans un document officiel (voir ta’rīḫ).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


     

D’iaki (ru.) scribes-secrétaires, administrateurs en chef du Posol’skii Prikaz 
(voir pod‘iachie).

Dīnār (ar.) monnaie d’or islamique.

Diplomatique science ayant pour objet l’étude formelle des documents officiels.

Dirham (ar.) monnaie d’argent islamique.

Dispositio (lat.) dans une lettre diplomatique, proposition d’une solution au problème 
ayant nécessité l’envoi d’un courrier ou d’une ambassade.

Dīwān al-inšā’ (ar.) anciennement dīwān al-rasā’il, désigne la chancellerie à l’époque mamlouke.

Droit 
(recto, avers)

face d’une monnaie portant l’inscription principale, opposée au revers 
(verso).

Ḏirāʿ (ar.) coudée ( mm), d’après la coudée du tissu cairote. Unité de mesure pour 
le papier à l’époque mamlouke.

Elevatio (lat.) dans un texte officiel, fait de déplacer un terme ou une phrase pour le ou 
les mettre en exergue dans une autre partie du document dans un but 
honorifique.

Farmān (per.) firman ou diplôme, correspond à la catégorie des manāšīr en arabe et des 
yarlīġ-s en turc oriental (diplôme émis par la chancellerie, actes juridiques).

Feuillet (folio) chacune des deux moitiés d’un bi-feuillet.

Filigrane marque formant une figure dont l’empreinte est laissée dans la feuille de 
papier.

Fleuron en numismatique, ornement figurant une fleur ou une feuille.

Gramota/ 
plu. gramoty

(ru.) firman ou diplôme, acte émis par l’administration étatique.

Ḥamdala (ar.) formule coranique que l’on place traditionnellement à la fin des documents 
officiels importants.

Ḥasbala (ar.) formule coranique que l’on place traditionnellement à la fin des documents 
officiels importants.

Ḫān (tur.) khan (ou qān), titre d’un souverain notamment dans la Horde d’Or et chez 
les Čaġatayide-s.

Ḫatm (ar.) fait de sceller la lettre une fois celle-ci enroulée, avec un produit collant 
(résine de cèdre allongée d’eau ou amidon bouilli).

Ḫilʿa (ar.) robes d’honneur offertes à des dignitaires et, en particulier, aux 
ambassadeurs dans le cadre de cérémonies officielles.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org




Ḫuṭba (ar.) en diplomatique, lignes de discours.

Iḍbāra (ar.) dans le sultanat mamlouk, feuille de papier qui emballait les missives reçues 
durant un même mois et sur laquelle on écrivait le nom du mois concerné.

Iftitāḥ (ar.) protocole d’ouverture dans une lettre diplomatique.

Iḫtitām (ar.) protocole de fin dans une lettre diplomatique.

Ilkhan (du tur. 
ilḫān)

titre donné aux souverains mongols de Perse.

Inscriptio (lat.) mention du destinataire dans un document officiel.

Intitulatio (lat.) adresse comportant les titres du sultan dans un document officiel 
(voir également ʿunwān).

Invocatio (lat.) invocations religieuses en tête d’un document officiel.

Jawi (mal.) alphabet arabe adapté à la langue malaise et dotée de cinq lettres 
additionnelles.

Kātib/ 
plu. kuttāb

(ar.) secrétaire ou scribe dans le dīwān ou la chancellerie.

Kātib al-sirr (ar.) secrétaire d’État.

Kazennyi dvor (ru.) dirigée par le kaznachei, cette ancienne institution moscovite était en charge 
des affaires diplomatiques. Datant du règne d’Ivan III, elle fut remplacée 
par le Posol’skii Prikaz en .

Kaznachei (ru.) chef du Kazennyi dvor.

Kepala surat (mal.) l’invocatio dans les sources malaises.

Kitāb (ar.) lettre diplomatique, missive (voir mukātaba).

Kunya (ar.) patronyme, composante du nom arabe.

Laqab/ 
plu. alqāb

(ar.) titre honorifique.

Lingua Franca (lat.) langue véhiculaire utilisée par des populations données dans le but de 
communiquer.

Locus (lat.) lieu de rédaction d’un document officiel (voir maqām).

Maǧlis al-ḫalwa (ar.) réunion en aparté avec le souverain.

al-Manṣūrī 

al-kāmil

(ar.) (Manṣūrī complet ou parfait) format des plus grandes feuilles de papier 
utilisées dans la chancellerie mamlouke.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


     

Maqām (ar.) lieu de rédaction d’un document officiel (voir locus).

Matn (ar.) dans une lettre diplomatique, corps du texte contenant le récit ou l’exposé 
des motifs à l’origine du courrier (voir également ṣadr).

Muḥaqqaq (ar.) le plus prestigieux des six styles calligraphiques, utilisé pour la rédaction de 
textes officiels importants ; se caractérise par une grande lisibilité des lettres.

Mukātaba (ar.) lettre diplomatique, missive (voir kitāb).

Munša’āt (ar.) recueils de rédaction (inšā’) contenant des documents puisés dans les 
archives et qui prennent une valeur de « modèles ».

Mušāfaha (ar.) message oral officiel qui complète la missive écrite (mukātaba).

Musawadda (ar.) papier brouillon utilisé dans la chancellerie mamlouke.

Mutaṣarrifīn (ar.) agents de l’État.

Nā’ib/ 
plu. Nuwwāb

(ar.) représentant officiel.

Nāḫuḏā (du per. 
nāḫudā)

grands marchands ou armateurs.

Narratio (lat.) dans le corps du texte d’une lettre diplomatique, récit ou exposé explicitant 
les motifs à l’origine du courrier.

al-Nās (ar.) élite militaire mamlouke.

Nasḫ (ar.) l’un des six styles calligraphiques.

Nastaʿliq (ar.) style calligraphique typique de l’écriture persane.

Nāẓir (ar.) surintendant de la cité à Aden.

Nāẓir al-ǧayš (ar.) inspecteur des finances de l’armée.

Niyāba (ar.) délégation.

Nusḫa (ar.) exemplaire, copie.

Opisi (ru.) catalogues ou listes recensant les posol’skie knigi.

Pechatniki (ru.) gardiens des sceaux au Posol’skii Prikaz.

Perevodchiki (ru.) interprètes et traducteurs du Posol’skii Prikaz (voir tolmachi).

Pod‘iachie (ru.) scribes-secrétaires, administrateurs en chef du Posol’skii Prikaz (voir d’iaki).

Posol (ru.) titre des dignitaires officiels envoyés par les souverains tatars.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org




Posol’skie knigi (ru.) registres conservés au Posol’skii Prikaz dans lesquels les correspondances 
étaient recopiées par les scribes tandis que les originaux étaient détruits.

Posol’skii 

Prikaz

(ru.) dans l’État moscovite, département créé en  et spécialisé dans les 
affaires diplomatiques.

Prikaz 

Kazanskogo 

dvortsa

(ru.) principal organisme de l’État russe chargé des affaires diplomatiques et de 
l’administration des khanats de Kazan () et d’Astrakhan (), puis du 
khanat de Sibérie.

Pristavy (ru.) Baillis du Posol’skii Prikaz.

Qa’an (mong.) titre du Grand-khan mongol.

Qā’ima (ar.) liste de cadeaux annexée à la fin de la lettre diplomatique (voir ṯabat).

Qalam/ 
plu. aqlām

(ar.) manière de tracer les lettres ; style d’écriture lié à une pointe taillée de qalam 
et à un format de papier.

Qāṣid (ar.) émissaire.

Qaṭʿ (ar.) format du papier.

Qaṭʿ al-ṣaġīr (ar.) format du papier à courrier par pigeon (d’une largeur de trois doigts) ; le 
plus réduit des formats de papier utilisé dans la correspondance à l’époque 
mamlouke.

Rank (per.) symbole du sultan mamlouk à l’intérieur du sceau.

Rasūl (ar.) envoyé ; remplace safīr « ambassadeur », non attesté à la période médiévale.

Rossiiskii 

Gosudarstvennyi 

Arkhiv Drevnikh 

Aktov ou R

(ru.) archives d’État où se trouve conservée la majorité des sources diplomatiques 
de l’ancienne principauté de Moscou.

Rotulus (lat.) rouleau qui se déplie dans le sens de la longueur.

Sābiqā (ar.) concept de préséance dans la littérature islamique.

Ṣadr (ar.) dans une lettre diplomatique, corps du texte contenant le récit ou l’exposé 
des motifs à l’origine du courrier (voir également matn).

Ṣaḥā’if (ar.) feuillets.

Ṣāḥib dīwān 

al-inšā’

(ar.) le chef du dīwān al-inšā’.

Salutatio (lat.) dans une lettre diplomatique, partie de salutations concluant le protocole 
d’ouverture et introduisant le corps du texte.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


     

Saṭr / plu. suṭūr (ar.) ligne d’écriture.

Sibirskii Prikaz (ru.) organisme de l’État russe créé en  à partir du Prikaz Kazanskogo 
Dvorsta, chargé des affaires diplomatiques et de l’administration du khanat 
de Sibérie.

Siǧill (ar.) registres officiels où étaient enregistrés les cadeaux reçus par le sultan 
mamlouk.

Stolbets/ 
plu. stolbtsy

(ru.) registres rédigés sur des papiers oblongs sous forme de colonnes ou 
de rubriques recensant à la fois les ambassades envoyées (ot‘‘ezdy) et 
reçues (priezdy) et contenant des données composites liées aux affaires 
diplomatiques.

Ta’kīd (ar.) clauses de certification dans un document officiel (voir corroboratio).

Ta’rīḫ (ar.) formule(s) de datation dans un document officiel (voir datatio).

Ṯabat (ar.) en sus de la missive diplomatique, liste des cadeaux apportés par 
l’ambassade (voir qā’ima).

Taḥiyyat 

al-muštāq

(ar.) signataire d’une missive officielle.

Ṭamġa (tur.) emblème tribal ou clanique et, par extension, le sceau contenant cet 
emblème.

Taqrīẓ (ar.) dithyrambe, éloge, panégyrique.

Tašārīf (ar.) marques d’honneur.

Tawqīʿ (ar.) initialement « note écrite », peut prendre le même sens que ʿalāma ou 
« signature autographe ».

Titah (mal.) décret.

Tolmachi (du tur.?) interprètes et traducteurs du Posol’skii Prikaz (voir perevodchiki).

Tsarskii Arkhiv (ru.) les archives d’État dans la principauté de Moscou.

Ṭuġrā (tur.) emblème calligraphique des souverains turcs issu d’une combinaison 
de l’emblème-ṭamġa et de la devise-ʿ alāma. Elle fut introduite dans les 
chancelleries islamiques par les Seldjoukides qui la placèrent comme 
en-tête dans les documents officiels les plus importants.

Ṭurra (ar.) bordure, marge. À distinguer de ṭuġrā (même si on constate parfois un 
amalgame dans les sources).

ʿUnwān (ar.) l’adresse dans une lettre diplomatique (voir intitulatio).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org




Uyġur (tur.) nom donné à l’alphabet mongol.

Volumen (lat.) rouleau qui se déplie dans le sens de la largeur.

Waṣl/plu. awṣāl (ar.) terme désignant soit les feuilles de papier collées entre elles dans le sens de 
la longueur pour former un rotulus ; soit l’interligne dans une lettre ; soit la 
jointure des feuilles collées les unes aux autres.

Yarlīġ (tur.) dans la Horde d’Or, diplôme émis par la chancellerie, actes juridiques 
(voir farmān).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

AnIsl 41 (2007), p. 11-20    Marie Favereau
Dossier : Les conventions diplomatiques dans le monde musulman. L’umma en partage (1258-1517). Introduction
© IFAO 2026 AnIsl en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

