MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

ANNALES
ISLAMOLOGIQUES

Anlsl 40 (2006), p. 171-188
Ndiouga Kebe

Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘agl, de nafs, de rih
et de qalb.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans|'Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Ndiouga KEBE

Al-Gazali et la problématique du rapport
entre les notions de ‘aql, de nafs,
de rith et de qalb

A QUESTION des rapports sémantiques entre les quatre termes, ‘aql, nafs, rith et galb, est, sans doute,
en étroite relation avec les phénomenes de synonymie et de polysémie familiers a la langue
arabe. En témoignent les explications données dans les recueils de lexique, tels que Lisan

al-‘arab d’Tbn Manziir, qui mentionnent la division des linguistes et des savants arabes sur 1’identité
ou la distinction entre ces notions, notamment entre ‘agl et galb, d’ une part, et entre nafs et rih de
I’autre. Les deux termes du premier couple, se distinguant par leurs rapports au savoir et a la compré-
hension, se trouvent identifiés chez al-Farra’ '. Il en est de mé&me pour I’autre couple de termes dans
lequel Ibn al-A‘rabi voit une identité, compte tenu de la relation des deux notions au principe vital
chez I’homme 2. Chacun des quatre vocables, néanmoins, se particularise par d’autres significations :
ceeur biologique pour galb, intellect et intelligence innée pour ‘agl, respiration et Ame pour nafs, Esprit,
souffle et la Révélation coranique pour rith.

Cependant, la problématique qui se présente reléve tout autant de la linguistique que de I’anthropologie
spirituelle, car c’est la définition de I’homme dans sa dimension non corporelle qui est ici en question.
Des le début du deuxieme siecle de I’Hégire, en effet, le développement de la spéculation théologique
et I’évolution de I’ orientation mystique n’ont pas pu laisser en suspens une question aussi importante
que celle de ’homme en tant qu’étre raisonnable et spirituel. N est-ce pas I’homme a qui s’adresse le
message religieux ? Dans ce sens, al-Hasan al-Basri (mort en 110 H.) parlait déja de «la science des
ceeurs et des [pensées furtives] (‘ilm al-quliib wa I-hawatir) 3» ; et on attribuera plus tard a al-Hakim
al-Tirmidi (mort en 320 H./932) un ouvrage intitulé Baydn al-farq bayn al-sadr wa l-qalb wa [-fit’ad
wa l-lubb (I’Exposé de la différence entre la poitrine, le cceur, le tréfonds et la pulpe #). Quelques
décennies apres, les Freéres de la pureté (Ihwan al-safa) s’intéressent a la question de la distinction
entre la nafs (ame) et le rih (esprit). Quant aux faldsifa (les philosophes hellénisants), tels Ibn Sina

et al-Farabi, ils se sont davantage intéressés aux deux notions de nafs et de ‘aql a partir desquelles ils

' Ibn Manziir, Lisan al-‘arab 1, p. 685. 4 L attribution de cet ouvrage a al-Tirmidi est controversée, mais
2 Ibid., 11, p. 455. son existence témoigne de la présence de cette problématique
3 Massignon, La Passion de Hallgj 111, p. 12. Nous avons al’époque.

préféré, a la traduction massignonienne de «hawdtir» par
«mouvements de I’ame », celle par «pensées furtives » qui 171
semble rendre mieux le sens. —

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Atudlss gslaealegiques 40—2006

Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

172

NDIOUGA KEBE

ont établi différentes catégories et niveaux. Des lors, on peut considérer que dans I’islam d’alors le
discours sur le composé humain, notamment dans sa dimension spirituelle, était pluriel et divers.

C’est dans cette étape de I’histoire des idées anthropologiques qu’Abii Hamid al-Gazali, connu
pour son esprit de synthese et de systématisation, aborde la question avec une nouvelle approche
aussi synthétique que problématique. Dans nombre de ses ouvrages ou il traite des entités subtiles
de ’homme, al-Gazali part d’une hypothése simple et précise en apparence : les termes de ‘agl, de
qalb, de nafs et de rith sont souvent utilisés dans des sens divers et confus, alors qu’en vérité ils ne
désignent dans leur emploi propre qu’une seule réalité, la véritable réalité de I’homme (hagiqat
al-insan) 5. Cet énoncé, qui semble suggérer 1’idée d’une identité de ces quatre notions, n’a pas manqué
d’attirer I’attention des spécialistes de la pensée islamique, arabophones et orientalistes, a I’instar de
Farid Jabre dans son Essai sur le lexique d’al-Ghazali ®, ‘Abd al-Karim al-‘Utman dans al-Dirdsat
al-nafsiyya “ind al-muslimin wa I-Gazali bi wagh hass 7 et de Louis Gardet dans son Introduction a
la théologie musulmane 3.

Mais, curieusement, on trouve dans d’autres ouvrages attribués a al-Gazali, dans le Mi ‘rag al-salikin
(I’ascension des itinérants) par exemple, une doctrine que 1’on peut examiner a la lumiere de la these
de «1’anthropologie tripartite (Corps, Ame, Esprit) » que soutient actuellement 1’anthropologue Michel
Fromaget et dont il situe les premiers t€émoignages €crits chez les anciens Hébreux, comme cela peut
étre remarqué dans Deutéronome (6,5) 9. En effet, dans le Mi‘rag, I’auteur déclare : « ’homme, d’une
maniere globale, est constitué par trois choses: I’ame, 1’esprit et le corps '°.»

Ainsi le contraste entre ces différentes theses, toutes attribuées a Abti Hamid, nous amene a réfléchir
sur la délimitation des acceptions de ces concepts et de leurs rapports sémantiques chez cet auteur,
sur sa partition de I’homme en général et de sa dimension incorporelle en particulier et, enfin, sur les
fonctions de ses composants subtils et sur leurs interactions.

‘AQL, NAFS, RUH ET QALB : DEFINITIONS CONCEPTUELLES

L’ orientation mystique qu’al-Gazali a suivie dans ses écrits, depuis sa conversion au soufisme,
matérialisée par sa théorie des «sciences de 1’au-dela» (‘uliim al-ahira) ou «la science des cceurs »
(“ilm al-quliib), exigeait la mise en place d’une terminologie spirituelle au cceur de laquelle se situent
les quatre termes : ‘aql, nafs, rith et galb, rendus traditionnellement par, respectivement, I’intellect ou
raison, I’ame, I’esprit et le cceur. C’est a travers ses ouvrages de morale, de mystique et de philosophie
religieuse que nous trouvons développée, sous forme de propédeutique, la conception anthropolo-
gique de ce savant. Ainsi, on le voit dans I'fhya’ et dans Miskat al-anwar, se montrer attentif a la
confusion liée aux sens dans lesquels les différents chercheurs emploient ces notions et prendre soin

5 Cf. Al-Gazali, Ihya’ ‘ulim al-din 111, p. 3- 5. de Fromaget sur cette question portent principalement sur
6 Jabre, Essai, p. 112, 194, 235 et 265. la tradition chrétienne et sont tres instructives sur 1’histoire
7 Al-‘Utman, al-Dirasat, p. 61. de la conception tripartite de I’entité humaine.

8 Gardet, Introduction, p. 347. 10 Al-Gazali, Magmi® rasa’il, p. 52.

9 Fromaget, «I’anthropologie ternaire», p. 24 et 25. Les études

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

de délimiter les différentes acceptions, tout en dégageant une signification commune sur laquelle se
base sa théorie spirituelle.

Nous allons ici citer et commenter les définitions qu’al-Gazali donne 2 chacun de ces termes dans
ses différents ouvrages.

Al-‘aql

Ce terme est employé dans la langue arabe en général avec les sens de raison, de bon sens et
d’intelligence, le sens d’intellect étant plutot réservé au discours philosophique. Mais son acception
chez al-Gazali semble avoir subi une évolution liée a son parcours intellectuel, car on constate une
nette différence entre ses définitions de cette notion dans ses ouvrages composés avant sa retraite
spirituelle en 488 H., et les écrits composés apres cette date.

Dans le Magasid al-falasifa (les theses des philosophes), le Mi“yar al-ilm (1a mesure de la science)
et le Mizan al-‘amal (les critéres de 1’action) '', la définition de ce terme est la mé€me. Le Mi‘yar, qu’il
a composé pour définir sa terminologie philosophique, distingue le sens d’al-‘agl chez les communs
des mortels (al-gamahir), de celui que 1’on trouve chez les philosophes hellénistiques (al-falasifa) et
chez les théologiens (al-mutakallimiin). Les gamdahir donnent a ce mot trois sens : la « raison-instinct»
(al-‘aql al-garizi) qui correspond au «bon sens» cartésien, la capacité de jugement acquise grace
a I’expérience de la vie et, enfin, I’attitude respectable d’'un homme (wagar al-insan) '2.

Quant aux falasifa, ils différencient huit sortes de ‘ag/: la premiere, qui est aussi la «raison» des
théologiens, désigne la science innée et nécessaire qui permet a I’homme de distinguer le possible
de I’impossible, « comme le fait de savoir qu’une seule personne ne peut pas étre a deux endroits au
méme moment '3». Parmi les autres «raisons » on peut distinguer «la raison théorique ou discursive »
(al-‘aql al-nazart), qui est la raison naturelle ou la capacité de comprendre, sens dans lequel on
emploie le terme en général, et «la raison pratique » (al-‘aql al-‘amali) qui est le principe moteur
qui pousse I’ame a mettre en ceuvre les idées choisies par «la raison discursive». Cette derniere,
elle-méme, selon son état d’évolution, peut étre appelée «raison primitive» (‘agl hayiilani) qui est la
force qui différencie I’enfant de I’animal et par laquelle il est virtuellement préparé a concevoir les
choses intelligibles, «raison en puissance» (‘agl bi I-malaka), qui désigne la capacité de «distinc-
tion» (al-tamyiz), «raison opérationnelle » (‘agl bi I-fi‘l) lorsque la personne acquiert les connais-
sances théoriques, mais, par négligence, manque a les actualiser ou enfin «raison actualisée» (‘agl
mustafad) " qui indique 1’état du ‘ag/ lorsque sa «science » devient actuelle, c’est-a-dire lorsque la
personne assimile les connaissances et expériences acquises et arrive a construire, a partir d’elles, des
idées nouvelles par un procédé discursif.

Cet ordre chronologique des trois ouvrages est confirmé  '4 Le mot mustafad est un participe passif du verbe istafada
par Badawi (Mu’allafat al-Gazali, p. 70 et 79) et Bouyges (de la racine FYD). Son nom d’action (istifada) dénote

(Essai de chronologie, p. 24 et 28) qui signale que le Mizan I’idée de déduction, d’utilisation, d’exploitation et de mise
est marqué par la transition gazalienne de la philosophie au a profit. Ces idées peuvent étre comprises dans le concept
soufisme. aristotélicien de I’«actualisation». Notre traduction de
12 Al-Gazali, Mi‘yar al-‘ilm, p. 286. «mustafad » par «actualisé» doit étre comprise donc dans
13 Ibid., p. 287. ce sens. 173

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174

NDIOUGA KEBE

Nous remarquons ici que ce terme est toujours considéré en tant que faculté humaine définie par ses
divers rapports avec les deux notions de science et d’action. Mais il en est autrement pour le huitieme,
c’est-a-dire ‘aql fa“al (1a raison active) qui est «une substance a part (en dehors de I’homme) qui
permet de faire sortir les sciences que contient I’ame humaine de la puissance a I’action, il est par
rapport aux sciences et a la raison humaine ce que le soleil est par rapport a la capacité de voir et
a l’objet vu, dans I’acte de vision '5». Ce ‘agl semble dépasser le cadre humain pour désigner une
réalité qui n’est pas loin de ce que Louis Gardet appelle «la Premicre Intelligence Agente, par et
a travers laquelle s’épand le flux de la puissance créatrice » de Dieu '6.

Par cette définition ce savant ne prétendait pas faire preuve d’originalité car il précise, en effet, que
ces explications sont données par Aristote dans al-Burhan '7. C’est aussi sur cette méme terminologie
que son discours sur I’intellect humain se base dans le Mizdn, qui est un ouvrage de morale et
d’introduction au soufisme. Cependant, les ceuvres gazaliennes situées dans sa période de vie mystique,
telles que I’Thya’, al-Mustasfa fi “ilm al-usil et le Miskat, témoignent d’une approche nouvelle de ce
terme tenant compte davantage de son statut anthropologique d’entité subtile constituante, nonobstant
des empreintes hellénistiques encore visibles.

Ainsi, dans le premier chapitre de 1’/hya’, quatre significations sont énumérées pour le terme
‘agl. La premiere correspond a la raison naturelle qui distingue ’homme des autres étres vivants,
comme 1’a définie al-Harit al-Muhasibi en utilisant le terme « gariza» (nature innée). La seconde est
I’ensemble «des sciences nécessaires » (al-‘uliim al-daririyya) de I’enfant capable de «distinction ».
La troisieme, qui résulte de I’interaction des deux précédentes, correspond aux sciences acquises
grace a I’expérience intellectuelle. Et 1a derniere indique le fait que la faculté raisonnable de I’homme
arrive a connaitre, par déduction, I’avenir des choses et a freiner les désirs qui ne visent que le plaisir
immédiat. Le Mustasfa ajoute une cinquieme signification : la prestance ou I’ attitude respectable que
I’on observe chez les sages.

Ces définitions, qui semblent ne rien ajouter a celles exposées dans le Mi‘yar, sont néanmoins
marquées par 1’orientation soufie de I’auteur a cette époque. On entrevoit par exemple dans le quatrieme
sens 1’idée de freiner le désir incitant au plaisir immédiat et précaire en privilégiant un plaisir futur
durable. Cette idée, qui comporte un rappel de la vie future, constitue méme le centre de la pensée
soufie gazalienne et de sa doctrine des «sciences de 1’au-dela». De méme, I’évolution du concept
de ‘aql en tant que gariza dans 1’lhya’ méme aboutit dans le chapitre vingt-trois, a 1’identification
des quatre termes: ‘aql, nafs, rith et galb, indiquant le lieu de la connaissance et, en méme temps, le

principe de connaissance chez I’homme '3.

15 Al-Gazali, Mi‘yar al-‘ilm, p. 288. Seconds Analytiques d’ Aristote consacrés a 1’art de la
16 Gardet, Dieu et la destinée, p. 332. démonstration.
17 Ce titre d’al-Burhan désignait en milieu musulman les '8 Al-Gazali, Ihya’ 111, p. 5.

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

Al-nafs

Dans le Mizan, al-Gazali distingue «1’Ame humaine » (al-nafs al-insaniyya) de «1’Ame animale »
(al-nafs al-hayawaniyya). La premiere n’est rien d’autre que le ‘aql des falasifa évoqué plus haut
avec ses subdivisions et ses facultés. Quant a la deuxieme, elle est définie comme le principe vital
psychique de I’homme, contrairement a I’affirmation de Farid Jabre selon laquelle ce terme n’est
jamais employé par al-Gazali dans ce sens '9. Elle se divise en deux guwwa-s (forces ou facultés):
I’une motrice (muharrika) et 1’ autre perceptive (mudrika). La faculté motrice est ce par quoi I’homme
réalise des actes, et la faculté perceptive ce par quoi il saisit les idées ou les informations. L’explication
psychophysiologique de ces deux puissances de I’homme aboutit dans cet ouvrage a une définition
précise des différentes dispositions sensuelles et intellectuelles de 1’étre humain, désignées par le
terme quwwa *°, qualifiées chacune par un adjectif distinctif qui dénote sa spécificité. Vue sous cet
angle, nafs devient la réalité a laquelle ces forces appartiennent.

Cependant dans 1’/hya’, la définition de ce terme est plus marquée par la conscience religieuse et
par les considérations soufies que par la psychologie des falasifa que 1’on trouve abondamment dans
Mi‘yar al-ilm. En effet, dans le chapitre vingt-trois, consacré a I’explication des vertus spirituelles
du cceur, deux acceptions sont accordées a la notion de nafs, ayant toutes deux un rapport étroit avec
la vie mystique. «La premiere, dit Abt Hamid, correspond a ce qui englobe les deux guwwa-s (au
sens de «principe ») du désir (al-Sahwa) et de la colere (al-gadab) chez I’homme ' ». Il faut signaler
ici que la méme définition était donnée dans le Mizan, non pas a nafs mais a I’'une de ses facultés
que I’auteur appelait «al-quwwa al-bda‘ita» qui peut étre traduite par «la faculté impulsive » dérivée
de la «faculté motrice » et divisée a son tour en deux sections: celle de la Sahwa et celle du gadab 2.
Mais ce passage de 1’Ihya’ attribue ce concept aux soufis qui I’utilisent souvent dans I’expression
«mugahadat al-nafs wa kasr Sahwatihd» signifiant «le fait de lutter contre ’ame charnelle et de
vaincre ses appétits ». C’est dans ce sens méme, selon lui, qu’il faut comprendre le hadith qui avertit:
«ton ennemi le plus redoutable est ta nafs, située entre tes deux cotes 23 ».

Quant a la seconde acception donnée a cette notion, elle désigne la substance spirituelle qui est
I’essence de ’homme saisi comme un étre qui change d’«attributs» (awsaf) en changeant d’«états
spirituels » (ahwal). Cela veut dire qu’elle reste «ame incitante au mal» tant qu’elle demeure sous
I’emprise totale des appétits et des désirs de I’« ame charnelle », devient « ame blamante » lorsqu’elle
entre en lutte contre les ruses du Satan et les passions et prend enfin I’attribut d’«ame pacifiée »

'9 Farid Jabre affirme dans son Essai sur le lexique de Ghazali, 23 Selon al-Hafiz al-‘Iraqi (mort en 806), c’est al-Imam

que «al’encontre de riih, le terme nafs n’est jamais employé al-Bayhaqi qui a mentionné ce hadith dans son Kitab al-zuhd

pour indiquer le principe vital et psychique de I’homme ». (le livre du renoncement), mais sa chaine de transmission

Il ne semblait pas avoir tenu compte de la page 201 de ce comporte le nom de Muhammad b. ‘Abd al-Rahman Ibn

Mizan, attribu€ a juste titre a ce penseur, car il I’avait déja Gazwan considéré comme un inventeur de hadith (Al-Gazali,

annonc€ a la fin de son Mi‘yar al-‘ilm. Ihya’ 111, p. 3, n. 3). On trouve le méme jugement chez
20 Al-Gazali, Mizan, p. 201. al-Muttaqi al-Hindi (Kanz al-‘ummal, hadith n°® 1126) et
21 Al-Gazali, Thya’ 111, p. 4. chez al-Albani (al-Silsila al-da‘ifa, n° 1164).

22 Al-Gazali, Mizan, p. 201. 175

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176

NDIOUGA KEBE

lorsqu’elle réussit dans ses luttes et se soumet totalement a I’ordre de son Seigneur *4. Cette maniere
d’expliquer ce concept se retrouve aussi dans d’autres textes attribués au méme auteur, tels que le
Ma‘arig al-quds fi madarig ma‘rifat al-nafs *5, Kimiya’ al-sa‘ada *®, etc.

Toutefois, nous remarquons que le mot est aussi employé dans le sens du pronom réfléchi : «moi-
méme », «toi-méme », «lui-méme » et « méme », comme le signale Farid Jabre ?7. Dans cette signifi-
cation nafs est I’opposé de gayr qui dénote I’altérité. Mais ce sens se confond quelquefois avec nafs
en tant que substance spirituelle. Cela est visible dans I’expression «ida ‘arafa nafsahu faqad ‘arafa
rabbahu *®» qui peut étre traduite par: «quand il (I"’homme) se connait lui-méme, il connait alors son
seigneur », mais aussi par: «quand il connait son ame, il connait alors son seigneur. »

Al-rith

Quoique ce terme ft le plus habituellement utilisé «dans la ligne du kalam traditionnel » pour
indiquer la dimension spirituelle de I’homme, comme le pense L. Gardet 29, al-Gazali semblait préférer
la notion d’al-nafs al-insaniyya (I’ame humaine) ou celle d’al-nafs al-natiga (I’ ame raisonnable), dans
ses premiers écrits sur la question. C’est ainsi qu’en faisant référence a la citation coranique «lors-
que je I’aurai harmonieusement formé et lui aurai insufflé Mon rith 3°», dans le Mizan, il établit la
synonymie entre la nafs des philosophes hellénisants et le rith coranique en disant: « Il (Dieu) entend
par al-rith ce que nous entendons par al-nafs 3' ».

Cependant, dans I’/hya’ et les écrits qui lui sont postérieurs, ce terme prend des valeurs mystiques
et anthropologiques trés importantes. Il y figure comme désignant deux acceptions distinctes, I’'une
d’ordre biologique et I’autre d’ordre mystique et spirituel. Le rizh biologique est un principe subtil
qui a comme lieu de séjour la cavité du cceur physique ou il prend son départ pour s’étendre a toutes
les parties du corps, «sa circulation dans le corps et sa distribution de vie et de sensation dans les
membres sont semblables a la lumiere qui part d’un chandelier pour se répandre dans tous les coins de
la maison ; elle n’arrive a aucune piece sans que cette derniere ne soit €clairée 32». Dans cette optique,
rith est synonyme de vie ou de souffle vital; et pour que sa particularité soit bien marquée, il sera
dénommé, dans al-Risala al-laduniyya 33, al-rith al-hayawaniyya (I’ esprit animal) qui donne la vie et
la sensation et rend possible le mouvement. Il est aussi différent d’al-rith al-tabi‘i (1’esprit physique),
c’est-a-dire «la force qui, en ’homme, réclame la nourriture et a le foie comme lieu de séjour 34».

24 Al—Gazﬁli,Ihyd’ IIL, p. 5. Les nominations d’« &me incitante
au mal» (nafs ammara bi I-sit’), d’«dme blamante » (nafs
lawwama) et d’«ame pacifiée» (nafs mutma’inna) font
référence aux versets coraniques respectifs: 12, 53; 75, 2;
89, 27.

25 Al-Gazali, Magmi® rasa’il, p. 39.

26 Ibid., p. 420.

27 Jabre, Essai, p. 263

8 Al-Gazali, Ihya’ 111, p. 3; Mizan, p. 201; Kimiya’ dans
Magmu‘ rasa’il, p. 263.

29 Gardet, Dieu et la destinée de I’homme, p. 242.

3¢ Coran 15, 29.

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026

Anlsl en ligne

31 Al-Gazali, Mizan, p. 199.

32 Al-Gazali, Ihya’ 111, p. 4.

33 L’ authenticité de cet opuscule est objet de doute chez A.
Palacios et M. Watt, ce qui explique les hésitations de
Bouyges. La seule raison de Palacios selon Badawi est la
ressemblance d’avec Risala fi I-nafs wa l-rith d’Ibn ‘Arabi
au niveau du contenu. Mais le manuscrit antérieur a ce
mystique andalou, trouvé récemment, donne raison, selon
Badaw1 toujours, a L. Massignon qui a attribué cet opuscule
3 al-Gazali dans son Passion de Hallaj. (Badawi, Mu’allafat
al-Gazali, p. 271).

34 Al-Gazali, Magmii rasa’il, p. 225.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

Signalons que cette conception du rith, en tant que «souffle vital » qui part de son lieu d’origine
pour se répandre dans tout le corps, a déja été développée par al-Hakim al-Tirmidi, comme 1’a bien
expliqué Genevieve Gobillot dans Le Livre de la profondeur des choses 35. D’ailleurs Ibn ‘Ata’ Allah
a rappelé que c¢’était «le sage (de Tirmid) qui a donné I’appellation d’al-rith al-hayawdniyya a la
substance vaporeuse et subtile qui porte les forces de vie, de sensation et de mouvement 3¢». Al-Gazali,
de méme, donne a cette entité subtile la méme nature de « vapeur transparente mirie par la chaleur du
ceeur biologique 37». L' étude de ce type d’esprit est, selon ce penseur, 1’objet des médecins biologistes
et non pas celui des médecins du coeur ou de la spiritualité.

Lautre acception gazalienne de cette notion est d’inspiration coranique. C’est le rizh dont il est
question dans le verset: « Dis: le rith (I'Esprit) est de 1’ordre (ou du domaine) de mon Seigneur » (Coran
17, 85). La spéculation sur ce concept doit se faire, comme le pense Abii Hamid, avec beaucoup de
précautions et de réserves, étant donné que «le Prophete, Paix et Salut sur Lui, n’a pas recu ’ordre d’en
parler... et aucun savant musulman, en effet, n’a le droit de se prononcer sur ce secret seigneurial 38».
Ce faisant, le traitement de cette question chez ce penseur, pour le moins dans I’/hya’, est tres timide.
Il pense que ce qu’il faut entendre par ce terme c’est I’homme dans sa quintessence, dans sa vérité
profonde, c’est ’homme lui-m&me qui est aussi «une chose seigneuriale » dont la nature et la véritable
réalité transcendent la raison et I’'imagination, « son appréhension n’est possible que grace a une autre
lumiere plus noble que la raison naturelle, qui irradie dans la sphere de la prophétie et de la sainteté 39,
et celui qui n’a pas atteint cette station mystique ne peut, selon lui, avoir acces a la connaissance de
cette réalité. Cette méme réalité est appelée al-nafs al-natiga (I’ame raisonnable) par les philosophes,
al-rith al-amri (I’ esprit seigneurial) ou al-nafs al-mutma’inna (I’ame pacifiée) par le Coran et al-qalb
(le ceeur) par les soufis, selon I’auteur d’al-Risdla al-laduniyya 4°.

Il peut aussi étre important de signaler qu’il existe des écrits portant le nom d’al-Gazali, qui traitent
particulierement la question de «1’esprit». De certains de ces ouvrages on ne connait que le titre, tels
Hagiqat al-rith dont parlent al-Subki et Murtada al-Zabidi et al-Futiih al-rabbani fi nafh al-rith al-insani
que Brockelmann a cité 4'. D’autres semblent étre faussement attribués a ce savant, comme al/-Nafh
wa [-taswiya, dont le mystique andalou Muhyi I-Din Ibn ‘Arabi déclare avoir fait la connaissance
de ’auteur, Abu 1-Hasan ‘Ali al-Musaffir, en personne, qui a aussi écrit Minhdag al-‘abidin, attribué,
de méme, a Abii Hamid 42. D’ailleurs Ibn Tufayl s’inquiétait, dans I’introduction de son Hayy Ibn
Yaqzan, de la contradiction qu’il y a entre les theses défendues dans I’opuscule intitulé al-Nafh et
la pensée d’al-Gazali dans ses autres écrits 43. Quoi qu’il en soit, c’est au role et a I’activité de cette
réalité subtile que la « Preuve de I’islam » accordera plus de développement, surtout dans ses théories
sur la ma‘rifa (la connaissance de Dieu), que nous aborderons plus loin.

35 Gobillot, Le Livre de la profondeur, p. 117. 40 Al-Gazali, Magmi® rasa’il, p. 225.
36 Al-Iskandari, Miftah al-falah wa misbah al-arwah, p. 11. 4" Badawi, Mu’allafat, p. 395 et 416.
37 Al-Gazali, Ihya’ 111, p. 4. 42 Ibn ‘Arabi, Muhadarat al-abrar 1, p. 161.
38 Ibid., IV, p. 431. 43 W. Montgomery Watt, «Abii Hamid al-Ghazali» EI?,
. - 177
39 Ibid., p. 101. p- 1063. L

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NDIOUGA KEBE

Al-qalb

Il faut d’abord rappeler que ce concept, traduit en général par « cceur », a été objet d’exaltation dans
la mystique musulmane depuis al-Hasan al-Basri, comme nous 1’avons signalé dans 1’introduction.
L’on remarque aussi qu’al-Gazali lui-méme ne lui donne d’importance que dans les ceuvres qu’il a
écrites pendant et apres sa retraite spirituelle. Cela explique sa brieveté sur la définition non spiritualiste
de ce mot lors de ses délimitations terminologiques dans la troisieme partie de 1’/hyd’, consacrée
a «I’explication des merveilles du coeur ».

En effet, ’explication de cette notion suit la méme logique qui en distingue au moins deux accep-
tions : matérielle et spirituelle. La premiere correspond a «un morceau de chair», un organe physio-
logique situé au coté gauche de la poitrine et comportant une cavité a I’intérieur de laquelle se trouve
«un sang noir» qui constitue la matiere premiere de 1’esprit vital ou animal de I’homme. Ce cceur
organique, qui est perceptible par les sens visuel et tactile et dont les animaux et les cadavres sont
aussi pourvus, est 1’objet des sciences biologiques plutot que celui des sciences religieuses 44.

Ainsi, ¢’est dans son deuxieme sens que galb occupe une place centrale dans la philosophie mystique
¢azalienne. Il désigne alors «une substance spirituelle seigneuriale » qui constitue I’essence de I’homme
et sa vérité profonde 45. Il est le lieu de la connaissance de Dieu et en méme temps ce qui saisit cette
connaissance. Il se confond avec ce que notre penseur appelle, aussi, «1’esprit seigneurial », «1’ame
raisonnable ou humaine » et «I’intellect». Ce faisant, al-Gazali laisse encore en suspens la question
de la nature du galb, de la méme maniere qu’avec le concept du rith. Ici il donne deux raisons pour
justifier ses réserves: d’une part, parce que cette question releve des sciences du «dévoilement »,
alors que I’Thya’ traite exclusivement celles des «ceuvres spirituelles » (al-mu‘amalat) ; d’ autre part,
parce que I’abstention du Prophete sur la question rend blamable, voire interdite, toute spéculation ou
tentative de réponse de la part des savants musulmans sur ce sujet. Ce ne sont donc que les attributs
de cette réalité et ses diverses activités qui seront objet de développement chez 1’auteur de I’ lhya’.
Dans ce sens, elle est définie par son appartenance au monde de «1’ordre » (al-amr), par opposition au
monde de «la création» (al-halq). Ce qui différencie les deux domaines, selon le Kimiya’ al-sa‘ada 4°
(I’ Alchimie du bonheur), est que ce qui appartient au premier, comme le «cceur», est indivisible et
n’obéit pas aux principes de mesure et de surface, tandis que ce qui releve du second, tel que le corps
humain, est divisible, mesurable et occupe une surface limitée. Cette caractéristique fait du galb une
essence incorporelle et indestructible par la mort 47.

Par conséquent, al-Gazali rompt avec la ligne du kalam traditionnel & laquelle appartient son maitre
al-Guwayni, qui admet pour cette réalité, désignée par le vocable de riih dans leur terminologie, une
certaine matérialité. Ce maitre théologien as‘arite disait, note L. Gardet: «Le plus probable, selon
nous, est que ’esprit est formé de corps subtils entremélés aux corps sensibles 48». Cette citation

mentionne de la corporalité aussi bien pour le corps physique que pour I’esprit.

44 Al-Gazali, Ihya’ 111, p. 4. autres écrits. Le débat sur cette épitre est exposé par Badawi,

45 Ibid. Mu’allafat, p. 275.

46 M. Bouyges doute de I’authenticité du texte arabe de cet 47 Al-Gazali, Kimiya’ al-sa‘ada, dans Magmi rasa’il,
opuscule, car I’ original a été composé par al-Gazali en persan p- 421.

178 comme un résumé de I’Jhya’. Mais son contenu, sur cette 4% Gardet, Dieu et la destinée, p. 242.
— question, ne s’oppose en rien a la theése gazalienne dans les

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

En revanche, dans I’Thya’, c’est plutot le discours sur les pratiques cultuelles permettant le
perfectionnement et la réalisation spirituelle du coeur qui est pris en charge par 1’ auteur, la connaissance
de cette essence en tant que telle n’étant pas nécessaire pour la piété (al-din) qui se base sur I’effort
de ’homme et sur sa lutte contre les vices et les mauvais comportements.

LA QUESTION DE LA PARTITION DU COMPOSE HUMAIN

Une des questions centrales et a la fois problématiques de 1’anthropologie gazalienne est celle de
la définition des différentes entités qui constituent ’homme. En fait, I’étude indépendante de chacun
des textes de I'fhya’, de la Kimiya’ et du Mi‘rag donne comme premicre impression qu’il y aura
a étudier des conceptions diverses de la partition du compos€ humain.

Thya’ “ulitm al-din

Le chapitre vingt-trois de cet ouvrage, qui s’ouvre sur une sorte d’apologie du «cceur », pose ceci :
«Si ’homme connait le galb, il se connait alors lui-méme, s’il ’ignore, il s’ignore et ignore égale-
ment autrui 49 ». Cette hypothese, qui laisse apparaitre I’influence et le poids de I’expérience mystique
que vivait I’auteur au moment de la composition de I’ouvrage, semble laisser entendre 1’idée d’un
qalb qui détiendrait le monopole de la personnalité de ’homme. En effet, méme si la compréhension
de la premiere partie de la citation permet de supposer qu’il s’agit seulement d’une valorisation du
«ceeur », qui ne nie pas pour autant I’importance d’autres présences corporelles par exemple, la seconde
partie, elle, implique méme «autrui» dont le point commun avec le «moi» est I’humanité. Ainsi, si
la connaissance du galb équivaut en méme temps a la connaissance de « moi-méme» et d’«autrui»,
c’est parce que nous sommes tous deux des galb-s. Dées lors, ¢’est ce concept qui est congu ici comme
un synonyme de I’homme dans son intégrité. Il est a lui seul la personne humaine. I1 faut tout de suite
signaler que ce terme est employé ici dans le sens du «principe seigneurial » et spirituel qu’al-Gazali
désigne aussi, quelques fois, par les trois autres termes dont nous avons déja parlé.

Par cette tendance spiritualiste qui congoit I’homme non pas comme «1’union substantielle du
corps et de I’ame » mais plutot, et seulement, « comme un esprit qui, pour un temps, habite un corps,
pour un temps I’informe comme le sceau informe I’empreinte, et s’en sert comme d’un instrument 3°»,
al-Gazali ne se distingue point de la ligne des chiites, des falasifa et de certains mu‘tazilites telle que
Louis Gardet I’a décrite. Mais le corps, bien qu’il soit considéré comme simple instrument, n’est pas
dépourvu d’importance, et encore moins d’existence. Il est, en revanche, exclu du domaine de I’humain
pour rester exclusivement et animal et instrument de «[’homme » qui est le «cceur» ou I’ «esprit».
D’ailleurs, cette idée d’instrument est largement développée par al-Gazali dans sa théorie sur «les
soldats du ceeur» (guniid al-qalb) que nous aborderons plus loin.

49 Al-Gazali, Ihya’ 111, p. 3. 179
59 Gardet, Dieu et la destinée, p. 243. .

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

NDIOUGA KEBE

Kimiya’ al-sa‘ada

Ce texte, qui est selon Asin Palacios un complément et une illustration de 1’ /hya’ 5, pose I’hypothese
suivante : « Si tu veux te connaitre, sache que tu es composé de deux choses: la premiere est ce « cceur »
(dans son sens spirituel) et la deuxieme est appelée nafs et rith (dans le sens de 1’esprit vital) 52.»
Nous remarquons ici encore une distinction nette et précise entre la «nafs» et le «galb», que nous
traduisons respectivement par «1’ame» et «le coeur spirituel» ou «1’esprit», faisant des deux notions
les deux €léments constitutifs de la personne humaine. Le premier est la monture du second. Le corps,
dans cet opuscule, reste toujours une propriété animale qui appartient au monde sensible et périssable
et qui sert d’instrument a «1I”’homme ».

Cette bipartition, qui semble ne donner aucun statut d’entité composante au corps, subit, par contre,
un changement dans le Mungid qui annonce une dichotomie plutot platonisante. « Il m’est apparu, dit
Abii Hamid, au cours des dix années de retraite, par la gustation mystique, par la démonstration et
par I’acte de foi, que I’étre humain est créé avec un corps et un cceur, en entendant par ceeur la vérité
profonde de I’esprit, qui est le lieu de la connaissance de Dieu 53», ce qui fait penser, a quelques
nuances pres, a la theése platonicienne opposant I’ame au corps. Cet «esprit» qui est aussi «ame»,
selon al-Gazali, est un étranger dans ce bas monde, il appartient au « monde de ’invisible » (‘alam
al-gayb) et ne peut étre apercu que par I’ ceil intérieur qu’on appelle «al-basira », contrairement a tout
ce qui est corps et tout ce qui peut étre vu par I’ceil extérieur et physique.

Mi‘rag al-salikin

Le texte du Mi‘rag, cependant, propose une conception plus compléte de la composition de 1’étre
humain, dépassant les deux formes de partition, unitaire et binaire. Cet opuscule fait un long déve-
loppement sur la définition de I’entité humaine, dont nous allons traduire un passage :

«Sache que ’homme est un animal dou€ de raison, mortel, redressé de taille et capable de rire. Cette

définition prend en considération sa nafs [son «ame» qui est aussi son «esprit»] et son corps par

nécessité de distinguer I’étre humain des autres étres vivants, car parlant d’un homme raisonnable,
nous définissons uniquement 1I’ame humaine. En outre, cet animal raisonnable, qui est I’homme,
est composé, dans son ensemble, de trois éléments: la nafs, le rih et le gism [ respectivement :

I’ame raisonnable, 1’esprit animal et le corps]. Le gism est ce qui est composé des matieres et des

éléments qui portent I’esprit vital et la respiration. Il est cette forme capable de rire, dressée de

taille, dotée de visage, de mains et de pieds. Quant au rizh, il consiste en I’élément qui circule
dans les différents vaisseaux et arteres, alors que la nafs constitue la substance indépendante qui
ne réside dans aucun lieu et ne s’installe sur aucun support 54. »

Nous assistons, en effet, a une nouvelle approche du composé humain. L.’ homme est envisagé ici
dans ses trois dimensions : corps, esprit et ame ; trois éléments par lesquels il existe en tant qu’individu.
Ce qui semble plus notable dans ce passage est la valorisation de la forme corporelle, symbolisée
par I’expression «redressé de taille», qui devient un critere distinctif de la personne humaine par

51 Bouyges, Essai de chronologie, p. 137, 1. 3. 53 Al-Gazali, Mungid, dans Magmii‘, p. 558.

180 52 Al-Gazali, Magmi®, p. 420. 54 Al-Gazali, Mi‘rag, dans Magmii‘, p. 52.

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

rapport aux autres especes et sans laquelle la réalité de ’homme parait inconcevable. Le corps n’est
donc point ignoré. 11 jouit méme, au contraire, d’un statut anthropologique important, constituant le
support de I’esprit vital et animal qui est a son tour porteur et distributeur de vie et de souffle a toutes
les parties du corps par I’'intermédiaire des « vaisseaux et des arteres ». Il est aussi a rappeler que le
lieu de séjour et le point de départ de ce rith correspondent, selon I’ fhya’, au « cceur biologique » qui
représente I’organe royal du corps humain.

En outre, le «rire», dont le statut ici fait penser a Aristote 55, matérialise la relation étroite qui
existe entre le corporel et le psychique chez ’homme. En fait, ce phénomene qui est 1’expression
d’un sentiment ou d’une émotion de I’ame, ne s’accomplit qu’avec un certain mouvement physique
qui permet de I’extérioriser. Cette image illustre ’idée du corps congu, non plus comme un simple
instrument, mais comme un élément indispensable a la circulation de I’esprit vital et a ’activité et
au fonctionnement de I’ame. Ainsi, nous découvrons une approche anthropologique d’un homme
tridimensionnel qui, par sa terminologie, s’approche aux éléments de la these de «1’anthropologie
ternaire » dont I’anthropologue Michel Fromaget fait remarquer des t€émoignages chez les anciens
Hébreux, chez les Grecs et chez les maitres de la théosophie orientale 5°.

Mais, que I’apparence des mots n’induise pas en erreur. L’ «esprit », présenté par Fromaget, comme
un élément ineffable ouvrant sur «le monde divin» et distinct de «1’ame » qui représente le psychique
chez ’homme, n’est pas ainsi selon al-Gazali. Ce dernier congoit la dimension psychique comme
une faculté et une prédisposition de I’esprit humain qu’il nomme «seigneurial ». Il n’établit donc
pas une distinction nette entre deux entités qui cautionneraient I’une le «psychique » et ’autre le
«spirituel », comme le décrit Fromaget. L’ «esprit» dont il parle ne se comprend chez notre penseur
que dans la notion d’«al-nafs al-mutma’inna» (I’ame pacifiée) qui n’est rien d’autre que le «coeur»
ou «I’esprit humain » arrivé a un stade de pureté ou son activité devient uniquement la contemplation
de «la majesté de la Seigneurie » (hadrat al-rubitbiyya). Mais 1’essence de cet esprit n’est autre que la
réalité univoque aux quatre termes: ‘aql, nafs, rith et galb. Quant a1’ «@me animale » dont on suppo-
serait, peut-étre, I’équivalence avec «1’ame » de Fromaget, elle n’est selon la conception gazalienne
qu’une sorte de «vapeur» qui porte, entre autres, les forces psychiques de I’ame vers leurs organes
d’actualisation dans le corps.

Paradoxe ou variation contextuelle

La présence des trois formes de partition, unitaire, binaire et ternaire, dans I’ceuvre d’ Abti Hamid,
permet de poser le probleme de la cohérence et de la cohésion concernant sa conception anthropolo-
gique. Que doit-on, alors, comprendre de cette pluralité de theses? Y a-t-il une contradiction, sinon
une évolution, dans la vision gazalienne de la composition de I’homme ? Mais, avant tout, essayons
de cerner ces démarches différentes d’al-Gazali en tenant compte des particularités de chacun de ces
ouvrages, leurs objets, leurs objectifs et les circonstances dans lesquelles ils sont composés.

55 Cf. Aristote, Parties des animaux, Livre 111, Paris, Les Belles qui rit» (p. 97). Mais I’idée de la taille dressée se trouve
Lettres, 2000 (1 éd. 1957): «I’homme est le seul animal aussi dans le Coran (30, 30). 181
qui se tienne droit» (p. 67); «’homme est le seul animal 5 Fromaget, « L’ Anthropologie ternaire », p. 24 et 25. —_—

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

182

NDIOUGA KEBE

L’ Ihya’ est avant tout un manuel destiné a étre un guide pour les itinérants néophytes dans le «che-
min de I’au-dela» (fariq al-ahira). La pédagogie qui y est adoptée consiste a simplifier et enseigner
le strict nécessaire et juste de ce que 1’auteur appelle « ‘uliim al-din» qu’il vaut mieux traduire par
«les sciences de la foi», car il n’y inclut que les différentes disciplines de la science du soufisme, qui
visent a purifier le «coeur» de 1’aspirant (al-murid) et a le guider vers la proximité de Dieu et vers le
salut dans les deux mondes. L’ homme concerné ici est, donc, celui qui est déja croyant et qui cherche
a sauver son ame par le biais des prescriptions religieuses enseignées par la Révélation et la Tradition
prophétique. Par conséquent, I’homme en question n’est rien d’autre que le ceeur, le destinataire du
message religieux et sans la pureté duquel aucun salut n’est garanti, comme en témoigne le verset
(26, 89) du Coran: «Le jour ou les biens et les enfants ne seront d’aucune utilité, ce qui importera
sera de venir a Allah avec un ceeur sain.» C’est ainsi que 1’on peut comprendre le fait que I’auteur de
I’1hya accorde a ce «cceur », qui est I’esprit humain, le monopole de la personnalité de I’homme.

La Kimiya’, quant a elle, tout en préservant le méme but religieux, tend vers une théorisation du
fonctionnement et de I’activité de I’ame humaine dans la vie d’ici-bas. Or, cette activité est en rapport
avec I’ame animale d’une part, et avec le corps et ses différents membres de 1’autre. Le premier rapport
se réalise dans la lutte contre les appétits immédiats, les désirs charnels et les passions mondaines,
alors que le deuxieme se manifeste dans les actes dont le galb ordonne la réalisation aupres des
membres corporels. De méme, dans le Mungid 1’ auteur s’intéressait plus a argumenter sa théorie de
la médecine du «cceur». Celui-ci, représentant toute la dimension spirituelle de I’homme, est ainsi
comparé au corps quant a son état de santé ou de sa maladie. «La santé du corps, dit-il, le réjouit,
la maladie est sa perte. Le cceur, aussi, peut étre bien portant comme il peut bien succomber a une
maladie mortelle. Ignorer Dieu est un poison mortel ; lui désobéir, pour suivre ses passions, une cause
de maladie. Au contraire reconnaitre Dieu est I’antidote de vie; lui obéir, en contrariant ses propres
passions, voila le remede qui guérit. »

En plus de ces éléments méthodologiques et pédagogiques, nous pouvons aussi noter une présence
de la dichotomie platonicienne qui se laisse facilement remarquer dans le discours d’al-Gazali. Ainsi,
qu’il oppose le «coeur» a I’«esprit animal » ou au corps, cela revient toujours a 1’opposition d’une
essence «seigneuriale» qui appartient au monde de I’invisible, & une chose du monde sensible, donc
inférieure. Mais il est important de signaler aussi que cette affinité avec la falsafa reste généralement
formelle, car le contenu avec lequel ce penseur charge ces concepts est d’une inspiration plutdt
religieuse et surtout islamique. Ce qui explique, d’ailleurs, la véhémence avec laquelle il récuse la
theése des falasifa soutenant que 1’ame est la seule survivante dans 1’au-dela, que le corps ne sera pas
ressuscité et que le retour des ames a leurs corps apres la mort est impossible 57.

Seul le Mi‘rag, en fait, présente une approche synthétique globale de la réalité humaine et de sa
composition. L’auteur se propose dans cet ouvrage de réfuter I'interprétation anthropomorphiste du
hadith: «Dieu a créé Adam a son image » (Muslim, n° 2612). Il identifie «]’image », non pas a celle
de Dieu, mais a celle du monde «al-‘alam», et développe 1’idée de I’«homme microcosme» en
montrant les ressemblances qui existent entre la structure de I’homme et celle de 1’univers. Ainsi

57 Al-Gazali, Tahafut al-falasifa, p. 196-208.

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

I’«ame humaine » représenterait tout ce qui est angélique ou spirituel et I’ «esprit animal » tout ce qui
est vitalité chez les animaux et les plantes, alors que le corps d’ Adam, renfermant les quatre éléments,
la terre, 1’eau, Iair et le feu, symboliserait tout ce qui est une matiére grossiére 5.

Ainsi, il serait difficile de parler ici d’une confusion, et encore moins d’une contradiction, mais
plutot d’une méthode pédagogique adoptée par al-Gazali dans la plupart de ses écrits, qui consiste &
cadrer son raisonnement, aussi bien que sa terminologie, en fonction de I’objet de I’ouvrage, de son
but et du public destinataire. Par ailleurs, I’étude globale de ses différents textes permet de comprendre
une hiérarchisation des entités constituantes de ’homme. Elle est représentée par le privilege donné
au galb qu’il ne manque jamais de nommer comme le fondement et la véritable réalité de la personne
humaine. Le corps, I’esprit vital et I’ame charnelle, quant a eux, bien qu’ils aient tous leurs rdles
a jouer dans le fonctionnement de 1’ organisme humain, comme nous le verrons, ils doivent toujours
rester, selon lui, sous le commandement du «cceur ».

LUACTIVITE ET LE FONCTIONNEMENT DE L'ESPRIT HUMAIN

Quoique I’esprit humain soit un mystere dont la nature est insaisissable par I’intelligence, 1’étude
de son activité et de son fonctionnement, elle, est un sujet de prédilection pour la plupart des mystiques
musulmans depuis al-Hasan al-Basri. Chez al-Gazali, ce théme constitue un leitmotiv dans la plupart
de ses écrits situés apres 1’an 488 H., date qui marque sa conversion au soufisme et le début de sa
retraite spirituelle. Ainsi, dans les trois ouvrages cités plus haut et dans d’autres opuscules d’orientation
mystique, le traitement de ce sujet tourne autour de trois idées fondamentales : la fonction de I’ esprit
et sa raison d’étre, ses outils et moyens d’activité et enfin la question de la cognition (al-idrak) et de
la connaissance de Dieu (al-ma‘rifa).

La fonction du galb

La vision gazalienne de la fonction de I’esprit humain (le cceur spirituel) se distingue par son
souci d’orthodoxie et de fidélité aux textes fondateurs. Il ne faut pas, donc, s’attendre a une réflexion
philosophique originale dans ce domaine dont 1’accés est, selon al-Gazali, réservé aux prophétes et
aux saints qui sont guidés par la lumiere de la prophétie. Le galb, chez lui, est créé pour €tre unique-
ment un serviteur et un adorateur du Seigneur, comme 1’indique le Coran (51, 56): «Je (Allah) n’ai
créé les djinns et les hommes que pour qu’ils m’adorent ». Il est des lors appelé a accepter et assumer,
avec agrément, sa servitude. Ce qui nécessite la connaissance de ce Seigneur, de ses droits et de ses
recommandations. Ainsi le concept de la «connaissance » (al-ma‘rifa) devient voisin de celui de la
«servitude » (al-‘ubiidiyya), constituant tous les deux la raison d’étre de I’esprit humain et le sens
profond de son existence.

58 Al-Gazali, Magmi® rasa’il, p. 52. 183

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

184

5
6
6

S ©

NDIOUGA KEBE

Ce galb, qui porte a lui seul le «dépdt religieux » (amanat al-din), est doté d’un corps qui, tout en
étant pour lui un moyen ou un instrument matériel, constitue pour lui le lieu d’organisation de toutes les
forces et facultés motrices, sensitives, cognitives. L’auteur de I’ Thya’ et de la Kimiya’ compare le corps a
une cité dirigée par un roi, qui n’est rien d’autre que le « coeur ». Une parabole qui fait penser, d’ailleurs,
a al-Hakim al-Tirmidi qui définissait le corps comme une cité constituant «le lieu d’organisation de
toutes les forces insaisissables qui le parcourent, I’agitent 59... » & la nuance pres que ce dernier considere
plutdt la ma‘rifa «comme le roi supréme % », bien que ce soit toujours le cceur qui la contienne.

Ainsi, nous pouvons considérer selon une logique gazalienne, que 1’esprit a pour tache, non
seulement de connaitre Dieu et de 1’adorer, mais aussi de soumettre le corps a 1’obéissance religieuse,
de le protéger contre les attaques extérieures et de le préserver du dysfonctionnement afin de pouvoir
I’utiliser pour accomplir ses pratiques cultuelles. Cependant, le tiraillement entre 1’appartenance du
corps et celle de I’esprit ne manque pas de constituer un obstacle. En fait, le «corps», appartenant
au monde sensible (‘alam al-sahada), a souvent tendance a suivre les passions et les désirs sensuels.
Il faut entendre par «corps », ici, la dimension non spirituelle de I’homme, qui est composée de la
matiere grossiere qu’est le badan (le corps au sens commun), et de la matiere vaporeuse et subtile
nommée «1’esprit animal ». Ce corps complexe est intimement attaché aux biens matériels et humains
qui divertissent ’homme et le détournent de ce qui doit étre son activité permanente, a savoir le
cheminement vers Dieu. Des lors, le travail du galb et son bon fonctionnement nécessitent des moyens
ad hoc dont la bonne exploitation peut aboutir a une réalisation spirituelle réussie. Ces moyens sont
métaphoriquement rendus chez al-Gazali par les expressions « guniid al-qalb» (les soldats du ceeur)
et « ‘askar al-galb» (I’armée du cceur).

Le fonctionnement

La théorie de «I’armée du cceur» est illustrée, aussi bien dans 1’/hya’ que dans la Kimiya’, par
une parabole présentant I’étre humain comme une cité qui comporte des localités gouvernées par des
acteurs obéissant a une hiérarchie bien définie. En effet, la force désirante, qualifi€ée de mensongere
et d’intruse, exerce en tant que gouverneur dans les différents quartiers que constituent les mains, les
pieds et les autres membres. Le principe colérique, lui, tueur et destructeur, représente la garnison.
Le «cceur» incarne le roi et la «raison » son vizir. Ainsi, le souverain a I’obligation de bien gérer ces
différentes facultés pour que la stabilité puisse régner dans la cité. Ce, en consultant régulierement le
vizir et en soumettant le gouverneur et la garnison a son ordre, car, c’est a cette seule condition que
le royaume peut étre bien organisé ©'.

Ainsi, nous avons trois principes, «la raison» (al-‘aql), «le désir» (al-Sahwa) et «la colere »
(al-gadab), qui obéissent au systeme hiérarchique déja signalé. En bas de I’échelle, il y a les membres

Gobillot, le Livre de la profondeur, p. 116. de la profondeur, p. 218), sauf qu’al—Gazﬁli, se basant sur

1bid., p. 124. le verset «nul ne connait les soldats de ton seigneur si ce
Al-Gazali, Ihya’ 11, p. 7; Kimiya’ dans Magmi‘ rasa’il, n’est Lui» (Coran 74, 31), s’abstient de se prononcer sur
p- 422. Cette parabole de la cité a été formulée par Platon leur nombre et leurs essences et se propose d’identifier
(La République, Livre IX, p. 461); elle se trouve aussi chez simplement «quelques soldats du coeur» (al-Gazali, Ihya’
al-Hakim al-Tirmidi qui a, d’ailleurs, formulé une théorie sur 111, p. 218).

les «soldats du ceeur » au nombre de cent (Gobillot, Le Livre

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

physiques appartenant au badan, qui ne sont rien de plus que des marionnettes manipulées par les
forces de désir et de colere qui dépendent de 1’ame animale. Ces dernieres sont données a ’homme,
selon al-Gazali, pour servir a des fins vitales et religieuses. Le désir, par exemple, est fait pour pousser
I’homme a se nourrir, afin de préserver la vie de son corps qui est le siege de 1’esprit, et a s’ intéresser
au plaisir sexuel, garantissant de ce fait la survie de I’espece. De méme, la colere existe pour inciter
I’étre humain a se défendre contre les dangers en utilisant, par exemple, ses mains et ses pieds. Ces
deux fonctions sont en méme temps vitales et religieuses parce qu’elles sauvegardent et protegent le
corps, contribuant, en effet, a la création d’un climat stable et favorable au bon fonctionnement du
ceeur.

Mais I'imprudence et le manque de contrdle dans I'usage de ces facultés peuvent étre néfastes
et préjudiciables pour I’ame humaine. Par exemple, lorsque I’homme s’adonne inlassablement aux
plaisirs du manger, du boire et de I’accouplement ou quand il utilise sa force colérique pour tuer ou
maltraiter des innocents dans le seul but de montrer sa puissance, il ne fait ainsi que cultiver son ani-
malité, au-dessus de laquelle il est, pourtant, en tant qu’étre raisonnable, censé s’€lever.

Cette possibilité double concernant I’orientation des principes de «désir» et de «colere», qui
représentent le « gouverneur» et la « garnison» dans la métaphore gazalienne, rend indispensable,
pour la bonne marche de la «cité», I'ingérence du «vizir» que le roi doit consulter avant toute prise
de décision. Ce «ministre», devant nécessairement €tre capable de bien diriger et de prendre les
bonnes décisions, ne peut étre que la puissance pensante et raisonnable de I’homme, a savoir le ‘agl.
En effet les désirs et la colére doivent &tre sous son autorité. Ils auront alors pour fonctions d’exécuter
ses ordres et de suivre ses prescriptions.

Ce «vizir» dispose ainsi des moyens lui permettant de bien exercer sa fonction de surveillance.
Ce sont les «espions» qui s’emploient a lui fournir des informations. Ils sont représentés par les cinq
sens: I’ouie, la vue, I’odorat, le gofit et le toucher qui habitent respectivement les membres corporels
que sont les oreilles, les yeux, le nez, la langue et la peau. Chacun d’entre eux est envoyé dans une
sphere précise telle que celle des voix pour I’ouie et celle des couleurs et des objets visibles pour la
vue, etc.

Ensuite, le traitement des informations venues des sens est réalisé par d’autres facultés cognitives,
au nombre de cing, qui séjournent dans les cavités du cerveau. Les données sont d’abord regues par
«la faculté imaginative» (al-hayal) qui permet a ’homme de se représenter, méme avec les yeux
fermés, les images déja vues; puis elles sont sauvegardées par la « mémoire» (al-hafiz). Le role de
I’analyse des informations par combinaison ou par comparaison revient a la «faculté discursive » (al-
fikr). Quant a la faculté de «réminiscence» (al-tadakkur), elle permet de se souvenir des différents
éléments qui aident a établir un jugement ou a construire une opinion. Et enfin, il y a une cinquieme
disposition que I’auteur de I’ Ihya’ appelle al-hiss al-mustarak, littéralement «le sens commun » qu’il
faut comprendre non pas au sens ordinaire, mais en tant que faculté intellectuelle. Il sert a 1’organisa-
tion et a I’agencement des données et des résultats du travail des autres facultés. C’est alors au terme
de cette opération que la raison prend ses décisions.

Ainsi, nous pouvons distinguer, selon la méme échelle hiérarchique, trois catégories sous lesquelles

les instruments du galb, en dehors des membres corporels dont nous avons déja noté la fonction, peuvent 185

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

186

NDIOUGA KEBE

étre rangés. La premicre catégorie, qui englobe les désirs et la colere, reléve du principe de « volonté »
(al-irada), alors que la seconde consiste en des forces que I’esprit vital propage dans les différentes parties
du corps par le biais de la circulation sanguine et qui permet a celles-ci de se mouvoir et de produire
des actes. Al-Gazali parle de la notion d’al-qudra, c’est-a-dire la « puissance » entendue au sens de
«pouvoir». Quant a la troisieme catégorie, située au sommet de I’échelle, elle concerne exclusivement
les facultés perceptives de I’homme, qu’elles soient sensuelles ou intellectuelles. C’est la catégorie
de la «cognition » (al-idrak). En effet, ’activité et la bonne marche des éléments de chacune de ces
catégories constituent un atout et une provision qui permettent au galb d’étre en mesure d’assumer la
fonction qui lui est propre, a savoir connaitre Dieu et travailler pour le salut dans 1’au-dela.

La notion de la connaissance ou l'activité de I'ceil spirituel

Quant a la question de «la connaissance de Dieu » (ma‘rifat Allah), elle dépasse en quelque sorte les
moyens cognitifs de I’homme considérés jusqu’ici. Les choses divines appartiennent, selon al-Gazali,
au monde de I’invisible qui échappe a la perception de la raison. C’est d’ailleurs pour cette raison que
cette derniere ne peut percevoir I’esprit humain et seigneurial comme nous 1’avons déja vu. Il y a, en
revanche, un principe appartenant au galb, doté d’une prédisposition lui permettant, dans certaines
circonstances, de contempler la présence et la majesté divines. Abii Hamid le nomme dans le Miskat
«‘ayn al-galb», I’xil du «cceur», et dans la Kimiya’' « ‘ayn al-batin», I’ceil de I’intérieur. Mais cet
«ceil » ne peut a lui seul connaitre Dieu et le chemin du salut. Il a, au contraire, besoin de I’ assistance
de la providence divine. D’ou la nécessité de la révélation et de 1’enseignement des prophetes qui
servent a guider le «coeur» de I’homme dans cette voie.

Lactivité de cet ceil spirituel est en rapport avec la science et la volonté. Sa science concerne les
choses sensibles, de méme que les cing sens corporels, mais aussi les choses intelligibles qui échappent
a ces derniers. C’est une science qui engage la vie de la personne, car, étant averti de I’avenir des
choses grace a son intelligence et a son expérience, ’homme agit en connaissance de cause et en
tenant compte des conséquences que ses actes peuvent avoir. Sa volonté, de méme, engage la vie de
I’individu, car elle constitue ce qui pousse la personne a avoir des ambitions et a ticher d’arriver au
bout de ses objectifs.

Quant aux méthodes qu’al-Gazali propose pour atteindre la connaissance, elles ne s’écartent pas
de celles des soufis antérieurs tels qu’Abu Talib al-Makki et al-Harit al-Muhasibi qui proposaient
des exercices mystiques sous forme de pratiques cultuelles surérogatoires qui doivent étre en parfaite
conformité avec I’esprit du Coran et de la Tradition prophétique. Ces exercices sont en général le dikr
(la mention de Dieu) qui consiste en la répétition des Noms de Dieu avec le cceur présent et le tafakkur
(la méditation) qui est une contemplation interprétative et mystique des merveilles de la création. La
tranquillité du cceur pendant ces exercices nécessite une certaine maitrise de 1’ame charnelle que
I’on peut acquérir au moyen des efforts de lutte spirituelle tels que le jeline, la retraite spirituelle et
la solitude qui sont regroupés sous la notion de mugahada.

Pour ce qui est de la «connaissance», en tant que telle, elle désigne généralement une science
certaine que le «coeur» a du sens caché des Noms et Attributs de Dieu, des textes du Coran et du

hadith et de la vérité€ mystique de la création. C’est une récompense que Dieu donne a un serviteur

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

AL-GAZALT ET LA PROBLEMATIQUE DU RAPPORT ENTRE LES NOTIONS DE ‘AQL, NAFS, RUH ET DE QALB

dont le cceur est assez pur et assez clair pour recevoir ses théophanies. C’est a cela, selon al-Gazal,
que renvoie le hadith: «Votre seigneur a, dans les jours de votre temps, des souffles providentiels,
c’est a vous de vous y préter ©2», ¢’est-a-dire d’y préter vos cceurs.

CONCLUSION

La conception anthropologique que contiennent les écrits gazaliens constitue une synthese complexe
et subtile de différents acquis théologiques, philosophiques et mystiques. Ainsi, on trouve chez Abu
Hamid, par exemple, la définition théologique traditionnelle du rith, mais elle est spécifiée pour
désigner «I’esprit animal ». De méme, il adopte la théorie des falasifa sur I’ame tout en distinguant
«I’ame animale», qui renvoie a I’esprit des théologiens, de «I’ame humaine » qui correspond a la
«raison» des théologiens et au «cceur» des soufis. Ce sont des notions souvent employées dans des
domaines scientifiques différents, mais ayant toutes un point commun. Ainsi, le manque de clarté,
quelquefois remarqué chez ce penseur, est vraisemblablement li€ a une problématique linguistique et
terminologique. Les termes de ‘aql, de nafs, de rith et de galb qu’il identifie, sont, en effet, des mots
polysémiques et leur identification ne peut étre réalisée que dans un contexte précis ou leurs sens
convergent. Mais al-Gazali, par son esprit de précision, prenait soin de définir sa terminologie dans
la plupart de ses ouvrages tels que I'/hya’ et le Mi‘yar.

De méme, la problématique de la partition semble obéir, dans I’ceuvre gazalienne, a une logique
contextuelle et hiérarchique. Dans les textes qui concernent la connaissance mystique, ce penseur
semble ignorer tout ce qui n’est pas I’ «esprit» chez I’homme, car ¢’est lui seul qui participe a cette
activité; et lorsqu’il s’agit de définir les différentes dimensions de I’homme, il concoit une dichoto-
mie qui prend en considération les deux dimensions: charnelle et spirituelle ; et quand il envisage la
nature merveilleuse de I’homme en tant que réalité terrestre, il adopte une anthropologie tripartite qui
distingue I’ «ame» de I’«esprit animal » et du «corps ».

Il semble important aussi de noter que I’ anthropologie gazalienne est une anthropologie religieuse
qui renvoie la cause de I’homme a la création divine. Ainsi chaque partie de son étre a une significa-
tion et une fonction religieuse. Ce qui explique la mise en exergue du principe conscient sans lequel
I’homme ne peut étre considéré comme responsable. En conséquence, I’analyse du fonctionnement
psychique de I’entité humaine occupe une place importante dans la vision gazalienne de I’homme.

De la méme maniere, cette anthropologie s’identifie a la science mystique qui fait de la connaissance
de ’'Homme un moyen pour connaitre Dieu et elle constitue enfin la base du systeme éthique dans le
soufisme de ce penseur. Dans cette optique, la conception anthropologique chez al-Gazali se présente
comme une clé essentielle pour une bonne compréhension de sa pensée mystique en général et de sa

pensée €thique en particulier.

2 Al-Gazali, Ihya’ 11, p. 9. Al-Hafiz al-Traqi juge ce hadith Al-Albani le juge faible dans al-Gami® al-sagir wa ziyadatuh,
authentique (méme page, n. 2). Voir aussi al-Tabarani, al- n° 4727. 187
Mu‘gam al-kabir, n° 519 et ‘Agluni, Kasf al-hafa’, n° 708. T

Anlsl 40 (2006), p. 171-188 Ndiouga Kebe
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘aql, de nafs, de rih et de galb.
© IFAO 2026 Anlsl en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Anlsl 40 (2006), p. 171-188
Al-Gazalia et la problématique du rapport entre les notions de ‘agl, de nafs, de rih et de qalb.
© IFAO 2026

BIBLIOGRAPHIE

Sources

Al-Gazali, Abi Hamid, /hya’ ‘ulim al-din, Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyya, Beyrouth, 2001, édité avec 1’étude
d’al-Hafiz al-‘Iraqi intitulée «Al-mugni ‘an haml
al-asfar fi tahrig ma fi I-Ihya’ min al-ahbar»,

5 tomes.

— Magmii rasa’il al-Imam al-Gazali, Dar al-fikr,
Beyrouth, 1996. Cet ouvrage est une compilation
de 26 épitres attribuées 2 al-Gazali.

— Mi‘yar al-ilm, texte établi par D' Sulayman Dunya, Dar
al-ma‘arif, Egypte, 1961.

— Mizan al-‘amal, texte établi par D" Sulayman.

Dunya, Dar al-ma‘arif, Egypte, 1961.

Sources traduites

Aristote, Parties des animaux, Livre 111, Les Belles Lettres,
Paris, 2002 (1™ éd. 1957).

Etudes

Badawi, Abdurahman, Mu’allafat al-Gazali, Wakalat
al-matbt ‘at, Koweit, 1977.

Bouyges, Maurice, Essai de chronologie des ceuvres
d’al-Ghazali (Algazel), édité et mis a jour par
Michel Allard, Imprimerie catholique, Beyrouth,
1959.

Fromaget, Michel, « L’ Anthropologie ternaire : Corps,
Ame, Esprit», 3¢ millénaire 63, 2002, p. 22-30.

Gardet, Louis, Dieu et la destinée de I’homme, Librairie
philosophique J. Vrin, Paris, 1967.

— Introduction a la théologie musulmane : essai
de théologie comparée, avec la préface de Louis
Massignon, Librairie philosophique J. Vrin, Paris,
1948.

NDIOUGA KEBE

— Tahafut al-falasifa, texte établi, introduit et annoté par
Ahmad Sams al-Din, Dar al-kutub al-ilmiyya,
Beyrouth, 2000.

Ibn ‘Arabi, Muhadarat al-abrar wa musamarat al-ahyar
fi l-adabiyyat wa l-nawdadir wa l-ahbar, Dar
al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, s.d.

Al-Iskandari, Ibn ‘Ata’ Allah, Miftah al-falah wa misbah
al-arwah fi dikr Allah al-Karim al-Fattah, Dar
al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 2001.

Al-Mubhasibi, al-Masa’il fi a‘mal al-qulib wa I-gawarih,
Dar al-kutub al-‘ilmiyya, Beyrouth, 2000.
En annexe se trouvent ses opuscules «al-Masa’il
fi l-zuhd », «Kitab al-makasib» et « Kitab al-‘aql».

Platon, La République, Flammarion, Paris, 2002.

Gobillot, Genevieve, Le Livre de la profondeur des choses,
Presses universitaires du Septentrion, Paris, 1996.

Jabre, Farid, Essai sur le lexique de Ghazali. Contribution
a l’étude de la terminologie de Ghazali dans ses
principaux ouvrages a l’exception du Tahafut,
Beyrouth, 1970.

Massignon, Louis, La Passion de Halldj, martyr mystique
de ’islam, Gallimard, Paris, 1975, 4 tomes.

Al-‘Utman, ‘Abd al-Karim, al-Dirasat al-nafsiyya ‘ind
al-muslimin wa l-Gazali bi-wagh hass, Maktabat
Wahba, Le Caire, 1981.

Dictionnaires et encyclopédies

Encyclopédie de I’Islam, 2° édition, Maisonneuve & Larose, Paris, 1993 = EI>.

Ibn Manziir, Lisan al-‘arab, Dar Sadir, Beyrouth, 1994.

Ndiouga Kebe

Anlsl en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

